
 Ayarachi
de Huaylla

Huaylla

MÚSICA TRADICIONAL DE LA REGIÓN CUSCO

HUBERT RAMIRO CÁRDENAS

COLECCIÓN



 Ayarachi
de Huaylla

Huaylla
MÚSICA TRADICIONAL
DE LA REGIÓN CUSCO



PRESENTACIÓN

Música Tradicional de la Región Cusco es una 
colección de grabaciones de campo que reúne 
muestras del patrimonio musical de nuestra región. 
Cada entrega aborda una práctica musical espe-
cífica a través de una pormenorizada explicación 
etnomusicológica. Además de las particularidades 
estéticas propias de cada uno de los extractos so-
noros, se busca con esta colección entender la his-
toria, configuración y contexto social en el que se 
inscriben.

Con una vocación múltiple, esta colección com-
bina el estudio, la comprensión y la difusión de 
la música cusqueña en todos sus matices con un 
compromiso enfocado al patrimonio musical me-
nos atendido de la región del Cusco. Asimismo, esta 
serie responde a la pendiente deuda con los traba-
jos pioneros en la materia, realizados en esta región 
desde hace más de un siglo.

Enrique  Pilco Paz (Ph.D.)
Equipo de Investigaciones

sobre Espiritualidades Autóctonas (ERSAI)
Universidad de Montréal 



AYARACHI DE 
HUAYLLA HUAYLLA

Cultura y
 música



5

No es novedad que el imparable pro-
ceso de modernización desestructura 
los modos de vida de las poblaciones 
rurales, y con ellos, sus tradiciones. Los 
conflictos territoriales, el abandono del 
trabajo comunitario, la influencia de 
religiones foráneas, la globalización y 
la creciente migración de los más jóve-
nes a centros urbanos, están interrum-
piendo la transmisión de conocimien-
tos tradicionales y poniendo en peligro 
la memoria colectiva comunal. Sin em-
bargo, hay muchos grupos que resisten 
y se adaptan a estos vertiginosos cam-
bios. A continuación, presentaremos 
un acercamiento a la cultura e historia 
reciente de Huaylla Huaylla, Comuni-
dad campesina portadora de la dan-
za y música Ayarachi, manifestación 
ceremonial de origen prehispánico, 
declarada el año 2011 por el Ministerio 
de Cultura del Perú como Patrimonio 
Cultural de la Nación, propia de distin-
tas Comunidades campesinas de los 
distritos de Chamaca, Colquemarca, 
Livitaca, Quiñota, Velille y Santo Tomás, 
en la provincia de Chumbivilcas, re-
gión Cuzco.

La comunidad

La Comunidad campesina de Huay-
lla Huaylla se localiza en el distrito de 
Livitaca, en la provincia de Chumbi-
vilcas de la región Cuzco. Su territorio 
comprende 11500 hectáreas que se 
asientan por encima de los 4200 metros 
sobre el nivel del mar, en la zona altitu-
dinal conocida como Puna alta o de 
Pastizales. En esta ecorregión, las prác-
ticas agrícolas son escasas y las princi-
pales actividades sociales, culturales 
y económicas están estrechamente 
vinculadas a la crianza de camélidos 
sudamericanos y en menor medida de 
ovinos, vacunos y equinos.

Antes de la Reforma Agraria, imple-
mentada por el régimen del Gral. Juan 
Velasco Alvarado, Huaylla Huaylla, 
era un Sector de Quewincha, una de 
las nueve comunidades originarias 
de este distrito. Posteriormente al año 
1969, teniendo como principal motivo 
la dificultad representada por las gran-
des distancias que recorrían los comu-
neros para tomar parte de las asam-



6

bleas realizadas, se logró gestionar el 
desmembramiento de su “comunidad 
madre” convirtiéndose en Anexo, has-
ta que el 24 de octubre del año 1995, 
consiguieron oficialmente el título de 
Comunidad campesina, obteniendo 
la autonomía total en su organización 
territorial, política y administrativa.

Desde entonces, Huaylla Huaylla limita 
en la provincia de Chumbivilcas con 
las comunidades campesinas de Chi-
lloroya del distrito de Livitaca; Cangalle 
del distrito de Chamaca y Collana del 
distrito de Velille. Asimismo, limita con 
la Comunidad campesina de Urinsaya, 
del distrito de Coporaque y Oquebam-
ba, del distrito de Pichigua, provincia 
de Espinar.

Internamente, la comunidad se divide 
en cuatro sectores: Marcani, Llancupi, 
Apanta y Sector Central, donde habi-
ta la población comunal. Años atrás, 
cuando Huaylla Huaylla aún pertene-
cía a Quewincha, su “comunidad ma-
dre”, los pobladores se movilizaban de 
manera mancomunada y por tempo-

radas, a través de estos sectores para 
pastorear a sus manadas de llamas y 
alpacas.

Sin embargo en el año 1997, poco 
después de su separación, la Junta 
Directiva Comunal solicitó, formalizó y 
concretó, amparándose en la Ley de 
tierras implementada por el gobierno 
de Alberto Fujimori, la parcelación del 
territorio comunal, y con ello, el cam-
bio de posesión de la tierra y el fin a 
los desplazamientos estacionales para 
el pastoreo, a partir de ese momento, 
se le asignó a cada uno de los sesenta 
y cuatro comuneros calificados, repre-
sentantes de las familias que fundaron 
Huaylla Huaylla, una parcela determi-
nada para su uso exclusivo en los sec-
tores de Marcani, Llancupi y Apanta.

Durante muchas décadas, La Rinco-
nada, zona que demarca la frontera 
entre las comunidades campesinas de 
Chilloroya y Huaylla Huaylla fue la prin-
cipal ruta de acceso a la Comunidad. 
Este paraje se sitúa en un trecho de la 
carretera que une el distrito de Yauri, 



7

	 Apu Antakarka.



8

provincia de Espinar con el distrito de 
Velille, provincia de Chumbivilcas. Este 
lugar, además de ser entrada y fronte-
ra de las comunidades antes mencio-
nadas, se convertía cada día lunes de 
semana en una plaza donde los co-
muneros de las poblaciones cercanas 
de Huaylla Huaylla, Chilloroya, Qollana 
Alto, Cangalle, provincia de Chumbivi-
bilcas y Urinsaya, provincia de Espinar, 
intercambiaban y vendían productos 
de sus áreas, sobre todo fibra y carne 
de alpaca, y productos de primera 
necesidad adquiridos en los principa-
les centros urbanos a los que tenían 
acceso.

En el último lustro, la incorporación de 
compañías mineras a la región, pro-
dujo notables cambios en las vías de 
comunicación que por un lado facili-
taron, en tiempo y acceso, el ingreso 
a varias comunidades campesinas y 
distritos de las zonas intervenidas, pero 
por otro, alteraron irreversiblemente sus 
dinámicas socioculturales. Es el caso 
de Huaylla Huaylla, que si bien es cier-
to se benefició con la construcción de 

la carretera afirmada que atraviesa la 
provincia de Chumbivilcas para unir dos 
campamentos mineros instalados en las 
provincias de Espinar y Apurimac, inte-
rrumpió decisivamente la interacción 
comunal de La Rinconada.

Historias de pastoreo

La crianza de camélidos sudamerica-
nos es la principal actividad económi-
ca en la comunidad. Por mucho tiem-
po, antes de la apertura y expansión 
de las vías de comunicación y masifi-
cación del transporte público y de car-
ga, los comuneros viajaban con hatos 
de llamas a la ecorregión Queswa para 
obtener a través del intercambio y co-
mercio, productos agrícolas a los que 
no tenían acceso en su piso altitudinal.

Estos viajes, por lo general, eran rea-
lizados dos veces al año. El primero, 
mayoritariamente de carácter laboral, 
se efectuaba en los meses de mayo a 
junio y tenía como finalidad transportar 
productos agrícolas en la provincia de 



9

Paruro. El segundo, de carácter comer-
cial, se realizaba en el mes de agosto 
u octubre y servía para adquirir, sobre 
todo monetariamente, productos y 
utensilios de los que no disponían en su 
Comunidad.

El primer viaje se realizaba a la provin-
cia de Paruro durante la temporada 
de cosecha. Para esta ocasión, tres a 
seis integrantes de dos o tres familias 
de la Comunidad, agrupados por la-
zos consanguíneos o de afinidad, lle-
vaban consigo una recua compuesta 
por dos o tres tropas de veinte llamas 
pertenecientes a cada familia, las cua-
les conformaban un total de cuaren-
ta a sesenta cargueros por comitiva.
Temprano, antes de partir, la comitiva 
se reunía enfrente de la imponente 
montaña rocosa Antakarka, Apu tute-
lar de la comunidad para efectuar el 
haywarikuy u ofrenda a la tierra, rito 
donde le ofrecían, junto a los Apus Pu-
qapaqpi, Champani, Qoriwiri, Kuykuani 
y Wanqorqo, lo mejor de sus produc-
tos solicitando licencia para transitar 
sosegadamente hasta su destino. In-

mediatamente después, continuaban 
la ceremonia t’inkakuy, ch’allakuy o 
rociando alcohol sobre los alimentos, 
animales de carga, sogas, costales, 
accesorios y todos los enseres que uti-
lizarían durante el viaje para el trans-
porte de productos encomendados y 
aquellos obtenidos como retribución 
por dicha labor. Finalmente, quema-
ban el Alcanzo u ofrenda en la zona 
de la comunidad conocida como Lla-
qtayoq Chanqar. Esta ceremonia de 
agradecimiento se realizaba también 
a mitad del camino, en la zona llama-
da Machupicchu de Maqpe, Livitaca, 
provincia de Chumbivilcas y en el cerro 
Siwina de Accha, provincia de Paruro. 

En un viaje que duraba tres días a pie, 
la caravana atravesaba el distrito de 
Livitaca para entrar a la provincia de 
Paruro, donde trabajaban transpor-
tando con sus llamas los frutos de la 
tierra en los distritos de Accha, Col-
cha, Omacha y Pillpinto. Durante el 
trayecto, se alimentaban con charqui 
de alpaca, harina de maíz, trigo y ce-
baba, Kokawa o comida preparada 



10

días previos a su partida por sus espo-
sas. Además, pernoctaban en caseríos 
establecidos en el camino de modo 
tradicional a cambio de alimentos y 
productos tejidos con fibra de alpaca 
y oveja.

Después de instalarse en sus puntos de 
llegada, su quehacer consistía en tras-
ladar desde las chacras la cosecha de 
maíz, papa, trigo, habas, cebada, en-
tre otros, hasta las viviendas, almace-
nes o hasta los lugares que indicaban 
sus contratantes de turno. Los comu-
neros de Huaylla Huaylla, solicitaban 
principalmente como retribución por 
dicho trabajo, maíz, producto que 
descascaraban y desgranaban para 
acopiar únicamente el grano que lle-
varían consigo hasta su hogar. La re-
muneración recibida por esta faena, 
además de alimentación en el desayu-
no y almuerzo, consistía en una carga 
y media por cada diez movilizadas por 
las llamas. Cada carga pesaba alrede-
dor de tres arrobas, por consiguiente, 
las llamas escogidas para realizar esta 
labor, debían tener como mínimo dos 

años de edad y ser de género mascu-
lino, adicionalmente, por su resistencia 
y capacidad de carga, pertenecían a 
las razas Ch’aku y Q’ara. 

Día a día, los productos agrícolas que 
obtenían eran recolectados hasta 
completar la carga total, el tiempo de 
dicha labor variaba de cuatro a seis se-
manas según la cantidad de cargue-
ros que tenía la compañía. Antes de 
partir, los comuneros recibían chicha 
de sus anfitriones y realizaban un ha-
ywarikuy como agradecimiento por los 
alimentos adquiridos para sus familias, 
repitiendo la ceremonia de ch’allakuy 
y t’inkakuy con alcohol a los animales 
de carga, productos y materiales que 
llevaban en su viaje de retorno.

Debido al cargamento que traían las 
llamas, el camino de vuelta era reco-
rrido lentamente en cinco días y atra-
vesaba por la misma ruta inicial, los 
poblados de Accha y Ancara de la 
provincia de Paruro y Maqpe, Tunky y 
Chilloroya o Achocarco de la provincia 
de Chumbivilcas. En estos últimos po-



11

Comuneros de Huaylla Huaylla celebrando la fiesta patronal de Santa Isabel.



12

blados adyacentes a Huaylla Huaylla, 
los comuneros adornaban a Condor-
chas, Yawarmayus y otras llamas de-
lanteras con banderas peruanas; usan-
do las antiguas banderas blancas y 
rojas divididas en cuatro campos trian-
gulares como la bandera actual, con-
formada por tres franjas rectangulares 
con los mismos colores. También eran 
adornadas con campanillas de todos 
los tamaños, preparándolas de este 
modo, para entrar a la comunidad.

La comitiva de recepción, integrada 
por las familias de los viajeros con sus 
mujeres al frente, aguardaba al grupo 
con chicha fresca que también daban 
de beber a los cargueros. Seguida-
mente a la descarga de los productos, 
realizaban el último haywarikuy de la 
travesía como agradecimiento por el 
buen retorno y por los alimentos que 
obtuvieron en el viaje llevado a cabo.
Por otra parte, aquellas personas que 
no contaban con plena disponibilidad 
para viajar hasta la provincia de Paru-
ro, se abastecían de productos agrí-
colas en las comunidades campesinas 

cercanas o en los distritos contiguos a 
Livitaca. Esta actividad, realizada tam-
bién por mujeres y niños, era conocida 
como Warqu, consistía en cosechar 
manualmente papa, trabajo que era 
remunerado con el mismo producto al 
final de la jornada.

El segundo viaje duraba alrededor de 
quince días y tenía rumbos diferentes, 
entre ellos, los distritos de Capacmar-
ca, Qolquemarca, Santo Tomás y otros 
poblados de Livitaca en la Provincia 
de Chumbivilcas. Del mismo modo, en 
otras ocasiones, viajaban hasta Sicua-
ni, distrito de la provincia de Canchis, 
para vender fibra de alpaca y vellones 
de oveja a intermediarios especializa-
dos en la compra de estas materias 
primas. Para cumplir con su itinerario 
establecido, los pobladores requerían 
una cantidad menor de llamas que 
iban cargadas con charqui, vellones 
de oveja, sebo y fibra de alpaca; así 
como prendas de vestir, femeninas y 
masculinas, sacos, sogas y huaracas 
hechas a base de ambos materiales. 
Estos elementos eran trocados por pro-



13

ductos agrícolas y accesorios cerámi-
cos como pukus, chombas y makas, 
recipientes grandes parecidos a las 
chombas que, luego de ser enterradas 
bajo tierra, servían para hacer chicha.

Dentro de su provincia los comuneros 
de Huaylla Huaylla además de vender 
sus productos, los entregaban a adqui-
sidores ya conocidos, en algunos ca-
sos, familias relacionadas con las suyas 
desde generaciones anteriores. Días 
más tarde, antes de volver, recibían 
el pago en efectivo o en productos 
agrícolas categorizados como pitusiray 
(tubérculos como año, oca, papa y 
sus derivados: chuño y moraya, etc.) y 
sawasiray (cereales como qañiwa, ce-
bada, quinua, trigo, entre otros).

Casas circulares

Antes de la llegada del adobe, la cala-
mina y la arquitectura rectangular, las 
casas de Huaylla Huaylla eran circula-
res. Por lo general tenían una circunfe-
rencia que oscilaba entre los quince 

y los veinte metros. Los materiales de 
construcción utilizados para el muro 
eran las rocas propias de la comuni-
dad; como mortero, tierra y paja de 
la zona; el techo tenía como soporte 
principal cuatro maderos de eucalipto, 
a los cuales se ataban con resistentes 
sogas y soguillas de fibra de alpaca, 
maderos de queuña y paja, materiales 
que finalmente le daban al techo una 
forma conoidal. 

Esta construcción tradicional además 
de sus cimientos, tiene un lado de sus 
paredes bajo el nivel del suelo externo 
debido al terreno pendiente donde se 
ubica la comunidad. Cuenta con una 
puerta única de madera, la cual es pe-
queña, aproximadamente de un me-
tro con cincuenta centímetros de alto 
y setenta centímetros de ancho, por 
lo que se hace necesario agacharse y 
apoyarse en el umbral para ingresar a 
la desnivelada edificación. 

El lugar donde almacenaban el con-
junto de productos obtenidos en sus 
viajes inter zonales de intercambio y 



14

comercio, era llamado apaco pues 
exactamente debajo de los sacos 
contenedores de los productos ali-
menticios, se ponían pequeños platos 
rituales conocidos como apa, los cua-
les servían para contener el sahumerio 
con el que se humeaban los sacos con 
alimentos.

Además del apaco, poseían un espa-
cio para el fogón donde cocían sus ali-
mentos, al lado estaba la taqya, con-
tenedor semicircular de piedra donde 
se almacenaba la bosta de alpaca y 
llama que servía de combustible. Más 
allá, estaban las chombas de agua 
y chicha y en las ventanas ciegas los 
utensilios del hogar. En los bordes de las 
paredes interiores, tenían una grada 
que servía de asiento y la patana que 
era una plataforma de piedra cubierta 
con pieles de llama y oveja donde dor-
mían todos los integrantes de la familia.
En el patio adyacente a dichas casas, 
se pueden encontrar fogones, bata-
nes, chombas con agua y las mesas de 
piedra donde las familias comparten la 
comida y celebran las fiestas o rituales 

durante el día. Tanto las puertas de las 
edificaciones circulares como las me-
sas están dispuestas en la dirección 
de aparición del sol al amanecer. Ac-
tualmente algunas de estas casas son 
mantenidas exclusivamente para el 
desarrollo de las fiestas patronales.

Fiestas tradicionales

El retorno de los dos principales viajes 
de intercambio y comercio coincidía 
con las dos fiestas tradicionales prac-
ticadas hasta hoy en la Comunidad 
campesina de Huaylla Huaylla: la fies-
ta patronal de Santa Isabel, cuyo día 
central es el 08 de julio, y la fiesta pa-
tronal de San Ramón, celebrada el 
31 de agosto. Las dos festividades son 
amenizadas indefectiblemente por los 
Ayarachi, conjunto tradicional que se 
reunía exclusivamente para tomar par-
te de estas fiestas.

Ambos acontecimientos continúan 
realizándose en las fechas menciona-
das, con la participación de los mismos 



15

Ch’allakuy de instrumentos musicales en el Mastuchaski.



16

actores, quienes se ocupan de llevar a 
cabo cada etapa de la celebración a 
través de una secuencia. No obstante, 
lo único que ha cambiado con el paso 
del tiempo son las prolongadas cele-
braciones que antes podían durar una 
semana completa, y que actualmente 
son realizadas durante dos o tres días.

Estas fiestas son facilitadas principal-
mente por el Carguyuq Mayor, que se 
ocupa de asegurar la presencia de los 
Ayarachi y realizar el Mastuchaski; el 
Carguyuq Perveste o Perhueste, que se 
encarga del mantenimiento del tem-
plo de la comunidad, de efectuar el 
Cerat’inkay y la Elección, y opcional-
mente, de solicitar la presencia de un 
párroco para que realice una misa el 
día central de la fiesta patronal; el Car-
guyuq Pendón, cuya labor es ocuparse 
de la Velación, y de vez en cuando, el 
Carguyuq Torero, encargado de con-
seguir los toros y organizar la corrida. 
Todos los cargos son anuales a excep-
ción del Carguyuq Perveste que dura 
tres años.

La fiesta como tal se inicia el día de la 
víspera, cuando cada uno de los Car-
guyuq de turno con sus familias, realiza 
independientemente, un haywarikuy 
para la bienandanza de la reunión 
comunal. Los pobladores que reali-
zan este ritual en Huaylla Huaylla son 
aquellos que atravesaron el qarpasqa, 
enseñanza que consistía en recluirse 
completamente por ocho días en la 
casa del paqu de la comunidad para 
aprender los secretos del Alcanzo a la 
Pachamama.

Por otra parte y de modo similar, el 
conjunto Ayarachi se reúne en la casa 
de uno de sus integrantes para vestirse 
con su traje distintivo y prepararse para 
la fiesta. Una vez listos, realizan tam-
bién una ofrenda a la Pachamama 
demandando su anuencia para que el 
festejo y su participación en él, se rea-
lice de manera tranquila. Inmediata-
mente después de abrasar la ofrenda 
y enterrarla, concluyen este acto ritual 
ejecutando la primera armonía de la 
agrupación.



17

A media mañana, el Carguyuq Mayor 
envía a su Servicio, persona encarga-
da de atender a los invitados durante 
la fiesta, hasta el punto de encuentro 
de los Ayarachi, a quienes otorga una 
botella de alcohol y una bolsa de coca 
como invitación formal a su casa. El di-
rector de la agrupación recibe el pre-
sente y lo comparte con el emisario, los 
integrantes y las personas presentes.

Guiados por el Servicio llegan hasta la 
casa del Carguyuq Mayor, quien los 
recibe con toda su familia y les da la 
bienvenida, a este acto se le denomi-
na Mastuchaski. Luego de brindarles un 
poco de chicha, el anfitrión toma la pa-
labra y promete responsabilizarse desde 
ese momento, y durante toda la fiesta, 
como un padre y, les pide que sean 
como sus hijos, sus wawaykuna, que le 
guarden respeto, a él y a la comunidad.

El pacto entre el Carguyuq Mayor y 
los Ayarachi es sellado con una t’inka 
u obsequio retributivo que consiste en 
coca y una botella de alcohol que ser-
virá para brindar ante los Apus por la 

santa o el santo patrón; el compromi-
so bilateral; el bienestar de la comuni-
dad y la alegría de la fiesta. Luego de 
ch’allar los instrumentos de la agrupa-
ción, iniciarán la celebración bailando 
al son de la música, bebiendo alcohol 
de la misma botella y pikchando coca 
de la misma ch’uspa.

Alrededor del mediodía, por orden del 
Carguyuq Perveste, el Albero, persona-
je encargado de los fuegos artificiales, 
comienza a encender cohetes desde 
el único templo de Huaylla Huaylla. Los 
estallidos se escuchan en toda la co-
munidad e invitan a los pobladores a 
congregarse en el recinto para realizar 
la Armación, evento que consiste en el 
cambio de ropaje del patrón. Luego 
de esta acción, los fieles, quitándose 
los sombreros, se acercan hasta el al-
tar y encienden las primeras velas de 
la festividad, se postran ante sus imá-
genes veneradas y rezan en silencio. 
Cuando terminan, se acercan una vez 
más hasta el altar y se despiden de 
los santos tocando su vestido y persig-
nándose al retirarse. Cuando todos se 



18

han ido, ingresan los Ayarachi, repiten 
el acto solemne y ejecutan una pieza 
musical antes de partir.

En tanto, los comuneros de Huaylla 
Huaylla, van llegando desde el templo 
hasta la casa del Carguyuq Perveste 
donde su esposa y parientes van pre-
parando la Merienda, alimento tradi-
cional a base de habas, trigo hervido, 
arroz, carne desmenuzada de alpaca 
y queso triturado que se brinda a todos 
los visitantes congregados para el Ce-
rat’inkay.

Antiguamente, esta ceremonia estaba 
precedida por el cerasay o fabricación 
artesanal de velas hechas en recipien-
tes tubulares metálicos con sebo de 
alpaca, llama u oveja, y mecha de 
algodón. Después, con la producción 
industrializada de velas, su comercio y 
accesibilidad a nivel regional, hizo que 
la técnica de elaboración se pierda 
ocasionando la actualización del Ce-
rat’inkay con la rememoración de esta 
antigua forma de elaboración. 

La ceremonia se inicia una vez que los 
invitados han terminado el plato ofreci-
do y se inicia la fiesta, animada con la 
música de los Ayarachi y el baile colec-
tivo. Durante este acto ritual, el Servicio 
del Carguyuq Perveste convoca de 
dos en dos a los asistentes, les ofrece 
dos copas pequeñas de alcohol con 
las que t’inkan las velas pronunciando 
¡samiska!, palabra ritual con que lla-
man, reúnen y bendicen el acopio tea-
tralizado de las velas. Luego les brinda 
chicha en dos recipientes rituales de 
barro conocidos como quchas.

Después que los invitados han bebido 
la chicha, el Servicio del Carguyuq Per-
veste les pregunta, conmemorando 
la situación remota, de cuáles lugares 
y cuántas velas traen consigo para la 
santa y ellos responden que han traído 
desde el distrito de Sicuani; la provincia 
de Cuzco; la región Arequipa u otras 
latitudes una cierta cantidad. Si el nú-
mero de velas mencionado es par, el 
Servicio del Carguyuq Perveste retiene 
consigo alguna prenda del invitado 
como “castigo”; si es impar, es ¡qespin! 



19

	 Conjunto Ayarachi en la Armación.



20

o de buena suerte, a lo que el Servicio 
responde “hanpuchu, hanpuchu, han-
puchu” o “¡que venga!”.

La fiesta se prolonga un día si se realiza 
el cargo del Torero, sin embargo, en las 
últimas décadas es asumido de mane-
ra intermitente debido a los cuantiosos 
recursos que requiere. Este Carguyuq 
toma protagonismo inmediatamente 
después del Cerat’inkay cuando rea-
liza el Toronak’ay que es el sacrificio 
de un toro para alimentar a los concu-
rrentes a la festividad el día del ruedo.
Cuando cae la tarde, el Carguyuq 
Torero se ocupa del Toros Kacharpari, 
festejo en campo abierto previo a la 
velación, donde se enciende una gran 
fogata de uchha o bosta de llama y al-
paca, y se escoge un “capitán” para 
que por la mañana del día siguiente, 
lidere el arreo de los toros, vacas y ter-
neros alquilados en otras comunidades 
y distritos hasta el ruedo donde se lle-
vará a cabo la corrida. 

Si se consiguió traer seis ganados bo-
vinos se denomina Media Plaza y si 

fueron doce, Plaza Completa o Una 
Plaza. Al mediodía, cuando ya “juga-
ron” o corrieron sin dar muerte a Media 
Plaza, el Carguyuq Torero convida el 
Once que es la comida hecha con la 
carne del toro degollado el día ante-
rior. Sin embargo, años atrás, el Once 
era diferente, consistía únicamente en 
una copa de alcohol, una galleta y en 
ocasiones un pequeño trozo de carne 
de alpaca. Durante este día, se tiene 
la presencia musical de los Ayarachi 
de parte del Carguyuq Mayor y la ban-
da de pito y tambor contratada por el 
Carguyuq Pendón.

Si ningún poblador se comprometió 
con el cargo de Torero, la fiesta pasa 
directamente a la Velación. Esta sec-
ción es realizada por el Carguyuq 
Pendón quien luego del Cerat’inkay 
recoge desde el templo de Huaylla 
Huaylla el pendón, imagen de Santa 
Isabel plasmada en una madera ta-
llada, para velarlo en su casa. Es pre-
ciso mencionar que también durante 
la Fiesta de San Ramón se vela la re-
presentación de Santa Isabel. Además 



21

de la Velación, una de las tareas del 
Carguyuq Pendón es contratar para la 
fiesta una banda de pito y tambor. Esta 
agrupación, también tradicional de la 
provincia de Chumbivilcas y vinculada 
estrechamente a las corridas de toros, 
está compuesta por dos waka waqras, 
dos cornetas, dos pitos o flautas trave-
seras, una tarola y un bombo. De tal 
manera, las fiestas patronales tienen 
dos conjuntos musicales que animan 
“mano a mano” la fiesta. Los Ayara-
chi por parte del Carguyuq Mayor y la 
banda de pito y tambor por parte del 
Carguyuq Pendón.

Hace mucho tiempo que no llegan 
hasta Huaylla Huaylla estos conjuntos 
musicales toreros, pues actualmente es 
un trabajo remunerado exclusivamen-
te de manera monetaria y no como 
antes, a través del Ayni o la reciproci-
dad. No obstante, a partir de la masifi-
cación y uso de las nuevas tecnologías 
de grabación y reproducción sonora, 
el peculiar sonido de esta banda se es-
cucha en la comunidad por medio de 
reproductores de discos compactos o 

memorias externas activados por ba-
terías o generadores de electricidad.
En estas ocasiones festivas, además de 
rememorar esta banda, las personas 
de mayor edad cuentan también que 
todas las canciones interpretadas por 
los Ayarachi eran cantadas por los asis-
tentes a las fiestas patronales. Sin em-
bargo, con los años, muchas se han ido 
olvidando casi por completo, no obs-
tante, aquellas integradas al folklore 
provincial desde hace mucho, como 
por ejemplo Challwaschay, siguen vi-
gentes aunque con leves variaciones.

Así, entre música, coca y bebida se 
vela el pendón de la santa patrona. 
Cuando se acerca el amanecer, los 
asistentes a la velación y todos los Car-
guyuq retornan la imagen al templo de 
la comunidad, posicionan el pendón 
en la puerta y realizan el tukuy o rema-
te, despedida que se realiza bailando y 
bebiendo alcohol a bocanadas. Final-
mente, con los primeros rayos del sol, 
los pobladores ingresan la representa-
ción de la santa al recinto, cantando, 
y posteriormente retornan a sus casas.



22

Entrada la mañana, las esposas y pa-
rientes del Carguyuq Mayor y el Car-
guyuq Pendón preparan el Convido 
y acomodan bancas y frazadas en 
el patio de la casa para que los invi-
tados se sienten. Este plato es servido 
en orden jerárquico comenzando por 
los Carguyuq actuales, sus parejas y los 
Cargos Pasados, quienes se ubican en 
la Mesa, inmediatamente después sir-
ven a los comuneros mayores y el resto 
de visitantes concurrentes a la casa.

Generalmente, los platos preparados 
para el Convido son caldo de carne 
de alpaca, moraya, chuño y trigo; o 
costillas de alpaca asadas en fogón, 
servidas con mote, papa, moraya y 
chuño hervido. Estos últimos son com-
partidos de un solo recipiente. Ambos 
platos son acompañados con uchuku-
ta; mate de cebada caliente y chicha.

Desde el mediodía, citados previa-
mente por el Carguyuq Perveste, co-
mienzan a llegar hasta el templo los 
demás Carguyuq de la fiesta, Cargos 
Pasados, personas importantes en la 

comunidad, comuneros de mayor 
edad, pobladores de Huaylla Huaylla e 
invitados en general. Al mismo tiempo, 
algunos de ellos se van posicionando 
en el patio del templo para vender co-
midas, pan, galletas, caramelos, chi-
cha, gaseosa y cerveza.

Luego de encender las últimas ve-
las de la fiesta y orar a los santos, los 
concurrentes se reúnen afuera donde 
participan de la Elección, etapa final 
de la fiesta patronal. Esta fase empieza 
con la rendición de cuentas del fondo 
del santuario, estrategia económica 
fomentada por los mismos comune-
ros décadas atrás, quienes en un ini-
cio aportaron voluntariamente dinero 
para crear el fondo de préstamos que 
hasta hoy beneficia a los pobladores 
de Huaylla Huaylla. El procedimiento 
consiste en que el Carguyuq Perveste y 
su secretario, leen en voz alta la deuda 
contraída por los comuneros el año an-
terior y el monto que deben cancelar 
en ese momento, incluyendo los inte-
reses que ascienden al cincuenta por 
ciento anual.



23

Los Ayarachi de Huaylla Huaylla se reconocen como una agrupación
que ejecuta música ancestral de carácter ceremonial.



24

Una vez que los pobladores han sal-
dado sus deudas y se conoce públi-
camente a los que no cumplieron con 
su obligación, se procede a sacar el 
pendón desde el altar hasta la puerta 
del templo para realizar la elección de 
los nuevos Carguyuq, quienes serán 
propuestos por los presentes, pero ra-
tificados por sí mismos. Este proceso es 
mediado por el Carguyuq Perveste y su 
Secretario y concluye oficialmente con 
el cambio de sobreros entre los Cargu-
yuq salientes y los entrantes.

Después de ingresar el pendón al tem-
plo, el Carguyuq Perveste y su Secreta-
rio realizan el nuevo préstamo de dine-
ro correspondiente al año actual, para 
tal efecto, los pobladores de la comu-
nidad se ubican en fila, llenan el acta 
de recepción de monto solicitado y 
se reúnen con el resto de concurren-
tes a departir y beber chicha. La fiesta 
concluye al atardecer del día central 
con el mast’asqa, consistente en una 
t’inka o regalo de alcohol y coca que 
ofrecen los Carguyuq salientes a los en-
trantes, invitándoles a festejar, acom-

pañados de sus familiares y allegados, 
a celebrar su elección y la despedida 
de la fiesta en sus respectivos hogares.

Ayarachi de Huaylla Huaylla

Los Ayarachi de Huaylla Huaylla se 
reconocen como una agrupación 
que ejecuta música ancestral de ca-
rácter ceremonial distinguida por ser 
melancólica y solemne, no obstante, 
bailable. Su música es la principal ma-
nifestación artística tradicional de la 
comunidad, además representa hoy 
en día una parte importante de la me-
moria sonora vinculada a las fiestas pa-
tronales de Santa Isabel y San Ramón.

Por mucho tiempo el término ayarachi 
abarcaba la totalidad de la manifesta-
ción, sobre todo, la música, los instru-
mentos de viento y los ejecutantes con 
sus respectivos trajes y coreografía. Hoy 
en día, únicamente se llama Ayarachi 
al conjunto y su música, el nombre de 
la flauta de Pan ha sido individualizado 
y solo las personas mayores saben que 



25

alguna vez también fueron denomina-
das ayarachi.

Ahora, dicho instrumento es denomi-
nado suqus, nombre que hace referen-
cia a los carrizos con los que se elabo-
raban dichos instrumentos. Estas cañas 
traídas desde zonas de quebrada del 
distrito de Livitaca eran afinadas por los 
Ayarachi respecto a los instrumentos 
predecesores, para hacerlo, los músi-
cos se guiaban por el sonido, diámetro 
y longitud, llenando la base con pie-
dras minúsculas para obtener mayor 
precisión en su cometido.

El tambor es llamado “caja”, debido a 
que en el pasado eran fabricados con 
la madera de las cajas de alcohol que 
sus padres y abuelos adquirían en sus 
viajes al distrito de Sicuani, provincia de 
Canchis, para vender fibra de alpaca y 
vellones oveja. Los parches son cueros 
son de alpaca y chivo, y están tensa-
dos con soguillas de fibra de alpaca a 
un aro de huarango, moldeado con 
el calor del fuego, que traían desde el 
distrito de Accha, provincia de Paruro. 

Además, el “charch’illo”, es un bordón 
de tripa retorcida de ovino o llama que 
atraviesa diametralmente el parche in-
ferior del tambor. Por otro lado, la ban-
da que sujeta la “caja” es de cuero 
de alpaca; la baqueta se fabrica con 
indistintos tipos de madera y lleva en el 
extremo de percusión un capuchón de 
cuero adornado con lanas de colores.

El conjunto está compuesto por seis 
integrantes, quienes agrupados de 
dos en dos, tocan tres tipos de flautas 
de pan conocidas por los comuneros 
como: Ch’ilo o “primera”, de tonalidad 
aguda y menor tamaño; Malta que tie-
ne tonalidad media y tamaño regular y 
Ch’arqa o Mama de tonalidad grave y 
proporción mayor. Los tres tipos poseen 
doce suqus con las mismas notas dis-
puestas en tres escalas diferentes.

A su vez, cada dúo asume durante la 
ejecución dos roles diferentes, por un 
lado, los que comienzan y por otro los 
que reciben, sustentan y continúan. Los 
primeros son conocidos como Qalla, 
palabra quechua que expresa empe-



26

zar, o el que está empezando, y los se-
gundos como Chaski, que quiere decir 
recibir, o el que está recibiendo. Dado 
que Ch’ilo, Malta y Ch’arqa poseen 
las mismas notas, se complementan a 
modo de prolongación de su símil, mas 
no de respuesta, este elemento carac-
teriza el peculiar modo de tocar de los 
Ayarachi de Huaylla Huaylla. 

Durante la ejecución conforman un 
círculo en el que giran en ambos sen-
tidos, desde el inicio al  final de cada 
canción. Los duetos que tocan Ch’ilos 
y Ch’arqas están juntos, en tanto que 
cada instrumentista que toca Malta 
está separado, en medio de ambos 
dúos; mientras alrededor, mujeres y 
varones emparejados realizan al son 
de la música el kinraycha, baile típico 
de la zona y de la provincia de Chum-
bivilcas.

Todas las piezas musicales son inexcusa-
blemente iniciadas por el Qalla Ch´ilo, 
instrumento tocado por el director del 
conjunto, cuya labor también contem-
pla la enseñanza a nuevos integrantes, 

el cuidado de los instrumentos y vesti-
menta de la agrupación. Así como la 
movilización de estos materiales a las 
festividades. La condición primordial 
requerida para ser director está supedi-
tada a la antigüedad como integrante 
del conjunto y su habilidad para tocar 
el instrumento de viento. 

Los jóvenes aprendices que quieren 
formar parte de la agrupación Aya-
rachi son llamados maltawatas. Este 
término hace referencia al método de 
amansamiento de las llamas y alpacas 
tiernas que debido a su naturaleza in-
quieta, son amarradas por el cuello a 
sus congéneres adultos con la finalidad 
de moderar su naturaleza rebelde.
Cada aspirante, motivado por su incli-
nación a la música de Huaylla Huaylla, 
se aúna al conjunto por iniciativa pro-
pia. Cualquier persona de la comuni-
dad puede ser maltawata, sin embar-
go, es notoria la mayor disposición que 
existe entre los familiares directos de 
los músicos para integrarse al conjunto 
tradicional. 



27

La indumentaria utilizada
por los músicos
representa al cóndor. 



28

El instrumento designado a los mal-
tawatas por el director es la Malta. 
Cuando comienzan a practicar y 
aprender las canciones se ocupan 
primero de dominar el instrumento de 
viento, cuando lo consiguen, recién 
comienza su aprendizaje con el tam-
bor. Durante este proceso, sus interven-
ciones se limitan al aprendizaje musical, 
supliendo momentáneamente a uno 
de los integrantes estables durante las 
diversas secciones de fiesta patronal.

La indumentaria utilizada por los músi-
cos representa al cóndor y está hecha 
mayormente en base de fibra de alpa-
ca y oveja. El traje está constituido por 
un chullo blanco encima del cual se 
coloca un sombrero del mismo color, 
sobre cuya copa, como penacho, se 
ata una cinta que lleva cosidas en po-
sición vertical y horizontal, plumas de 
Suri, ave originaria de la región Puno. 
Dichas plumas tienen tamaños propor-
cionales a los instrumentos de viento 
de cada ejecutante. Así, aquellos que 
tocan el Ch’ilo llevan plumas peque-
ñas, lo que tocan Malta, plumas me-

dianas y los que tocan Ch’arqa, plu-
mas grandes. Usan también un poncho 
negro a modo de capa sobre el que 
colocan un pañolón rojo, al que llaman 
enjalma, y sobre ambas prendas cosen 
en la parte alta de la espalda, una cin-
ta roja conocida como chupa o cola. 
El pantalón y la kutuna o camisa de 
bayeta blanca están sujetados por un 
chumpi o cinturón; llevan una ch’uspa 
que es una bolsa tejida donde llevan 
coca, llipta y cigarrillos. Finalmente, 
como calzados utilizan ojotas, sin em-
bargo en ocasiones especiales usan 
siq’us, especie de zapatos rústicos he-
chos del cuero del pescuezo de llama.

A modo de cierre

Si bien por muchísimo tiempo la parti-
cipación de los Ayarachi estaba cir-
cunscrita únicamente a las fiestas pa-
tronales de Santa Isabel y San Ramón 
en la comunidad de Huaylla Huaylla, 
desde hace veinte años están siendo 
convocados frecuentemente a las ce-
lebraciones de aniversario de la pro-



29

vincia de Chumbivilcas y sus diferentes 
distritos. 

Asimismo, producto de las nuevas 
posibilidades que ofrecen las vías de 
comunicación y el multitudinario trans-
porte público, han llegado a la ciudad 
de Cuzco en varias oportunidades y en 
una ocasión hasta la capital del Perú, 
aperturando un nuevo circuito cultural 
para su música tradicional.

En estos nuevos espacios, el conjunto 
no tiene ningún inconveniente al em-
plear sistemas de amplificación moder-
nos, e incluso al incrementar su número 
de instrumentistas para consolidar su so-
nido en el ruidoso ámbito urbano. Para 
tal fin, cuentan con el apoyo de gru-
pos de Sikuris asentados en la ciudad. 
Esta interacción han generado ciertas 
transformaciones en la manifestación, 
por ejemplo, es necesario precisar que 
la denominación suqus al instrumento 
de viento de los Ayarachi es probable-
mente una adaptación análoga de 
cómo los músicos altiplánicos llaman 
“cañas” a sus instrumentos musicales.

Del mismo modo, como no se fabri-
can instrumentos musicales en Huaylla 
Huaylla, ahora son elaborados a pe-
dido, por expertos que, siguiendo los 
patrones de los instrumentos primige-
nios construyen nuevos utilizando otra 
materia prima. De esta manera, los 
vínculos e interrelaciones que tejen los 
Ayarachi dentro y fuera de la Huaylla 
Huaylla, generan una tensión positiva 
en la que son ellos quienes dinamizan y 
afirman su manifestación, recreando la 
cultura de su comunidad.

Nota: El trabajo etnográfico, incluyendo el regis-
tro fotográfico, fue realizado durante los años 
2009 y 2014. El registro de audio, dirigido por el 
equipo de investigación de la producción fo-
nográfica etnomusicológica, fue realizado en la 
Comunidad campesina de Huaylla Huaylla du-
rante la Fiesta Patronal de San Ramón, los días 
29, 30 y 31 de agosto de 2014.



Conjunto Ayarachi camino a la casa del Carguyuc Mayor.



Conjunto Ayarachi en el templo de la comunidad.



Pobladoras de la Comunidad de Huaylla Huaylla en el Cerat’inkay.



Carguyuc Pendón momentos previos a la Velación.



Preparación del Convido.



Pendón de Santa Isabel.



 Apu Antakarka.





Ayarachi de Huaylla Huaylla
Música tradicional de la región Cusco
Primera edición. Cusco, diciembre de 2014

©  De esta edición: 
Dirección Desconcentrada de Cultura de Cusco
Ministerio de Cultura
Avenida de la Cultura 238, Condominio Huáscar.
Wanchaq, Cusco
Central telefónica (051) – 084 – 582030
www.drc-cusco.gob.pe

Hecho el Depósito Legal
en la Biblioteca Nacional del Perú Nº 2015-00542

Agradecimientos
A todos y cada uno de los pobladores de la Comunidad 
campesina de Huaylla Huaylla por su invaluable apoyo en la 
coproducción de este trabajo.

Queda prohibida la reproducción total o parcial de esta publi-
cación por cualquier medio o procedimiento, sin para ello con-
tar con la autorización previa, expresa y por escrito del editor. 



Dirección
Desconcentrada de Cultura de Cusco
Edwin Ricardo Ruiz Caro Villagarcía 

Sub Dirección Desconcentrada de 
Industrias Culturales y Artes
José Omar Bonet Gutiérrez

Investigación
Etnomusicológica y textos 
Hubert Ramiro Cárdenas

Asistentes de investigación 
Renzo Dolmos
Carlos Quispe

Revisión de los textos
en quechua
Inés Quispe

Registro de audio
Carlos Medina
David Quijano

Interpretes
Jaime Huamaní Sapacayo 
Qalla Ch’ilo
Felipe Pérez Sapacayo 
Qalla Malta
Diego Huamaní Rodríguez
Qalla Ch’arqa
Martín Huamaní Sapacayo 
Chaski Ch’ilo
Américo Huamaní Luque
Chaski Malta
Fleyder Huamaní Espinoza
Chaski Ch’arqa

Fotografías
Hubert Ramiro Cárdenas 

Diseño y diagramación
Nico Marreros

Edición fotográfica
Nico Marreros

Edición y masterización
Kantos Producciones



 Ayarachi
de Huaylla

Huaylla
MÚSICA TRADICIONAL DE LA REGIÓN CUSCO

1 | Hatun Apu (03:07)
2 | Tayta Justino (02:47)
3 | Challwaschay (02:13)
4 | Sanbascha (02:05)
5 | Puririsun (03:08)
6 | Quewincha k’ikllu (02:46)

7 | Auqa Yanaqocha (04:01)
8 | Waqcha wiqi (02:52)
9 | Wasimanta Llaqtaymanta (02:50)
10 | Lisa p’asña (03:10)
11 | Toros toros (03:12)
12 | Chiqripata (02:46)

Ayarachi de Huaylla Huaylla
Música tradicional de la región Cusco

Primera edición. Cusco, diciembre de 2014
©  De esta edición: Dirección Desconcentrada de Cultura de Cusco – Ministerio de Cultura

Avenida de la Cultura 238, Condominio Huáscar. Wanchaq, Cusco
Central telefónica (051) – 084 – 582030

www.drc-cusco.gob.pe

Queda prohibida la reproducción total o parcial de esta publicación por cualquier medio o procedimiento,
sin para ello contar con la autorización previa, expresa y por escrito del editor. 

Edición y masterización Kantos Producciones


