


Avyarachi
e Huaylla
Huaylla

MUSICA TRADICIONAL

DE LA REGION CUSCO



Musica Tradicional de la Regidon Cusco es und
coleccién de grabaciones de campo que relne
muestras del patrimonio musical de nuestra region.
Cada entrega aborda una prdctica musical espe-
cifica a través de una pormenorizada explicacion
etnomusicoldégica. Ademds de las particularidades
estéticas propias de cada uno de los extractos so-
noros, se busca con esta coleccién entender la his-
toria, configuracién y contexto social en el que se
inscriben.

Con una vocaciéon multiple, esta coleccién com-
bina el estudio, la comprension y la difusion de
la muUsica cusquena en fodos sus matices con un
compromiso enfocado al patrimonio musical me-
nos atendido de la regidon del Cusco. Asimismo, esta
serie responde a la pendiente deuda con los fraba-
jos pioneros en la materia, realizados en esta region
desde hace mds de un siglo.

Enrique Pilco Paz (Ph.D.)

Equipo de Investigaciones

sobre Espiritualidades Autdctonas (ERSAI)
Universidad de Montréal



Cultura y
musica

AYARACHI DE
HUAYLLA HUAYLLA




No es novedad que el imparable pro-
ceso de modernizacion desestructura
los modos de vida de las poblaciones
rurales, y con ellos, sus tradiciones. Los
conflictos territoriales, el abandono del
frabajo comunitario, la influencia de
religiones fordneas, la globalizaciéon y
la creciente migracion de los mds jove-
nes a centros urbanos, estdn interrum-
piendo la transmision de conocimien-
tos tradicionales y poniendo en peligro
la memoria colectiva comunal. Sin em-
bargo, hay muchos grupos que resisten
y se adaptan a estos vertiginosos cam-
bios. A continuaciéon, presentaremos
un acercamiento a la cultura e historia
reciente de Huaylla Huaylla, Comuni-
dad campesina portadora de la dan-
za y musica Ayarachi, manifestacion
ceremonial de origen prehispdnico,
declarada el ano 2011 por el Ministerio
de Cultura del Perd como Patrimonio
Cultural de la Nacién, propia de distin-
tas Comunidades campesinas de los
distritos de Chamaca, Colquemarca,
Livitaca, Quinota, Velille y Santo Tomds,
en la provincia de Chumbivilcas, re-
gién Cuzco.

La comunidad

La Comunidad campesina de Huay-
lla Huaylla se localiza en el distrito de
Livitaca, en la provincia de Chumbi-
vilcas de la regidon Cuzco. Su territorio
comprende 11500 hectdreas que se
asientan por encima de los 4200 metros
sobre el nivel del mar, en la zona altitu-
dinal conocida como Puna alta o de
Pastizales. En esta ecorregion, las prdc-
ticas agricolas son escasas y las princi-
pales actividades sociales, culturales
y econdmicas estdn estrechamente
vinculadas a la crianza de camélidos
sudamericanos y en menor medida de
oVvinos, vacunos y equinos.

Antes de la Reforma Agraria, imple-
mentada por el régimen del Gral. Juan
Velasco Alvarado, Huaylla Huaylla,
era un Sector de Quewincha, una de
las nueve comunidades originarias
de este distrito. Posteriormente al ano
1969, teniendo como principal motivo
la dificultad representada por las gran-
des distancias que recorrian los comu-
neros para tomar parte de las asam-



bleas realizadas, se logré gestionar el
desmembramiento de su “comunidad
madre” convirtiéndose en Anexo, has-
ta que el 24 de octubre del afo 1995,
consiguieron oficialmente el titulo de
Comunidad campesina, obteniendo
la autonomia total en su organizacion
territorial, politica y administrativa.

Desde entonces, Huaylla Huaylla limita
en la provincia de Chumbivilcas con
las comunidades campesinas de Chi-
lloroya del distrito de Livitaca; Cangalle
del distrito de Chamaca y Collana del
distrito de Velille. Asimismo, limita con
la Comunidad campesina de Urinsaya,
del distrito de Coporaque y Oquebam-
ba, del distrito de Pichigua, provincia
de Espinar.

Infernamente, la comunidad se divide
en cuatro sectores: Marcani, Liancupi,
Apanta y Sector Central, donde habi-
ta la poblacién comunal. Ahos atrds,
cuando Huaylla Huaylla aun pertene-
cia a Quewincha, su “comunidad ma-
dre”, los pobladores se movilizaban de
manera mancomunada y por tempo-

radas, a través de estos sectores para
pastorear a sus manadas de llamas y
alpacas.

Sin embargo en el ano 1997, poco
después de su separacion, la Junta
Directiva Comunal solicité, formalizé y
concretd, ampardndose en la Ley de
fierras implementada por el gobierno
de Alberto Fujimori, la parcelacién del
territorio comunal, y con ello, el cam-
bio de posesidon de la tierra y el fin a
los desplazamientos estacionales para
el pastoreo, a partir de ese momento,
se le asignd a cada uno de los sesenta
y cuatro comuneros calificados, repre-
sentantes de las familias que fundaron
Huaylla Huaylla, una parcela determi-
nada para su uso exclusivo en los sec-
tores de Marcani, Liancupi y Apanta.

Durante muchas décadas, La Rinco-
nada, zona que demarca la frontera
entre las comunidades campesinas de
Chilloroya y Huaylla Huaylla fue la prin-
cipal ruta de acceso a la Comunidad.
Este paraje se situa en un trecho de la
carretera que une el distrito de Yauri,



Apu Antakarka.




provincia de Espinar con el distrito de
Velille, provincia de Chumbivilcas. Este
lugar, ademds de ser entrada y fronte-
ra de las comunidades antes mencio-
nadas, se convertia cada dia lunes de
semana en una plaza donde los co-
muneros de las poblaciones cercanas
de Huaylla Huaylla, Chilloroya, Qollana
Alto, Cangalle, provincia de Chumbivi-
bilcas y Urinsaya, provincia de Espinar,
intercambiaban y vendian productos
de sus dreas, sobre todo fibra y came
de alpaca, y productos de primera
necesidad adquiridos en los principa-
les centros urbanos a los que tenian
acceso.

En el Ultimo lustro, la incorporacion de
companias mineras a la regién, pro-
dujo notables cambios en las vias de
comunicacién que por un lado facili-
taron, en tiempo y acceso, el ingreso
a varias comunidades campesinas 'y
distritos de las zonas intervenidas, pero
por ofro, alteraron irreversiblemente sus
dindmicas socioculturales. Es el caso
de Huaylla Huaylla, que si bien es cier-
to se beneficié con la construccion de

la carretera afirmada que atraviesa la
provincia de Chumbivilcas para unir dos
campamentos mineros instalados en las
provincias de Espinar y Apurimac, inte-
rmumpid decisivamente la interaccion
comunal de La Rinconada.

Historias de pastoreo

La crianza de camélidos sudamerica-
nos es la principal actividad econémi-
ca en la comunidad. Por mucho tiem-
po, antes de la apertura y expansién
de las vias de comunicacion y masifi-
cacién del transporte publico y de car-
ga, los comuneros viajaban con hatos
de llamas a la ecorregién Queswa para
obtener a fravés del intercambio y co-
mercio, productos agricolas a los que
no tenian acceso en su piso alfitudinal.

Estos vigjes, por lo general, eran reao-
lizados dos veces al ano. El primero,
mayoritariamente de cardcter laboral,
se efectuaba en los meses de mayo a
junio y tenia como finalidad transportar
productos agricolas en la provincia de



Paruro. El segundo, de cardcter comer-
cial, se realizaba en el mes de agosto
U octubre y servia para adquirir, sobre
todo monetariamente, productos y
utensilios de los que no disponian en su
Comunidad.

El primer vigje se realizaba a la provin-
cia de Paruro durante la temporada
de cosecha. Para esta ocasion, tres a
seis infegrantes de dos o tres familias
de la Comunidad, agrupados por la-
zos consanguineos o de dfinidad, lle-
vaban consigo una recua compuesta
por dos o tres tropas de veinte llamas
pertenecientes a cada familia, las cua-
les conformaban un fotal de cuaren-
ta a sesenta cargueros por comitiva.
Temprano, antes de partir, la comitiva
se reunia enfrente de la imponente
montana rocosa Antakarka, Apu tute-
lar de la comunidad para efectuar el
haywarikuy u ofrenda a la tierra, rito
donde le ofrecian, junto a los Apus Pu-
qgapagpi, Champani, Qoriwiri, Kuykuani
y Wanqgorqo, lo mejor de sus produc-
tos solicitando licencia para transitar
sosegadamente hasta su destino. In-

mediatamente después, continuaban
la ceremonia t'inkakuy, ch’allakuy o
rociando alcohol sobre los alimentos,
animales de carga, sogas, costales,
accesorios y fodos los enseres que uti-
lizarian durante el viaje para el trans-
porte de productos encomendados y
aquellos obtenidos como retribucion
por dicha labor. Finalmente, quema-
ban el Alcanzo u ofrenda en la zona
de la comunidad conocida como Lia-
gtayoq Changar. Esta ceremonia de
agradecimiento se readlizaba también
a mitad del camino, en la zona llama-
da Machupicchu de Magpe, Livitaca,
provincia de Chumbivilcas y en el cerro
Siwina de Accha, provincia de Paruro.

En un vigje que duraba tres dias a pie,
la caravana atfravesaba el distrito de
Livitaca para entrar a la provincia de
Paruro, donde frabajaban transpor-
tando con sus llamas los frutos de la
fierra en los distritos de Accha, Col-
cha, Omacha vy Pillpinto. Durante el
frayecto, se alimentaban con charqui
de alpaca, harina de maiz, trigo y ce-
baba, Kokawa o comida preparada



dias previos a su partida por sus espo-
sas. Ademds, pernoctaban en caserios
establecidos en el camino de modo
fradicional a cambio de alimentos y
productos tejidos con fibra de alpaca
y oveja.

Después de instalarse en sus puntos de
llegada, su quehacer consistia en tras-
ladar desde las chacras la cosecha de
maiz, papa, trigo, habas, cebada, en-
fre ofros, hasta las viviendas, almace-
nes o hasta los lugares que indicaban
sus contratantes de turno. Los comu-
neros de Huaylla Huaylla, solicitaban
principalmente como retribuciéon por
dicho trabagjo, maiz, producto que
descascaraban y desgranaban para
acopiar Unicamente el grano que lle-
varian consigo hasta su hogar. La re-
muneracion recibida por esta faena,
ademds de alimentacion en el desayu-
no y almuerzo, consistia en una carga
y media por cada diez movilizadas por
las llamas. Cada carga pesaba alrede-
dor de fres arrobas, por consiguiente,
las llamas escogidas para realizar esta
labor, debian tener como minimo dos

anos de edad y ser de género mascu-
lino, adicionalmente, por su resistencia
y capacidad de carga, pertenecian a
las razas Ch’aku y Q'ara.

Dia a dia, los productos agricolas que
obtenian eran recolectados hasta
completar la carga total, el tiempo de
dichalabor variaba de cuatro a seis se-
manas segun la cantidad de cargue-
ros que tenia la compania. Antes de
partir, los comuneros recibian chicha
de sus anfitriones y realizaban un ha-
ywarikuy como agradecimiento por los
alimentos adquiridos para sus familias,
repitiendo la ceremonia de ch'allakuy
y t'inkakuy con alcohol a los animales
de carga, productos y materiales que
llevaban en su vigje de retorno.

Debido al cargamento que traian las
llamas, el camino de vuelta era reco-
rrido lentamente en cinco dias y atra-
vesaba por la misma ruta inicial, los
poblados de Accha y Ancara de la
provincia de Paruro y Magpe, Tunky y
Chilloroya o Achocarco de la provincia
de Chumbivilcas. En estos Ultimos po-



Comuneros de Huaylla Huaylla celebrando la fiesta patronal de Santa Isabel.




blados adyacentes a Huaylla Huaylla,
los comuneros adornaban a Condor-
chas, Yawarmayus y otras llamas de-
lanteras con banderas peruanas; usan-
do las antiguas banderas blancas y
rojas divididas en cuatro campos trian-
gulares como la bandera actual, con-
formada por tres franjas rectangulares
con los mismos colores. También eran
adornadas con campanillas de todos
los tamanos, prepardndolas de este
modo, para entrar a la comunidad.

La comitiva de recepcion, integrada
por las familias de los viajeros con sus
mujeres al frente, aguardaba al grupo
con chicha fresca que también daban
de beber a los cargueros. Seguida-
mente a la descarga de los productos,
realizaban el Ultimo haywarikuy de la
fravesia como agradecimiento por el
buen retorno y por los alimentos que
obtuvieron en el vigje llevado a cabo.
Por ofra parte, aquellas personas que
no contaban con plena disponibilidad
para viagjar hasta la provincia de Paru-
ro, se abastecian de productos agri-
colas en las comunidades campesinas

cercanas o en los distritos contiguos a
Livitaca. Esta actividad, realizada tam-
bién por mujeres y nifos, era conocida
como Warqu, consistia en cosechar
manualmente papa, frabajo que era
remunerado con el mismo producto al
final de la jornada.

El segundo viaje duraba alrededor de
quince dias y tenia rumbos diferentes,
entre ellos, los distritos de Capacmar-
ca, Qolquemarca, Santo Tomds y otros
poblados de Livitaca en la Provincia
de Chumbivilcas. Del mismo modo, en
otras ocasiones, viajaban hasta Sicua-
ni, distrito de la provincia de Canchis,
para vender fibra de alpaca y vellones
de oveja a intermediarios especializa-
dos en la compra de estas materias
primas. Para cumplir con su itinerario
establecido, los pobladores requerian
una cantidad menor de llamas que
iban cargadas con charqui, vellones
de oveja, sebo vy fibra de alpaca; asi
como prendas de vestir, femeninas y
masculinas, sacos, sogas y huaracas
hechas a base de ambos materiales.
Estos elementos eran trocados por pro-



ductos agricolas y accesorios cerdmi-
Ccos como pukus, chombas y makas,
recipientes grandes parecidos a las
chombas que, luego de ser enterradas
bajo tierra, servian para hacer chicha.

Dentro de su provincia los comuneros
de Huaylla Huaylla ademds de vender
sus productos, los enfregaban a adqui-
sidores ya conocidos, en algunos ca-
sos, familias relacionadas con las suyas
desde generaciones anteriores. Dias
mds tarde, antes de volver, recibian
el pago en efectivo o en productos
agricolas categorizados como pitusiray
(tubérculos como afo, oca, papa y
sus derivados: chuno y moraya, etc.) y
sawasiray (cereales como ganiwa, ce-
bada, quinua, trigo, entre otros).

Casas circulares

Antes de la llegada del adobe, la cala-
mina y la arquitectura rectangular, las
casas de Huaylla Huaylla eran circula-
res. Por lo general tenian una circunfe-
rencia que oscilaba entre los quince

y los veinte metros. Los materiales de
construccion utilizados para el muro
eran las rocas propias de la comuni-
dad; como mortero, tierra y paja de
la zona; el techo tenia como soporte
principal cuatro maderos de eucdlipto,
a los cuales se ataban con resistentes
sogas y soguillas de fibra de alpaca,
maderos de queuna y paja, materiales
que finalmente le daban al techo una
forma conoidal.

Esta construccién tradicional ademds
de sus cimientos, tiene un lado de sus
paredes bajo el nivel del suelo externo
debido al terreno pendiente donde se
ubica la comunidad. Cuenta con una
puerta Unica de madera, la cual es pe-
quena, aproximadamente de un me-
fro con cincuenta centimetros de alto
y setenta centimetros de ancho, por
lo que se hace necesario agacharse y
apoyarse en el umbral para ingresar a
la desnivelada edificacion.

El lugar donde almacenaban el con-
junto de productos obtenidos en sus
vigjes inter zonales de intercambio y



comercio, era llamado apaco pues
exactamente debajo de los sacos
contenedores de los productos ali-
menticios, se ponian pequefos platos
rituales conocidos como apa, los cua-
les servian para contener el sahumerio
con el que se humeaban los sacos con
alimentos.

Ademds del apaco, poseian un espa-
cio para el fogdbn donde cocian sus ali-
mentos, al lado estaba la tagya, con-
tenedor semicircular de piedra donde
se almacenaba la bosta de alpaca y
llama que servia de combustible. Mds
allé, estaban las chombas de agua
y chicha y en las ventanas ciegas los
utensilios del hogar. En los bordes de las
paredes interiores, tenian una grada
que servia de asienfo y la patana que
era una plataforma de piedra cubierta
con pieles de llama y oveja donde dor-
mian todos los integrantes de la familia.
En el patio adyacente a dichas casas,
se pueden encontrar fogones, bata-
nes, chombas con agua y las mesas de
piedra donde las familias comparten la
comida y celebran las fiestas o rituales

durante el dia. Tanto las puertas de las
edificaciones circulares como las me-
sas estan dispuestas en la direccion
de aparicién del sol al amanecer. Ac-
tualmente algunas de estas casas son
mantenidas exclusivamente para el
desarrollo de las fiestas patronales.

Fiestas tradicionales

El retorno de los dos principales viajes
de intercambio y comercio coincidia
con las dos fiestas fradicionales prac-
ficadas hasta hoy en la Comunidad
campesina de Huaylla Huaylla: la fies-
ta patronal de Santa Isabel, cuyo dia
central es el 08 de julio, y la fiesta pa-
fronal de San Ramoén, celebrada el
31 de agosto. Las dos festividades son
amenizadas indefectiblemente por los
Ayarachi, conjunto tradicional que se
reunia exclusivamente para tomar par-
te de estas fiestas.

Ambos acontecimientos contfindan
realizdndose en las fechas menciona-
das, con la participacion de los mismos



Ch'allakuy de instrumentos musicales en el Mastuchaski.



actores, quienes se ocupan de llevar a
cabo cada etapa de la celebracion a
fravés de una secuencia. No obstante,
lo Unico que ha cambiado con el paso
del tiempo son las prolongadas cele-
braciones que antes podian durar una
semana completa, y que actualmente
son realizadas durante dos o tres dias.

Estas fiestas son facilitadas principal-
mente por el Carguyug Mayor, que se
ocupa de asegurar la presencia de los
Ayarachi y readlizar el Mastuchaski; el
Carguyuq Perveste o Perhueste, que se
encarga del mantenimiento del tem-
plo de la comunidad, de efectuar el
Cerat'inkay y la Eleccién, y opcional-
mente, de solicitar la presencia de un
pdrroco para que realice una misa el
dia central de la fiesta patronal; el Car-
guyuq Penddn, cuya labor es ocuparse
de la Velacion, y de vez en cuando, el
Carguyuq Torero, encargado de con-
seguir los toros y organizar la corrida.
Todos los cargos son anuales a excep-
cion del Carguyuq Perveste que dura
fres anos.

16

La fiesta como tal se inicia el dia de la
vispera, cuando cada uno de los Car-
guyuq de turno con sus familias, realiza
independientemente, un haywarikuy
para la bienandanza de la reunién
comunal. Los pobladores que reali-
zan este ritual en Huaylla Huaylla son
aquellos que afravesaron el garpasqa,
enseflanza que consistia en recluirse
completamente por ocho dias en la
casa del paqu de la comunidad para
aprender los secretos del Alcanzo a la
Pachamama.

Por ofra parte y de modo similar, el
conjunto Ayarachi se reUne en la casa
de uno de sus integrantes para vestirse
con su traje distintivo y prepararse para
la fiesta. Una vez listos, realizan tam-
bién una ofrenda a la Pachamama
demandando su anuencia para que el
festejo y su participacion en él, se rea-
lice de manera tranquila. Inmediata-
mente después de abrasar la ofrenda
y enterrarla, concluyen este acto ritual
ejecutando la primera armonia de la
agrupacion.



A media manana, el Carguyug Mayor
envia a su Servicio, persona encarga-
da de atender a los invitados durante
la fiesta, hasta el punto de encuentro
de los Ayarachi, a quienes otorga una
botella de alcohol y una bolsa de coca
como invitacién formal a su casa. El di-
rector de la agrupacion recibe el pre-
sente y lo comparte con el emisario, los
integrantes y las personas presentes.

Guiados por el Servicio llegan hasta la
casa del Carguyug Mayor, quien los
recibe con toda su familia y les da la
bienvenida, a este acto se le denomi-
na Mastuchaski. Luego de brindarles un
poco de chicha, el anfitrién toma la pa-
labray promete responsabilizarse desde
ese momento, y durante toda la fiesta,
como un padre y, les pide que sean
como sus hijos, sus wawaykuna, que le
guardenrespeto, a ély ala comunidad.

El pacto entre el Carguyug Mayor y
los Ayarachi es sellado con una t'inka
U obsequio retributivo que consiste en
coca y una boftella de alcohol que ser-
vird para brindar ante los Apus por la

santa o el santo patrén; el compromi-
so bilateral; el bienestar de la comuni-
dad vy la alegria de la fiesta. Luego de
ch’allar los instrumentos de la agrupa-
cién, iniciardn la celebracién bailando
al son de la musica, bebiendo alcohol
de la misma botella y pikchando coca
de la misma ch'uspa.

Alrededor del mediodia, por orden del
Carguyuq Perveste, el Albero, persona-
je encargado de los fuegos artificiales,
comienza a encender cohetes desde
el Unico templo de Huaylla Huaylla. Los
estallidos se escuchan en toda la co-
munidad e invitan a los pobladores a
congregarse en el recinto para realizar
la Armacidn, evento que consiste en el
cambio de ropaje del patron. Luego
de esta accién, los fieles, quitdndose
los sombreros, se acercan hasta el al-
tar y encienden las primeras velas de
la festividad, se postran ante sus ima-
genes veneradas y rezan en silencio.
Cuando terminan, se acercan una vez
mds hasta el altar y se despiden de
los santos tocando su vestido y persig-
ndndose al refirarse. Cuando todos se



han ido, ingresan los Ayarachi, repiten
el acto solemne y ejecutan una pieza
musical antes de partir.

En tanto, los comuneros de Huaylla
Huaylla, van llegando desde el templo
hasta la casa del Carguyuq Perveste
donde su esposa y parientes van pre-
parando la Merienda, alimento fradi-
cional a base de habas, trigo hervido,
arroz, carne desmenuzada de alpaca
y queso triturado que se brinda a todos
los visitantes congregados para el Ce-
rat’inkay.

Antiguamente, esta ceremonia estaba
precedida por el cerasay o fabricacién
artesanal de velas hechas en recipien-
tes tubulares metdlicos con sebo de
alpaca, llama u oveja, y mecha de
algoddén. Después, con la producciéon
industrializada de velas, su comercio y
accesibilidad a nivel regional, hizo que
la técnica de elaboracion se pierda
ocasionando la actualizacion del Ce-
rat’'inkay con la rememoraciéon de esta
antigua forma de elaboracion.

18

La ceremonia se inicia una vez que los
invitados han terminado el plato ofreci-
do vy se inicia la fiesta, animada con la
musica de los Ayarachi'y el baile colec-
fivo. Durante este acto ritual, el Servicio
del Carguyuq Perveste convoca de
dos en dos a los asistentes, les ofrece
dos copas pequenas de alcohol con
las que t'inkan las velas pronunciando
isamiska!, palabra ritual con que lla-
man, rednen y bendicen el acopio tea-
fralizado de las velas. Luego les brinda
chicha en dos recipientes rituales de
barro conocidos como quchas.

Después que los invitados han bebido
la chicha, el Servicio del Carguyuq Per-
veste les pregunta, conmemorando
la situacion remota, de cudles lugares
y cudntas velas traen consigo para la
santa y ellos responden que han traido
desde el distrito de Sicuani; la provincia
de Cuzco; la regidn Arequipa u ofras
latitudes una cierta cantidad. Si el nU-
mero de velas mencionado es par, el
Servicio del Carguyuq Perveste retfiene
consigo alguna prenda del invitado
como “castigo”; si es impar, es jgespin!



Conjunto Ayarachi en la Armacién.




o de buena suerte, a lo que el Servicio
responde “hanpuchu, hanpuchu, han-
puchu” o “jque vengal”.

La fiesta se prolonga un dia si se realiza
el cargo del Torero, sin embargo, en las
Ultimas décadas es asumido de mane-
ra intermitente debido a los cuantiosos
recursos que requiere. Este Carguyuqg
toma protagonismo inmediatamente
después del Cerat'inkay cuando rea-
liza el Toronak'ay que es el sacrificio
de un toro para alimentar a los concu-
rrentes a la festividad el dia del ruedo.
Cuando coe la tarde, el Carguyug
Torero se ocupa del Toros Kacharpari,
festejo en campo abierto previo a la
velaciéon, donde se enciende una gran
fogata de uchha o bosta de llama'y al-
paca, y se escoge un ‘“capitdn” para
que por la manana del dia siguiente,
lidere el arreo de los toros, vacas y ter-
neros alquilados en otras comunidades
y distritos hasta el ruedo donde se lle-
vard a cabo la corrida.

Si se consiguid fraer seis ganados bo-
vinos se denomina Media Plaza vy si

20

fueron doce, Plaza Completa o Una
Plaza. Al mediodia, cuando ya “juga-
ron” o corrieron sin dar muerte a Media
Plaza, el Carguyuq Torero convida el
Once que es la comida hecha con la
carne del toro degollado el dia ante-
rior. Sin embargo, afos atrds, el Once
era diferente, consistia Unicamente en
una copa de alcohol, una galletay en
ocasiones un pequeno trozo de carne
de alpaca. Durante este dia, se tiene
la presencia musical de los Ayarachi
de parte del Carguyug Mayor y la ban-
da de pito y tambor contratada por el
Carguyug Penddn.

Si ningUun poblador se comprometid
con el cargo de Torero, la fiesta pasa
directamente a la Velacién. Esta sec-
cién es readlizada por el Carguyuq
Penddn quien luego del Cerat'inkay
recoge desde el templo de Huaylla
Huaylla el penddn, imagen de Santa
Isabel plasmada en una madera ta-
llada, para velarlo en su casa. Es pre-
ciso mencionar que también durante
la Fiesta de San Ramén se vela la re-
presentacion de Santa Isabel. Ademds



de la Velacion, una de las tareas del
Carguyuqg Penddn es contratar para la
fiesta una banda de pito y tambor. Esta
agrupacioén, también tradicional de la
provincia de Chumbivilcas y vinculada
estrechamente a las corridas de toros,
estd compuesta por dos waka wagras,
dos cornetas, dos pitos o flautas trave-
seras, una tarola y un bombo. De tal
manera, las fiestas patronales tienen
dos conjuntos musicales que animan
“mano a mano” la fiesta. Los Ayara-
chi por parte del Carguyug Mayor y la
banda de pito y tambor por parte del
Carguyuqg Pendodn.

Hace mucho tiempo que no llegan
hasta Huaylla Huaylla estos conjuntos
musicales toreros, pues actualmente es
un trabajo remunerado exclusivamen-
te de manera monetaria y no como
antes, a fravés del Ayni o la reciproci-
dad. No obstante, a partir de la masifi-
cacién y uso de las nuevas tecnologias
de grabacién y reproduccién sonora,
el peculiar sonido de esta banda se es-
cucha en la comunidad por medio de
reproductores de discos compactos o

21

memorias externas activados por ba-
terias o generadores de electricidad.
En estas ocasiones festivas, ademds de
rememorar esta banda, las personas
de mayor edad cuentan también que
todas las canciones interpretadas por
los Ayarachi eran cantadas por los asis-
tentes a las fiestas patronales. Sin em-
bargo, con los anos, muchas se han ido
olvidando casi por completo, no obs-
tante, aquellas integradas al folklore
provincial desde hace mucho, como
por ejemplo Challwaschay, siguen vi-
gentes aunque con leves variaciones.

Asi, entre muUsica, coca y bebida se
vela el penddn de la santa patrona.
Cuando se acerca el amanecer, los
asistentes a la velacién y todos los Car-
guyuq retornan la imagen al templo de
la comunidad, posicionan el pendon
en la puerta y realizan el tukuy o rema-
te, despedida que se realiza bailando y
bebiendo alcohol a bocanadas. Final-
mente, con los primeros rayos del sol,
los pobladores ingresan la representa-
cién de la santa al recinto, cantando,
y posteriormente retornan a sus casas.



Entrada la manana, las esposas y pa-
rientes del Carguyug Mayor y el Car-
guyug Penddn preparan el Convido
y acomodan bancas y frazadas en
el patio de la casa para que los invi-
tados se sienten. Este plato es servido
en orden jerdrquico comenzando por
los Carguyuq actuales, sus parejas y 10s
Cargos Pasados, quienes se ubican en
la Mesa, inmediatamente después sir-
ven a los comuneros mayores y el resto
de visitantes concurrentes a la casa.

Generalmente, los platos preparados
para el Convido son caldo de carne
de alpaca, moraya, chuno vy trigo; o
costillas de alpaca asadas en fogdn,
servidas con mote, papa, moraya y
chufo hervido. Estos Ultimos son com-
partidos de un solo recipiente. Ambos
platos son acompanados con uchuku-
ta; mate de cebada caliente y chicha.

Desde el mediodia, citados previa-
mente por el Carguyuq Perveste, co-
mienzan a llegar hasta el templo los
demds Carguyuq de la fiesta, Cargos
Pasados, personas importantes en la

29

comunidad, comuneros de mayor
edad, pobladores de Huaylla Huaylla e
invifados en general. Al mismo tiempo,
algunos de ellos se van posicionando
en el patio del templo para vender co-
midas, pan, galletas, caramelos, chi-
cha, gaseosa y cerveza.

Luego de encender las Ultimas ve-
las de la fiesta y orar a los santos, los
concurrentes se relnen afuera donde
participan de la Eleccion, etapa final
de la fiesta patronal. Esta fase empieza
con la rendicién de cuentas del fondo
del santuario, estrategia econdmica
fomentada por los mismos comune-
ros décadas atrds, quienes en un ini-
cio aportaron voluntariamente dinero
para crear el fondo de préstamos que
hasta hoy beneficia a los pobladores
de Huaylla Huaylla. El procedimiento
consiste en que el Carguyuq Perveste y
su secretario, leen en voz alta la deuda
contraida por los comuneros el ano an-
terior y el monto que deben cancelar
en ese momento, incluyendo los inte-
reses que ascienden al cincuenta por
ciento anual.



Los Ayarachi de Huaylla Huaylla se reconocen como una agrupaci
que ejecuta musica ancestral de cardcter ceremonial.




Una vez que los pobladores han sal-
dado sus deudas y se conoce puUbli-
camente a los que no cumplieron con
su obligacién, se procede a sacar el
pendon desde el altar hasta la puerta
del templo para realizar la eleccion de
los nuevos Carguyuq, quienes serdn
propuestos por los presentes, pero ra-
fificados por si mismos. Este proceso es
mediado por el Carguyuq Perveste y su
Secretario y concluye oficialmente con
el cambio de sobreros entre los Cargu-
yuq salientes y los entrantes.

Después de ingresar el penddn al fem-
plo, el Carguyuq Perveste y su Secreta-
rio realizan el nuevo préstamo de dine-
ro correspondiente al afo actual, para
tal efecto, los pobladores de la comu-
nidad se ubican en fila, llenan el acta
de recepcidén de monto solicitado y
se relnen con el resto de concurren-
tes a departir y beber chicha. La fiesta
concluye al atardecer del dia central
con el mast'asqa, consistente en una
t'inka o regalo de alcohol y coca que
ofrecen los Carguyuq salientes alos en-
frantes, invitdndoles a festejar, acom-

24

panados de sus familiares y allegados,
a celebrar su eleccién y la despedida
de la fiesta en sus respectivos hogares.

Ayarachi de Huaylla Huaylla

Los Ayarachi de Huaylla Huaylla se
reconocen como unda agrupaciéon
que ejecuta musica ancestral de ca-
récter ceremonial distinguida por ser
melancdlica y solemne, no obstante,
bailable. Su musica es la principal ma-
nifestacion artistica tradicional de la
comunidad, ademds representa hoy
en dia una parte importante de la me-
moria sonora vinculada a las fiestas pa-
tronales de Santa Isabel y San Ramon.

Por mucho tiempo el término ayarachi
abarcaba la totalidad de la manifesta-
cién, sobre todo, la musica, los instru-
mentos de viento y los ejecutantes con
sus respectivos frajes y coreografia. Hoy
en dia, Unicamente se llama Ayarachi
al conjunto y su musica, el nombre de
la flauta de Pan ha sido individualizado
y solo las personas mayores saben que



alguna vez también fueron denomina-
das ayarachi.

Ahora, dicho instrumento es denomi-
nado suqus, nombre que hace referen-
cia a los carrizos con los que se elabo-
raban dichos insfrumentos. Estas canas
fraidas desde zonas de quebrada del
distrito de Livitaca eran afinadas por los
Ayarachi respecto a los instrumentos
predecesores, para hacerlo, los musi-
cos se guiaban por el sonido, didmetro
y longitud, llenando la base con pie-
dras minUsculas para obtener mayor
precision en su cometido.

El tambor es llamado “caja”, debido a
que en el pasado eran fabricados con
la madera de las cajas de alcohol que
sus padres y abuelos adquirian en sus
viajes al distrifo de Sicuani, provincia de
Canchis, para vender fibra de alpacay
vellones oveja. Los parches son cueros
son de alpaca y chivo, y estdn tensa-
dos con soguillas de fibra de alpaca a
un aro de huarango, moldeado con
el calor del fuego, que traian desde el
distrito de Accha, provincia de Paruro.

Ademds, el “charch’illo”, es un borddn
de tripa retorcida de ovino o llama que
atraviesa diametralmente el parche in-
ferior del tambor. Por otfro lado, la ban-
da que sujeta la “caja” es de cuero
de alpaca; la baqueta se fabrica con
indistinfos tipos de madera y lleva en el
extremo de percusion un capuchdén de
cuero adornado con lanas de colores.

El conjunto estd compuesto por seis
infegrantes, quienes agrupados de
dos en dos, tocan fres tipos de flautas
de pan conocidas por los comuneros
como: Ch'ilo o “primera”, de tonalidad
aguda y menor tamano; Malta que tie-
ne fonalidad media y famano regulary
Ch'arga o Mama de tonalidad grave y
proporcidon mayor. Los tres tipos poseen
doce suqus con las mismas notas dis-
puestas en tres escalas diferentes.

A su vez, cada dUo asume durante la
ejecucion dos roles diferentes, por un
lado, los que comienzan y por otro los
que reciben, sustentan y continGan. Los
primeros son conocidos como Qalla,
palabra quechua que expresa empe-



zar, o el que estd empezando, y los se-
gundos como Chaski, que quiere decir
recibir, o el que estd recibiendo. Dado
que Ch'ilo, Malta y Ch'arga poseen
las mismas notas, se complementan a
modo de prolongacién de su simil, mas
no de respuesta, este elemento carac-
teriza el peculiar modo de tocar de los
Ayarachi de Huaylla Huaylla.

Durante la ejecucion conforman un
circulo en el que giran en ambos sen-
fidos, desde el inicio al final de cada
cancién. Los duetos que tocan Ch'ilos
y Ch'argas estdn juntos, en tanto que
cada instrumentista que toca Malta
estd separado, en medio de ambos
dios; mientras alrededor, mujeres y
varones emparejados realizan al son
de la musica el kinraycha, baile tipico
de la zona y de la provincia de Chum-
bivilcas.

Todas las piezas musicales son inexcusa-
blemente iniciadas por el Qalla Ch’ilo,
instrumento tocado por el director del
conjunto, cuya labor también contem-
pla la ensenanza a nuevos integrantes,

20

el cuidado de los instrumentos y vesti-
menta de la agrupacién. Asi como la
movilizacién de estos materiales a las
festividades. La condicién primordial
requerida para ser director estd supedi-
tada ala antigbedad como integrante
del conjunto y su habilidad para tocar
el instrumento de viento.

Los jovenes aprendices que quieren
formar parte de la agrupacién Aya-
rachi son llamados maltawatas. Este
término hace referencia al método de
amansamiento de las llamas y alpacas
fiernas que debido a su naturaleza in-
quieta, son amarradas por el cuello a
sus congéneres adultos con la finalidad
de moderar su naturaleza rebelde.
Cada aspirante, motivado por su incli-
nacién a la musica de Huaylla Huaylla,
se auna al conjunto por iniciativa pro-
pia. Cualquier persona de la comuni-
dad puede ser maltawata, sin embar-
go, es notoria la mayor disposicién que
existe entre los familiares directos de
los muUsicos para integrarse al conjunto
fradicional.



La indumentaria utilizada
por los musicos
representa al céndor.




El insfrumento designado a los mal-
tawatas por el director es la Malta.
Cuando comienzan a practicar y
aprender las canciones se ocupan
primero de dominar el instrumento de
viento, cuando lo consiguen, recién
comienza su aprendizaje con el fam-
bor. Durante este proceso, sus interven-
ciones se limitan al aprendizaje musical,
supliendo momentdneamente a uno
de los integrantes estables durante las
diversas secciones de fiesta patronal.

La indumentaria utilizada por los mUsi-
cos representa al céndor y estd hecha
mayormente en base de fibra de alpa-
ca y oveja. El traje estd constituido por
un chullo blanco encima del cual se
coloca un sombrero del mismo color,
sobre cuya copa, como penacho, se
ata una cinta que lleva cosidas en po-
sicién vertical y horizontal, plumas de
Suri, ave originaria de la regién Puno.
Dichas plumas tienen tamafos propor-
cionales a los instrumentos de viento
de cada ejecutante. Asi, aquellos que
tocan el Ch'ilo llevan plumas peque-
nas, lo que focan Malta, plumas me-

28

dianas y los que tocan Ch’arga, plu-
mas grandes. Usan también un poncho
negro a modo de capa sobre el que
colocan un panoldn rojo, al que llaman
enjalma, y sobre ambas prendas cosen
en la parte alta de la espalda, una cin-
ta roja conocida como chupa o cola.
El pantaldn y la kutuna o camisa de
bayeta blanca estdn sujetados por un
chumpi o cinturdn; llevan una ch'uspa
que es una bolsa tejida donde llevan
coca, llipta y cigarrillos. Finalmente,
como calzados utilizan ojotfas, sin em-
bargo en ocasiones especiales usan
siq'us, especie de zapatos risticos he-
chos del cuero del pescuezo de llama.

A modo de cierre

Si bien por muchisimo tiempo la parti-
cipacion de los Ayarachi estaba cir-
cunscrita Unicamente a las fiestas pa-
tronales de Santa Isabel y San Ramén
en la comunidad de Huaylla Huaylla,
desde hace veinte ahos estdn siendo
convocados frecuentemente a las ce-
lebraciones de aniversario de la pro-



vincia de Chumbivilcas y sus diferentes
distritos.

Asimismo, producto de las nuevas
posibilidades que ofrecen las vias de
comunicacién y el multitudinario trans-
porte publico, han llegado a la ciudad
de Cuzco en varias oportunidades y en
una ocasion hasta la capital del Pergd,
aperturando un nuevo circuito cultural
para su musica tradicional.

En estos nuevos espacios, el conjunto
no tiene ningun inconveniente al em-
plear sistemas de amplificacién moder-
nos, e incluso al incrementar su nUMero
de instrumentistas para consolidar su so-
nido en el ruidoso dmbito urbano. Para
tal fin, cuentan con el apoyo de gru-
pos de Sikuris asentados en la ciudad.
Esta interaccién han generado ciertas
fransformaciones en la manifestacion,
por ejemplo, es necesario precisar que
la denominacién suqus al instrumento
de viento de los Ayarachi es probable-
mente una adaptacién andloga de
cémo los musicos altipldnicos llaman
“canas” a sus instrumentos musicales.

29

Del mismo modo, como no se fabri-
can instrumentos musicales en Huaylla
Huaylla, ahora son elaborados a pe-
dido, por expertos que, siguiendo los
patrones de los instrumentos primige-
nios construyen nuevos utilizando ofra
materia prima. De esta manera, los
vinculos e interrelaciones que tejen los
Ayarachi denfro y fuera de la Huaylla
Huaylla, generan una tensién positiva
en la que son ellos quienes dinamizan y
afirman su manifestacion, recreando la
cultura de su comunidad.

Nota: El trabajo etnogrdfico, incluyendo el regis-
tro fotogrdfico, fue realizado durante los afios
2009 y 2014. El registro de audio, dirigido por el
equipo de investigacion de la produccién fo-
nogrdfica etnomusicolégica, fue realizado en la
Comunidad campesina de Huaylla Huaylla du-
rante la Fiesta Patronal de San Ramén, los dias
29,30y 31 de agosto de 2014.









ylla en el Cerat'inkay.
T NS




.
previos a It

~

Cargy;'ua Pendén momentos



Y

acién del Convido.

Ve
e

.“tv.




s Pendén de Santa Isabel.










Ayarachi de Huaylla Huaylla
MUsica tradicional de la regién Cusco
Primera edicion. Cusco, diciembre de 2014

© De esta edicion:

Direccion Desconcentfrada de Cultura de Cusco
Ministerio de Cultura

Avenida de la Cultura 238, Condominio Hudscar.
Wanchag, Cusco

Central telefénica (051) — 084 — 582030
www.drc-cusco.gob.pe

Hecho el Depésito Legall
en la Biblioteca Nacional del Per( N° 2015-00542

Agradecimientos

A todos y cada uno de los pobladores de la Comunidad
campesina de Huaylla Huaylla por su invaluable apoyo en la
coproduccién de este trabajo.

Queda prohibida la reproduccién total o parcial de esta publi-
cacién por cualquier medio o procedimiento, sin para ello con-
tar con la autorizacion previa, expresa y por escrito del editor.




Direccion
Desconcentrada de
Edwin Ricardo Ruiz Caro Villdge

Sub Direccién Desconcentrada de
Industrias Culturales y Artes
José Omar Bonet Gutiérrez

Inveshgoqon

Etnomusicolégica y texfos

Hubert Ramiro Cardenas 5 e
7 - pe PerEqupacafo

“Asistentes de inv
Renzo Dolmos

- Diego Huagmani Rodnguez

Carlos Medina } A
" David Quijano v

Carlos Quispe - N alla Ch'argel
¥ 2 \ ! 4 artin Huamani Sopocayo
Revision de los textos haski Ch'ilo
en guechua \MeReo Huamani L ue
Inés Quispe - . Cho¥iMalia™ s
g YA Fleyder Huamani Espineza ™
Reglstro deaudio ' ChaosfiCh’arqa -

‘

~ QallaMalta £ o

“Edicion fotografica

Nico Marreros

Edicién y mdsferizocipg
Kantos Producciones:



9 | Wasimanta Llagtay
10/ Lisa pasfia (03:10)

I1< Toros toros (03:12)
' 12| Chigripata (02:46)

e Huaylla Huaylla
e la regién Cusco
7 Primera edicion. Ci diciembre de 2014
Direccion Desconcentrada de Culfura de Cus inisterio de Cultura
Avenida de la Cultura 238, Condominio H r. Wanchag, Cusco

¢ (051) - 084 — 582030
.drc-cusco.gob.pe

dio o procedimiento,
por escrito del editor.

i6n Kantos Producciones



