
Himnos
Religiosos

en Quechua

MÚSICA TRADICIONAL DE LA REGIÓN CUSCO

ENRIQUE  PILCO PAZ

COLECCIÓN



MÚSICA TRADICIONAL
DE LA REGIÓN CUSCO

Himnos
Religiosos

en Quechua



PRESENTACIÓN

Música Tradicional de la Región Cusco es una 
colección de grabaciones de campo que reúne 
muestras del patrimonio musical de nuestra región. 
Cada entrega aborda una práctica musical espe-
cífica a través de una pormenorizada explicación 
etnomusicológica. Además de las particularidades 
estéticas propias de cada uno de los extractos so-
noros, se busca con esta colección entender la his-
toria, configuración y contexto social en el que se 
inscriben.

Con una vocación múltiple, esta colección com-
bina el estudio, la comprensión y la difusión de 
la música cusqueña en todos sus matices con un 
compromiso enfocado al patrimonio musical me-
nos atendido de la región del Cusco. Asimismo, esta 
serie responde a la pendiente deuda con los traba-
jos pioneros en la materia, realizados en esta región 
desde hace más de un siglo.

Enrique  Pilco Paz (Ph.D.)
Equipo de Investigaciones

sobre Espiritualidades Autóctonas (ERSAI)
Universidad de Montréal 



HIMNOS RELIGIOSOS
EN QUECHUA

Músicos
y devoción

en Cusco



5

Si las iglesias de Cusco son conocidas 
por albergar la obra de artistas nati-
vos, que define muy bien la Escuela 
cusqueña de pintura, estas no acaban 
de revelar la contraparte musical que 
en sus ambientes resuena. Un conjun-
to de himnos y villancicos en lengua 
quechua que a diferencia de los co-
nocidos cantos de origen europeo 
presentan la forma mestiza del harawi 
y la qashua. La aparición de este re-
pertorio deja constancia de la influen-
cia recíproca entre el rito católico y 
la música indígena en la diócesis del 
Cusco. Pone en evidencia igualmente 
los ajustes socioculturales por los que 
la música religiosa en lengua quechua 
atravesó desde el siglo XVII. Pues con-
trariamente a lo que por lo común se 
piensa, esta tradición musical denota a 
lo largo de este tiempo una singular ca-
pacidad a la variación y sus cultores un 
amplio margen de maniobra. Antaño 
practicado por músicos especializados 
hoy toma cuerpo en la voz de devotos 
solitarios o en conjuntos, que recurren 
a la música para hacerse escuchar por 
las divinidades, estimulando un senti-

miento de cercanía que cuanto más 
hondo es este las lágrimas brotan, tor-
nando la interpretación musical en una 
experiencia mística. Como una canto-
ra que al evocar el sentimiento que le 
embargaba interpretar los cantos en 
quechua me refería en 1998: “ Forzo-
samente lloramos, porque creemos en 
Dios. Ahora estamos existiendo, este 
año estamos existiendo pero para los 
otros años capaz ya no”. Por ello esta 
práctica no puede ser entendida úni-
camente como un acto musical sino 
sobre todo como un gesto espiritual. El 
himno Apu yaya Jesucristo lo evidencia 
durante las misas y veladas musicales 
al Señor de los Temblores, con mayor 
fuerza en Semana santa y Corpus Cristi. 
Ocasiones rituales en los que la música 
además de constituir un lenguaje de 
interacción con el taytacha cohesiona 
la participación de sus actores.  

Los cantos litúrgicos en quechua res-
ponden a la forma del himno por tra-
tarse de piezas estróficas. Están com-
puestos de grupos regulares de versos 
en quechua que se cantan sobre una 



6

misma melodía. De una singular pro-
fundidad lírica y musical el repertorio 
se caracteriza por breves tonadas 
donde están excluidos el dúo, trío u 
otra gama polifónica en beneficio del 
unísono. De ahí que el obispo del Cus-
co José Gregorio Castro subrayase en 
su Rosicler incaico publicado en 1920 
que en “ frases melodiosas y concisas 
” los himnos en quechua expresan “ 
los sacrosantos dogmas de la religión 
”. El manejo del quechua en la doc-
trina cristiana se remite al primer con-
cilio provincial de Lima (1551-1552) al 
integrar las lenguas nativas en el culto 
católico. El segundo concilio de Lima 
(1567-1568) legitimó más precisamen-
te el quechua en el discurso evange-
lizador, ordenando su aprendizaje por 
parte de los sacerdotes, y prohibiendo 
el recurso a los sayapayaq o intérpre-
tes indígenas. El tercer concilio de Lima 
(1583) al encomendar la elaboración 
y publicación de un catecismo, con-
fesionario y sermonario unificados en 
quechua y aymara consolido finalmen-
te su asimilación como idiomas de la 
estrategia misional. Contribuyendo al 

desplazamiento de numerosas lenguas 
– urquillo, puquina, culle, mochica, etc. 
– a favor del quechua y del aymara e 
incluso de está a favor de aquella. La 
versificación está inspirada en el estilo 
poético del siglo de oro español que 
influencio la literatura andina de evan-
gelización a lo largo del siglo XVII. Los 
cantos versan sobre la pasión de Cristo, 
la misericordia de la Virgen y el adve-
nimiento del Niño Jesús. Sin embargo 
musicalmente, se dividen en los de 
mayor solemnidad, bajo la forma del 
harawi, y los de espíritu alegre. Estos su 
vez derivan en los que presentan el es-
tilo del huayno y los que adoptaron la 
forma de la qashua. 

Si analizamos la superposición del con-
tenido del texto sobre la forma musical, 
encontramos que los versos a la pasión 
de Cristo y los de significado litúrgico se 
sustentan en el harawi. Es el caso de 
Apu yaya Jesucristo o Pisi sunqu ove-
ja por ejemplo. Los cantos a la Virgen 
descansan por su parte en el huayno. 
Esto puede constatarse en los qachar-
pari, cantos de despedida entonados 



7

Pastores en fiesta del Nino Jesús, años 1930.
Hermanos Cabrera. Fototeca Andina.



8

al final de las misas de fiesta, como Vir-
gen Diospa maman. Finalmente la qas-
hua que da sustento a los villancicos 
danzados como Chilin chilin campani-
lla asociado a los autos sacramentales 
al Nino Jesús, como el realizado hasta 
inicios del siglo XX en la parroquia de 
Belén. No es de sorprenderse que el 
repertorio litúrgico en quechua haya 
absorbido el harawi, la qashua o su va-
riante el huayno mestizos, síntesis de la 
armonía española y el ritmo indígena, si 
lo situamos en el contexto de la nacien-
te sociedad colonial. Como sabemos 
la Iglesia impulso desde el siglo XVII el 
canto llano y la polifonía renacentista 
para la evangelización. Esto se plasmó 
en Qapaq Eterno (1598) de inspiración 
gregoriana que propuso Luis Jerónimo 
de Oré y en Hanaqpachap cusicui-
nin (1631) polifonía a cuatro voces de 
Juan Pérez Bocanegra. Sin embargo 
como se producía  en otros ámbitos de 
la vida urbana, el harawi y la qashua 
fueron igualmente integrados a la vida 
musical de las doctrinas o parroquias 
de indios. Demarcación establecida 
por el virrey Francisco de Toledo en sus 

Ordenanzas de la ciudad del Cuzco, 
título XXVII “De las parrochias”, para la 
instrucción religiosa y colecta de tribu-
to de la población indígena.  

La reseña más temprana del harawi 
religioso se encuentra en el Vocabula-
rio (1608) de Diego Gonzales Holguín. 
A través de los vocablos haraui y sus 
equivalentes yuyaycucuna o huayna-
ricuna taqui (Gonzales Holguín 1952: 
152) hallamos tres significados princi-
pales. El primero, “cantares de hechos 
de otros” hace referencia a una forma 
musical pre colonial equivalente al 
cantar histórico. El segundo, “memoria 
de los amados ausentes y de amor y 
afición” reseña una variedad de en-
trañable canción amorosa, de evoca-
ción o reminiscencia. Situadas entre la 
exaltación histórica y la expresión senti-
mental estas dos primeras acepciones 
hacen suyas la orientación épica del 
harawi prehispánico. En “Arabis refe-
rían sus hazañas y cosas pasadas y de-
cían loores al Inca” anotaba de su lado 
Bernabé Cobo (Bernabé Cobo 1895 : 
232, libro XIV cap.XVII t. IV). Sin embar-



9

go al introducir la tercera idea, “agora 
se ha recibido por cantares deuotos y 
espirituales” Gonzales Holguín señala 
sin equívoco la incorporación del ha-
rawi a los usos musicales cristianos. 

Como sus pares profanos la variante 
religiosa de harawi, atravesó los siglos 
por tradición oral. La transmisión del re-
pertorio se produjo a partir de los can-
tores de doctrina u organistas quienes 
además de interpretarlo, y sin duda 
también de componerlo, asumieron la 
tarea de enseñarlo. Gonzáles Holguín 
propuso por eso los vocablos taquiq 
y taqui camayoq en su Vocabulario 
para el cantor de doctrina recalcando 
que su trabajo en la misa consistía en 
dar las tonadas musicales al pueblo. 
Este método de instrucción hizo que 
los religiosos prescindieran de música 
escrita al escribir el texto de sus himnos. 
Luis Jerónimo de Oré no encontró ne-
cesario por ejemplo dejar escritas las 
melodías de los siete canticos de su 
Symbolo. O en el plano literario Juan 
Espinoza Medrano mencionara, sin in-
cluir partitura alguna, como “ harawis ” 

o “ qashuas ” los intermedios musicales 
de sus autos sacramentales El rapto de 
Proserpina o Hijo prodigo. Con los años 
las melodías se hicieron conocidas, 
ampliamente popularizadas y sobren-
tendidas en los manuales o catecismos 
en quechua. Esto puede constatarse 
desde el Directorio Espiritual (1650) del 
jesuita Pablo de Prado o de su reedi-
ción a cargo de Gaspar Manuel (1705) 
hasta la Recopilación de himnos en 
quechua dedicados al Señor de Huan-
ca y a la Virgen Santísima (1936) de 
Félix Andia pasando por la Vía Sacra, 
anónimo compuesto en el siglo XVIII al 
uso de la doctrina de Velille, en la pro-
vincia cusqueña de Chumbivilcas. 

Cantos de liturgia
 
Los himnos en quechua se cultivaron 
pues combinando la escritura, en lo 
concerniente a los versos y la tradición 
oral respecto a la música. Esta última 
en el marco de misas y otras formas 
de recogimiento espiritual. El capítu-
lo “De lo que se ha de rezar y cantar 



10

en el coro, y de cómo se ha de ha-
cer la doctrina” folio 54 del Symbolo 
catholico de Luis Jerónimo de Oré es 
bastante claro: “Tendrán a la puerta 
de la iglesia un pendón o bandera…
debajo de la cual estarán todos los 
cantores y muchachos… para entrar 
en procesión cantando la doctrina, la 
cual entonados niños cantores los más 
hábiles y de mejores voces, y más bien 
ensenados, a los cuales va siguiendo y 
respondiendo los otros niños y cantores 
juntamente todo el pueblo”. Destinada 
exclusivamente a la instrucción de los 
indígenas el aprendizaje a través del 
canto tenía una doble función mne-
motécnica y devota (Estenssoro 2003). 
Las cartillas del periodo republicano 
continuaron este propósito. Tesoros reli-
giosos en castellano y quichua fue por 
ejemplo compuesto en Cusco en 1834 
para que “los indígenas, domésticos y 
demás personas que no entienden la 
lengua española, recen y adoren a 
Dios”. Estas cartillas, que reproducen 
por lo general los textos de  la Doctri-
na Christiana publicada en Lima (1585) 
así que algunas partes del Symbolo 

Catholico de Luis Jerónimo de Oré, al-
canzaron mayor difusión en el Cusco 
con la llegada de la imprenta en 1821. 
Catecismo y doctrina cristiana en los 
idiomas castellano y quechua (1828) 
de Carlos Gallegos, que salió de los 
talleres de la Imprenta del Gobierno, 
llamada así por haber pertenecido a 
la administración colonial refugiada en 
Cusco, constituye una de las primeras. 
Un siglo después se mantenía este im-
pulso editorial, a través de Manual de 
Santas Misiones Franciscanas (1914) de 
Fray Francisco Farfán, el Florilegio Incai-
co (1922) de Monseñor José Gregorio 
Castro obispo del Cusco, o Manual 
del sacerdote o Biblioteca selecta de 
predicadores (1935) de Francisco Palo-
mino, ampliamente empleados como 
cancioneros. Pues la vida musical de 
las parroquias demuestra que en los 
oficios religiosos no solo repercute la 
sensibilidad religiosa de indios y mesti-
zos sino también la interpretación que 
estos hacen de aquella. Por eso y a pe-
sar de la menguada presencia del cle-
ro en curatos de provincia, donde eran 
especialmente utilizados, los cantos en 



	 Reinaldo Pillco (violín) y Braulio Licona (arpa).
Fiesta de la Cruz en la casa de los esposos Carlota y Simón Salazar, calle Fierro1940.

Hermanos Cabrera. Archivo Fototeca Andina. 



12

quechua muestran sorprendente vigor. 
Esto fue palpable no solamente en el 
departamento del Cusco sino también 
en otras regiones del país como los 
departamentos de Ayacucho, Huan-
cavelica o Ancash. En la Colección 
de cánticos o himnos religiosos para 
uso de las personas devotas publica-
da en Huaraz en 1891 los himnos Apu 
yaya Jesucristo y Virgen Santa Diospa 
maman se encuentran por ejemplo 
consignados como “necesarios a los 
cantores”. 

Maestros de capilla 

Los maestros de capilla están represen-
tados por los cantores y ejecutantes al 
órgano de temas religiosos que se suce-
dieron desde la época colonial en las 
diferentes parroquias del Cusco. Juan 
de Fuentes organista de la catedral, 
conocido según el Inca Garcilaso de la 
Vega por componer en 1551 polifonías 
en base al haylli, se encontraría entre 
sus predecesores. Esta denominación 
se hizo extensiva sin embargo durante 

el periodo republicano a los auxiliares 
de las parroquias que asumían tareas 
musicales. Como el organista que por 
los años 1840 acompañaba la misa en 
la iglesia de Huaro y que no era otro, 
según cuenta el viajero Paul Marcoy, 
que el hojalatero del lugar (Marcoy 
2001). De manera eventual o no cada 
parroquia contaba hasta mediados 
del siglo XX con un organista, u orga-
nistaq de acuerdo a Teófilo Benavente. 
Indispensables en  la vida religiosa los 
organistas, se destacaban por animar 
compromisos sociales o rituales. Si su 
labor reposaba en la práctica de los 
himnos en quechua no significa que 
fuera este el único repertorio que haya 
formado parte de su cultura musical y 
ni mucho menos que esta se circuns-
cribiera a lo religioso. No es casual por 
eso que el señor Francisco Venero Um-
pire, informante que en 1958 propor-
ciono a Josafat Roel los huaynos para 
su conocido estudio, fuera nada más ni 
nada menos que organista de la iglesia 
de San Gerónimo. Huaynos y yaravíes 
profanos definían pues la actividad de 
los organistas en el seno de conjuntos 



13

de música popular caracterizados por 
el uso del pampapiano, arpa, violín y 
quena. Esta realidad fue notablemen-
te captada por los maestros cusqueños 
de la fotografía. Desde los hermanos 
Cabrera que fotografiaron algunos 
cargos religiosos y sus infaltables orga-
nistas hasta Martin Chambi y su célebre 
retrato del  organista de Tinta en 1930. 
Dichas imágenes testimonian de cuán 
implicados estuvieron los organistas en 
los contextos de regocijo popular, sea 
este de índole familiar o religioso y más 
precisamente cuán ligados estuvieron 
al uso del pampapiano. Este armonio 
de pequeña talla que se distingue por 
plegarse y transportar con relativa faci-
lidad, le fue especialmente apropiado 
cuando se desplazaba a pueblos leja-
nos para las misiones o en el contexto 
de su vida bohemia. Todo ello hizo de 
este instrumento compañero insepara-
ble de los organistas y de su sonoridad 
sello inconfundible de los conjuntos 
musicales mestizos. 

El perfil sociológico de los organistas en 
Cusco es especialmente revelador. Fue 

ejercido por sectores mestizos urbanos 
que se desenvolvían entre el quechua 
y el español, desde pequeños auxilia-
res de iglesia a músicos reconocidos. 
Reinaron musicalmente desde sus pa-
rroquias y tendieron a la imagen de 
tantos músicos en designar a sus hijos 
como sucesores. De ahí la conocida 
existencia en Cusco de familias de 
músicos. Entre los organistas más re-
presentativos del siglo XX se encuentra 
el maestro Cosme Licona. Distinguido 
desde los años 1920 por su dominio del 
repertorio religioso en quechua ade-
más de su pericia como organista de 
la parroquia de San Sebastián. Era re-
gularmente requerido en la hacienda 
y fábrica textil Lucre para la fiesta de 
la virgen del Carmen. De la misma talla 
artística fue el señor Zenón Usca. Ade-
más de sus actividades en la iglesia San 
Gerónimo hasta 1976, se dio el tiempo 
de enseñar el pampapiano a diferen-
tes músicos, entre ellos al señor Vidal 
Miranda, fundador de “la derecha” 
una de las cofradías de músicos de la 
catedral. Esta sumaria síntesis seria in-
completa si no mencionamos al señor 



14

Damián Rozas Zurita que se desempe-
ñó hasta 1984 como organista de la 
parroquia de San Blas. Su nombre está 
particularmente ligado a la Adoración 
de los Reyes Magos auto sacramental 
que actualmente se escenifica en esta 
parroquia. Damián Rozas resolvió junto 
al padre Francisco Palomino, párroco 
de San Blas, rescatar la representación 
que en los años 1920 se hacía en la 
parroquia de Belén, dándole un nuevo 
impulso e incluso añadiendo algunos 
villancicos de su propia inspiración. 

Ofrendas musicales 

Habiendo servido a la retórica ecle-
siástica por siglos la práctica de los 
himnos en quechua quedo fragilizada 
a consecuencia del Concilio de 1962. 
Al desterrar los cantos en latín de los 
oficios, el concilio Vaticano II hizo que 
también se prescindiera de los organis-
tas, socavando con ello el uso litúrgico 
de los cantos en quechua. Esto facilito 
que la práctica del repertorio se con-
solidara en el contexto del catolicismo 

popular donde ya había adquirido un 
valor ritual equiparable al que tenía en 
los oficios religiosos. Allí los cantos en 
quechua eran concebidos como ob-
jetos de ofrenda comparables al que 
representaban cirios o sahumerios, ha-
bituales  hasta hace unos lustros, al pie 
de la imagen del Señor de los Temblo-
res. Esta reformulación simbólica se hizo 
efectiva en el contexto de las veladas 
u ofrendas musicales a los santos que 
grupos de músicos y cantoras empeza-
ron a realizar por iniciativa propia. Uno 
de ellos fue el del arpista Manuel Pillco 
Cuba (1903-1992) por cuya agrupación 
musical pasaron entre tantos los orga-
nistas Cosme Licona, Oscar Ochoa, Ze-
nón Usca, Simón Tupa, Celio Condori, 
Fidel Sanabria o Ricardo Castro Pinto. 
Este conjunto que empezó en 1930 en 
la catedral y la iglesia de Santa Clara 
dio pie a una práctica más extendida 
con la presencia sucesiva de las seño-
ras Rosa y Melchora Salazar, Natividad 
Carloto, María Troncoso, Julia Linares, 
Alejandrina Mamani, Fabiana Quispe, 
Lucia Chacacanta y Narcisa Pillco, en 
la voz, los señores Florencio y Manuel 



Fiesta de la Cruz de Teteqaqa, 
años 1940.
Hermanos Cabrera.
Archivo Fototeca Andina.



16

Ichillumpa en el violín así como Víctor 
Cahuana, Evaristo Tupa, Bonifacio Lu-
que y los hermanos Ricardo y Francis-
co Flores, en la quena. Tomaron por 
costumbre actuar en lunes santo ante 
la imagen del Señor de los Temblores 
ubicándose hacia la nave del Evan-
gelio de la catedral. Debido a que su 
emplazamiento corresponde a la dies-
tra de un observador ubicado frente 
al altar mayor terminaron por hacerse 
acreedores al nombre de “la izquier-
da”. Su actuación pasó por décadas 
desapercibida constituyendo más bien 
una curiosidad para los pocos que pre-
senciaban los arreglos que se hacían a 
la imagen del Señor de los Temblores. 
Una fracción del grupo, encabezada 
por los señores Vidal Miranda y Mario 
Acurio, se separó en 1976 ubicándose 
al otro extremo del  altar mayor, sien-
do identificados como “ la derecha ”. 
Más tarde al mismo tiempo que nuevos 
miembros y de diferentes sectores so-
ciales se integraban, “la izquierda” se 
formalizo con el nombre de “Asocia-
ción de músicos y chayñas del Señor 
de los Temblores” y “la derecha” con el 

de “Asociación de músicos y cantoras 
del Señor de los Temblores”. Estos dos 
grupos trazaron una nueva senda para 
la práctica de los cantos religiosos en 
quechua, que de la sombra alcanzo 
reconocimiento con la llegada del si-
glo XXI. El 2014 fueron declaradas por 
la Dirección Regional del Cultura del 
Cusco como patrimonio cultural de la 
nación. 

Bibliografía

BENAVENTE, TEÓFILO
1984, “Los organistas y organeros del Cuzco 
antiguo”, Revista del Museo e Instituto de Ar-
queología, N° 23. Cusco: UNSAAC.

CASTRO, JOSÉ GREGORIO
1920, Rosicler incaico, Lima : San Marti y Cia.
Colección de cánticos o himnos religiosos 
para uso de las personas devotas 1891, 
Huaraz.

GONZALES HOLGUÍN, DIEGO
1989 [1608], Vocabulario de la lengua gene-
ral de todo el Perv llamada lengua quichua 
o del inca, Lima: Universidad Nacional Ma-
yor de San Marcos.

PRADO DE, PABLO
1650, Directorio Espiritval, Lima: Lvis de lyra. 



17

ORÉ DE, LUIS JERÓNIMO
1598, Symbolo catholico indiano, Lima: An-
tonio Ricardo.

ESTENSSORO, JUAN CARLOS
2003, Del paganismo a la santidad, Lima: 
IFEA/PUCP. 

MARCOY, PAUL
2001 [1869], Viaje a través de América del 
Sur, Lima: IFEA/BCRP/PUCP/CAAAP. 

ANDÍA, FÉLIX M.
1936, Recopilación de himnos en quechua 
dedicados al Señor de Huanca y a la Virgen 
Santísima. Sicuani: Imprenta El Semanario.
 

GALLEGOS, CARLOS
1828, Catecismo y doctrina cristiana en los 
idiomas castellano y quechua. Cusco: Im-
prenta del gobierno.  

FARFÁN, FRANCISCO
1914, Manual de Santas Misiones Francisca-
nas. Cusco: Tip. Americana. 

PILCO PAZ, ENRIQUE
2012, Musiciens, religion et société dans les 
Andes au XXe siècle (Pérou) Des voix dans la 
pénombre. Paris: L’Harmattan.

ROEL PINEDA, JOSAFAT
1990, El wayno del Cusco. Cusco: Municipa-
lidad del Qosqo.

LIRA, JORGE
1960, Himnos Sagrados de los Andes [vol. 1 y 
2] Buenos Aires: Ricordi Americana.

PALOMINO, JUAN FRANCISCO
1935, Manual del sacerdote o Biblioteca se-
lecta de predicadores. Cusco: Talleres tipo-
gráficos Cuzco Imperial.

PÉREZ BOCANEGRA, JUAN
1631, Ritual Formulario e institución de curas. 
Lima: Geronymo de Contreras.

TESOROS RELIGIOSOS
EN CASTELLANO Y QUICHUA

1834, Cusco.



18

1. María Angola
24 de junio 2013.

MISA
2. Apu yayayku
Para entender la posición de los him-
nos en el esquema ritual de la misa to-
mamos como referencia el antifonario, 
libro que estipula las partes musicales 
de la liturgia. Dejando de lado el rito 
de entrada, el único en español, te-
nemos el Acto penitencial. Esta parte 
es respondida con Apu Taytayku cuyo 
acento imploratorio de sus versos re-
clama especial atención porque es 
una versión quechua del Kyrie Eleisson:

Kyrie Eleisson 
Apu taytayku khuyapayawayku

Christe Eleisson
Cristo Jesús uyarillawayku

Kyrie Eleisson 
Apu taytayku

3. Apu Jesucristo	
El siguiente intermedio musical corres-
ponde a la lectura de la Epístola, así 

llamada por ser una lectura tomada 
generalmente de las cartas de San Pa-
blo. Esta parte está asociada al himno 
Apu Jesucristo asumiendo de esta ma-
nera el rol de canto responsorial.

4. Qanmi Dios kanki		
Parte crucial del rito, el Ofertorio y la 
Consagración de las ofrendas son res-
pondidos con Qanmi Dios kanki Los 
versos provienen del quinto cantico 
del Symbolo (1598) que Luis Jerónimo 
de Oré dedico al tema de la Eucaristía.  

5. Mesan mast’asqa	
Seguidamente viene el Rito de la co-
munión cuyo acompañamiento mu-
sical es indesligable del himno Mesan 
mast’asqa. El único de los himnos sus-
ceptible de ser cantado en su integra-
lidad pues acompaña la comunión de 
los fieles.

6. Virgen Santa Diospa maman
Momento de la bendición, acompa-
ñada con el qacharpari o canto de 
despedida. Este se distingue como 
muestra Virgen Santa diospa maman, 
por su ritmo de huayno. 



19

El uso litúrgico de los cantos en que-
chua es particularmente significati-
vo en tiempos de fiesta y durante los 
servicios ordinarios de la catedral del 
Cusco. Particularmente los viernes a las 
ocho de la mañana en honor del Se-
ñor de los Temblores. Los títulos fueron 
registrados el 2004 en esta ocasión, sal-
vo Qanmi Dios kanki captado el 2014 
entre la asistencia. La interpretación 
estuvo a cargo de los señores Ricardo 
Castro Pinto (órgano) y Reinaldo Pillco 
Oquendo (violín) junto al coro de vo-
ces conformado por las señoras Beatriz 
Usca, Zoraida Ortega, Sabina Gama-
rra, Carmela Vargas, Teresa Rondón 
de Araujo, Lucila de Espejo, Sonia Ro-
dríguez y así como los señores Ricardo 
Arenas, Francisco Anaya y Juan de 
Dios Rojas. 
	
ORGANISTAS
7. Qayllaykamuyki
	
8. Quri azucenas	
Antes de establecerse en la ciudad del 
Cusco en 1930 el señor Fidel Sanabria 
(1911-2003) se desempeñó como or-

ganista en Lucre su pueblo natal. Fue 
discípulo de Cosme Licona quien le 
legó como parte de su enseñanza un 
cancionero en quechua. Este manus-
crito da cuenta del inestimable patri-
monio atesorado por su mentor. Poco 
después el señor Sanabria dejo la ca-
rrera de organista para optar por otra 
actividad profesional. Los himnos Quri 
azucena y Qayllaykamuyki, interpreta-
dos en 1998, ilustran la sensibilidad del 
maestro, fallecido cinco años después. 

09. Criston rantinchista
Conocido por haber transcrito nume-
rosos cantos religiosos en quechua el 
señor Ricardo Castro Pinto (1916-2011) 
desarrollo una excepcional carrera 
de organista. Comenzó de niño en el 
grupo de “seises” de la catedral que 
dirigía el maestro Mariano Ojeda. Con-
tinúo su formación  en la parroquia de 
San Blas con  Damián Rozas antes de 
ejercitarse como pampapianista en las 
veladas de lunes santo. Luego de tocar 
en las iglesias de Paucartambo, Quiqui-
jana, Santo Tomas y Mamara asumió 
en 1942 y por setenta años el cargo 



20

Reinaldo Pillco, Valentin Pillco y Alejandro Huaman, 2013.
Fotografía Ingrid Hall.



21

de organista catedralicio. El estilo del 
señor Castro Pinto sobresale particu-
larmente en Criston Rantinchista y Pisi 
sunqu oveja interpretados el 2004 en el 
coro de la catedral del Cusco.  

10. Pisi sunqu oveja	

11. Chilin chilin campanilla 

12. Anan chaynikiwan ripusaqku

13. Qacharpari	
Como todo pampapianista el señor Va-
lentin Pillco Oquendo esta bastante fa-
miliarizado con los  villancicos. Se formó 
a los doce años con el maestro Oscar 
Ochoa, organista del templo de San-
to Domingo, desarrollando en los años 
1940 una fugaz pero intensa actividad 
musical religiosa. Luego de una pausa 
de algunas décadas retomo su sitio 
en el grupo de “la izquierda”. La inter-
pretación de Chilin chilin campanilla, 
Qacharpari y Anan chaynikiwan ripusa-
qku, ofrecida el 2014 en compañía de 
su hermano Reinaldo Pillco Oquendo, 
conocido músico cusqueño en el vio-

lín y del señor Alejandro Huamán en el 
arpa, muestra su intacto estilo.               

VELADAS
14. Apu yaya Jesucristo 
Asociación de músicos y chayñas del 
Señor de los Temblores. 

15. Diosnillay pampachay
Asociación de músicos y cantoras del 
Señor de los Temblores.

16. Isqun p’unchay novenayki
Por el número de participantes y la 
emoción que suscita la velada de lu-
nes santo es una de las principales 
ofrendas musicales. El encuentro se 
inicia con Apu yaya Jesucristo ofren-
dado por cada conjunto para saludar 
al taytacha Temblores. Luego entonan 
los conocidos himnos de la pasión de 
Cristo, entre ellos Diosnillai pampachai 
que de acuerdo al padre Jorge Lira 
corresponde a la “Primera Palabra” del 
sermón de las tres horas (Lira 1960:12) 
Viene luego la despedida,  el momen-
to más álgido de la ofrenda. Cada 
hermandad entona por su lado Isccun 



22

punchai novenaiqui. Originalmente 
dedicado al Señor de Huanca por los 
peregrinos que emprenden retorno 
luego de haberlo visitado,  Isccun pun-
chai novenaiqui se convierte en lunes 
santo en una emotiva despedida del 
Señor de los Temblores. 

17. Millay qaqaq
chawpillanpis	
La procesión del Santo sepulcro en vier-
nes santo tiene como punto de partida 
de la iglesia de la Merced. El cortejo es 
acompañada por una decena de her-
mandades, una de ellas la cofradía de 
la Santísima Trinidad. Esta última parti-
cipa con himnos a la pasión de Cristo 
como Millaq qaqaq chaupillampis que 
refiere el tormento de Jesús en el mon-
te de Gethsemani. Un rasgo adicional 
es el estilo antifonal de su interpreta-
ción. Como muestra esta versión del 
2004 los miembros de la cofradía repi-
ten en coro los versos interpretados por 
la señora Victoria Arana, voz principal. 

18. Mamáy, khuyapayawaspa
Las ofrendas de Corpus Cristi empiezan 
con la bajada de Belén nombre con el 

que se conoce al recorrido que la ma-
macha Belén realiza el día de Pente-
costés desde su parroquia al templo de 
Santa Clara. Esta procesión que abre 
las celebraciones del Corpus Cristi está 
encabezada por los mayordomos de 
la fiesta seguidos de vecinos de la pa-
rroquia y un grupo de cantoras. Este es-
tuvo el 2003 compuesto por las señoras 
Clara Garrido, Julia Pérez, Ana María 
Segovia, Beatriz Usca y María Pereira. 
Mamáy, khuyapayawaspa se encuen-
tra entre los himnos frecuentemente 
dedicados a la virgen de Belén. 

19. Llunpaq Maria
Manuel Pillco (arpa) Fidel Sanabria 
(pampapiano), Reinaldo Pillco (violin) 
Justina Salas, Clara Garrido, Narcisa Pi-
llco, Maria Pereira,  Rosa Tito, Asencia 
Llanos, Victoria Farfán, Nicolasa Flores. 

20. Hanaqpacha llumpaq ñusta
Asociación de músicos y chayñas del 
Señor de los Temblores. 

La entrada de Corpus Cristi está pre-
cedida por una serie de veladas en la 
iglesia de Santa Clara un día después 



23

de la bajada de Belén. Se trata de cin-
co veladas, una cada día, realizadas 
en honor de la mamacha Belén. Llum-
paq Maria es uno de los himnos espe-
cialmente dedicados a la Virgen de 
Belén. Esta versión de 1991 correspon-
de a la última aparición de los señores 
Manuel Pillco Cuba y Fidel Sanabria. 
Hanaq pacha llumpaq Nustan ilustra 
en 2013 algunos de los cambios ocu-
rridos en el elenco, como la presencia 
de voces masculinas y la introducción 
el acordeón y la mandolina entre otros 
instrumentos musicales.   

Asociacion de musicos y cantoras del Señor de los 
Temblores. Lunes santo, catedral del Cusco, 2014. 

Fotografia  Lidu Pilco.



24

Himno: 2 / 3 / 4 

Apu Jesucristo
Apu Jesucristo,
khuyaq sunqu taytay,
uyarillawayku
mañakusqaykuta. 

Señor Jesucristo
Señor Jesucristo, 
padre compasivo, 
escucha te lo imploro
nuestra suplica.

Qanmi Dios kanki
Qanmi Dios kanki
yuraq hostia santa.
Qunqur sayaspa
chunka much’aykuyki.

Uyarillaway,
apu Jesucristo,
Dios wakchakhuyaq.

Tú eres, Dios...
Tú eres, Dios,
la santa hostia blanca.
De rodillas 
diez veces te adoro.

Escúchame,
Señor Jesucristo,
Dios misericordioso.

Apu Yayayku
Apu yayayku, khuyapayawayku,
apu yayayku, khuyapayawayku.
Cristo Jesús, khuyarillawayku,
Cristo Jesús, khuyarillawayku.
Apu yayayku, khuyapayawayku,
Apu yayayku khuyapayawayku.

Señor Nuestro
Señor nuestro, ten piedad de nosotros,
Señor nuestro, ten piedad de nosotros.
Cristo Jesús, apiádate de nosotros,
Cristo Jesús, apiádate de nosotros.
Señor nuestro, ten piedad de nosotros,
Señor nuestro, ten piedad de nosotros.



25

Himno: 5 / 6 

Mesan mast’asqa
Mesan mast’asqa
runakunapaq.
Angel t’antanpa
Kamarisqañan.

Jesus ruraqiy,
Jesus munasqay,
Cristo kamaqiy,
Cristo suyasqay.

wakcha runapaq
limosnallaway,
usuriykipaq
huk t’antaykita.

Mana qanwanqa 
wañuykuymanmi.
Mana chaywanqa
usuykuymanmi.

La mesa está puesta
La mesa está puesta
para los hombres.
el pan de los ángeles
ya está listo. 

Jesús que me has hecho,
Jesús que amo,
Jesús que me has creado,
Jesús que yo espero.

Al pobre hombre que soy
da la limosna
de una pan
al miserable que soy.

Sin ti
yo perecería.
Sin ello
estaría yo perdido.

Qayllaykamuyki
Qayllaykamuyki, sumaq palomallay, 
imaniwankitaq qhawaykuwaspa?
Sunquy ukhupi kunaykuwaspa
imallatapas niykuwayyari.

Me acerco a ti
Me acerco a ti, mi bella paloma,
¿qué me vas a decir al mirarme?
Dime, pues, algo,
aconsejándome en mi corazón.



26

Himno: 7 / 8 / 9

Pisi sunqu oveja
Pisi sunqu oveja,
kunanmi qanwan rimasaq.
Munaqniykita saqispa
chiqniqniykitan waylluyki.

Ay, oveja maskasqay,
yawar hunp’iywan rantisqay!
Ay, oveja wayllusqay,
yawar wiqiywan rantisqay.

Maitan rinki oveja
hucha kiskata maskhaspa.
Usqhay kutinpuy oveja
Nucnu mikhuynallaykiman

Débil oveja
Débil oveja,
voy a hablar contigo.
Dejando al que te quiere
amas al que te aborrece.

¡Ay, oveja que busco,
que he rescatado con sudor y mi sangre!
¡Ay, oveja que amo, que he recatado con 
mis lágrimas y mi sangre!

Oveja donde vas
buscando el espino del pecado.
Oveja vuelve pronto
a comer tu dulce manjar.

Quri azucenas
Hanaqpachapi quri azucenas,
Dios yayaq munaspa mallkikusqan,
gracia phuqchiq kayniykimanta
llapaykumanyari rakirimuy.

Azucenas de oro
Azucenas doradas del cielo
que Dios ha plantado con amor,
envíennos a todos
algo de la gracia que desborda de ustedes.

Virgen santa, diospa maman
Virgen Santa Diospa maman,
huchasapaq maskhanayku,
maypis mamay yawar wiqi
huchaymanta waqanaypaq?

Diospa akllan sumaq urpi,
huchasapaq sapaymaman,
tukuy pacha runan yachan
qan mamayku kasqaykita.

Virgen santa, madre de dios
Virgen Santa, madre de Dios,
Esperanza del pecador,
Dónde está Él, madre mía, para que yo llore
Lágrimas de sangre por mis pecados ?

Bella paloma elegida de Dios,
única madre del pecador,
el mundo entero sabe
que tú eres nuestra madre.



27

Himno: 10 / 14

Criston rantinchista muchun
Criston rantinchista muchun,
wañuyninwan kawsarinki.
Paymi chaskin manunchista
paymi pichan huchanchista.

Khuyapayaway, apulláy,
cruzpi wañusqaykirayku.  

Cristo sufrió en lugar de nosotros
Cristo sufrió en lugar nosotros,
con su muerte vas a revivir. 
Él acepta nuestra deuda,
él limpia nuestro pecado.

Ten piedad de mí, Señor mío,
por tu muerte en la cruz.

Apu Yaya Jesucristo
Apu yaya Jesucristo,
qispichiqniy Diosnilláy,
rikraykita mast’arispan
“hampuy waway” niwashanki.

Imaraqmi munayllayki,
Jesuslláy, wawallaykipaq!
Cruz pataman churakunki
ñuqa awqa runarayku.

Aquyt’iyu huchaywanmi,
Diosnilláy, phiñachirqayki.
Khuyapayakuqmi kanki,
pampachaway huchaymanta.

Señor y Padre Jesucristo
Señor y Padre Jesucristo,
Dios mi salvador
tú me tiendes la mano
diciéndome “vuelve hijo mío”.

¡Cuán grande es tu amor,
Jesús, para estos hijos tuyos!
pues te pusiste en la cruz
por este rebelde que soy.

Con mis innumerables pecados,
Dios mío, te enojé.
Eres compasivo,
perdóname por mis pecados.



28

Himno: 15 

Diosnilláy panpachay
Diosnillay, pampachay
pampachay, Diosnillay.
Khuyakuyniykita
sut’inchaykamuway.

Ñuqan kani, Dioslláy,
panpa-kuru runa,
awqa sunqu runa
huchaymi, amulláy.

Dios mío, perdona
Dios mío, perdona
perdona, Dios mío.
Manifiéstame
tu compasión.

Yo soy, Dios mío,
hombre gusano de la tierra,
hombre de corazón ingrato
he pecado, amo mío.



29

Himno: 16

Isqun p’unchay novenayki
Isqun p’unchay novenayki,
Tayta Temblores,
Ñan kunanqa tukukapun,
Ñukñu Jesuslláy.

Novenayki tukukuqtin,
Tayta Temblores,
“ripuy wawa” niwankiña
ñukñu Jesuslláy.

Ima ripuy atisaqtaq,
Tayta Temblores,
kusi kawsanay wasimanta,
ñukñu Jesuslláy?

Ima sunquy atinqataq,
Tayta Temblores,
“ripuy wawa” niwanaykipaq
ñukñu Jesuslláy?

Manaraqmi ripuymanchu,
Tayta Temblores,
waqanallay llaqtamanqa,
ñukñu Jesuslláy.

Los nueve días de tu novena
Los nueve días de tu novena,
Padre Temblores,
terminan hoy,
dulce Jesús.

Como tu novena ha acabado,
Padre Temblores,
ya me dices “vete, hijo”
dulce Jesús.

Mas ¿cómo podría yo partir,
Padre Temblores,
de la casa donde viví feliz,
dulce Jesús?

¿Cómo podría mi corazón,
Padre Temblores,
soportar que me digas “vete, hijo”
dulce Jesús?

No logro irme todavía,
Padre Temblores,
adonde todo es sufrimiento,
dulce Jesús.



30

Millay qaqaq chawpillanpis
Millay qaqaq huq’illanpi
oracionta rurarqani.
Tukuy runaq allinninpaq
Dios yayata waqyarqani,
tukuy runaq allinninpaq
Dios yayayta mañarqani.

Ñuqatan apawarqanku
Getsemani muyamanta.
Mana khuyapayawaspa
awqa Judas bindiywarqan,
mana khuyapayawaspa
awqa Judas bindiywarqan.

Ñuqatan pusawarqanku
manchay munay urallanta.
Mana khuyapayawaspa
nanaqta k’irinchawanku,
mana khuyapayawaspa
nanaqta k’irinchawanku.

En medio de horribles rocas
En un horrendo rincón rocoso
hice una plegaria
para el bien de todos los hombres
llamé a Dios,
para el bien de todos los hombres
supliqué a Dios.

Me llevaron 
desde el huerto de Getsemaní
sin apiadarse de mi.
Judás el traidor me vendió,
sin apiadarse de mi
Judás el traidor me vendió.

Me llevaron
bajo un terrible río.
Sin apiadarse de mi
me atormentaron mucho,
sin apiadarse de mi
me atormentaron mucho.

Himno: 17



31

Mamáy, khuyapayawaspa
Mamáy, khuyapayawaspa
Jesusta mañaykapuway.
“Huchaymi” qaparisparaq
“kundinakunkin” niwashan.

Mamáy, qantan Jesus apuy
mamaypaq saqipuwarqan.
Cruzpatapi wañuskhaspa
“chayqa mamayki ” niwarqan.

Qan mamay kaskaqtiykichus
huchari kondenawanman?
Sunquykiri atinmanchus
wawaykiq chinkarinanta?

Yuyariy, mamay, yuyariy
Jesuspa kunakuyninta.
Kruspi wanuy-p’itiskaspan
qanman saqiykukuwarqan.

Madre, ten piedad
Madre, ten piedad,
Intercede por mí ante Jesús.
Él me grita “tú has pecado”
Y me dice que seré condenado.

Madre, mi señor Jesús
Me dio a ti por madre.
Al morir en la cruz
Me dijo “he ahí a tu madre”.

Mientras estés aquí, madre mía,
¿cómo me condenaría el pecado?
¿Podría tu corazón soportar
que tu hijo desaparezca?

Recuerda, madre mía, recuerda,
el encargo de Jesús.
Al morir en la cruz,
me encomendó a ti.

Himno: 18 / 20

Hanaqpacha llunpaq ñusta
Hanaqpacha llunpaq ñust’a,
angelkunaq yupaychanan,
qanmi Diospa maman kanki, ay!
huchasapaq maskanayku.

Imanasqan sumaq mamay,
wiqiykiwan hiq’ipanki?
Awqa wawaykikunachus ay!
Jesusta chakatapunku?

Amaña, mamay, waqaychu
ñuqa awqa runamanta.
Kaypiñan wawayki kani, ¡ay!
huchaymanta waqanaypaq.

Pura princesa del cielo
Pura princesa del cielo,
a la que honran los ángeles,
tú eres la madre de Dios, ay!
esperanza de los pecadores.

¿Por qué, buena madre,
te ahogas en tu llanto?
¿Son tus hijos rebeldes, ay!
los que han crucificado a tu hijo?

Ya no llores, madre mía,
por mi, hombre ingrato.
Ya estoy aquí, tu hijo, ¡ay!
para llorar por mis pecados.



HIMNOS RELIGIOSOS
EN QUECHUA

Galería



Victoria Arana (derecha). Procesión del Santo Sepulcro, 1999.
Fotografía Pedro Violle.



Ricardo Castro Pinto, 2006.
Fotografía Renato Cáceres.



	 Fidel Sanabria, 2002.
Fotografía Enrique Pilco.



Asociación de músicos y chayñas del Señor de los Temblores, 1999.
Fotografía Pedro Violle.



Fidel Sanabria (pampapiano) y Manuel Pillco (arpa). Velada de lunes santo, catedral del Cusco, 1979. 
Fotografía Reinaldo Pillco.



Himnos Religiosos en Quechua
Música tradicional de la región Cusco
Primera edición. Cusco, diciembre de 2014

©  De esta edición: 
Dirección Desconcentrada de Cultura de Cusco
Ministerio de Cultura
Avenida de la Cultura 238, Condominio Huáscar.
Wanchaq, Cusco
Central telefónica (051) – 084 – 582030
www.drc-cusco.gob.pe

Hecho el Depósito Legal en la Biblioteca Nacional del 
Perú Nº 2015-00540

Estas grabaciones de campo fueron realizadas entre 1991 y el 2014 a 
lo largo de repetidas misiones de trabajo en el departamento del Cus-
co. Focalizado en los organistas y cofradías, en su repertorio musical y 
los rituales a ellos asociados, este disco testimonia mi gratitud y home-
naje a todos ellos. Agradezco el apoyo de Cesar Itier en la traducción 
y revisión de los textos en quechua, así como la solicita ayuda de Sonia 
Cahuana y el permanente apoyo de Lidu Pilco. También agradezco 
a las instituciones que hicieron posible parte de este trabajo. Muy es-
pecialmente al Instituto Universitario de Francia y al Centro de Estudios 
sobre el Mundo Americano (CERMA) de la Escuela de Altos estudios en 
Ciencias Sociales (EHESS) Paris.    

Queda prohibida la reproducción total o parcial de esta publi-
cación por cualquier medio o procedimiento, sin para ello con-
tar con la autorización previa, expresa y por escrito del editor. 



Dirección
Desconcentrada de Cultura de Cusco
Edwin Ricardo Ruiz Caro Villagarcía 

Sub Dirección Desconcentrada de 
Industrias Culturales y Artes
José Omar Bonet Gutiérrez

Investigación
Etnomusicológica y textos  
Enrique Pilco Paz

Revisión y traducción
del quechua
Cesar Itier

Registro de audio
Enrique Pilco Paz

Fotografías
Hermanos Cabrera 
Renato Cáceres
Ingrid Hall 
Reinaldo Pillco
Pedro Violle

Diseño y diagramación
Nico Marreros

Edición fotográfica
Nico Marreros

Edición y masterización 
Kantos Producciones



MÚSICA TRADICIONAL DE LA REGIÓN CUSCO

Himnos
Religiosos

en Quechua

1 | María Angola (01:10)

     MISA
2 | Apu yayayku (01:08)
3 | Apu Jesucristo (01:19)
4 | Qanmi Dios kanki (01:57)
5 | Mesan mast’asqa (04:15)
6 | Virgen Santa Diospa
maman (02:02)

     ORGANISTAS
7 | Qayllaykamuyki (01:51)
8 | Quri azucenas (01:40)
9 | Criston rantinchista 
(01:47)
10 | Pisi sunqu oveja (03:49)
11 | Chilin chilin campanilla 
(02:01)
12 | Anan chaynikiwan 
ripusaqku (03:56)
13 | Qacharpari (03:19)

      VELADAS
14 | Apu yaya Jesucristo 
(06:06)
15 | Diosnillay pampachay 
(02:58)
16 | Isqun p’unchay
novenayki (06:22)
17 | Millay qaqaq
chawpillanpis (03:38)
18 | Mamáy,
khuyapayawaspa (03:15)
19 | Llunpaq Maria (05:10)
20 | Hanaqpacha llumpaq 
ñusta (05:27)

Himnos Religiosos en Quechua
Música tradicional de la región Cusco

Primera edición. Cusco, diciembre de 2014
©  De esta edición: Dirección Desconcentrada de Cultura de Cusco – Ministerio de Cultura

Avenida de la Cultura 238, Condominio Huáscar. Wanchaq, Cusco
Central telefónica (051) – 084 – 582030

www.drc-cusco.gob.pe

Queda prohibida la reproducción total o parcial de esta publicación por cualquier medio o procedimiento,
sin para ello contar con la autorización previa, expresa y por escrito del editor.

Edición y masterización Kantos Producciones


