.

rPatnmunm Cultural Imaterllﬂl
“ilatﬁoamencann Festas \




Patrimonio Cultural Inmaterial
Latinoamericano - Fiestas

CRESPIAL



Derechos reservados
© CRESPIAL — Centro Regional para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural
Inmaterial de América Latina

Calle Maruri s/n. 2do. Piso.
Complejo Kusicancha
Cusco, Pert

Telefax: + 51 84 242011

Correo Electronico: crespial@crespial.org
Pégina web: http://www.crespial.org

Diagramacion: Rosmar Arizabal Trivefio
Disefio de portada: Rosmar Arizabal Trivefio / Ménica Arbadil

Fotografias:

Direccion Nacional de Patrimonio y Museos
Secretaria de Cultura de la Presidencia de la Nacion
Argentina

Instituto do Patriménio Histérico e Artistico Nacional - IPHAN
Brasil

Carlos Mario Lema. Ministerio de Cultura
Colombia

Dra. Gloria Sanchez Zeledén
Nicaragua

Monica Arbaiiil
CRESPIAL

Hecho el Deposito Legal en la Biblioteca Nacional del Pert N° 2009 - 11380
Primera Edicién
Cusco, enero del 2010



Indice

Presentacion 5
Apresentagao 7
Argentina 9
Bolivia 41
Brasil 65
Chile 105
Colombia 135

El contenido de este documento no es responsabilidad de CRESPIAL.






Presentacion

Peregrinaciones, Fiestas y Ritos.

Este libro retne una pequefia muestra de centenares de fiestas que en toda
América Latina, reafirman identidades locales, regionales y nacionales, en la mas
clara evidencia dela diversidad cultural de nuestro continente.

Podriamos proponer, osadamente, que los articulos que hemos reunido
en el presente volumen pueden ser representativos de una tipologia parcial de las
festividades mds extendidas en nuestros paises: peregrinaciones a santuarios,
celebracion del carnaval, culto a los muertos, teatro indigena. Pero no
pretendemos que asi sea, pues se trata solamente, como dijimos, de algunos
ejemplos de lo que podemos registrar y analizar como fiestas.

“Cofrades, esclavos y devotos. La peregrinacion al Santuario de la Virgen
de Copacabana de Punta Corral. Jujuy, Argentina”, el articulo de Carlos Zanolli,
Julia Costilla y Dolores Estruch, es un andlisis antropolédgico de la peregrinacion
al Santuario de la Virgen de Copacabana de Punta Corral, presentando su
contexto historico muy bien documentado e interpretando los sentidos que le
otorgan al peregrinaje los distintos actores sociales involucrados.

Sobre el carnaval hemos incluido dos articulos. El primero de ellos es
“Carnaval, ciudadania y mestizaje en Colombia”, de Paolo Vignolo, quien realza
las relaciones entre fiesta, conflicto y poder de algunos carnavales colombianos.
El articulo hace hincapié en la construccion de ciudadania y de imaginarios
regionales.

El otro articulo sobre carnaval es “Dois de Fevereiro, Festa de Iemanja:
candomblé, carnaval e patrimonio”, de Mariana Mello Brandao, que presenta la



fiesta de Ilemanja (o Yemaya, en los paises castellano hablantes), celebrada cada 2
de febrero. La historia misma de Salvador y su herencia africana quedan
reflejadas en esta celebracion, existente desde la época colonial, y que representa
uno de los principales referentes del patrimonio cultural inmaterial de Bahia.

El culto a los muertos es parte sustancial de nuestras identidades locales.
El resumen de este ritual es presentado en el articulo “La celebracion de Todo
Santos: Entre muertos y vivos al ritmo de los pinkillos, de las tarkas ;y si no?
iBanda ha de ser pues!!”, de Waldo Jordan Zelaya. En Bolivia, al igual que en los
otros paises andinos, el culto a los muertos tiene incluso, en sus expresiones
rituales, raices prehispanicas que se han incorporado a expresiones cristianas para
componer un complejo calendario de preparaciones para honrar a los familiares

que yacen en los cementerios.

Nuestro libro se cierra con el articulo “La fiesta de la flor y el canto en una
obra de teatro indigena prehispdnico: Giiegiiense o Macho Ratén”, de Patricia
Henriquez Puentes, profesional chilena que estudia una de las pocas obras
representativas del teatro indigena de raices prehispanicas, como es el Giiegiiense
de Nicaragua, cuya importancia resalta al haber sido declarado Patrimonio Oral
dela Humanidad porla UNESCO en el 2005.

Con esta seleccion de articulos, el Centro Regional para la Salvaguardia
del Patrimonio Cultural Inmaterial de América Latina — CRESPIAL, inicia una
serie de publicaciones sobre expresiones particulares del patrimonio cultural de
los paises integrantes de nuestra institucion, reafirmando con ello su objetivo de
difundir y salvaguardar las manifestaciones que otorgan y refuerzan nuestras
identidades culturales.

CRESPIAL



Apresentacao

Peregrinacoes, Festas e Rituais

Este livro reiine uma pequena mostra de centenas de festas que, em toda
América Latina, reafirmam identidades locais, regionais e nacionais, na mais
clara evidéncia da diversidade cultural de nosso continente.

Poderiamos propor, ousadamente, que os artigos que reunimos no
presente volume sejam os mais representativos de uma tipologia parcial das
festividades em nossos paises: peregrinagdes a santuarios, celebra¢ao do carnaval,
culto aos mortos, teatro indigena. Mas nao pretendemos que assim seja, pois se
trata apenas, como dissemos, de alguns exemplos do que podemos registrar e
analisar como festas.

“Confrades, escravos e devotos. A peregrina¢do ao Santuario da Virgem
de Copacabana de Punta Corral. Jujuy, Argentina”, artigo de Carlos Zanolli,
Julia Costilla e Dolores Estruch, é uma analise antropoldgica da peregrinacao ao
Santuario da Virgem de Copacabana de Punta Corral, apresentando seu contexto
historico muito bem documentado e interpretando os sentidos que os diferentes
atores sociais envolvidos outorgam a peregrinagao.

Sobre o carnaval incluimos dois artigos: o primeiro deles é “Carnaval,
cidadania e mesticagem na Colombia”, onde o autor, Paolo Vignolo, real¢a as
relagdes entre festa, conflito e poder de alguns carnavais colombianos. O artigo
enfatiza a constru¢do da cidadania e do imagindrio regional.

Também sobre carnaval, “Dois de Fevereiro, Festa de Iemanja:
candomblé, carnaval e patrimdnio”, de Mariana Mello Brandao, apresenta a festa
de Iemanja (ou Yemaya, nos paises hispanofalantes), celebrada a cada 2 de
fevereiro. A histéria de Salvador e sua heranca africana ficam refletidas nessa



celebracdo, existente desde a época colonial, e que representa um dos principais
referenciais do patrimonio cultural imaterial da Bahia.

O culto aos mortos ¢ parte substancial de nossas identidades locais. O
resumo desse ritual é apresentado em “A celebracao de Todos os Santos: entre
mortos e vivos ao ritmo dos pinkillos, das tarkas e, sendo, Banda sera!!”, de Waldo
Jordan Zelaya. Na Bolivia, assim como nos outros paises andinos, o culto aos
mortos tem inclusive, nas suas expressoes rituais, raizes pré-hispanicas que se
incorporaram as expressdes cristds para compor um complexo calendario de
preparagdes para honrar os familiares que jazem nos cemitérios.

Nosso livro termina com o artigo “A festa da flor e o canto em uma obra
de teatro indigena pré-hispanico: Gilegiiense ou Macho Ratéon”, de Patricia
Henriquez Puentes, profissional chilena que estuda uma das poucas obras
representativas do teatro indigena de raizes pré-hispanicas, como o Gliegiiense de
Nicaragua, cuja importancia ¢ ressaltada ao ser declarado Patriménio Oral da
Humanidade pela UNESCO em 2005.

Com esta selecao de artigos, o Centro Regional para a Salvaguarda do
Patrim6nio Cultural Imaterial da América Latina — CRESPIAL inicia uma série
de publicagcOes sobre expressdes particulares do patrimonio cultural dos paises
integrantes de nossa instituicao, reafirmando com isso seu objetivo de difundir e
salvaguardar as manifestacdes que outorgam e reforcam nossas identidades
culturais.

CRESPIAL



ulturalInmateriall®atinoamericanc

EFiesta

e






Cofrades, esclavos y devotos.
La peregrinacion al Santuario de la Virgen de
Copacabana de Punta Corral. Jujuy, Argentina

Carlos Zanolli*
Julia Costilla**
Dolores Estruch***

RESUMEN

El objetivo de este trabajo es realizar un analisis antropologico de la peregrinacion
al Santuario de la Virgen de Copacabana de Punta Corral, entendiéndola en los
términos en que es denominada por distintas normativas de la UNESCO como
Patrimonio Cultural Inmaterial. Para ello, trabajaremos desde dos pasos
epistemologicos que se desarrollardn de manera paralela: a) poner en contexto
historico la devocion porla Virgen a fin de interpretar por qué la misma tuvo como
celebracion culminante la peregrinacion al Santuario de Punta Corral, y b)
comprender los diversos sentidos que le otorgaron y otorgan los distintos actores
sociales (Estado provincial, Iglesia Catolica, cofrades, esclavos, devotos, turistas,
medios de comunicacion, etc.) a la celebracion. Veremos, entonces, que se trata
de una devocion que hunde sus raices en los tiempos de la conquista, que se
adaptd a un nuevo escenario conforme el ritmo de la dominacion, que luego se
volvio milagro y por ultimo peregrinacion. Todo ese recorrido esta signado por
elementos materiales e inmateriales que se transmitieron y transmiten de
generacion en generacion y que se adaptan y re adaptan a los diferentes marcos
temporales. Nuestra tarea entonces, sera describir, analizar, y reflexionar sobre los
distintos momentos de esta devocidn para interpretarlos a la luz de esta tensién
entre lo material y lo inmaterial que se genera en torno al concepto de Patrimonio
Intangible.

PALABRAS CLAVES: Jujuy - Peregrinacion- Virgen de Copacabana — Cofrades

*  Dr. en Antropologia, Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Buenos Aires. Instituto
Nacional de Antropologia y Pensamiento Argentino y Latinoamericano.

**  Lic. en Ciencias Antropoldgicas, Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Buenos Aires.

*** Lic. en Ciencias Antropoldgicas, Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Buenos Aires.

11



“Estoy convencido de que muchas personas contemplan

la escultura africana como una derivacién de Picasso, y
escuchan la musica javanesa como si estuviese
compuesta por un Debussy ruidoso. Si existe un punto en
comun, reside en el hecho de que parece que ciertas
actividades estan especificamente disefiadas en todas
partes para demostrar que las ideas son visibles, audibles
y — si se necesita acufiar una palabra en este punto-
tangibles, que pueden ser proyectadas en formas donde
los sentidos, y a través de los sentidos las emociones,
puedan aplicarse reflexivamente” (Geertz, C. 1994).

Introduccion

Desde hace ya mas de un siglo, entre el domingo de Ramos y el miércoles
Santo, se realiza en la Quebrada de Humahuaca, mas precisamente en las
localidades de Tilcara y Tumbaya, la celebracién a la Virgen de Punta Corral o,
como dicen los diarios locales, “las honras a Nuestra Madre Maria en la
Advocacion de la Virgen de Copacabana de Punta Corral”, originada en un
milagro' ocurrido en 1835. La festividad consiste actualmente en dos
peregrinaciones, una que parte desde el pueblo de Tumbaya, la mas antigua, y la
otra del de Tilcara, ambas hasta el santuario de la Virgen en el abra de Punta
Corral. Desde alli, los promesantes bajan sus respectivas imagenes a cada una de
las iglesias del pueblo. El domingo de Ramos lo hace la que partié desde Tumbaya
y el miércoles Santo la que lo hizo desde Tilcara, permaneciendo en aquellas
durante unos meses para ser visitadas por sus devotos.

Quienes escribimos este trabajo hemos tenido la posibilidad de realizar la
peregrinacion alla por el afio 1981 y también de observar la llegada de la Virgen a
Tilcara en el 2007. Si bien entre un momento y otro se pueden observar ciertas
continuidades que hacen a la esencia misma de la celebracidn, inmediatamente
saltan a la vista algunos cambios de contexto los que se ponen de manifiesto, por
ejemplo, en la cantidad y el tipo de gente que concurre a la peregrinacion: desde
una presencia casi exclusivamente local en la primera época a una congregacion
de turistas curiosos en la actualidad. Estos cambios estdn intimamente
relacionados con, por lo menos, dos cuestiones que ocurrieron practicamente de
manera contemporanea. La primera vinculada con la declaracion de la Quebrada
de Humahuaca como patrimonio de la Humanidad (2001), hecho que la

' Para definiciones y consideraciones sobre la nocién cristiana de milagro, ver: Bouyer, L.

Diccionario de Teologia. Barcelona: Herder, 1977.

12



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Argentina

catapulto a las principales revistas turisticas y sitios de Internet del mundo. La
segunda, al cambio econdmico acaecido en la Argentina a partir de los primeros
decenios del 2002 y particularmente a la subvaluacion de la moneda local
respecto del délar, lo que permiti6 la llegada de una gran afluencia turistica al pais
en generaly ala Quebrada en particular.

Los cambios contextuales sefialados para los tultimos 25 afios no fueron
los unicos desde que la peregrinacion tiene lugar. Como describiremos mas
adelante, la misma sufrié una subdivisién en el afio 1972 cuando, a raiz de un
conflicto con Tumbaya que venia palpitandose desde hacia varios afios, los
tilcarenos construyeron una nueva capilla hacia dénde peregrinar, a la vez que se
modeld una nueva imagen de la Virgen. Es decir, casi desde su origen, la
peregrinacion ha sido permeada por los distintos contextos socio econdémicos y
politicos que la acompafiaron.

Pero ademas, si bien metodologicamente es operativo unificar la fecha del
inicio de la peregrinacion con el suceso de la aparicion de la Virgen en 1835, seria
poco prudente deslindarla de la devocién local por la Virgen, la cual puede
rastrearse de diferentes maneras hasta mediados del siglo XVII, momento en que
finaliz6 la primera fase de colonizacion de la Quebrada. Hacia 1634 se fundo6 la
cofradia de la Virgen de Copacabana y a los pocos aflos su imagen ya estaba
asentada en la iglesia local. A la cofradia de la Virgen de Copacabana le sucedio6 la
de la Candelaria, extendiéndose rapidamente por toda la Quebrada (Zanolli
2005). Las cofradias dieron lugar a las imagenes, a las estructuras de cargos y a las
fiestas patronales. Las figuras religiosas, los ornamentos festivos, el estruendo de
los cohetes, la musica de los sikus’, todas las sensaciones de las fiestas patronales
quedaron en los sentidos de los participantes y, por ende, en sus memorias. Asi, los
cofrades trasmitieron la devocion por la Virgen de generacion en generacion. Si
hasta 1835 aquella devocion tuvo algunos correlatos tangibles, la materializacion
del milagro ampli6 la base material y reafirmé el culto. Los antiguos cofrades de la
época colonial dieron paso a un reducido grupo de “esclavos” quienes tuvieron a
su cargo la atencion de la imagen y los bienes del culto. Prontamente, dio
comienzo la peregrinacion hasta el sitio donde tuvo lugar la milagrosa aparicion,

? Instrumento popular autéctono utilizado en la Quebrada de Humahuaca y la Puna hecho de

pequefias cafias. Las bandas de sikuris constituyen uno de los elementos mas caracteristicos de la
procesion al Santuario de Punta Corral y, en la mayoria de los casos, cada una de ellas representan
y se identifican con instituciones o barrios de distintos pueblos de la Quebrada de Humahuaca, la
Puna e incluso de Bolivia.

13



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Argentina

procesion que, como sefialamos oportunamente, se viene realizando anualmente
hastala actualidad.

Dadas las consideraciones precedentes, se haria facil establecer el
microcosmos de la peregrinacion, indicando su inicio tal dia a tal hora,
estableciendo su recorrido, percibiendo la musica de los sikus, entonando las
coplas y por fin sefialando su finalizacion con el regreso al pueblo y con los
devotos incorporandose a sus tareas cotidianas. No obstante, parece mucho mas
dificil precisar los limites de una devocion que hunde sus raices en los tiempos de
la conquista, que se adaptd a un nuevo escenario conforme el ritmo de la
dominacion, que luego se volvid milagro y, por ultimo, peregrinacion. Todo ese
recorrido esta signado por elementos materiales e inmateriales que se
transmitieron y transmiten de generacion en generacién y que se adaptan y
readaptan a los diferentes marcos temporales; materia, sentimiento y
readaptacion constituyen nuestro elemento de analisis de aquello que hemos
dado en llamar la peregrinacion al santuario de la Virgen de Copacabana de Punta
Corral y que distintas normativas de la UNESCO denominan Patrimonio
Cultural Inmaterial’.

En el presente trabajo realizaremos un analisis antropoldgico de la
peregrinacion al Santuario de la Virgen de Punta Corral considerada como
Patrimonio Cultural Inmaterial. El analisis consistirda de dos pasos
epistemologicos que se desarrollaran de manera paralela: a) poner en contexto
historico la devocion porla Virgen a fin de interpretar por qué la misma tuvo como
celebracion culminante la peregrinacion al Santuario de Punta Corral y b)
comprender los diversos sentidos que le otorgaron y otorgan los distintos actores
sociales (Estado provincial, Iglesia Catolica, cofrades, esclavos, devotos, turistas,
medios de comunicacion, etc.) ala celebracion.

Los comienzos de la evangelizacion, los cofrades

Comenzaba el afio de 1557 y Joan Veldsquez Altamirano recibié un
pedido de su majestad que de ninguna manera, dada su condicién de
encomendero y conquistador, pudo ni pensé en rehusar. La orden fue “traer a los
indios de ella (la provincia de Atacama) a conocimiento de nuestra Santa Fe

Acerca de la evolucién de las normativas sobre Patrimonio Cultural Inmaterial se puede ver:
Museum Internacional [en linea]. 2005 -[fecha de consulta: 11 Mayo 2008].

14



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Argentina

catédlica”. Luego de andar varias jornadas, un jueves 6 de febrero de 1557 y
encontrandose en el valle de Casabindo, Velasquez Altamirano logro su cometido
y, con la intermediacion de algunos caciques, los indios de aquel valle salieron en
pazyuno a uno fueron bautizados.

Las referencias que un documento de 1557 hace a la “provincia de
Atacama” o al “valle de Casabindo” pueden no coincidir con las localizaciones
actuales de esos lugares e incluso el bautizo probablemente haya sido un acto
formal que dificilmente fuera comprendido en su sentido intrinseco por los
indigenas. Lo que siresulta indudable es que el documento nos muestra uno de los
primeros momentos de un proceso de evangelizacion ininterrumpida que se dio
en toda la América hispana y, en lo que a nosotros nos toca, en el Tucuman
colonial y particularmente en el noroeste de la actual provincia de Jujuy. El
impacto de aquel proceso en el mundo andino no fue homogéneo, no se produjo al
mismo tiempo en todos los territorios ni alcanz6 el mismo grado de intensidad.
La resistencia de ciertos grupos fue mas efectiva en determinadas areas, mientras
que en otras, las estructuras coloniales pudieron consolidarse en fechas mas
tempranas (Garavaglia y Marchena 2005: 399).

La antigua gobernacién del Tucuman’ (1563) fue una zona de
colonizacion tardia y su pacificacidon demandé grandes esfuerzos por parte de las
autoridades espafiolas. Si, por un lado, la “Provincia de Tucuman, Juries y
Diaguitas” contaba con una ubicacion inmejorable como escala intermedia entre
el Peru y el Rio de la Plata, y se posicionaba como una de las principales
proveedoras de mano de obra indigena, alimento, ganado y ropa para Potosi; por
el otro, durante gran parte del siglo X VII, tuvo que lidiar con una fuerte resistencia
calchaqui en el centro de su territorio, asi como con las incursiones chaquenas de
la frontera oriental (Lorandi 2000, Vitar 1997). La Quebrada de Humahuaca®’,
ubicada en el sector norte de la gobernacion, fue también escenario de
hostilidades por parte de grupos indigenas, cuyos ataques obligaron a transitar
parte de su camino con proteccion armada, situacion que recién comenzd a ceder

*  Archivo General de Indias. Patronato 188 N°4. Afio 1557, fs. 1r.

° La jurisdiccion del Tucuméan Colonial comprendia las actuales provincias de Salta, Jujuy,
Catamarca, La Rioja, Santiago del Estero, Tucuman, y Cordoba
Ubicada en el area Andina Centro Sur, en el tramo sur de la Cordillera Oriental, la Quebrada de
Humahuaca estd dominada por una gran quebrada central, que presenta una orientacion norte-
sur. A su vez, ésta puede dividirse en tres secciones, la inferior, desde la boca del valle, cerca de
Jujuy hasta el pie del Volcan; la seccion media, desde el Volcan hasta Uquia; y la seccion superior,
que va desde Uquia hasta Iturbe.

15



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Argentina

hacia 1580 hasta que en la década de 1690 sucedieron dos acontecimientos que
sentaron las bases para la colonizacion definitiva: la fundacién de San Salvador en
1593 y la captura del cacique rebelde Viltipoco en 1594. La nueva ciudad,
levantada en el valle de Jujuy, tuvo jurisdiccion sobre una amplia geografia, que
incluia a la Quebrada de

Humahuaca y se
extendia por la Puna
“hasta la estancia que
llaman de Don Diego
Espeloca cacique de
Talina y por la parte que
corre hacia la banda de
Tarija cuarenta leguas
de tierras las cuales
dichas distancias son y

han de ser limites y
jurisdiccion de la
ciudad”’.

Mapa 1. Provincia de Jujuy. Detalle de la Quebrada de Humahuaca.

Al tiempo de la fundacidén de San Salvador de Jujuy, Juan Ochoa de
Zarate, encomendero de Omaguaca, tomd posesion de los indios de su
encomienda® en el valle de Cochinoca y luego de la captura de Viltipoco, muy
probablemente a comienzos de 1595, establecio el pueblo de reduccion de San
Antonio de Humahuaca. Alli, la concentracion de la poblacidn nativa, obligada a
“vivir en policia”, permitia contabilizar el numero de indios tributarios al tiempo
que los reubicaba en una nueva logica espacial que traslado las caracteristicas de
las villas de espafioles a lugares tan alejados como éste, que se abria entre los
disparejos cerros de la Quebrada de Humahuaca. De esta forma, y siguiendo las
recomendaciones dadas por las Leyes de Indias, el trazado de San Antonio de
Humahuaca fue realizado en forma de damero, con la plaza dominando el centro
de un espacio sobre el cual se disponian los edificios mas significativos, entre los
cuales sobresalia la iglesia (Zanolli 2005:188 y ss.). Dada su ubicacion estratégica
respecto dela ciudad de La Plata, rapidamente Humahuaca se convirtié en uno de
los principales pueblos de la jurisdiccion. En €l se detenian todos aquellos

Archivo Capitular de Jujuy. Documentos para la Historia Argentina, 1913: 14.
Merced real por la cual se otorga a un espaiiol cierta cantidad de indios para su servicio, con la
obligacion de evangelizarlos y armarse a favor de la corona si fuera necesario.

16



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Argentina

transeuntes, comerciantes y funcionarios que por distintas razones unian las
ciudades de la jurisdiccién de Tucuman con aquellas de mas al norte, como
Charcas y Potosi.

El contacto con lareligion cristiana no fue una novedad para los indios alli
reducidos. La entrada de religiosos a la region, tal como fue sefialado en parrafos
anteriores, ocurrié en momentos tempranos y estuvo ligada a sucesivas misiones
que atravesaron la Puna y Quebrada bautizando a adultos y nifios y predicando la
doctrina cristiana. En esta etapa fundacional, la Compainia de Jesus tuvo un papel
destacado: no so6lo estuvo presente en la fundacion de San Salvador de Jujuy, sino
que también su participacion fue central en los proyectos pacificadores llevados a
cabo por Argafiaraz (Estruch 2008). Ya en momentos inmediatos a la fundacién
de San Salvador, el P. Gaspar Monroy y el Hno. Toledano fueron los misioneros
jesuitas que se distribuyeron por la jurisdiccidén, acompafiando la expedicién
armada que Arganaraz preparaba hacia la Quebrada (1594) con el objetivo de
disolver una “supuesta alianza” liderada por Viltipoco quien, confederando
10.000 indios guerreros, planeaba terminar con la ocupacion espanola (Sica y
Ulloa 2006: 48).

Si bien la progresiva institucionalizacion de la vida eclesiastica de la
region habia encontrado su punto de inflexidn en el ano 1568 con la creacion de la
diocesis del Tucuman, su consolidacion fue un proceso que tomo varias décadas.
La didcesis se organizo a través de un sistema de parroquias, que concentraban la
vida religiosa, estructurando el espacio a partir del establecimiento de curatos y de
sus correspondientes parroquias de indios. A principios del siglo X VII, el curato
de Humahuaca era el mas extenso de la jurisdiccion y abarcaba una red de
parroquias y viceparroquias que se distribuian desde Volcan hasta La Quiaca,
encontrando su cabecera en la iglesia del pueblo de indios de San Antonio de
Humahuaca, eje espacial dela historia de la celebracion que aqui nos convoca.

Hacia 1630, el encomendero Juan Ochoa de Zarate, logré consolidar el
pueblo de reduccion como tal y para ello cont6 con la inestimable colaboracion
del cura Pedro de Abreu, quien el 29 de abril de 1631 se hizo cargo del curato y
doctrina de Omaguaca, Cochinoca, Casabindo y sus anexos. La obra conjunta del
encomendero, el cura y el curaca de Omaguaca tuvo dos hitos sobresalientes: la
construccion, antes de 1634, de la primera iglesia de Humahuaca, y la
constitucion ese mismo afo de la Cofradia de la Virgen de Nuestra Sefiora de
Copacabana, que funcioné hasta 1681. Ese mismo afio y practicamente como una

17



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Argentina

continuidad del anterior, se
establecio la de Nuestra Sefiora
de la Candelaria cuyo ultimo
registro data de 1709°. Hablar de
continuidad entre una cofradia y
otra implica hacer referencia a un
proceso de hispanizacion de este
culto en particular, el cual se
inscribe en uno mas general, que
intervino en toda la etapa
colonial y que ha sido
ampliamente explicado y
analizado por diversos autores.
Nos detendremos por un instante
en el caso que nos ocupa.

La denominacién “de
Copacabana” alude
directamente a la imagen
venerada desde 1583 en el Alto
Pert, enla zona del lago Titicaca,
una imagen de factura humana
realizada por un nativo del lugar a

Foto 1. Libro de Cofradia de Nuestra Sefiora de Copacabana.
Archivo de la Prelatura de Humahuaca, Jujuy, Argentina.

partir del modelo de la Virgen de la Candelaria, quien fuera consagrada
oficialmente en 1559 como Patrona General del Archipiélago Canario y cuyos

milagros se dirigieron principalmente a la poblacion indigena". Los hechos
milagrosos produjeron que la imagen de la Virgen de Copacabana cobrara un alto

grado de significacidon simbolica para los nativos a la vez que cierta desconfianza

Existen discrepancias en la fecha que se pudo haber dado tal sustitucion, sobre el tema se puede
ver (Marquez Miranda 1933; Carrizo 1935; Santander 1970; Zanolli 2005).

10

Segtn Estenssoro (2005) el reconocimiento de la Virgen hacia la poblacion nativa, especialmente

hacia sus capacidades para producir sacralidad, se manifiesta en el primer milagro que obro sobre
ésta imagen suya, como avalando la obra del indigena: habiendo el cura mandado al escultor que
modifique la imagen para que al colocarle la corona al Nifio ésta no tapara a la Virgen, al bajarla
imagen del altar encontraron que el Nifio se habia reclinado de manera que ya no impedia la vista
del rostro de su Madre. Una vez reconocida la prodigiosa imagen por las autoridades locales, la
mayoria de sus milagros siguieron beneficiando directamente a la poblacion indigena (Ramos

Gavildn 1976).

18



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Argentina

en las autoridades religiosas (Estensoro 2005)"". Vemos como muy probable que
aquella situacion haya influido para que las autoridades de Humahuaca
cambiaran el nombre de la cofradia de Copacabana por el de la Candelaria. En
este caso, la hispanizacion se produjo a

través de una de sus facetas mas
simbdlicas: la cristianizacion, en la medida
en que una advocacion de origen andino
fue reemplazada por otra de raigambre
europea, vinculada a una aparicion del
siglo XV, la Virgen de la Candelaria. Aun
cuando la Virgen de Copacabana fuera
también ella misma una imagen de la
Candelaria, eran otras las connotaciones
que la rodeaban. De esta manera, aunque
materialmente la cofradia siguiera siendo
la misma, la hispanizacion/cristianizacion
de su nombre comportaba una
modificacién simbolica de la institucion,
una resignificacion de su sentido.

En 1640, seis afios después de fundada la

Foto 2. Diego Carrasco. Cofradia, se coloco en la antigua iglesia de

Virgen de la Candelaria de Canarias. . .

Con San Agustin y Sta. Gertrudis. Humahuaca la imagen de la Virgen de la

Coleccion particular, Lima. Candelaria de Copacabana, en cuyo

pedestal estd inscrito “N.R.A.S.D. COPA

(aqui se inserta la media luna de plata) CA — BANA ANO 1640” (Academia
Nacional de Bellas Artes 1991: 83). La imagen de la Virgen fue una vision
imprescindible para que los indigenas pudieran materializar su devocidn y para
que tuvieran una representacion de lo invisible. Una imagen que tuvo una funciéon
eminentemente didactica en cuanto a las cuestiones de la fe pero que también
advertia sobre sus poderes milagrosos; la intencion de la iglesia catolica fue que la
reproduccion de esa imagen quedara en manos de los indios, de esa forma, la
milagrosa historia se repetiria en el lienzo y en la memoria de una comunidad. La

imagen, a partir de una historia fantastica, se constituyo asi en memoria colectiva,

"' Durante el siglo XVII comenzaron a proliferar imdgenes de culto las cuales, como la de

Copacabana, multiplicaron sus milagros en beneficio de los indios.

19



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Argentina

la cual serviria también para recordar la fuerza de una religién nueva, distinta y
todopoderosa que regiria el destino de cada uno de los individuos.

Ya hacia principios del siglo X VI, los cofrades del pueblo de San Antonio
de Humahuaca, se encontraron sujetos a un meticuloso almanaque espiritual, en
el que la Virgen ocupd un lugar central, coronando el ciclo anual de fiestas. La
cofradia de Copacabana y, posteriormente la de la Candelaria, fue la organizaciéon
responsable de llevar adelante el calendario festivo cristiano. Las celebraciones
fueron eventos decisivos en la conformacion de la naciente identidad que se fue
forjando en el pueblo de reduccion, donde

un grupo de indios, reunidos bajo la figura de
un encomendero, un cura y un cacique
principal, pero también de una Virgen venida
desde lejos, se congregaba todos los 2 de
febrero para venerarla.

La cofradia, con su sistema de cargos
y autoridades, funcioné reforzando las
jerarquias y perpetuando las relaciones de
dominacion sobre estos nuevos cofrades, y
sirvio para resguardar antiguas solidaridades
(Zanolli 2005: 185-7). La Virgen termind
convirtiéndose en simbolo del pueblo, en una
figura que reuni6 e integré a los indios,
quienes lentamente iban apropiandose de
sus colores y de su historia al tiempo que le
imprimian nuevos significados, entablando
con ella una suerte de vinculo de favores y
beneficios. Los agasajos, promesas y pedidos
de proteccion trascendieron los limites de
San Antonio de Humahuaca, llevando el
culto de la Virgen a otros pueblos de indios, a
lolargo detodala Quebrada.

La independencia, la

P rOVIHCIallzaCI()n y el mllagro Foto 3.- Imagen de la Virgen de Copacabana

que se encuentra en la iglesia de Humahuaca.
Data de 1640.

20



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Argentina

En las primeras décadas del siglo XIX, mas de dos siglos después que
comenzara el culto a Nuestra Sefiora de Copacabana en Bolivia, se produjo un
milagro en la provincia de Jujuy. En 1835, en el abra de la Estancia Grande en
Punta Corral, en la localidad de Tumbaya, la Virgen, como “una sefiora blanca,
cabellera reluciente” (Cortazar 1965: 39), se le apareci6 a don Pablo Méndez, un
campesino del lugar, mientras arriaba sus vacas. Méndez regresé al dia siguiente y
en el sitio que habia dejado sefialado, hallé una piedrita blanca que le recordaba la
forma de algunas estampas de la Virgen de Copacabana venerada en Bolivia. Don
Pablo tomo la piedrita y se la llevd al cura de Tumbaya, quien “reconoci6 el
parecido” y decidi6 que la piedrita quedara en su Iglesia, pero ésta desaparecio
misteriosamente siendo encontrada al poco tiempo en el sitio del primer hallazgo.
Elhecho se interpreté como el deseo de la Virgen de permanecer alli, por lo que se
decidi6 construirle una capilla, la cual paso a ser el principal lugar de veneracion
dela Virgen. (Cortazar 1965; Lafon 1967: 278-279)."

La fecha de 1835 no parece casual si estamos dispuestos a ver el paso de la
Colonia a la Republica como un amplio periodo de transicion durante el cual las
fuerzas sociales, politicas y econdmicas hicieron expresas todas sus
contradicciones. La revolucién iniciada en Chugquisaca el 25 de mayo de 1809"
repercutié con fuerza en ciudades importantes como Buenos Aires, La Paz y
Cochabamba y también lo hizo en una por demas tranquila sociedad jujefia. El
hecho ocurrido en Chuquisaca no fue mas que el prolegdmeno de lo que ocurriria
en Buenos Aires un afio después', pero que en este caso iban a dejar a Jujuy en
medio de dos fuegos. El plan del General San Martin era claro: habia que terminar
con la resistencia realista y para ello se debia alcanzar la ciudad de Lima, corazéon
del imperio. El camino pensado para tal emprendimiento era la ruta del norte, que
atravesaba Salta y Jujuy, “el despoblado”, es decir esa amplia altiplanicie que une
Argentina y Bolivia para desde alli seguir hacia el norte hasta llegar a la capital del
Virreinato del Pert.

La avanzada estuvo al mando del General Belgrano quien, habiendo

Esta historia también puede leerse en articulos del Diario Pregon [en linea] (16 marzo 2008; 19
marzo 2008; 22 marzo 2007) y en distintos sitios de Internet, como Jujuy en Letras [enlinea].

La Revolucion de Chuquisaca fue un levantamiento popular contra las autoridades de la Real
Audiencia de Charcas en la ciudad de Chuquisaca, actual Sucre, en la Republica de Bolivia. Para
ampliar el tema se puede consultar Bidondo (1987), entre otros.

Nos referimos a los sucesos del 25 de mayo de 1810 acaecidos en la Ciudad de Buenos Aires.
Sobre el tema se pueden ver los distintos trabajos que conforman el volumen 3 de la Coleccién
Nueva Historia Argentina. Goldman, Noemi (Dir). Revolucion, Republica, Confederacion
(1806-1852). 1a. ed. Buenos Aires: Sudamericana, 1998.

21



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Argentina

llegado a San Salvador de Jujuy, dispuso asentar la vanguardia de su ejército en el
antiguo pueblo de indios de San Antonio de Humahuaca. Se iniciaba el ano de
1812y comenzaba una lenta pero inexorable militarizacion de la sociedad jujefia.
Belgrano no logré mantener su posicion por mucho tiempo, el ejército realista se
habia hecho fuerte en el sur de Bolivia y ante la sospecha de un avance hacia el sur,
las autoridades de Buenos Aires le ordenaron desalojar su posicion pero sin dejar
nada que le pueda ser de utilidad a las fuerzas rebeldes. Asi, el 23 de agosto de
1812 se dio lo que se conoce como el Exodo Jujefio, uno de los tres que realizo el
pueblo de Jujuy en pocos afios. Que el ejército realista se hiciera fuerte desde San
Salvador hacia el norte implic6 un abrupto cambio en el mapa politico militar y,
consecuentemente, también hizo que San Martin desistiera de llegar a Lima por
Bolivia, comenzaba a armar entonces el ejército de los Andes, el cual emprenderia
el camino por Chile.

Desde 1812, y por un periodo de casi diez afios, Humahuaca -junto con
Yavi y Tupiza- se convirtieron en puntos clave, casi en mojones que marcaron el
avance o el retroceso de los ejércitos procedentes desde el norte, particularmente
desde Potosi o desde el sur, de Salta o Tucuman. Desde 1812 y hasta 1821 la
provincia de Jujuy fue ocupada casi una decena de veces por las fuerzas realistas a
la vez que desocupada por las fuerzas rebeldes; en medio de las luchas, San
Antonio de Humahuaca fue otras tantas veces ocupado, abandonado y
militarizado. El fin de este periodo esta signado por dos fechas claves, la batalla del
27 de abril de 1821 en las que los jujefios, sin un ejército regular que los apoye,
impidieron que las fuerzas realistas saqueen otra vez la ciudad, y por fin en agosto
de 1825 cuando el ejército Libertador al mando de Bolivar llegd a Chuquisaca y
derroto a las fuerza espafiolas.

Sientre 1821 y 1825 se puede ubicar el fin del periodo de las guerras de la
independencia, entre aquellos se dio el comienzo de las contiendas entre unitarios
y federales, es decir, el inicio de las luchas que determinaron el futuro modelo
politico de pais. El conflicto terminé con la derrota de la liga unitaria y con el
exilio de muchas de las mas caracterizadas familias de la elite jujefia. En este
contexto y luego de la independencia de Bolivia (6 de agosto de 1825) se decidid
que la provincia de Salta tuviera dentro de su territorio a las jurisdicciones de
Salta, Oran y Jujuy, la cual recién volveria a ser provincia autonoma el 18 de
noviembre de 1834.

Los primeros treinta afios del siglo XIX significaron un duro golpe para la

22



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Argentina

vida social, politica y econdmica de la provincia. Las guerras de independencia,
ademas de aquellas locales, produjeron amplios movimientos migratorios hacia 'y
desde la provincia, intercambiando gran cantidad de poblacién con la vecina
Bolivia. Por otra parte, si bien las guerras de la independencia no interrumpieron
el flujo comercial, silo limitaron notoriamente. Por fin, y como consecuencia de
la derrota unitaria, Jujuy le debié pagar 10.000 pesos a La Rioja como
compensacion de guerra, a lo que se le sumoé una deuda de 6.000 pesos por 2.000
cabalgaduras”.

Elafio de 1835 encontr6 alos habitantes de la provincia de Jujuy cansados
y empobrecidos como consecuencia de veintisiete afos de guerras
ininterrumpidas y a su estructura social fragmentada a raiz de las continuas
migraciones o bien por las levas de hombres a los distintos ejércitos. Un milagro
mitigaria las aflicciones y daria nuevos brios a los habitantes de la provincia para
superar tan larga crisis, y en la abra de Punta Corral, ese milagro no sélo ocurrio
sino que fue alcanzando una significativa trascendencia, sobre todo a partir de
1889. Ese afio'°la capilla original vinculada a Pablo Méndez se habia deteriorado,
siendo reemplazada por la capilla definitiva construida por el promesante Roque
Jacinto Torres, en agradecimiento por haber sido curado por la Virgen de una
terrible enfermedad y luego de convertirse en su Esclavo'’ (Cortazar 1965; Lafon
1967; Santander 1970). No obstante, Lafon sefiala que segun su informante
esclavo, don Alberto Méndez, ese reemplazo jamds ocurrio’®. A partir de 1889
comenzaron a realizarse las peregrinaciones que llevan a la Virgen desde la capilla

" Para analizar el desarrollo del periodo que va entre 1809 y 1834 utilizamos, fundamentalmente, el

trabajo de Conti 2006.

En el cuaderno guardado por Guillermo Torres se anota que el “jueves 21 de marzo de 1889 se dio
prencipio el simiento de la capilla con fabor de Dios y de la Santicima Virgen de Copacabana mi
patrona y debota mea” (Cortazar 1965: 41; Argafiaraz (2005) sefiala como fecha el 7 de agosto).
En 1891, Don Roque viaja rumbo a Potosi para comprar las campanas, la corona de plata y la
Media Luna sobre la cual la Reina de los Cielos apoya su Planta (Cortazar 1965; Jujuy,
patrimonio para compartir [en linea]; Diario Pregén [en linea], 16 Marzo 2008). También en un
articulo del Diario Pregdn [en linea] (22 de Marzo 2007) se narra esta version de la construccion
delacapilla.

El cargo de Esclavo es el mas importante: sus funciones -organizar las visperas, recaudar los
medios, y ejecutar las ceremonias- son vitalicias, y tanto éstas como la Imagen y sus bienes
pertenecen a la familia heredados, fundamentalmente, de padres a hijos (Santander 1970: 49).
Enla historia de este culto que reconstruye Cortazar (1965) y en algunos articulos de Internet, se
hace referencia a la construccion conjunta de esta primera capilla: “Para acogerla dignamente
Pablo Méndez hizo promesa de esclavitud al culto y con su cufiado Torres y otros fieles
levantaron un pequefio oratorio donde se venerd por afios la imagen de piedra. Luego se inicia
con las gestiones para levantar una digna capilla” (Jujuy, patrimonio para compartir...[en linea];
Chiacchio 2008 [en linea]).

23



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Argentina

en el Abra hasta la iglesia del pueblo de Tumbaya. También a partir de ese ano
circulan dos versiones del suceso milagroso de Punta Corral, una, como la llama
Lafon, “tradicional”, relacionada con la piedrita, y otra “oficial”, relacionada con
la capilla levantada por Torres y con la imagen de la Virgen propiamente dicha .

Las sustituciones que a lo largo de la historia se hicieron en relaciéon con
estas dos versiones

acerca del origen
de la imagen
implican,
siguiendo a Lafén,
una cristianizacion
y apropiacién
eclesiastica del
culto jujefio a la
Virgen de
Copacabana. En
esta perspectiva, la
milagrosa

Foto 4. Procesion bajando a la Virgen del Abra, 1981. Fotografia: Carlos Zanolli aparicion de la
Virgen de Copacabana de Punta Corral, puede servir de ejemplo para ilustrar

como se desenvolvid un proceso de sustitucion y difusién estratégica de
“versiones del pasado persuasivas” (Brow 1991). Analicemos los reemplazos que
sucedieron en nuestra historia: en primer lugar, la version tradicional original del
hallazgo de una “piedrita” blanca -con la forma de esta Virgen altipldnica que
hacia milagros-, fue reemplazada por la version clasica de la aparicion de una
“imagen” de la Virgen (la sefiora blanca de cabellera reluciente, que encuentra
Méndez). Luego, el protagonista de la versidon original, don Pablo Méndez, fue
reemplazado por un promesante tipico, a la manera catélica y europea, que
consagra su vida a la Virgen: don Roque Jacinto Torres, el cunado de Méndez.
Asi, con la consagracion de este “hombre capaz y leido”” como esclavo y devoto

" Lafén (1967), que nos hace notar las diferencias entre la version recogida por Cortazaren 1953 (la
“oficial”) y la obtenida por él en 1962 de su entrevista al Esclavo Alberto Méndez (la
“tradicional”), subraya que no queda claro como ni cuando se produjo este reemplazo de la
piedrita por la Imagen hoy venerada. La explicacién que el Esclavo Méndez (como muchos
relatos orales tradicionales recogidos en la Quebrada) ofrece para entender la “transformacion”
de esa piedrita original en la Imagen actual, es el progresivo crecimiento en tamaiio de la piedra.
(Cortazar 1962; Lafon 1967; Vidal de Battini 1982-1995 (VIII)).

24



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Argentina

de la imagen, la Iglesia tomaba el asunto en sus manos. Finalmente, el milagro de
la desaparicion de la piedrita una vez trasladada, y su posterior hallazgo en el
mismo lugar original, fue sustituido por el milagro de la curacién de una grave
enfermedad del promesante; sustitucion que pudo deberse al “aire pagano” que
rodeaba al primer milagro, por recordar a los relatos de piedras animadas que se
mueven por si solas (Lafon 1967: 280). Aunque en un principio la jerarquia
eclesiastica aceptod “oliar” la piedrita milagrosa, luego debié reemplazarla por
una imagen. El autor interpreta este fendmeno como un caso de idolatria
canalizada por la Iglesia hacia cauces dogmaticos, hacia una imagen mas apta
para la veneracion, aprovechando la enorme difusion que en esa época tenia el
culto a la Virgen de Copacabana en Bolivia (Lafon 1967: 280). Lo cierto es que a
partir de las sustituciones realizadas por la iglesia cat6lica comenzaron a circular
dos versiones del milagro, una tradicional y la otra oficial (Lafén 1967).

El milagro de Punta Corral tuvo lugar en un contexto general de
profundos cambios sociales, politicos, economicos y demograficos que venian
afectando considerablemente la vida de los habitantes de la Quebrada. En este
marco de penurias e incertidumbre, el milagro parece haberse hecho presente en el
momento en que mas se 1o necesitaba, ya que en esa piedrita milagrosa cuya
existencia comenzaba a difundirse, podian canalizarse esperanzas y necesidades
de la abatida poblacion local. Rapidamente, esa devocidén que empezaba a tomar
forma fue apropiada y encauzada por las autoridades eclesidsticas y de esta
manera, logrd adquirir la trascendencia y el reconocimiento necesarios que la
llevarian a convertirse en la peregrinacion que actualmente conocemos.

De Tumbaya a Tilcara o de esclavos y devotos

Veintiocho afios después de construida la capilla definitiva y de iniciarse
las peregrinaciones, el derrotero de éstas se vio modificado debido a que, en 1917,
el pueblo de Tumbaya se quedo sin sacerdote. Por tal motivo y con acuerdo de los
dos pueblos, la Virgen comenzdé a subir hacia el santuario de Punta Corral por
Tumbaya’ y a ser bajada hacia Tilcara. El acuerdo se mantuvo por algo mas de
cincuenta anos, ya que para 1961 se produjo una crisis desatada por la tension

* Cortazar 1965: 40.

' Jujuy, patrimonio...[en linea]; Clickjujuy.com [en linea], 28 marzo 2007; Diario Pregén [en
linea], 16 marzo 2008; 19 marzo 2008. La informacion publicada en este articulo del Diario
Pregdn fue obtenida, segun el autor, a partir de una revista mensual que circula en Tilcara y que
contiene una “prolija y seria investigacion a cargo del antrop6logo Antonio René Machaca”.

25



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Argentina

latente entre las dos versiones del milagro, la oficial y la tradicional: mientras que
la version oficial fue consignada por el esclavo Torres en cuadernos celosamente
guardados™ por su sucesor don Guillermo, la historia tradicional no sélo seguia
circulando de boca en boca sino que tomd nuevo impulso con la asuncion en el
puesto de esclavo del sobrino analfabeto de don Guillermo, un antiguo pastor de
Punta Corral llamado Alberto Méndez (Lafon 1967: 281).

El impulso que tomo la version tradicional podria estar relacionado con
un hecho acaecido entre agosto de 1961 y abril de 1962. Nos referimos a una
division de la poblacién local de Tilcara promovida por los intentos del parroco de
reapropiarse de la imagen de la Virgen, quitandosela a sus devotos e impidiendo
practicas tradicionales como “tomar la gracia”, lo que implicaba tocar la imagen,
el manto o las cintas. Quienes apoyan la actitud del cura, la elite local y los

miembros de instituciones
religiosas y cofradias, acusaron a
los devotos de los sectores mas
humildes (pastores, agricultores
y obreros), de adorar “la imagen
por si misma olvidandose del
Dios Padre” (Lafon 1967: 283).
Dada la magnitud del conflicto,
el esclavo don Alberto Méndez
amenazo con bajar la Virgen a
Tumbaya, pero con el
alejamiento del parroco la
situacion pudo aplacarse
momentaneamente”.

Hacia fines de la década
del sesenta volvieron a

acentuarse los conflictos entre

] Foto 5.- Iglesia de Tilcara, Semana Santa, 2007.
Tilcara y Tumbaya. En 1968 se Fotografia: Dolores Estruch.
produjo un fuerte
cuestionamiento de muchos

” En su trabajo, Cortazar apunta que “...bajo la vigilancia frecuente y recelosa del 'Esclavo', pude

tener en mis manos el valioso cuaderno, especie de libro de memorias y anotaciones de don
Roque Jacinto Torres, primer 'Esclavo' o 'Devoto de la Virgen' como él firmaba” (Cortazar 1965:
39).

* Diario Pregén [enlinea], 19 Marzo 2008.

26



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Argentina

devotos hacia el Esclavo Alberto Méndez, acusado de haber cambiado la
verdadera imagen, comentarios que motivaron la realizacion de un peritaje en
Tilcara. Dolido por estos sucesos, el Esclavo dispuso que la Virgen solamente baje
a Tumbaya, poniendo a disposicién de su pueblo natal la Sagrada Imagen al
considerar que eran los tinicos duefios y depositarios de la tradicion heredada de
sus antepasados.

La Virgen bajo a Tilcara por ultima vez durante la Semana Santa de 1970,
merced a la gestion del Comisionado municipal René El Jadue™. Llegado el afio
1971, se realizaron, tanto en Tilcara como en Tumbaya, reuniones previas a la
celebracion sin lograr llegar a un acuerdo. El Domingo de Ramos de ese afio la
imagen de la Virgen de Punta Corral descendi6 al pueblo de Tumbaya y un dia
después, el Lunes Santo, los tilcarefios se dirigieron a Punta Corral portando una
imagen de la Virgen de Copacabana de Bolivia, propiedad de la familia Guaranda
de Maimara”. Con esta imagen, descendieron como tradicionalmente lo hacian,
el Miércoles Santo, al pueblo de Tilcara.

En agosto de 1971 los tilcarefios y especialmente las bandas de sikuris,
iniciaron la construccion de una capilla en el Abra de Punta Corral, una meseta
muy llana y amplia ubicada a unos 10 6 15 kilometros del antiguo santuario de
Punta Corral pero dentro de la jurisdiccidon de Tilcara. Asimismo, se modeld una
nueva imagen denominada “Virgen de Copacabana del Abra de Punta Corral”
que empez6 a descender por Tilcara desde 1972. Esta subdivisidon del culto fue
producto de una decision del Obispo José Miguel Medina, quien resolvid dejar la
imagen en posesion de la feligresia de Tumbaya y crear un nuevo sitio de
peregrinacion para Tilcara consensuado con los devotos. Encargé ademas, a
nombre de la curia, una nueva imagen de bulto, que una vez bendecida y
presentada en Tilcara fue transportada al Abra por los devotos tilcarefios™
(Argafiaraz 2005).

Mas alla de las vicisitudes referidas, desde 1899 las “honras a Nuestra
Madre Maria en la Advocacién de la Virgen de Copacabana de Punta Corral” se

** Ibidem.

* Pueblo dela Quebrada de Humahuaca aledafio a lalocalidad de Tilcara.

* Antes de este definitivo "desdoblamiento de la festividad”, se ha sefialado que en marzo de 1972
los tilcarefios intentaron llevarse la imagen a su pueblo, pero que no pudieron debido a que se
presentd un recurso de amparo ante el Superior Tribunal de Justicia. Estos acontecimientos
crearon confusién en la comunidad porque la prensa y otros medios de comunicacién habrian
puesto de manifiesto que el esclavo y la Sagrada Imagen de la Virgen se habian perdido. Es por eso
que grupos de devotos caminaron desde Punta Corral a Tumbaya tratando de encontrar al

27



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Argentina

efecttian cada afio durante el inicio de la Semana Santa” y dada la magnitud de las
peregrinaciones que involucran -uno de los movimientos cristianos mas
importantes del noroeste argentino- estas celebraciones fueron declaradas “de
Interés Nacional” por el Senado de la Nacidn. Actualmente, como se desprende
de los sucesos presentados, son dos las imagenes de la Virgen de Copacabana de
Punta Corral que se veneran en la Quebrada de Humahuaca: la primera,
desciende cada domingo de Ramos a Tumbaya, mientras que la segunda -réplica
dela anterior- llega el Miércoles Santo a Tilcara. Respecto a la situacion actual del
culto en estas dos comunidades quebradenas, sintetizaremos las particularidades
y diferencias entre ambos lugares. Una de las diferencias fundamentales -ademas
de la fecha en que bajan su imagen- es que en Tilcara la Virgen perteneceria a la
familia de esclavos, aunque participan activamente otras instituciones, el
protagonismo seria de la sucesion Torres — Méndez” y la organizaciéon de la
peregrinacion esta a cargo exclusivamente de ellos. En Tumbaya, en cambio, esta
en manos de una Comisién de Devotos y de la Asociacion de Peregrinos de la
Virgen de la parroquia de Tumbaya, juntamente con otras instituciones”. Por eso
desde Tumbaya se plantea que alli la Virgen es “privada”, cuidada en altura
durante todo el afo al margen de la Iglesia Catolica, a diferencia de Tilcara que,
con unos dias de diferencia, realiza una manifestacién similar a cargo de la
Iglesia™.

En los ultimos afios, pueden percibirse ciertos intentos de acercamiento entre
ambos pueblos. Nos referimos con esto al encuentro entre las Virgenes que se

esclavo para persuadirlo de que llevara la Virgen a Tilcara; sin embargo, don Alberto permanecio
fiel a su pueblo natal. (Diario Pregén [en linea], 16 marzo 2008; Jujuy, patrimonio...[en linea]).
En su trabajo sobre la Fiesta de la Candelaria en Jujuy, Josefa Santander explica por qué esta
celebracion se realiza en Semana Santa y no el 2 de Febrero (dia de la Candelaria), citando la
aclaracion que hace al respecto el secretario canciller del Obispado y Director de Cultura de la
Provincia de Jujuy, Monsefnor German Mallagray: al coincidir la fecha del 2 de Febrero con otras
fiestas patronales de la Quebrada, se celebra a la Virgen de Copacabana de Punta Corral para
Semana Santa, porque de hacerlo en Febrero “la dispersion de los concurrentes restaria brillo a
unasy otras” (Santander 1970: 49).

Actualmente, es don Roman Méndez quien sirve a la Virgen y cuida el santuario como esclavo
(Jujuy, patrimonio...[enlineal)).

(Chiacchio 2008 [en linea]; Diario Pregén [en linea], 5 mayo 2007) En Jujuy, patrimonio... [en
linea], se indica que son los Misioneros del Verbo Divino (quienes trabajan en la parroquia desde
1968) los que organizan la peregrinacion todos los afios.

®  Diario Pregén [enlinea], 21 febrero 2008.

27

28



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Argentina

produjo en la localidad
de Tumbaya el 20 de
abril del 2007, cuando
la imagen de la Virgen
de Punta Corral
tilcarefia llegé hasta
alli acompafiada de
devotos y bandas de
sikuris para ser
homenajeada por los
feligreses tumbayenos.
El acontecimiento es

Foto 6. -Devotos y bandas de sikuris frente al santuario de la Virgen en el presentado como “una
Abra de Punta Corral, 1981. Fotografia: Carlos Zanolli. forma de acercamiento

entre ambas Virgenes del cerro”, y en las palabras del padre Vilte -vicario
parroquial de Tilcara- como “deseo de poder reconciliarse, como es el deseo de
todos, de poder estar unidos” (Diario Pregon, 23 abril 2007).

La peregrinacion al Santuario de Punta Corral en tanto hecho

Esclavos de la Virgen de Copacabana de Fechas aproximadas de
Punta Corral ocupacioén del cargo
1- don Pablo Méndez 1835 -1889
2- don Roque Jacinto Torres 1889 — 1900 aprox.
3- don Guillermo Torres 1900 aprox. - 1960 aprox.
4- don Alberto Méndez 1960 aprox.— 2000 aprox.
5- don Roman Méndez 2000 aprox.- actual

Cuadro 1. Sucesién de Esclavos de la Virgen desde su primer milagro en 1835 hasta la actualidad.
Ref.: Lafon, 1967; Santander, 1970; Argafiaraz, 2005; Jujuy, patrimonio...[en lineaf;
Diario Pregon [en linea], 22 Marzo 2008.

social total

Una manera de analizar la peregrinacion al Santuario de la Virgen de
Punta Corral es hacerlo a partir del concepto de hecho social total (Durkheim
1985; Mauss 1979), el cual nos permite enfatizar el aspecto colectivo de la
devocion religiosa como algo que trasciende las manifestaciones individuales, a la

29



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Argentina

vez que considerar las creencias y practicas que envuelve esta celebracion como
correspondientes al grupo social tomado en su conjunto. Incluso, y pensando en
términos de larga duracion, nos permite comprender el culto a la Virgen de
Copacabana como una manifestacion cultural que trasciende de alguna manera
las individualidades y que expresa su continuidad a lo largo del tiempo,
atravesada en las distintas épocas por diferentes procesos politicos, culturales y
socioeconOmicos. Vistos de esta manera, la particularidad de estos fendmenos
esta dada por poder expresar multiples instancias de la vida social, vinculadas a
instituciones y pautas religiosas, juridicas, morales, politicas, estéticas,
socioeconomicas, etc.

Pero cuando planteamos esta peregrinacion como un hecho social total
(estamos refiriéndonos a una condensacion de distintos aspectos de la sociedad,
tal como sefalaban Durkheim y Mauss o, por el contrario, a distintas dimensiones
de sentido en relacion con esa manifestacion religiosa? Creemos que en este caso
es posible apreciar los dos niveles de condensacion: uno mas ligado a la creacion
de ese culto dentro de una sociedad concreta, la cual lo fue readaptando y
recreando a partir de ciertas condiciones en una particular trayectoria historica, y
otro mas vinculado a la inserciébn de esa devocién en una determinada
cosmovision, en una matriz cultural especifica, en un universo simbolico-
religioso tensionado permanentemente por las luchas hermenéuticas que lo
atraviesan, luchas ancladas muchas veces en conflictos sociopoliticos y
socioeconomicos. La division de la feligresia tilcarefia, motivada en 1961 por la
reprobacion del cura hacia ciertas practicas en relacion con la veneracion de la
Virgen, es un claro ejemplo de estos conflictos de interpretaciones vinculados a las
divisiones étnicas, sociales y culturales del tejido social. En este caso, las disputas
en torno a la manera en que se debia manifestar la devocion, remiten a tensiones
mas profundas de la matriz simbdlica local, configurada a partir de un largo
proceso de mestizaje cultural entre cristianismo y cosmovision indigena, que
llevé a una clara tension entre lo material y lo inmaterial.

Si, generalmente, en las expresiones devocionales prehispanicas el objeto
de culto fue en si mismo, de forma tangible, una entidad sagrada, en el contexto
colonial el cristianismo fue quien reprimid y extirpd esas practicas consideradas
“idolatricas”, asi como también transmitio y exigio una veneracion ya no de lo
material, sino de lo que aquella materialidad representaba. A partir de ese
momento se plante6 una tension entre lo material y lo inmaterial’ la cual, de

30



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Argentina

manera implicita o explicita, fue objeto de reflexion por parte de los actores
analizados en el presente trabajo. A lo largo de su historia, el culto a la Virgen
estuvo signado por diversas rencillas, las cuales no estuvieron unicamente
asociadas a las diferentes visiones-versiones de lo que su imagen representod
(generando asi versiones oficiales y tradicionales), sino que se vincularon con su
dimension mas material.

Situamos la tension entre lo material y lo inmaterial en la devocion de la
Virgen de Punta Corral a través de tres momentos especificos. El primero de ellos
se dio durante los conflictos al interior de Tilcara, motivados en parte por un
choque de interpretaciones en cuanto a la materialidad de la imagen de la Virgen.
Mientras que por un lado se encontraban los que manifestaban su devocién a la
Virgen a través de ciertas practicas dirigidas a su imagen material, por el otro
estaban quienes condenaban estos actos por considerarlos una veneracion hacia
la imagen “en si misma” y no hacia lo que aquella representaba. Esta pugna
simbdlica -que hunde sus raices en el contexto colonial-, puede ser explicada
como una tension inherente a la materialidad del simbolo religioso, puesto que al
manifestarse e incorporarse en algo distinto, lo sagrado se limita y deja de ser
absoluto. Estos elementos materiales en tanto simbolos sagrados deben resolver
permanentemente la tensiébn entre mantener su dimensidén significativa y
trascendente e impedir la sacralizacion del signo hierofanico en si mismo, a través
de un proceso dialéctico constante entre manifestacion y limitacion. En este
sentido, una imagen es un signo visible que materializa lo invisible, lo divino, lo
sagrado; materializacion inevitabley necesaria aunque imposible, porque esy no es al
mismo tiempo, el propio ser que representa (Eliade 1954, 1961).

Un segundo momento donde se puede observar esta tension es cuando los
habitantes de Tilcara construyeron un nuevo santuario adonde realizar la
peregrinacion, a la vez que modelaron una nueva imagen de la Virgen, en otras
palabras, la construccion de nuevas materialidades para representar una misma
sacralidad. Los santuarios y capillas, al ser construidos generalmente para la
imagen de alguna Virgen o santo en el sitio donde aparecieron por primera vez,
materializan y refuerzan el cardcter sagrado que adquieren determinados
espacios a partir de la presencia original de una imagen divina. Aunque también
pueden ser levantadas en otros sitios, siempre comportan la conversion de un

* La que se puede observar en distintos estudios sobre patrimonio inmaterial, entre otros: Mercuri

2003; Prats, 2005.

31



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Argentina

espacio profano, que podria ser marginal, en un ambito ritual y socialmente
central. Para este tipo de lugares consagrados, Eliade (1954) nos habla de una
paraddjica dialéctica, evidenciada en el hecho de ser tinicos y trascendentes por un
lado y repetibles a voluntad por el otro. En este sentido, la construccién de estos
espacios sagrados se funda en una revelacion primordial por la cual el hombre
descubre su arquetipo para luego copiarlo y repetirlo en la ereccion de cada nuevo
templo o santuario. Teniendo en cuenta esto, podemos preguntarnos en qué
medida los significados y connotaciones que rodearon a la imagen original de la
Virgen y al primer santuario de Punta Corral fueron replicados en esas nuevas
materialidades creadas por los tilcareios. En definitiva, aunque se trate de una
misma sacralidad y del mismo culto, con la division de las peregrinaciones, ambas
imagenes y ambos santuarios comenzaron a adquirir nuevos significados ligados
alas particularidades de cada lugar.

Por ultimo, se hace presente esta tension en algunos ritos y practicas que
forman parte de la celebracion actual. Santander (1970) describe la actitud de los
devotos hacia la “tierrita de la Virgen”, aquella que se obtiene en el lugar donde
aparecio por primera vez y que se supone tiene propiedades curativas: se la cuela
enun lienzo y el polvo se coloca en un incensario para ser entregado por el esclavo
a quien la solicite. Es muy interesante la afirmacién que hace una de las
informantes de la autora, Antonia Quispe de Martinez, quien sefiala que “la
tierrita donde esta la Virgen es como si fuera ella”
(Santander 1970: 50). También los elementos que

conforman los arcos que se adornan
especialmente para la procesion son considerados
benditos después de pasar la imagen de la Virgen
por debajo; por eso, la gente intenta aduefarse de
alguna flor, una rama o un fruto. Vemos en estas
practicas ejemplos de sacralizacion de objetos que
adquieren nuevos significados en funcion de la
presencia de la Virgen y de materializacion de lo
intangible. La sacralidad, lo invisible, parece
tangibilizarse tanto en cada uno de esos elementos
como en la practica misma, en el acto de utilizarla
tierray de tomar un elemento de los arcos.

C bié . bl Foto 7.- Arcos llevados en la procesion de la
reemos también que no es incompatible Virgen de Punta Corral, 1981,

destacar la dimension social y colectiva de la Fotografia: Carlos Zanolli.

32



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Argentina

devocion religiosa con una consideracion especial respecto del lugar del sujeto en
la construcciodn, actualizacion y recreacion de ese culto. Como lo indicaramos en
el titulo, los principales actores de nuestro trabajo fueron los cofrades, esclavos y
devotos, y es a través de ellos, de sus experiencias y comportamientos
materializados de alguna manera en las fuentes consultadas, que fuimos
recorriendo la historia de esta devocion. Aunque los organismos y agentes
internacionales consideren a estos devotos como portadores de cultura, en tanto
poseen los saberes que dan forma a -y dan cuenta de- ese patrimonio intangible
que se busca salvaguardar, creemos que los términos creador o transmisor de cultura
nos permiten ver el proceso de manera mas dinamica y concebir al patrimonio
cultural como un hecho social, como un fenémeno que transciende y excede en
cierta medida a los individuos a través de los que se expresa y reproduce. ;No sera
ésta su verdadera intangibilidad?

Palabras finales

Hemos realizado un recorrido histérico por la devocién de la Virgen de
Punta Corral, en un andlisis que ha permitido visualizar como, a lo largo de los
siglos, esta celebracion ha sido influida por distintos contextos sociales,
econdémicos y politicos. Poner en perspectiva histérica estas expresiones e ir
acompanando sus cambios en el tiempo, nos mostro a este espacio de celebracién
como un “repositorio” en el que confluyeron elementos culturales cristianos y
paganos, locales y globales y en donde distintos actores aparecieron, otorgandole
a la Virgen, los mas variados sentidos. La Virgen se constituy6, entonces, en una
suerte de “depodsito” de parte de la historia social y cultural de los pueblos de la
Quebrada de Humahuaca, concentrando creencias, costumbres, practicas
ancestrales y elementos novedosos. Su historia, la historia de su devocion, se nos
presenta, asi, como un hecho en permanente actualizacién, como un proceso
creativo inacabado.

Plausible de inagotables intervenciones, esta celebracién aparece
condensando identidades en constante movimiento, pero también en constante
tension. Autoridades eclesiasticas, encomenderos, cofrades, esclavos y devotos
son parte de este abanico de actores que, contando con distintos capitales de poder
y legitimidad, han venerado a la Virgen, intentando imponer sus “versiones”
acerca de su significado. En este sentido, consideramos que resulta poco viable
pensar en una historia de la Virgen de Punta Corral en la que concluyan fodas las

33



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Argentina

historias. En todo caso, entendemos que existen distintas atribuciones de sentido
(Salhins 1988) que se van ubicando en un particular campo de fuerzas.

Reconocer los multiples repertorios e imagenes en disputa acerca del
significado de esta devocion, es la perspectiva que nos permite registrar su devenir
preso de sucesivos cambios. Asumir esta mirada nos lleva a tomar distancia del
concepto de fendémeno folklorico, entendido como un comportamiento que
transmite un mensaje que al circular al interior de un grupo produce un efecto
identificador /diferenciador. En todo caso, consideramos que esta celebracion es
un proceso dindmico que mas que sellar identidades aparece revelandonos la
fluidez de las construcciones identitarias (Boccara 2001). De esta forma, bajo la
imagen de la Virgen podemos encontrar un grupo de indios encomendados que,
proviniendo de distintos lugares, comenzaron a crear una historia compartida
alrededor del lienzo donde ésta aparece representada, o de una banda de sikuris
que llega a Tilcara exhibiendo pertenencias institucionales o barriales, luciendo
colores renovados y diferentes a los del afio anterior.

Estas expresiones devocionales, tal como se desprende de nuestro
recorrido, se nutrieron de nuevas formas, cobrando inéditos sentidos en los
diferentes contextos sociales y culturales en los que fueron creadas y pensadas, e
integrando otros una vez “salvaguardadas” y “patrimonializadas”. Asi llegamos
al momento actual, poco tiempo después que la Quebrada de Humahuaca haya
sido declarada “Patrimonio Mundial de la Humanidad” (2001), en el cual nuevos
actores se sumaron al escenario -organismos nacionales e internacionales,
gobiernos y sectores privados- todos los cuales presentaran determinados
intereses, visiones y perspectivas acerca de este patrimonio “inmaterial”.
Siguiendo la historia de tal declaracion, registrando quiénes han sido los agentes
que lahan movilizado, sus cruces y acuerdos, es que nos acercaremos a una mayor
comprensién de los distintos eventos y practicas que alli se desplegaron y se
despliegan. Sin duda, el marco actual que ofrece la Quebrada para la celebracién
dela Virgen de Punta Corral es muy distinto al de afios anteriores. Su clasificacion
como “Paisaje Cultural Patrimonio de la Humanidad” ha tenido una fuerte
incidencia en la dinamica turistica y economica de este espacio, repercutiendo
sobre la celebraciéon misma. Cientos de turistas, con sus camaras fotograficas y
filmadoras se suman afio a afio al evento, al tiempo que distintos elementos de la
fiesta se recrean en un contexto donde las nuevas tecnologias ponen en conexion
gentes, imagenes y geografias distantes.

34



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Argentina

El concepto de patrimonio intangible, el cual es de acufiacidn reciente y
esta estrechamente vinculado al actual contexto de globalizacion, plantea nuevas
situaciones culturales, sociopoliticas y econdémicas, asi como una serie de
novedosas respuestas por parte de distintos actores. Entre ellas, la preocupacion
que, animando a los distintos &mbitos de discusion en el debate publico, apunta a
la defensa y promocién de la diversidad cultural (Lacarrieuy Pallini 2001: 88) y en
concordancia, a la necesidad de salvaguardar distintas expresiones locales dentro
de un mundo globalizado. En este sentido, la aprobacion de la Convencidén
Internacional para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial debe
considerarse como un hito decisivo que vino a colmar una laguna del sistema
juridico de proteccion internacional del patrimonio cultural, dedicado
exclusivamente hasta entonces a la salvaguardia del patrimonio material
(Matsuura 2005). En suma, esta ampliacion de “lo patrimonial” no hace mas que
dar cuenta de una serie de esfuerzos por poner “a resguardo” aquellas expresiones
inmateriales que se encuentran “en peligro de extinciéon”. Consideramos que,
mas alla de las trampas que pueden encerrar estas posiciones, prestas a hacer dela
diversidad una exotizacion de la diferencia (Lacarrieu y Pallini 2001), es
importante no perder de vista que la nocion de patrimonio intangible es una
formulacion nacida de problematicas actuales y de una mirada actual acerca de la
cultura, el pasadoy el futuro.

35



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Argentina

Bibliografia

ARGANARAZ, Cristina
Peregrinacion al Abra de Punta Corral: religion, poder e identidad. Revista de
Investigaciones Folcloricas, (20): 81-90, 2005.

BIDONDO, Emilio
La expedicién de auxilio a las provincias interiores. 1a. ed. Buenos Aires: Circulo
Militar, 1987.412p.

BOURDIEU, Pierre
Sociologiay Cultura. 1a. ed. en castellano. México: Grijalbo, 1990. 316 p.

BOUYER, Louis
Diccionario de Teologia. 1a. ed. Barcelona: Herder, 1977, 432p.

BROW, James

Notes on Community, Hegemony and the Uses of the Past. Anthropological
Quarterly, 63, (1): 1-7, 1990. [Traduccion de catedra: Golluscio. Buenos Aires: FFyL,
UBA, 1999].

CARRIZO, Juan Alfonso
Cancionero popular de Jujuy. la. ed. Tucuman: Publicaciones de la Universidad
Nacional de Tucuman, 1935. 529 p.

CHIACCHIO, Maria Victoria

16 de marzo: Virgen de Copacabana de Punta Corral, Jujuy, Argentina. En: Foros de
la Renovacion Carismatica Catolica de Habla Hispana [en linea]. 16 Marzo 2008.
[fecha de consulta: 7 Mayo 2008].

Disponible en:
http://www.rcc.org.ar/component/option,com_smf/Itemid,72/action,printpage/t
opic,7710.0/

36



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Argentina

CONTI, Viviana E.

De las guerras de la independencia a la organizacién del Estado. 1820-1852 En:
Teruel, Anay Lagos, Marcelo (directores) Jujuy en la Historia. De la colonia al siglo
XX 1a. ed. Jujuy: Editorial Universidad Nacional de Jujuy, 2006. pp. 87-140.

CORTAZAR, AugustoR.
La Virgen de Punta Corral. Selecciones Folkloricas, (2): 29-44, 1965.

Domingo de Ramos con la Virgen de Punta Corral. Diario Pregén [en linea]. San
Salvador de Jujuy: 1 Abril 2007. (En seccion: Interior). [fecha de consulta: 8 Mayo
2008]. Publicacion diaria. Disponible en:
http://www.pregon.com.ar/vernoticia.asp?id=72202#ref72202

DURKHEIM, Emile
Lasreglas del método socioldgico. 2a. ed. Barcelona: Ediciones Orbis, 1985. 187 p.

ESTENSSORO, Juan Carlos
Del paganismo a la santidad: la incorporacion de los indios del Peru al catolicismo,
1532-1750. 1*. ed. Lima: Institut francais d’études andines, 2003. 289 p.

ESTRUCH, Dolores

La accion de la Compaiiia de Jests en la jurisdiccion de San Salvador de Jujuy (1593-
1767). Tesis de Licenciatura. Buenos Aires: FFyL, Universidad de Buenos Aires,
2008. Inédita.

Fiestas y ritos: Virgen de Copacabana de Punta Corral. En: Asociacion Gaucha
Jujefia [en linea]. San Salvador de Jujuy: 2004. [fecha de consulta: Febrero 2007].
Disponible en:
http://www.asociaciongaucha.com.ar/servicios/fiestasyritos/puntacorral. php

GARAVAGLIA, Juan C.y Juan MARCHENA
América Latina: De los origenes a la Independencia. América precolombina y la
consolidacion del espacio colonial. 1a. ed. Barcelona: Critica, 2005. 563 p.

GEERTZ, Clifford
Conocimiento local: ensayos sobre la interpretacion de las culturas. la. ed.
Barcelona: Paidos Ibérica, 1994. 297 p.

GOLDMAN, Noemi. (Dir).
Nueva Historia Argentina. Revolucion, Reptblica, Confederacion (1806-1852). 1a.
ed. Buenos Aires: Sudamericana, 1998. Tomo I1I, 235 p.

Historia dela “mamita del cerro”. Diario Pregdn [en linea]. San Salvador de Jujuy: 16
Marzo 2008. (En seccion: Interior). [fecha de consulta: 6 Mayo 2008]. Publicacion
diaria. Disponible en:
http://www.pregon.com.ar/vernoticia.asp?id=81372#ref81372

37



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Argentina

Honras a la Virgen de Copacabana de Punta Corral. Diario Pregén [en linea]. San
Salvador de Jujuy: 22 Marzo 2007. (En seccion: Interior). [fecha de consulta: 8 Mayo
2008]. Publicacion diaria. Disponible en:
http://www.pregon.com.ar/vernoticia.asp?id=71940#ref71940

Honras a la Virgen de Copacabana de Punta Corral. Diario Pregén [en linea]. San
Salvador de Jujuy: 4 Junio 2007. (En seccion: Interior). [fecha de consulta: 8 Mayo
2008]. Publicacién diaria. Disponible en:
http://www.pregon.com.ar/vernoticia.asp?id=62082#ref62082

Juntas en Tumbaya por segunda vez las Virgenes de Punta Corral. Diario Pregon [en
linea]. San Salvador de Jujuy: 23 Abril 2007. (En seccion: Interior). [fecha de
consulta: 8§ Mayo 2008]. Publicacién diaria. Disponible en:
http://www.pregon.com.ar/vernoticia.asp?id=72776#ref72776

LACARRIEU, Mo6nicay Veronica PALLINI

La Gestion de 'Patrimonio(s) Intangible(s) en el Contexto de Politicas de la Cultura.
En: Primeras Jornadas de Patrimonio Intangible. Memorias, identidades e
Imaginarios Sociales. 1a. ed. Buenos Aires: Comisién para la Preservacion del
Patrimonio Histérico Cultural de la Ciudad de Buenos Aires, 2001. pp. 81-104.

LAFON, Ciro
Fiesta y Religion en Punta Corral. (Provincia. de Jujuy). Runa, (10): 256-289, 1967.

La Virgen de Copacabana ya esta en su santuario. Diario Pregén [en linea]. San
Salvador de Jujuy: 3 Marzo2008. (En seccion: Interior). [fecha de consulta: 8 Mayo
2008]. Publicacion diaria. Disponible en:
http://www.pregon.com.ar/vernoticia.asp?id=80962#ref80962

La Virgen de Punta Corral vuelve a su santuario. Diario Pregén [en linea]. San
Salvador de Jujuy: 5 Mayo 2007. (En seccion: Interior). [fecha de consulta: 8 Mayo
2008] Publicacién diaria. Disponible en:
http://www.pregon.com.ar/vernoticia.asp?id=73056#ref73056

LORANDI, Ana M.
Las rebeliones indigenas. En: Nueva Historia Argentina, La sociedad Colonial.
Buenos Aires: Sudamericana, 2000. Tomo II. p. 285-330.

Mamita del Cerro de Punta Corral. En: Jujuy, patrimonio para compartir. Boletin
Cultural [en linea]. San Salvador de Jujuy: Secretaria de Turismo y Cultura de la
Provincia de Jujuy, s.d. [fecha de consulta: 7 Mayo 2008]. Disponible en:
http://www.turismo.jujuy.gov.ar:83/turismo/boletin/viewarticle2.asp?id=500.

Mafiana llevan la Virgen al Abra de Punta Corral. Diario Pregon [en linea]. San

Salvador de Jujuy: 29 Febrero 2008. (En seccion: Interior). [fecha de consulta: 8§ Mayo
2008] Publicacion diaria.

38



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Argentina

Disponible en:
http://www.pregon.com.ar/vernoticia.asp?id=80892#ref80892

MARQUEZMIRANDA, Fernando
La primitiva iglesia de Humahuaca y sus cofradias coloniales. Boletin del Instituto de
Investigaciones Folkloricas, (16): 143-155, 1933.

MAUSS, Marcel
Ensayo sobre los dones. Motivo y forma del cambio en las sociedades primitivas. En:
Sociologia y Antropologia. 2a. ed. Madrid: Ed. Tecnos, 1979. pp. 155-222.

MERCURI, Moénica
El patrimonio cultural: reflexiones epistemologicas. En: Temas de patrimonio 7. El
espacio cultural de los mitos, ritos, leyendas, celebraciones y devociones. Buenos

Aires: Comision para la Preservacion del Patrimonio Histérico Cultural de la ciudad
de Buenos Aires, 2003. pp 120-126.

MATSUURA, Koichiro
Museum Internacional [en linea]. 2005 -[fecha de consulta: 11 Mayo 2008].

PRATS, Llorent
Concepto y gestion del patrimonio local. Cuadernos de Antropologia Social, (21): 17-
35,2005.

ROJAS, Ricardo (recop)
Archivo Capitular de Jujuy. Documentos para la Historia Argentina. la. ed. Buenos
Aires: Editorial Coni, 1913. Tomo, 320 p.

SANTANDER, Josefa L.
Folklore de la Provincia de Jujuy. Fiesta de la Candelaria (Quebrada de Humahuacay
Puna). 1a. Ed. Jujuy: Direccién Provincial de Cultura. 1970. 108 p.

SICA, Gabrielay Monica ULLOA

Jujuy en la colonia. De la fundacién de la ciudad a la crisis del orden colonial. En:
Jujuy en la historia. De la colonia al siglo XX. 1ra. ed. Jujuy: UNIHR — UNJU, 2006.
pp. 43-84.

Sikuris de Punta Corrral en “Ventana Documental”. Diario Pregon [en linea]. San
Salvador de Jujuy: 21 Febrero 2008. (En seccion: Arte y Espectaculos). [fecha de
consulta: 6 Mayo 2008] Publicaciéon diaria. Disponible en:
http://www.pregon.com.ar/vernoticia.asp?id=80650#ref80650

Tilcara recibe a la “mamita del cerro”. Diario Pregdn [en linea]. San Salvador de
Jujuy: 19 Marzo 2008. (En seccion: Informacién general). [fecha de consulta: 6 Mayo
2008] Publicacién diaria. Disponible en:
http://www.pregon.com.ar/vernoticia.asp?id=81478#ref8§1478

39



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Argentina

TOMMASINI, Gabriel
Los indios ocloyas y sus doctrineros en el siglo X VI. 1ra. ed. Cérdoba: Imprenta de la
Universidad de Cordoba, 1933. 188p.

Virgen de Punta Corral-Relato de su Aparicion. En: Jujuy en Letras .com .ar. [en
linea]. [fecha de consulta: Febrero 2007]. Disponible en:
http://www.jujuyenletras.com.ar/jujuy-html/costum/semana-santa/virgen-
corral.htm.

VITAR, Beatriz
Guerra y Misiones en la frontera chaquefia del Tucuman (1700-1767). 1a.ed. Madrid:
Consejo Superior de Investigaciones Cientificas. 1997. 372 p.

ZANOLLI, Carlos
Tierra, encomienda e identidad omaguaca. 1540-1638. la. ed. Buenos Aires:
Sociedad Argentina de Antropologia. 2005. 246 p.

Fuentes inéditas

Archivo General de Indias. Patronato 188 N°4. Ano 1557, fs. 1r.
Archivo Capitular de Jujuy. Documentos para la Historia Argentina, 1913: 14.

Otros materiales

Al encuentro con la mamita de los cerros. En: Clickjujuy [en linea]. Jujuy: 28 Marzo
2007. [fecha de consulta: 29 Abril 2008]

Disponible en:

http://www.clickjujuy.com/mijujuy/index.php? option
=com_content&task=view&id=141&Itemid=116

40



(PatrimonioCulturallinmatcrialFatinoaneticana

Wy
-






La celebracion de Todo Santos:
Entre muertos y vivos al ritmo de los pinkillos,
de las tarkas ;y si no? jBanda ha de ser pues!!

Waldo Jordin Zelaya'

Descripcion de la fiesta

El cuidado de los muertos es cuestion de mucha importancia en la zona
andina boliviana, donde todavia quedan abundantes ejemplos de construcciones
prehispanicas realizadas para el efecto en la region altiplanica, las cuales
basicamente tienen forma de torres funerarias y son llamadas comunmente
chullpas o chullperios’.

Las momias, llamadas también chullpas’ fueron motivo de gran cuidado,
y en los entierros se procuraban vestimentas adecuadas, vajillas, utensilios de
trabajo y alimentos para “el viaje que iban a emprender”.

Guaman Poma de Ayala, al realizar en detalle las practicas rituales de los
pueblos quechuas, presenta amplia referencia a las practicas de cada mes, y
respecto al mes de noviembre anota:

“...en noviembre aya marcay quilla, mes de llevar difuntos, es
la fiesta de los difuntos...en este mes sacan los difuntos de sus

Antropodlogo boliviano, director y curador del Museo de Textiles Andinos Bolivianos en La Paz,
Bolivia.

Las construcciones funerarias conocidas como chullpas, a decir del arquedlogo Sagarnaga, se
encuentran principalmente en los departamentos de La Paz, Oruro y Potosi, habiendo sido
hechas fundamentalmente con adobes, paja y piedra. Se tiene informaciones acerca de la
paulatina destruccion de estas chullpas, sin embargo Sagarnaga afirma la existencia de mas de
228 en al region de Huachacalla en el departamento de Oruro y en Kuntur Amaya, “donde muere
el condor”; en el departamento de La Paz son visibles a lo largo de cuatro km. Asimismo,
destacan las regiones de Rosario y Qiwaya por su gran cantidad de ejemplos. La Razon. Escape
“Los mensajes de los chullpares”IN° 160. 06.06.04.

Actualmente la tradicion llama “chullpa” al cadaver correspondiente al periodo prehispanico,
generalmente dispuesto en posicion fetal. Sin embargo, también se conoce como “chullpa” a la
construccién que, en tiempos originales, estuvo ocupada por estos cadaveres y sus elementos
conexos (vajillas, alimentos, textiles, etc.), y los espacios geograficos donde se encuentran estas
construcciones se denominan como “chullpares” o también como “chullperios”.

43



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Bolivia

bovedas que llaman pucullu y le dan de comery beber y le visten
de sus vestidos ricos y le ponen plumas en la caueza y cantan,
danzan con ellos de casa en casa y por las calles y la plaza y
después tornan a meterla en sus pucullus dandole sus comidas y
bagilla al principal de plata y oro y al pobre de barro. Y le dan
carneros y rropa y lo entierran con ellas y gastan de esta fiesta en
mucho...”.

La presencia inicial de los europeos en los Andes tuvo amplia influencia
que, sin embargo, no logrd eliminar ciertas practicas de los pueblos originarios
consideradas “poco cristianas”, y las mas de ellas como paganas. Una vez
consolidado, el gobierno colonial se vio en la necesidad de establecer normas de
extirpacion de idolatrias, con las cuales los conquistadores y misioneros
destruyeron tumbas y enterratorios muchas veces no guiados por su afan
catequizador y extirpador sino simplemente por codicia de oro y plata’. Se
prohibieron las costumbres, se pretendi6 eliminar los lugares sagrados
construyendo sobre ellos templos y conventos, se dio la prohibicion de tejer
imagenes y simbolos que hicieran referencia a las practicas consideradas
paganas’. No obstante, el culto a los muertos pervivid y pervive en los Andes
bolivianos.

La celebracion de los muertos, mas conocida como Todo Santos, tiene
amplia difusidn tanto en las areas urbanas como en las rurales de Bolivia, y
obedece a tradiciones heredadas mediante las cuales los deudos tienen una
oportunidad especial de “acordarse” de sus muertos, visitar sus tumbas,
limpiarlas y adornarlas con flores frescas, mandando oficiar misas en su
memoria; en suma, son momentos en los cuales se llora su partida, se lamenta su
ausenciay se hace remembranza de “lobueno /a queera”.

Durante el periodo colonial, el afan catequizador y de conversion de los misioneros europeos los
llevé al asentamiento de diversas 6rdenes religiosas con la consiguiente edificacion de conventos
y principalmente de templos e iglesias, muchas de las cuales fueron construidas en sitios donde
en el periodo prehispanico se asentaban las “waqas”, lugares asociados a lo sagrado y también a
los entierros. La tradicion cuenta que los principales centros de devocién mariana actual estan
sobre antiguas “waqas”; asi, la iglesia de Copacabana, dedicada a la “mamita de Copacabana”
en la localidad del mismo nombre, junto al lago Titicaca; la iglesia de San Francisco en el centro
de la ciudad de La Paz o la iglesia dedicada a la virgen de Urkupifia en la ciudad de Quillagollo
dedicada ala virgen dela Asuncién en el departamento de Cochabamba.

Alrespecto, en 1780, se dio una ordenanza en Lima prohibiendo a los naturales que tejan al estilo
de sus inkas, por tanto debian dejar de lado sus expresiones iconograficas propias. Esto también
supuso con la ratificacion de esta ordenanza en 1782 la implementacion de la obligatoriedad para
los pueblos originarios del uso de atuendos al estilo de las provincias espafiolas.

44



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Bolivia

Tradicionalmente en el pais, una vez producido el fallecimiento de la
persona, se procede a su limpieza y lavado, para luego vestirlo con la
indumentaria mas adecuada, que debera ser en lo posible “elegante”. Una vez
vestido el cadaver, acicalado -y en el caso de las mujeres de clase media
debidamente maquillado- se lo deposita en el atatid y se procede al armado de una
capilla ardiente para su respectivo velorio; tradicionalmente este velatorio se
realizaba en los domicilios particulares de la clase media, pero hoy se estila el
alquiler de empresas funerarias que brindan locales para tal efecto; por el
contrario, en el area rural todavia se velan los muertos en los domicilios
particulares.

Concluido el velorio, que alcanza entre 15y 18 horas, con presencia de la
familia rigurosamente vestida de negro y en compafiia de amigos y familiares, se
procede a la celebracion de “la misa de cuerpo presente”; finalizada esta
ceremonia se hace el traslado a alguno de los cementerios escogidos, en el area
rural es uno solo y generalmente esta en las afueras de la poblacion. Realizado el
entierro los deudos y acompafiantes se retiran para volver a reunirse 8 6 9 dias
después, tras una reiterada invitacion, en la celebracion de la “misa de ocho dias”;
entre tanto, la familia cercana del difunto se retine y procede al “lavado de laropa”
del difunto, y en una reunion familiar comparten, comen y beben. Si las
posibilidades econémicas de la familia lo permiten, se celebran misas al cabo del
mes, tres y seis meses, pudiendo no realizarse estas dos ultimas; sin embargo, la
realizada en “su cabo de asio” es menester hacerla, pues no celebrarla daria que
hablar mal de los deudos del muerto. Hasta ese momento, toda la familia cercana
ha llevado luto riguroso en caso del conyuge, especialmente si el fallecido es
varon, o también los padres. Al término del afio, los familiares proceden a la
ceremonia de “sacarse el luto”, celebracion que se inicia con la misa del afo, para
posteriormente trasladarse a un espacio privado en la cual se bebe, se come, se
baila y se procede al cambio de la indumentaria negra por una de color, con el
respectivo nombramiento de padrinos y madrinas que ayudan al efecto.

En algunos espacios el luto se mantiene hasta el segundo afio; también
puede ser disminuido a un “medio luto” y, al tercer afo, es dejado de lado; sin
embargo, estos tres afilos han merecido la celebracidon de Todo Santospara el alma.

En las ciudades, Todo Santos no es un momento de alegria, es mas bien de
pesar, penay llanto. Las ordenanzas del Gobierno Municipal de La Paz pidenala
poblacion, recato esos dias, evitar ruidos estridentes, musica y expresiones que

45



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Bolivia

“rompan” el ambiente de recogimiento y alejen la tristeza “que deberia reinar’
especialmente en los cementerios, centros de gran afluencia en esta época. Pero en
ambitos rurales y periurbanos, donde las ordenanzas municipales se hacen débiles
y tienen poco eco en la poblacion, la celebracion de Todo Santos es el “momento
cumbre” de reunirse, de hacer familia, de juntarse y compartir y también, por
supuesto, de mostrarse y hacer ostentacion del prestigio familiar.

La importancia de la celebracion radica tal vez en una memoria larga que
quiere hacer presente al ayar quilla o mes de los muertos del “tiempo de los inkas”,
del “tiempo delos abuelos”, afirman los hombres y mujeres que pueblan la meseta
andina. Es el momento indicado para recibir a las almas que visitan este mundo,
que es como se los denomina a los difuntos. Es de rigor esperarlas durante tres
afios consecutivos, se las quiere tener nuevamente en familia, se celebra en
conjunto, ofreciéndoles comidas y bebidas en medio de alegria por el encuentro,
con musicay baile.

En los Andes, en el mes de setiembre se han dado las primeras lluvias,
aquellas que apenas alcanzan para remover la tierra y preparar las sementeras
para las primeras siembras. Estas lluvias encuentran a las mujeres tejedoras con
las llixllas, agsus’, para las mujeres; ponchos y unkus y una amplia variedad de
bolsas’ listas para lucirse en la gran fiesta. El mes de octubre serd el espacio que
iniciard plenamente el “alistarse”, el prepararse para la gran celebracion.

Enlos Andes, las estaciones del afio estaban organizadas en dos tiempos:
“seco” y el de “lluvias”; éste se iniciaba “oficialmente” con la fiesta de Todo Santos
en noviembre y tenia su duracion hasta entrado el mes de marzo; la época de
lluvias estd asociada al carnaval y la anata. Es época de la abundancia, lo verde, lo
florido y lo alegre. La época seca se inicia en el mes de abril, cuando las lluvias han
cesado y las cosechas estan casi completadas, se extiende hasta entrado el mes de
setiembre, periodo en el cual los varones se dedican a preparar la tierra o hacen
migraciones temporales a las ciudades o espacios de clima mas calido en
busqueda de trabajo y algunos alimentos como arroz y también la preciada hoja
de coca, mientras que las mujeres hilan, tuercen, tifien y tejen con fibras de alpaca,

De origen colonial, las llixllas de forma cuadrangular y los aqsus de forma rectangular, son
prendas tejidas al estilo tradicional de cada comunidad andina. Todavia en la actualidad forman
parte del atuendo tradicional de los pueblos originarios.

Los ponchos y los unkus masculinos son tejidos por las mujeres y en las fiestas comunitarias.
También son parte del atuendo del varén una amplia variedad de bolsas como las chuspas y
capachos; las primeras son utilizadas para llevar las hojas de coca para el autoconsumo.

46



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Bolivia

llama y oveja, las prendas que ellas y toda su familia deberan lucir en la proxima
celebracion de noviembre.

Etapas en las que se retinen la vida y la muerte’
Etapaprevia

Los meses de mayo, junio, julio y agosto, que constituyen la época seca -
awti pacha en aimara- son propicios por sus bajas temperaturas para la producciéon
del chuiio y la tunta mediante la deshidrataciéon de la papa, y también las
migraciones temporales, especialmente de los varones, a los centros urbanos en
procura de trabajos estacionales para complementar los ingresos econdmicos
familiares. Las mujeres se dedican, gracias a la ausencia de humedad del medio
ambiente, a la confeccidn de las prendas del atuendo tradicional tanto masculino
como femenino; este proceso supone el escarmenado, limpieza, hilado, torcido y
tenido de las fibras naturales y culmina en el tejido de ponchos, ixllas o awayos,
chuspas, ponchos y unkus, prendas que conservan en sus colores e iconografia su
caracter emblematizador de las identidades étnicas, culturales y geograficas de los
usuarios.

La celebraciéon de Todo Santos supone en la comunidad, por su
importancia y la gran convocatoria que tiene tanto a nivel familiar como
comunitario y la “presencia” de las almas, el estreno de indumentarias adecuadas
que puedan mostrar a los visitantes, tantos vivos como muertos, una “buena
presencia”, elegante, de acuerdo alo normado porla tradicionalidad.

Todo Santos supone recibir a las almas y para esto es necesario prepararles
una “mesa”, la cual se convierte en una especie de altar donde se colocan diversos
alimentos que seran “consumidos” por el alma o las almas.

Cada regidn, cada pueblo y comunidad de los Andes bolivianos muestra
elementos comunes en la celebracion. Sin embargo, también se existen
diferencias enlamusica, la comida y el proceso mismo de compartir la fiesta.

Primera etapa

Se da durante los ultimos dias del mes de octubre, y esta dedicada al
acopio detodo lonecesario para la celebracion:

® Lafiesta quesevaapresentartiene el referente rural y urbano de la region andina del pais.

47



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Bolivia

Ingredientes para la elaboracion de la reposteria (harinas, manteca,

aceite, “caritas”).
Ingredientes para la elaboraciéon de comidas (arvejas secas

principalmente, carnes, fideos, arroz, especies, verduras, variedad de

carnes, etc.)

Frutas.

Flores (retama, ilusion), cebollas con sus tokorus’, cafias de azticar.
Bebidas (alcohol, cerveza, refrescos tanto de fabricacion industrial

como los realizados en forma artesanal).
Coca, cigarrillos, pasankallas” y dulces.
Cirios (velas) y “coronas” de papel' en color negro y morado si el

alma es de un adulto, blanco si el alma es de un nifio o un joven

soltero.
Indumentaria adecuada para la familia que va a esperar la visita del

alma.

Segunda etapa

Esta dedicada a la preparacion de todos los elementos que van a ser parte
delabienvenida alas almasy se van a disponer en la mesa.

La principal tarea es la de elaborar “las masas”, los panes. La familia se
reune para elaborar la masa y hornearla en amena charla que gira en torno alo que
fue y lo que hizo el difunto en vida. La reposteria presenta distintas formas; las
ma4s caracteristicas son las t'anta wawas” que representan al difunto en forma
antropomorfa, brazos, cuerpo y piernas juntas; en la parte superior, que
corresponde a la cabeza, se antepone a la masa un rostro hecho y pintado en
estuco con la imagen que se quiere representar, varon o mujer. Sus dimensiones
varian entre los 20 y 50 cm. Junto a las t'anta wawas estan los caballos, las llamitas
y el animal que la creatividad familiar quiera representar y hacer presente en la
celebracion. Se dice que colocando las iméagenes de los animales de los cuales se
quiere incrementar su fertilidad, las almas al verlos ayudaran en este proposito.

Las cebollas con tokorus hacen referencia a las plantas con sus floraciones.

Las pasankallas son un producto dulzén hecho a base de maiz blanco tostado, reventado y
endulzado con aztcar. Las mas conocidas y valoradas son las provenientes de la region de
Copacabana; sin embargo son también utilizadas las producidas en otras regiones, en colores
variados, especialmente rojo-rosado.

Estas coronas actualmente son también realizadas en plastico.

El término de t'anta wawa, aimara y quechua, hace referencia al “nifio de pan”: T"anta se traduce
COMO pan y wawa como nifio.

48



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Bolivia

Elementos que no faltan hechos en masa
son también las palomas, los caballos y las

escaleras.

También se elaboran los refrescos,
se hacen cocer las frutas en agua
azucarada, se preparan los “tragos o
cocteles” hechos en base a jugos de fruta o
refrescos de factura industrial, que se
mezclan con alcohol.

Las preparaciones familiares
realizadas en este espacio de tiempo tienen
que ser complementadas con las compras
que se hacen en el pueblo o la ciudad mas
cercana, no basta lo hecho en casa, es
importante comprar los suspiros (hechos
de azucar y huevo batido), los panales, en
distintas tamanos y colores, las flores,

cafias de azucar, “masitas” y los Venta de “Caritas”, rostros que se colocan a las

. t'anta wawas para brindarles la identidad de género
bizcochuelos, hechos/as ex profeso para que le corresponde al “alma”
esta celebraciéon que ofrecidos/as en

puestos callejeros inundan los mercados de las ciudades y pueblos.

Contodo abuenrecaudo, solo falta prepararla mesa.

Terceraetapa

La celebracion de Todo Santos se inicia el primer dia del mes de noviembre,
exactamente a las doce del dia.

Muy temprano, se limpia la habitaciéon donde se instala “la mesa”, de
regular tamafio, que se cubre con un pafio negro, generalmente una manta'’ que
utilizan las mujeres en ocasiones de duelo. Sin embargo, en algunas regiones, la
edad y estado civil del difunto definiran el color del mantel: negro para los
casados, blanco para los solteros. Y sila posicion econdmica lo permite se dispone

® La manta que actualmente utilizan las mujeres en la regién andina del pais es una pieza

cuadrangular doblada sobre si para formar un rectangulo menor que sirve para cubrir el dorso, se
sujeta con un prendedor sobre el pecho; su factura y el material corresponden a una amplia
variedad que estd en funcion de la capacidad de gasto de la usuaria. Esta prenda en su origen es
heredera de los mantones de Manila traidos por las espafiolas durante el periodo colonial.

49



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Bolivia

uno blanco por debajo y por encima otro negro.

En algunos casos esta mesa presenta niveles, correspondiendo al superior
en la parte central el sostener la fotografia del difunto o el llamado epitafio, en el
cual se tiene grabado el nombre del mismo y la fecha en que falleci6. Por encima,
sila familia cuenta con uno, se coloca un crucifijo o una imagen de una virgen o un
santo. Entre las familias de la ciudad de Sucre era tradicional disponer un Cristo
crucificado. El santo preferido en los Andes parece ser Santiago Apostol,
conocido también como Santiago Matamoros, que es representado como un
jinete que, blandiendo una espada, monta un caballo que aplasta al demonio. Sin
embargo, cada comunidad tiene un santo de su devocion, que también puede ser
la Virgen Maria.

El “altar” se completa con candelabros, junto a floreros con amplia variedad de
flores; I a
tradicionalidad

espera que se utilicen
retamas e ilusiones.
Pero, el gusto del
difunto y de la
familia oferente
puede también
primar. Las retamas
se considera que son
buenas para alejar a
los malos espiritus, y
no solo se utilizan en

esta ocasion sino

Familia en ambito urbano (ciudad de La Paz) di
preparando la mesa para el alma. que, 1spuestas en

pequefios ramos, se
cuelgan tras las puertas, siempre con la idea de alejar lo maligno, las ilusiones se
prefieren por ser bastante econdémicas, blancas y “sencillas”; a las flores la
tradicidén popular las traduce como “los vestidos del alma”. Junto a ellas se
disponen las cebollas con sus tokorus, es decir, en estado de inflorescencia, de tal
manera que los bulbos que se forman en la parte inferior de las hojas de la cebolla
sirvan para llevar el agua necesaria para beber en el camino que habra de
emprender el alma a suretorno.

50



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Bolivia

Luego se disponen los alimentos: platos servidos que mds gustaron al
difunto, vasos de leche, refresco, cerveza u otra bebida alcohdlica que fue de su
agrado, tazas de café, té, frutas, “lo que a él le gustaba” . L.a mesa esta dispuesta para
el alma del difunto, la misma que también puede ser preparada para una o varias
almas, pero siempre hay una mas importante, por tanto se deben colocar los platos
y bebidas que le gustaba disfrutar en vida al difunto. Las frutas completan el
ofrecimiento que se hace alas almas.

Finalmente, la mesa se completa con una amplia variedad de “muasitas”,
las que tienen forma de escaleras con el proposito de hacer que el alma pueda bajar
del cielo y posteriormente subir de regreso. Las formas antropomorfas sirven para
hacer presentes fisicamente a las almas, las formas de palomas parecen hacer
referencia al espiritu santo y la paz; los caballos y las llamas hechos de pan sirven,
los primeros para llevar al alma y las segundas para trasladar sus pertenencias y las
ofrendas que se tienen dispuestas en la mesa. Existen también especies de roscas o
“coronas” que son las ofrendas que se presentan a las almas y que éstas deberan
llevarse de vuelta. Esta gran variedad de masitas muestra galletas, alfajores,
empanadas, maicillos, etc. lo cual se complementa con los bizcochuelos, hechos
de masa muy fina, en moldes de papel cuyos extremos se sujetan con pajas en
forma de pequefios féretros.

Se completa la mesa colocando tiras de papel, en las cuales estan
dispuestos los suspiros, merengues y “panales” hechos de aztcar coloreada en
blanco y rosa.

A los costados de la mesa se disponen -interpretadas como los cayados
que las almas utilizardn para apoyarse en su largo camino de retorno- las cafias de
azucar, siempre en par, dos o cuatro, que con sus hojas inclinadas forman una
especie de arco del cual cuelgan sartas de pasankallas las cuales, junto a las
cadenillas y coronas hechas de papel de seda en color negro, blanco y morado,
sirven para “adornar” la mesa.

El detalle que completa esta etapa es el cambio que hacen los “dolientes”
de su indumentaria, recuperan, si es que ya han dejado el luto, sus prendas de
vestir en estricto negro.

Ya esta cercano el mediodia, las calles se vacian, las ventas disminuyen,
todos se apresuran a llegar a sus destinos pues “hay que esperar a las almas”,
inclusive en la ciudad de La Paz, la mas importante y “moderna” del pais. En la

51



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Bolivia

region andina, en sus zonas populares y periurbanas se produce este vacio, se
cierran negocios, se cortan atenciones.

Todos se disponen a iniciar la celebracion de Todo Santos. La fiesta grande
que “abre” el mes de noviembre, el mes de las almas, que cuando llegan traen las
lluvias para las futuras siembras.

La mesa esta dispuesta. Mesa en ambito urbano (ciudad de La Paz).
Las velas encendidas indican que el alma ya ha llegado.

Cuarta etapa

Lamesa esta dispuesta. En ambiente de recogimiento, todos los presentes
lucen sus prendas de duelo. Muy ceremoniosamente uno de los encargados
prende las velas y se rezan Padre Nuestros, Avemarias, y el Gloria; en algunos
casos se expresan palabras de bienvenida y no falta el llanto en recuerdo del
difunto.

Se inician los rezos, el phulur angelo (“para el angelito”, si se trata de nifios).
En algunas regiones donde la catequizacién catolica ha buscado la encarnacién
delos evangelios en la cultura del lugar, los feligreses, especialmente los mayores,
rezan sus oraciones en lengua originaria, como el Padre Nuestro en quechua:

52



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Bolivia

Tatayku

Cielupi kanki

Sutiyki munasqa kachum

Sumaj kayniyki nogaykuman

Jamuchun

Munayniyki ruasga kachum

Imaynatachus cielopi jinallatataj kau mindupipis.
Spa dia

T'antaykuta gowayku

Juchasniykuta perdonawayku,

Imaynatachus nogaykupis

Ontraykupi juchallikojkunata

Perdonayku jina.

Ama juchaman urmajta sagewykuchu

Mana allin kajmantataj jark'awayku. Amen”

O el Avemaria, también en quechua:

Saludayki Maria

Diuspa graciawan junt'asqa
Kanki

Serior ganwan kasan
Aswan bendicisqa kanki
Tukuwy warmismanta
Bendicisqataj wawayki
Jesuis.

Santa Maria

Diuspi maman

Nogayku juchasasapaspaj
Kunan

Waiiupojtiykupis. Amen

Son las doce. Las almas han llegado y su presencia se hace notar con
toques de aire en los rostros, con alguna mosquita que vuela por ahi -y hay que
referirse a ella con carifio y tolerancia porque representa el alma del difunto- o por
el titilar de la llama de las velas. Ciertamente estan ahi, estan con nosotros, han
vuelto. En caso de que las velas “/loren o se chorreen” esto se interpreta como el
llanto de las almas que muestran su penar porque no estan tranquilas, y expresan
la necesidad que tienen de mandar oficiar misas por el perdon de sus pecados y
también como expresion de “su pena” segin como encuentran y ven en su visita la
situacion de sus deudos.

53



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Bolivia

Enel curso dela tarde y hasta altas horas de la noche, las puertas de la casa
y de la habitacién permaneceran abiertas para recibir a todos aquellos que vienen
avisitarla mesa dedicada al difunto. Después de los saludos se acercaran a la mesa
y en voz baja elevardn oraciones pidiendo por el descanso del alma y solicitandole
sea intercesora por ellos y sus peticiones. Acabada la oracién, volcaran la cara
hacia los miembros de la familia que estan “haciendo rezar” y les diran “que se reciba
la oracion” y ellos responderan “que se reciba”. Hasta hace algunos afos, en
regiones fuertemente influenciadas por la iglesia catodlica tradicional, era
costumbre que se rezaran tres Padre Nuestros, tres Avemarias y tres Glorias,
finalizando con la jaculatoria: “Estos tres Padre Nuestros, tres Avemarias y tres Glorias
que herezado, es ofreciendo para el alma de (.. .), para que Dios le perdone de sus pecados y se
lo lleve a gozar a los cielos. Amén” .

Luego de rezar, los visitantes podran tomar asiento y compartiran hojas
de coca, cigarrillos y alguna bebida caliente con alcohol (té o ponche; en las
regiones de los Yungas, donde abunda la cafa de aztcar, es frecuente el consumo
de warapo), tal como se habia hecho durante el velorio del difunto. Las
conversaciones, que en un principio hacen referencia a éste, pasan a otros temasy
cuestiones cotidianas del presente. Cabe anotar que no todos se quedan a este
compartir, y los que terminan de rezar al despedirse son acompafnados por algin
miembro de la familia que, a cambio del rezo, les entrega frutas, panes, las t'anta
wawas, dulces, pasankallas y un vaso de alguna bebida, refresco si es un nifo,
cervezau otra de bebida alcoholica si es adulto.

Acuden los reziris, los que rezan, varones y mujeres, especialmente nifios,
anoticiados de las casas donde “tienen alma” realizan sus visitas y son bien
recibidos; cuantas mas visitas se tengan y sean muchos los rezadores, se estara
asegurando el perdén de sus pecados, la entrada “al cielo” o su retorno a éste, del
alma del difunto, y también se podra hacer gala de un mayor status en la
comunidad y crecera el prestigio de la familia: “cuatro quintales hemos hecho rezar’™,

. . ’ s 15
“casi hemos amanecido ... hartos venian, es que le querian” .

Se refiere a la cantidad de harina que se utiliz6 en la preparacion de las “masas” que debian ser
distribuidas, a mas cantidad se supone mayor prestigio.

La frase quiere dara entender que el difunto era muy apreciado enla comunidad y esa eslarazén
por la que todos querian venir a rezarle. Cabe hacer notar que el “rezar” supone una fuente de
acopio de alimentos, frutas, pan y también golosinas, que no siempre abundan en las areas
rurales.

54



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Bolivia

En algunas regiones como
la ciudad de La Paz, se
venden mufiecas hechas de
estuco, las cuales son
vestidas con sumo cuidado
como si fueran verdaderos
bebés. Anteriormente, se
hacian juegos con ellas, en
los cuales se nombraban
madrinas para bautizar a
estas “wawas”, y por tanto

se creaban lazos de
“Reziris”; Personas rezando por el alma a cambio de panes,

familiaridad ritual, frutas, bebida y comida,

iniciando las comadres una

relacion mas fraterna. En la region sur del pais no se estilan estas mufiecas de
estuco sino se prefieren enviar mufiecas hechas de pan, las t'anta wawas,
adornadas con flores naturales para establecer el compadrazgo; en consecuencia,
al afio siguiente, la persona que recibi6 el nifio de pan deberia devolver uno de
mayor tamano. Sin embargo, la reciprocidad podia rompersey ante el reclamo de
la oferente inicial diciendo “comadrey ;qué es de mi hija?”’ la comadre aludida
respondia “conventopi kakusian” (“esta en el convento”, por tanto ya no hay hija).

Quinta etapa

Al amanecer del dia 2 de noviembre, el dia de los difuntos, la familia
despierta y observa los alimentos ofrendados, destacando la “disminucion” en las
cantidades de los liquidos servidos e inclusive en la sopas y otros platos, el
comentario general dice:“;ves? Ha tomado, estd menos el agua, la cerveza también estd
menos”. Lo mismo se dice de los platos, al verlos disminuidos en su volumen se
dice que han perdido su sabor, su frescura, porque han sido “focados” por el alma.
Se observan las velas y como han ardido; si no han chorreado, afirman que el alma
esta contenta, en caso contrario deciden por mandar a oficiar misas en memoria
del difunto. Una vez mas se prenden las velas y se elevan oraciones y entre los mas
allegados se escogen padrinos para “desatar”’ 1a mesa.

Desatada la mesa, es decir desmontado todo lo elaborado, se procede a la
limpieza del lugar, barriendo hacia fuera de la habitacidn, se sacude el mantel y se

55



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Bolivia

¢

habla con el alma: “.../[évate las penas, no nos dejes llakis (“penas”, en aimara),

)

perdéname, yo también te perdono...”; en algunas regiones, las personas que
“desatan” la mesa, después de realizar el aseo se cambian la ropa que utilizaron y
se la ponen al revés, también cambian de lugar los muebles, para asi de esta
manera purificar el ambiente y “confundir’ al alma, para que ésta no pueda

quedarse y tenga que marcharse en su desconcierto.

Luego, cargan lo que queda de lo ofrendado en las espaldas y en gran
comitiva se trasladan al cementerio donde se encuentra la tumba del difunto,
sobre la cual se procede una vez mas a “tender” la mesa en forma similar a la
realizada el dia anterior, y se procede a “hacer rezar”, a cambio de lo cual se
entregan distintos alimentos a los rezadores. El ritual concluye cuando todo lo
que se ha preparado se ha entregado a cambio de los rezos.

En el area rural, la
introduccién de

alimentos y bebidas a
los cementerios no
tiene restriccion
alguna. Sin embargo,
en ambitos urbanos,
especialmente en el
Cementerio General
de la ciudad de La
Paz, el mas grande y
concurrido en estas

celebraciones, esta

Mesa dispuesta en el cementerio, familiares y “reziris”; completamente
Amarete, provincia Saavedra, departamento de La Paz. prohibi do el ingreso
con alimentos. Los
aimaras mas apegados a la costumbre, extienden sus awayos' en las aceras de las
calles circundantes o en la cancha deportiva de la cercana zona de El Tejar para

“hacerrezar”.

En los valles de Cochabamba, la celebracién de Todo Santos muestra la
alegria de la gente, que comparte con las almas preparando las wallungas,

° Término aimara para designar la prenda que utilizan las mujeres andinas en su atuendo
tradicional para cargar el bebé u otros enseres en las espaldas.

56



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Bolivia

columpios en los cuales se mecen las mujeres jovenes que, impelidas por los
varones, tratan de alcanzar con los pies y bajar los canastones de flores que se
encuentran colgados a gran altura. La fiesta se ameniza con la interpretacion de
coplas dedicadas al difunto y a Cristo redentor:

“Todosantos manta
jay palomitay!

San Andrés mankilla
jPorvosviditay!”

(De Todosantos,

jay palomita!
Delmes de san Andrés
jporvos vidital)

“Todosantos manta
jay palomitay!
Sisoy de tu gusto
jVamosviditay!”

“Todosantos manta
jAy palomitay!
Sikimpu muchaway
jPorvosviditay!!

(de Todosantos,
jay palomita!
Bésame el trasero
jporvos vidital)

El estribillo se completa con otras coplas que hacen referencia a las
virtudes y defectos del difunto y también a los acontecimientos que se viven
cotidianamente en la regiéon. En ocasiones, las criticas y burlas estan referidas a
personajes destacados y a las autoridades de turno, inclusive a los presidentes de la
nacion, y ala situacion economica del momento.

Bien entrada la tarde, la familia que ha estado acompafiada durante todo
el dia por ejecutantes de musica al son de tarkas y pinkillos, instrumentos propios
de la época de lluvias o awti pacha (en la region aimara del departamento de La
Paz), se retiran del camposanto bailando tomados de la mano, llevando cargados

57



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Bolivia

los pocos residuos de lo preparado para la ceremonia del “/Aacer rezar” .

En los valles de Cochabamba, la “despedida” de las almas, especialmente
cuando se ha cumplido el afio de duelo, es realizada por un hombre que, cubierto
de una sabana blanca, espanta a los asistentes, los cuales a cambio le arrojan
pequeios urpus, masitas en forma de palomas.

En algunas comunidades de la region de los Yungas, una vez que se ha
dejado partir al alma, se dedican a bailar, cantar, comer y beber “en nombre del
difunto”.

Una vez mas se ha vivido el Todo Santos, los vivos y los muertos han estado

En el cementerio: Musicos, familiares y “reziris” aimaras
en el cementerio de una zona peri urbana de la ciudad de La Paz.

juntos, han comido y bebido, han disfrutado de la musica y han bailado.
Analisis

La region andina de Bolivia tiene su calendario anual organizado desde
tiempos prehispanicos en dos épocas: la época seca y la correspondiente a las
lluvias; ésta ultima se inicia plenamente en el mes de noviembre, periodo en el
cual las almas de los difuntos regresan a la tierra para visitar a sus deudos,

trayendo con ellos las lluvias necesarias para realizar las siembras y por tanto
obtener buenas cosechas.

La llegada de los espafioles trajo una nueva manera de organizar el
tiempo, la cual hasta la actualidad se sobrepone a la preexistente y obedece al
calendario litargico y el santoral catélico, pero la division anterior del tiempo en

58



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Bolivia

cierto modo subyace, y en los momentos decisivos aflora con mucha fuerza.

Se yuxtaponen las creencias, se entremezclan las tradiciones y se adoptan
nuevas formas de rito y culto. Todo Santos es el producto de esta simbiosis que en
algunos momentos produce una sola expresidon y, en otros, denota claras
divisiones de pensamiento y sentir.

Se asumen elementos cristianos, como las imagenes del catolicismo en los
santos, virgenes y la cruz de Cristo. Sin embargo, también se mantienen creencias
que se acomodan al pensamiento andino. Todavia se tiene conciencia de que el
mundo, el pacha, esta organizado en esta parte de los Andes en tres espacios: en la
parte superior el Alax pacha, asimilado al cielo de lo cristiano, donde habitan el
dios cristiano, la virgen Maria y todos los santos; también alli estan el inti (sol), la
quilla (luna) y las estrellas, y también las almas de los seres que fueron buenos,
todos ellos creadores de vida. En la parte media denominada, Akha pacha, se
encuentra la pachamama, la madre tierra, los achachilas, que son las montanas
mas altas que representan a los seres masculinos sagrados, seres tutelares que
cuidan de los hombres y los animales, y las lawilitas, las montafias de menor
tamafio, que representan a las abuelitas, seres tutelares femeninos. También estan
los hombres reproductores de vida, los animales, las plantas y las almas de
aquellos que no han cumplido todavia los tres anos. La vida y la muerte conviven,
las almas estan ahi para cuidar al hombre y sus obras, para ayudarlo y guiarlo. El
tercer espacio, que corresponde a la parte inferior, es el conocido como manga
pacha o lo de adentro. Alla moran el Tio, dueno de las riquezas de las minas,
asimilado al diablo cristiano, y los seres malignos como el anchancho, el khate
khate, el lari lari, el mekhala, el wakka, los condenados, etc. que en determinas
épocas y en lugares especiales como rios, cavernas y despenaderos, salen y tratan
de conquistar a los hombres causandole males y finalmente matarlos.

La concepcion cristiana de cielo e infierno se entremezcla con la
cosmovision prehispanica, y conviven lo bueno y lo malo considerados externos
al hombre; sin embargo, esta clasificacion en malo y bueno no es taxativa en los
Andes. Las deidades son buenas o malas de acuerdo a cémo se de el
comportamiento de los hombres. El no acatar las leyes sociales y naturales
provoca las desgracias y los males, y no celebrar el Todo Santos es no cumplir con lo
estipulado, con la muerte, pero también con la vida, con la siembre, la cosecha y la
fertilidad que traen las almas mediante las lluvias. No prepararles la mesa para su
llegada es motivo de critica y condena dentro de la comunidad. Por ello hay que

59



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Bolivia

“hacerrezar” pues la vida depende de los muertos.

Actualmente, la celebracidon muestra dinamicidad en sus expresiones,
algunos patrones de conducta se alteran, otros se dejan de lado completamente y
en algunos casos otros nuevos se incorporan en funcion del prestigio que puedan
daral difunto y sus familiares.

Ya no se utilizan solo tarkas y pinkillos para bailar, se prefieren bandas, y a
falta de éstas por su elevado costo, se conectan radio grabadoras con musica
pregrabada del “gusto del alma” y por supuesto de la familia.

Siantes se preparaba el “aji de arveja”, en la actualidad se prefiere ofrecer a
los reziris, 1os vecinos y la comunidad entera lechones de cerdo enteros preparados
enlos mismos hornos en los cuales se elaboran las “masas”.

La indumentaria de duelo es rigurosa en su uso tan sélo para los parientes
mas cercanos, los otros luciran prendas bastante diferentes a las tradicionales pero
el motivo de compartir seguira presente, el “alma” todavia convocara y reunird a la
familia, los amigos y la comunidad misma.

Conclusiones

e Lascelebraciones de acuerdo al santoral catolico y al calendario littrgico,
son todavia consideradas muy importantes en el dmbito andino de
Bolivia.

® La celebracion de Todo Santos es un momento y un espacio importante
para la recreacion de las relaciones sociales que se dan tanto en la familia
extensa consanguinea como en la ritual.

e [La celebracion permite reafirmar la pertenencia y el apego a las
costumbres y ritos propios de la cultura de la comunidad.

e [La celebracion es importante en cuanto propicia la creacion de lazos
familiares nuevos de tipo espiritual (nombramiento de compadres
mediante el “desatado” de las mesas y también el bautizo de las mufiecas
elaboradas tanto de pan como de estuco.

e Lacelebracion permite la permanencia del patrimonio cultural inmaterial

60



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Bolivia

en pleno, dado que los materiales utilizados en la fiesta (alimentos
preparados, masitas, frutas, bebidas) son perecibles. Esla tradicion oral la
que permite mantener en plena vigencia “el compartir con las almas” .

La celebracion de Todo Santos recupera las dos vertientes que conforman
actualmente la cultura de la zona andina del pais: la tradicién
prehispanica y la influencia del periodo colonial, permitiendo didlogos
culturales que se yuxtaponen en ritos, mitos y creencias diversas.

La celebracién se renueva constantemente, recuperando elementos que la
memoria larga mantiene y también aquellos que se recuperan desde una
memoria corta y se unen a los elementos de reciente adquisicion.

61



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Bolivia

Bibliografia

AUZA, Leon Atiliano
Historia de la musica boliviana, Sucre. 1982

BOLLINGER, Armin
Asi se vestian losinkas, La Paz, 1996.

GUAMAN POMA DE AYALA, Felipe
El Primer Nueva Coronica y Buen Gobierno, Tomo I, II. (Ediciéon critica de John
Murray Rolena Adorno), México, 1988.

GUERRA, Gutiérrez Alberto
Lapicardia en el cancionero popular, La Paz, 1972.

JOLICOEUR, Luis
El cristianismo aimara. Cochabamba, 1994

JORDAN, Waldo
Tejido e identidad: Estilo textil kallawaya. Tesis inédita Universidad Mayor de San
Andrés. LaPaz, 1994

LLANQUE CHANA, Domingo
Lacultura aimara. Lima, 1990.

MAMANI, Mauricioy William CARTER
Irpa Chico. La Paz, 1982.

MURRA, John
La Organizacion Econémica del Estado Inka. México, 1987.

62



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Bolivia

PAREDES, Candia Antonio

Diccionario mitolégico de Bolivia. La Paz, 1972.
Las mejores tradiciones de Bolivia. La Paz, 1975
Folklore de Potosi. La Paz, 1980.

La comida popular boliviana. La Paz, 1986.

PAREDES, Manuel Rigoberto
Mitos, supersticiones y supervivencias populares de Bolivia. La Paz, 1973.

RIOS, Quiroga Luis
Calendario folkloérico de Sucre, Sucre, 1974.

SAIGNES, Thierry
Borracheray memoria. La Paz, 1993.

SAGARNAGA, Jedu
Descubriendo el mensaje de los chullpares. Escape. La Razon. 06.06.04, La Paz,

63






iPatnmonigCultiralilateriallFatinoanerican

Brasi






Dois de Fevereiro, Festa de Iemanja:
candomblé, carnaval e patrimonio.

Mariana Mello Branddo*

Resumo

O presente artigo trata sobre a questao da patrimonializagdao das festas
tradicionais a partir do exemplo da festa de Iemanja, realizada todos os anos no
dia 2 de fevereiro. O festejo ¢ organizado pela colonia de pescadores Z1, presente
no bairro do Rio Vermelho, em Salvador - Bahia, desde o periodo colonial. A
trajetoria dessa festa tras consigo um pouco da historia da propria cidade de
Salvador e da heranga africana herdada do periodo escravista, que mantém até
hoje as raizes nas casas de Candomblé e nos costumes baianos.

Introducao

A cidade de Salvador tem um calendario de festas religiosas bastante rico,
repleto deritos catolicos e cultos de origem africana, fruto do sincretismo das duas
culturas dominantes na Bahia e do historico colonial da regido. Este trabalho
realiza um estudo acerca de um desses eventos, realizado desde o inicio do século
XX, mas cujas origens remontam ao século X VIII: a festa de lemanja.

O reconhecimento institucional de bens culturais no Brasil é um processo
recente, que ganhou forgas a partir das novas politicas de Registro do Patrimonio
Imaterial, que surgiram com o Decreto 3.551 de 4 de agosto de 2000. Entretanto,
ja nos anos 30 do século passado, Mario de Andrade tragou diretrizes para a
inclusao desse tipo de politica nas agdes do IPHAN - Instituto do Patrimdnio
Histoérico e Artistico Nacional, projeto que se desenvolveu lentamente ao longo
dos ultimos 70 anos. A retomada desse pensamento remete ao Centro de
Referéncia Cultural, nos anos 70, e & Fundagao Pr6-Memoria. Esse decreto, que
sera retomado em profundidade ao fim deste estudo, prevé a criacao de quatro

* Trabalho apresentado para conclusdo do Curso de Historia no Instituto de Ciéncias Humanas da
Universidade de Brasilia, sob orientagdo do Professor Jaime de Almeida. Salvador/BA —
Brasilia/DF, 2007.

67



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Brasil

livros em que se inscrevem 0s patrimoOnios imateriais: Livro de Registro dos
Saberes, das Formas de Expressao, dos Lugares e das Celebragdes. Esse ultimo
esta assim descrito no referido documento:

Art. 1°Pardgrafo 1°

11— Livro de Registro das Celebragdes, onde serdo inscritos rituais e festas que
marcam a vivéncia coletiva do trabalho, da religiosidade, do entretenimento e

de outras praticas da vida social

A festa de Iemanja -considerada a rainha do mar pelas tradigdes iorubas e
brasileiras que serdo mais detalhadas ao longo desse artigo- que se realiza todo dia
2 de fevereiro, nas ruas do Rio Vermelho, tradicional bairro de Salvador, é um dos
casos de manifestagdo popular que se encaixam nesse tipo de politica publica.
Ainda mais justificavel por se tratar da maior manifestagao publica, no Brasil,
ligada diretamente ao Candomblé.

As origens da festa, de acordo com a bibliografia e as fontes consultadas,
remontam ao inicio do século XX. Para que se compreenda melhor o universo
cotidiano que gira em torno da celebra¢ao é necessario ir além, buscando um
pouco da historia do Rio Vermelho que constitui o cenario de tudo. No livro A
morte ¢ uma festa, o historiador Jodo José Reis (1991) recolhe muitas
caracteristicas, nao s6 do bairro, mas de toda a cidade de Salvador, para descrever
e interpretar o contexto ritual em que ocorrem algumas revoltas nessa cidade no
século XIX. Essas informagdes serdo utilizadas em algumas partes desse trabalho
para situa-lo num tempo-espaco diferenciado do nosso momento atual, para que
se observem as permanéncias e modificacdes em torno desse ambiente no
objetivo de entender melhor a manifestacao cultural da festa de lemanja.

Além disso, o exercicio de se trabalhar o espago nao apenas como um
local de produgao ou agao social, mas como um suporte e objeto de reflexao,
permite que se apreenda mais do que apenas processos econdomicos e sociais
envolvidos na realizagdao do festejo popular, possibilitando o estudo das
representagdes que se constroem, na cidade ou no bairro, e sobre eles.

Decreto presidencial no 3.551 de 04 de agosto de 2000. Institui o registro de bens culturais de
natureza imaterial que constituem patrimonio cultural brasileiro, cria o programa nacional do
patrimdnio imaterial e d4 outras providéncias.

68



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Brasil

O imagindrio urbano, como todo imagindrio, diz respeito a formas de percepgdo,
identificacdo e atribuicdo de significados ao mundo, o que implica dizer que trata
das representacbes urbanas. Estas se oferecem como um variado campo de
investigacdo ao historiador (Pesavento 2004:78).

Essa investigagcdo pretende também utilizar um outro tipo de bibliografia,
com textos menos académicos, mas nem por isso menos valiosos: sao livros
organizados ou escritos por moradores ou admiradores do bairro do Rio
Vermelho que, mesmo nao contando com uma metodologia de pesquisa nos
moldes sofisticados que prevalecem nas Universidades, abordam o tema da
localidade e suas celebragbes com muita dedicagdo e apresentam por vezes
informagdes preciosas que se mostram extremamente Uteis para quem procura
desvendar os meandros de um processo complexo que conduz uma festa de
pescadores de um bairro a condi¢ao de uma tradi¢ao nacional. Especialmente por
se tratar de uma celebracdo que aparentemente surge do interior da prdpria
comunidade, sem influéncia politica, sem objetivos maiores de doutrinagao
intrinsecos ao seu acontecimento e, especialmente, sem o aval da Igreja catolica
que representava e ainda representa uma das grandes esferas de poder dentro da
sociedade.

Por outro lado, observar o protagonismo de uma determinada parcela da
populagao a partir de uma celebragao espontanea, ritualistica, pode auxiliar o
trabalho do historiador, desvendando aspectos cotidianos ou extraordinarios
vivenciados nas praticas sociais € no ambito do imaginario da populagdo local,
seguindo uma linha de estudos que altera o foco de observacao, das esferas oficiais
para as pessoas comuns, parte essencial na formagao, dinamica e transformacao
das sociedades, mas ainda relativamente pouco valorizadas nos estudos
académicos.

Foiporisso que a idéia de estudar “a sociedade as voltas consigo propria”
(Da Matta 1979:14) se tornou o objetivo desse estudo, buscando sempre entender
as manifestagdes populares como um espelho de reflexos multiplos, em que se
demonstram as diversas facetas do cotidiano social. Para tanto um livre passeio
pelas areas da antropologia, sociologia e até mesmo do universo ludico, se torna
imprescindivel para o observador.

Finalmente, fazer uma descricao da festa, das crencas a ela associadas e
da sociedade envolvida implica em percorrer, primeiramente, 0 universo que gira
em torno da celebragdo, descrevendo primeiramente o seu local de origem, o
bairro do Rio Vermelho, um dos primeiros povoados da regiao de Salvador.

69



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Brasil

A cidade e o bairro

A cidade de Salvador encanta turistas de todo o mundo. Os europeus,
como ha 458 anos, continuam atraidos e encantados pela beleza natural e pela
especificidade do seu povo, que retine em si uma carga historica de lutas, festas e
multi-etnicidade. Desde a época da chegada dos primeiros portugueses, seus
visitantes nos deixaram um legado de relatos extremamente detalhados sobre as
caracteristicas fisicas, sociais e antropologicas da cidade. Essa pratica se acentuou
apartir do inicio do século XIX, com a abertura dos portos em 1808.

Os escritores, musicos e poetas contemporaneos, como Jorge Amado,
Vinicius de Moraes e Dorival Caymmi, entre tantos outros, sempre inserem em
seus trabalhos odes de enaltecimento as caracteristicas peculiares da Bahia e sua
capital. Apesar de idealizarem uma realidade baiana, esses apaixonados o fazem
inseridos em suas realidades familiares, ou seja, ndo pretendem criar um mundo
insolito, o que os torna colaboradores neste nosso estudo para a compreensao do
sentimento de identidade baiana. Entretanto, o que se percebe ao mergulhar um
pouco mais a fundo nas relagdes sociais e econdmicas da capital baiana ¢é
claramente perceptivel: nem tudo sao flores e dgua de coco, como veremos no
decorrer deste capitulo.

O lugar onde se situa um bem passivel de registro como Patrimoénio
Historico merece uma atencdo especial. A identidade de um grupo estd
intrinsecamente conectada com o territorio em que ele se insere, além de delimitar
0 espago em que a pesquisa deve ser realizada. Nesse caso, a celebragdo a Iemanja
eclode numa festa realizada em ruas e pragas pré-delimitadas, dentro de um
determinado bairro, o Rio Vermelho, inserido na cidade que foi a primeira capital
do pais, Salvador.

Para que se apreenda melhor os conceitos implicitos a realiza¢do dos
festejos na cidade de Salvador, especialmente os religiosos, € necessario compor
um panorama acerca da formagdo da cidade e de sua populagao. Para tanto, serao
aqui tracadas algumas breves linhas sobre a dinamica social de Salvador no
periodo colonial e seu desenvolvimento até os dias de hoje, utilizando fragmentos
dosrelatos de viajantes que estiveram por aqui a partir do século XIX, as preciosas
informagdes do historiador baiano Jodo José Reis e a literatura dos admiradores
da cidade, como os antigos moradores do Rio Vermelho, Ubaldo Marques Porto
Filho e Dorival Caymmi.

70



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Brasil

Uma das caracteristicas mais marcantes da cidade é sua vocacdo
maritima:

Situada numa das extremidades da baia de Todos os Santos, Salvador tinha uma
vocagdo maritima por exceléncia. Do alto de suas colinas se abria o mar,
interrompido ao longe por ilhas, entre as quais se destacava a de Itaparica. Além
das ilhas, abragando a baia, ficava a regido do Recéncavo, onde floresceu uma das
mais importantes economias canavieiras do hemisfério (Reis op. cit.:27).

A ligagdo com o mar foi e é um dos principais pilares de sustentacao da
cidade. Para uns o comércio atlantico, para outros a pesca. Dai provavelmente
surgiu a devogdo tao latente a [emanja, a rainha do mar, homenageada até os dias
de hoje em nomes de edificio e estabelecimentos comerciais, bem como na noite
de ano novo e, especialmente, no dia 2 de fevereiro.

A historiadora Edilece Souza Couto, em sua tese de Doutorado,
apresenta um excelente trabalho sobre festas religiosas em Salvador,
sistematizando informagodes contidas nos relatos de 4 viajantes europeus que
estiveram em Salvador na segunda metade do século XIX, e que possuem em seus
escritos um tragco comum: a constatacdo da exuberdncia natural da cidade
precedida pelo assombramento mediante os contrastes sociais, econOomicos e
geograficos da cidade. Nao podemos, naturalmente, ignorar determinados vieses
apontados natese:

As criticas dos viajantes, ricas em descrigoes detalhadas das regioes brasileiras por
eles visitadas demonstram as diferengas culturais e a sensagdo de estranhamento
causada por contato e confronto com outra realidade. Os relatos de viagem sdo
quase sempre marcados pelos preconceitos raciais e culturais. Os homens (sic) que
empreendiam viagens ao Novo Mundo acreditavam serem esclarecidos, civilizados
e superiores aos habitantes locais, os nativos, como costumavam chama-los. Mas os
visitantes eram, em sua maioria, pouco informados sobre a vida e as linguas
faladas nos tropicos.( Couto 2004:22)

A principio, a divisdo da cidade em duas: a cidade baixa, fragmentada
entre as freguesias do Pilar, Nossa Senhora da Penha e Concei¢do da Praia, e a
cidade alta, com a freguesia da S¢, Pago, Santo Anténio Além Carmo, Sant'Ana e
Sao Pedro, todas criadas no século XVII, além de Nossa Senhora da Vitoria e
Brotas, quase rurais. “A Vitoria dessa época, mais precisamente o corredor da
Vitoria, era uma periferia de luxo” (Reis, op. cit.:30). Essa divisao se apresenta

71



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Brasil

como um indicativo das discrepancias entre a distribui¢do de renda e de status na

antiga capital, bem como das desigualdades na vivéncia religiosa.

O desembarque dos viajantes, realizado na movimentada regido da

cidade baixa, causava espanto. As ruas estreitas, um enorme numero de negros

pelas ruas, calor, diversos odores, animais... Tudo isso em contraste com as

elegantes freguesias da cidade alta nas quais se instalavam.

De manhd, ao se passear pelas ruas da Cidade Baixa, o nariz do transeunte é
assaltado por uma profusdo de cheiros, que positivamente ndo tém a ver com os da
'Arabia bem aventurada!' De todo lado as atividades culindrias dos pretos estdo em
andamento (...) formam mais um prato que exala o mesmo cheiro execravel (Couto
op. cit.:40).

Também a historiadora Katia Mattoso afirma que a Bahia oitocentista era

“(...) a vitrine das riquezas e misérias de um interior ainda mal conhecido”
(Mattoso 1978:46).

Nesse periodo, o bairro do Rio Vermelho, cujo povoamento se iniciou, de

fato, a partir da invasao holandesa de 1624, era um povoado que sobrevivia da

pesca, principalmente, do cultivo doméstico e de algum artesanato.

O consul Willam Pennel passou alguns dias no rio Vermelho, onde constatou
residirem cingiienta brancos, cingiienta escravos, quarenta mulatos e cabras e
novecentos negros libertos. Uma populagdo principalmente de negros pescadores,
que viviam em palhocas quase sem mobilias e pescavam com jangadas. Eram
pobres, mas de uma pobreza que o cénsul considerou digna (...) (Reis op. cit.:31).

O periodo que se segue a segunda metade do século XIX no Brasil foi de

transformacdes, com a abolicao da escravidao, a valorizacao da cultura cafeeira e

um intenso movimento de urbanizacao.

72

Aglomerados germinavam 'modernos’ ou, sacudindo a poeira dos anos, se
'modernizavam’, com pragas, teatros, hotéis, iluminacdo a gds, transportes
coletivos, servigos telefonicos, etc. Em trés décadas (1870 — 1900), triplicou a
populagdo do Rio de Janeiro, enquanto a de Sdo Paulo aumentou sete ou oito
vezes, impondo novas formas de convivio (Risério 1993:25).



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Brasil

Essas novas formas ressaltaram uma caracteristica que vinha se firmando
desde a transferéncia da capital do pais de Salvador para o Rio de Janeiro. A
capital soteropolitana foi ficando um tanto quanto distante do processo de
modernizac¢ao.

A cidade da Bahia foi concebida pelo império portugués como uma espécie de
capital do Atlantico Sul: o fulcro do tridngulo Portugal — Brasil — Angola. Mas ja
vinha perdendo o primado da economia desde o eclipse do aguicar e os primeiros
brilhos do ouro mineiro. Era ainda opulenta e populosa — considerada a mais
importante cidade do império portugués, depois de Lisboa —quando foi duramente
golpeada com a mudanga da capital do Brasil Colénia para o Rio de Janeiro (...).
A partir desses eventos a provincia ficara d margem. Atravessard mais de cem anos
de soliddo, de ensimesmamento, até que experimente a agdo aglutinadora do
capitalismo brasileiro, em sua expansdo nordestina (Idem, ibidem).

O Rio de Janeiro foi a primeira cidade brasileira a adotar, em 1859, o
sistema de transporte de bondes com tragdo animal sobre trilhos de ferro.
Salvador foi a segunda, “cabendo sua introdugdo a firma Monteiro, Carneiro e
Azevedo, fato acontecido no dia 12 de maio de 1869.” (Porto Filho 1991:26). Em
1872 foi inaugurada a primeira linha que se estendeu ao bairro do Rio Vermelho.
A primeira solicitagdo para a extensao de uma linha de bondes até este bairro foi
feita pela Comissao de Empresas da Camara Municipal, com base na seguinte
solicitacao:

Pensa a Comissdo de Empresas que, de feito, assistindo aos empresdrios daqueles
trilhos o direito a que aludem, sendo por demais conhecido o beneficio que a
populacdo desse municipio auferira de uma linha férrea que, mediante cémodo,
rdpido, seguro e barato transporte, ligue o centro populoso dessa capital a esse
arrabalde, talvez o melhor pela sua vastiddo, salubridade, boas dguas potaveis e
excelentes banhos salgados (...) (Barreto 1969)

Bonde linha circular Rio Vermelho de
baixo.

Disponivel em:
http:/ /www.acasadopeu.combr.net/ al
bum. htmttaberturad

73



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Brasil

Essas caracteristicas citadas no discurso ressaltam a idéia de que o Rio
Vermelho era considerado um dos recantos preferidos para veraneio das familias
ricas da capital, além de servir também como estagao de cura do beri-beri. Apos a
instalagao dos bondes elétricos, quando a “fama e o progresso” foram refor¢ados,
os moradores mais influentes e veranistas ilustres solicitaram a Arquidiocese a
criagdo de uma freguesia exclusiva do Arrabalde. Assim foi criada, no dia 5 de
abril de 1913, por provisdo assinada por Dom Jerdnimo Thomé da Silva,
Arcebispo Metropolitano de
Sdo Salvador da Bahia e
Primaz do Brasil, a Pardquia
de Sant'Ana do Rio Vermelho
(Porto Filho op. cit.:31).. A
jurisdi¢do da nova freguesia se

estendia por um grande
espaco territorial que passava
de Sao Lazaro a Pituba, mas o
povoamento nessas areas

ainda era pequeno.
Rio Vermelho - 1949
No governo do Arquivo da Biblioteca Juraci Magalhdes

Presidente de Estado José

Joaquim Seabra, conhecido como J.J. Seabra, de 1912 a 1916, comegou a ser
construida a Avenida Oceanica, que era chamada, a época, Avenida Barra. A
constru¢ado cortava morros e rochedos, sendo considerada obra complexa para a
época. Tanto que sua inauguragdo so se deu em 1922, ja no segundo governo de
Seabra.

Estava assim, apos quase dez anos de trabalhos, entregue ao trdfego a primeira via
de ligacdo rodovidria entre o elegante arrabalde e o centro da cidade. Naquele
tempo o Rio Vermelho ainda era formado por apenas seus trés aglomerados a beira-
mar (Paciéncia, Santana e Mariquita), todos eles cercados por chacaras, hortas e
currais. (Ibid: p.28)

Foi em meio a esse sutil movimento de modernizagao que teve origem o
festejo sobre o qual canalizamos nosso foco de observacao: a Festa de Iemanja,
realizada hoje em dia no 2 de fevereiro, todos os anos, cuja origem vem dos
festejos catélicos do Rio Vermelho dos séculos passados.

74



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Brasil

De recanto de veraneio a um bairro quase central, o Rio Vermelho se
modificou profundamente. Ja nas décadas de 20 e 30 a regido ia se firmando como
local predileto da boemia intelectual da cidade, caracteristica que persiste até
hoje. E facil perceber isso ao se deparar com o enorme nimero de bares, baianas
de acarajé, cafés e afins, que se espalham em quantidade desproporcional a
extensao do bairro. A partir da década de 1940 o processo de urbaniza¢do deu um
passo adiante, influenciado pela construgdo de avenidas de ligagdo com outros
bairros da cidade, como Amaralina, Pituba e localidades mais distantes, como
Santo Amaro de Ipitanga.

Na década de 50 o bairro, contando com 150 numeros de telefone e 35
automoveis, “o que representava uma meédia inferior a um automdvel por
logradouro” (Porto Filho op. cit.:31), o Rio Vermelho era palco de um
movimentado calendério religioso que se iniciava no dia 23 de janeiro e se
estendia até o 2 de fevereiro. O bairro guardava muito de suas reliquias do passado

constituindo-se num rico repositério de palacetes e fileiras de casas antigas. As ruas
eram calgadas com paralelepipedos, sendo que vdrias ainda se apresentavam de
barro batido. Asfalto, sé na Avenida Ocednica (Ibid.:50).

Havia uma fabrica de papel, que empregava uma parte dos moradores, o
Grémio da Juventude, os torneios de futebol nas praias e nos clubes, o colégio
Manuel Devoto, que permanece até hoje. A vizinhanga se conhecia e os jovens e
criangas tinham nas ruas seus locais de brincar, namorar e se divertir. O Rio
Vermelho, mesmo integrando-se ao cotidiano de grande cidade de Salvador,
conservou caracteristicas de cidade interiorana.

Ja na década de 1960 duas fabricas de grande porte foram instaladas, nas
proximidades da Avenida Vasco da Gama: Biscoitos Aguia Central e Coca-Cola
(Refrigerantes da Bahia S/A). Conjuntos residenciais e loteamentos surgiram em
grande numero nessa década, anunciando o apice imobiliario que ocorreria nos
anos seguintes. Juntamente com uma nova leva de moradores, o bairro recebeu
também, nos anos 70, uma constru¢do que alterou drasticamente sua
composi¢ao: um emissario submarino que envia o esgoto do rio Camarugipe para
o fundo do mar, na dire¢do da praia da Mariquita, uma das preferidas até entao
pelos banhistas. Outras praias, como a de Santana, onde se encontram o Mercado
do Peso/ Casa de Iemanja, também foram comprometidas pela poluigao.

75



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Brasil

Hoje em dia as 4guas que recebem os presentes de lemanja sao imprdprias
parabanho, as ruas sdo asfaltadas e a vizinhanga nao se compdem mais apenas de
velhos conhecidos. O trafego ¢ extremamente confuso nos horarios de pico. Duas
das mais famosas baianas de acarajé, Dinha e Cira, se instalam nos largos de
Santana e da Mariquita, os bares continuam sendo reduto da boemia intelectual,
formada por artistas, professores, escritores e musicos que movimentam as noites
do bairro de domingo a domingo. O Mercado do Peixe, que exerce essa fungdo
durante o dia, ao longo da madrugada vira um complexo de bares, se transforma
em um refugio para os mais animados, que ndo querem retornar para casa. Nele
se encontram prostitutas, politicos, estudantes, turistas, num frenesi de carros e
sons e bebidas que termina muito depois do nascer do sol.

Ainda assim o Rio Vermelho é um bairro diferente. Em meio a confusdo
da metrépole Salvador, ele consegue manter-se tranqiiilo, preservar sua colonia
de pescadores que se sentam nas muretas da praia no por do sol, contemplando a
beleza, levando adiante a tradigdo que, no dia dois de fevereiro, traz 200 mil
pessoas as ruas, na maior demonstragao de permanéncia do candomblé baiano.

Devocgao e festa
Dia 2 de fevereiro
Dia de festa no mar
Eu quero ser o primeiro
A saudar Iemanja

Caymmi 1958

A religiosidade popular passou a despertar a atengdao dos historiadores
tardiamente. Mas ja desde o século XVIII etnologos e folcloristas percorriam
pequenas comunidades na Europa em busca de manifestagcdes que revelassem o
mistério do sincretismo religioso presente nas culturas populares. A partir do
marco da Escola dos Annales, em 1929, que pretendia construir uma historia que
desse visibilidade ao individuo comum em detrimento da Histéria dos grandes
feitos privilegiada pelo Positivismo, as religides e festividades populares passaram
a ocupar um novo espag¢o na produgao historiografica. “A Historia Nova francesa
influenciou pesquisas em outros paises europeus, como Inglaterra, Italia e
Espanha, repercutindo também nos estudos da cultura e religido no Brasil”
(Couto op.cit.:42).

76



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Brasil

Os historiadores da geragdo posterior a esse novo paradigma,
preocupados com o estudo do comportamento religioso das massas, chegaram a
conclusao de que nao era mais possivel pensar em religides primitivas em que as
formas oficiais e populares estivessem separadas, a espiritualidade do povo,
pautada em praticas — cantos, procissoes, festas, peregrinagdes — nao significava
vulgarizagdo do cristianismo da elite (Bastos 1981:138-153).

A igreja catolica sempre buscou impor suas idéias e doutrinas cristds as
populagdes que pretendia converter, especialmente nos continentes colonizados
pelas nagOes européias. Entretanto isso nunca se deu de forma linear e triunfal. Os
religiosos que embarcavam rumo ao novo mundo estavam imbuidos do ideal
evangélico embasado na santissima trindade, mas eram tolerantes, até certo
ponto, frente aos rituais e manifestagdes culturais praticadas pelos diferentes
povos que encontravam em suas empreitadas, até mesmo por estarem lidando
com uma realidade nova, totalmente desconhecida. Isso possibilitava a
convergéncia de diversas formas de lidar com a religiosidade, mesmo sendo o
cristianismo considerado a Unica religido oficial. De acordo com varios
folcloristas brasileiros, inclusive Camara Cascudo, que independentemente dos
questionamentos metodologicos que se possa fazer acerca de seu trabalho, foi de
enorme contribui¢ao para o estudo das crengas e costumes brasileiros, no Brasil as
lendas e mitos seriam provenientes de trés troncos principais: o amerindio, o
europeu e o africano (Cascudo 1967). Por razbes 6bvias, nesse trabalho o foco
encontra-se voltado principalmente para as raizes africanas, o que nao significa,
em absoluto, descartar as outras influéncias, ja que o sincretismo € uma questdao
chave nos estudos acerca da religiosidade no Brasil.

Todos os estudiosos concordam quanto d natureza sincrética das religides afro-
brasileiras e apontam, sobretudo, os elementos africanos (ou de possivel origem
africana) nas praticas religiosas do candomblé, xangd ou pajelanca, dependendo
da zona geogrifica (Behague 1989:32).

Para que se dé continuidade a este estudo sem que se fagca uma confusao
tedrica é necessario fazer uma ressalva. A devogdo a Iemanja e aos orixas de
maneira geral é aqui encarada como proveniente dos cultos africanos. E de origem
negra e escrava e continua sendo praticada por seus descendentes, entretanto nao
esta restrita apenas as classes mais pobres, ditas populares, questao esta que
poderia parecer problematica aos olhos de leitores atentos as questdes tedricas

77



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Brasil

levantadas especialmente por Peter Burke sobre a fronteira entre popular e elite,
bem como sobre o multiculturalismo (Burke 1992). Esta distincao sera aqui
deixada de lado. Quando houver referéncia a cultura ou religido populares isto se
dara em funcdo da abrangéncia territorial, social e cultural que esta contida na
manifestacdo, seja religiosa, seja festiva, e ndo implica necessariamente a uma
dada classe social, mesmo que, em alguns momentos fique evidente a associagao
que se costuma fazer entre religiao afro-brasileira e classes populares.

A associagao entre a Cidade de Salvador e sua vocagao maritima ja foi
mencionada no capitulo anterior, entretanto ¢ a ela que retorno para introduzir a
questao da devogcao a Iemanja, orixa negra considerada, na cultura do
candomblé, a Rainha do Mar.

Primeiramente é preciso dizer que as vidas nao sao idénticas nas
diferentes cidades litoraneas dos tropicos. E estas vidas se projetam em tudo o que
¢é criado esteticamente em cada localidade. A partir dessa idéia pode-se tentar
compreender a diferenciacao entre o Rio de Janeiro e Salvador, principais capitais
litoraneas do pais, nas primeiras décadas do século XX, ambas a partir de suas
criagdes musicais. Antonio Risério nos oferece uma bela contribuicdo nesse
sentido, no livro Caymmi, uma utopia de lugar, em que chama os musicos
populares brasileiros de “etndgrafos de ouvido”. Diferentemente do que
aconteceu no Rio de Janeiro, que se destacou pela convivéncia urbana e vida
noturna, a Bahia conservou para si caracteristicas praieiras. Nas musicas de
compositores baianos, a pesca ¢ uma tematica recorrente, bem como em Vinicius
de Moraes que, apesar de carioca, passou uma parte da vida em Salvador, mais
precisamente no bairro de Itapua, justamente dedicado a composi¢ao de afro-
sambas e estudos sobre o candomblé. Enquanto os sambas cariocas, com Geraldo
Pereira, por exemplo, afirmam uma malandragem inseparavel da vida social do
Rio de Janeiro dos anos 30 e 40, Caymmi canta as alegrias vividas na Pescaria.
Sao distintos os tipos, as cenas e a linguagem, mesmo que ambos sejam criados
“em cima de cenas cotidianas, de tipos populares, da linguagem das ruas”
(ibid:46). Enquanto na economia a Bahia passava por um periodo crepuscular
desde que a capital da colonia mudou para Rio de Janeiro, na area da cultura o
periodo era matinal.

No momento mesmo em que a Cidade da Bahia vai sendo projetada para fora do
centro da cena brasileira, recebe em ondas sucessivas os iorubanos. Ocorre entdo o
encontro entre eles e 0s representantes da heranca ao mesmo tempo plastica e hostil

78



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Brasil

da cultura portuguesa, aqui jd profundamente modificada pelo novo ambiente e
pelas influéncias banto e amerindia. Este encontro luso-banto-sudanés, apesar de
suas assimetrias, vai ter sua preponderdncia na constituicdo de um corpus de
cultura. Por fim, esta emaranhada tessitura cultural, feita a cada ponto de
encontros e confrontos, vai se configurando meandricamente enquanto a Bahia,
incapaz de se engajar no movimento de atualizacdo histérica do Brasil, se converte
em remansoso reduto da economia urbana pré-industrial, condicdo em que
permaneceu até a metade do século XX (ibid..62).

Na cidade de Salvador do século XIX a maioria da populagdo era
composta de negros: escravos ou livres. De acordo com Jodo José Reis (op.
cit.:45), amédia de escravos importados nas primeiras décadas do século XIX era
de sete mil escravos por ano, a maioria proveniente da regiao do golfo do Benin,
“pertencentes aos grupos aja-fon-ewe, ioruba, haugas (ou ucds) e tapas,
denominagdes que muitas vezes ja traziam da Africa” (ibid.: 35). Obviamente
nem todos esses escravos permaneciam na Bahia, sendo distribuidos para outras
regides do Brasil, mas grande parte dessa nova populagdo brasileira se concentrou
na baia de Todos os Santos, seja na cidade de Salvador ou nas fazendas do
Reconcavo.

Dentro das senzalas e em outros ambientes em que a populagdo negra se
instalava, as cerimoOnias religiosas africanas, principalmente as fundamentadas na
mitologia Ioruba, eram recriadas e geravam conflitos com as autoridades locais e
senhores de escravos. Jodo José Reis cita um discurso do conde da Ponte,
governador da Bahia do inicio do século XIX, em que ele classifica como
impostores 0s negros que exercitavam as religides africanas. Segundo ele, os
negros eram

dirigidos por mdos de industriosos impostores [que] aliciavam os crédulos, os
vadios, os superticiosos, os roubadores, 0s criminosos e os adoentados, e com uma
liberdade absoluta, dangas, vestudrios caprichosos, remédios fingidos, béngdos e
oragoes fandticas, folgavam, comiam e regalavam com a mais escandalosa ofensa
de todos os direitos, leis ordens e publica quietagdo (ibid.: 31).

Apesar das criticas dos governantes, da perseguicdao pela policia e da
discriminagdo motivada pela cor e classe social dos guias religiosos, os cultos
africanos resistiram a passagem dos anos, ora mesclando-se a religiao catolica,

79



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Brasil

ora criando novos elementos dentro de si mesmos. Durante um periodo de
“moderniza¢ao” da cidade de Salvador, no inicio do século passado, ja citado no
capitulo anterior, as reformas de infra-estrutura e reorganizagdo urbana
influenciaram também uma dimensao social e cultural de mudancas. A
regulamentacao do uso do espago implicava numa necessaria modificacao de
habitos da populagao, incluindo a “moralizacdo dos costumes” (Couto op. cit.:
36). Os cultos misticos ndo catélicos, as manifestagdes ludicas populares, em suas
diversas formas, bem como a mendicancia, passaram a fazer parte do rol de
prioridades a serem extintas pelos governantes. Os cultos de origem africana e
indigena sofriam criticas vorazes a medida que os valores e dogmas do
catolicismo se associavam a idéia de “civilizagcdao”.

O jornal Diario de Noticias, em 1912, trouxe diversos artigos que tratam
dessa questdao. Em seu trabalho Tempo de festas: homenagens a Santa Barbara,
N.S. da Concei¢ao e Sant'Ana (1860-1940), a historiadora Edilece Souza
transcreve alguns trechos notaveis dessa publicacdo, datadas do dia 09 de
fevereiro de 1912, em que sdo condenadas as senhoras da alta sociedade que
saiam da missa e iam em busca “da casa da mulher das cartas, do africano que
bota a mesa, do explorador que cura por meio do espiritismo”, além de fazerem
suas proprias oferendas. Sobre as oferendas, conhecidas como ebo, até hoje
amplamente triviais na rotina urbana soteropolitana, ha um trecho que comprova
que esse tipo de pratica religiosa era considerado caso de policia:

Nas madrugadas das segundas-feiras, ou das sextas-feiras de cada semana, porque
a policia aqui acorda muito tarde, aparecem nas encruzilhadas da cidade baixa, na
baixa da ladeira do cemitério da Quinta, na baixa da ladeira de Nazaré, cestos,
panos vermelhos, milho torrado, algumas moedas de cobre, penas de galinha, ds
vezes galinhas vivas, de laco de fitas nas asas, toda uma infinidade de porcaria,
tingidas de azeite de dendé e a que o vulgo da o nome pitoresco e inexpressivo de bozo
(ibidem: 37).

Posteriormente a esse processo de desvalorizagao das formas culturais de
raiz negro-africana no Brasil, por parte das autoridades, surgiu lento um
movimento que, observando hoje, podemos associar ao modernismo de 1922, de
projecao social desses mesmos matizes culturais. As pesquisas de Camara
Cascudo, os ensaios de Gilberto Freyre e o trabalho de Edson Carneiro foram
contemporaneos da musica de Dorival Caymmi, do fortalecimento do

80



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Brasil

candomblé na Bahia, dos romances de Jorge Amado e dos desenhos de Carybé.
Esses artistas foram fundamentais no processo de valoriza¢ao por parte de uma
elite intelectual, das “coisas da Bahia”, incluindo ai sua religiosidade e seus
festejos.

este movimento historico-cultural (...) ganhou sua configuracio plena nas
primeiras décadas do século XX, antes que a regido girasse na roda-viva do
capitalismo industrial. Neste quadro de estagnagdo econdmica e de relativo
isolamento, esta cultura, com seu remoto substrato tupinambd, surge como
desdobramento original da aventura ultramarina de portugueses e africanos
ocidentais (Risério op.cit.:47).

E enquanto esse movimento dicotdmico contrapde as autoridades e os
intelectuais, mas a parte dele, que surge a Festa de Iemanja, sobre a qual
aprofundarei o olhar logo apds uma breve explicagao acerca do candomblé e a
devogdo a sua orixa mais popular ultimamente, a mae do mar.

O Candomblé

Arquivo Particular — Marcelo de Troi
(2005)

81



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Brasil

A religiao do candomblé que cultua os orixas foi refeita no Brasil por
africanos ou descendentes que, no século XIX, viviam nas grandes cidades
costeiras, ocupando-se em atividades urbanas. Seus praticantes e recriadores
vieram pelo mar, no movimento de éxodo africano no periodo da escravidao.
Entretanto, ndo se pode falar da influéncia africana como uma cultura coesa, ja
que o continente africano, além de vasto territorialmente, é também
multifacetado em suas caracteristicas socio-culturais.

Ndo podemos considerar apenas um homem africano, dado a inexisténcia de uma
tradicdo africana valida para todas as regides e todas as etnias. No entanto, é
possivel perceber costumes e relagdes constantes: a presenga do sagrado em todas as
coisas, a relacdo entre o mundo visivel e o invisivel e entre 0s vivos e 0s mortos, o
sentido comunitario, o respeito religioso pela mde, sonhos premonitorios, previsées
e outros fenémenos do género (Amim, Name & Profice 2004).

As diversas etnias africanas chegaram ao Brasil em diferentes épocas. Ao
final do periodo escravista os sudaneses iorubas eram maioria na populagao negra
de Salvador, a ponto de sua lingua ser considerada uma espécie de lingua geral
paratodos os africanos aqui residentes.

nesse periodo, a populacdo negra, formada de escravos, negros libertos e seus
descendentes, conheceu melhores possibilidades de integracdo entre si, com maior
liberdade de movimento e maior capacidade de organizagdo (...). Foi quando se
criou no Brasil, num momento em que tradigdes e linguas estavam vivas em razdo
de chegada recente, o que talvez seja a reconstitui¢do cultural mais bem acabada do

negro no Brasil, capaz de preservar-se até os dias de hoje: a religido afro brasileira
(Prandi 2000:52-65).

Enquanto na Africa cada orixd era cultuado numa determinada
localidade, aqui no Brasil a desaprovagdo por parte das autoridades
governamentais e religiosas fez com que se criasse um espago em que varios
orixas pudessem ser reverenciados simultaneamente: os terreiros. Geralmente
esse espaco € dividido em pequenos sub-espacos, destinados a cada orix4, além de
estar préximo a um local dotado de mata. Essa ultima caracteristica fez com que o
Rio Vermelho, por ser afastado do centro da cidade, fosse considerado um local
privilegiado para a construgdo dos terreiros onde se desenvolve as praticas ligadas
aos mitos do candomblé.

82



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Brasil

Os terreiros de candomblé sdo espagos privilegiados em nossa sociedade, onde
ocorria e continua ocorrendo a valorizacdo da origem negro-africana, onde o0s
nomes e simbolos de nagdo constituem signos que operam na construgdo de
identidades afro-brasileiras (Prandi 2005:53).

Os mitos do candomblé estdao relacionados a uma memoria longinqua
construida pelos iorubas principalmente, sobre um tempo em que os deuses
coabitariam com os seres humanos no espaco terrestre. As narrativas que servem
como base para essa religido estdo imbuidas de resquicios simbolicos do
matriarcado, da idade dos metais e “do estabelecimento das primeiras expressoes
de organizagio de poder e do estado na Africa Sudanesa” (Santos 2001).

As bases das narrativas miticas e das formulas rituais dos cultos do
candomblé sido o seu sistema divinatorio e o conjunto de mitos morais
resguardados por meio da memoria oral pelos componentes mais antigos das
comunidades praticantes da religido. Essa memoria ¢ direcionada para um grupo
fechado, sendo suas distribui¢cdes parcimoniosas, de acordo com o interesse em
aprendé-las demonstrado pelos seus membros ao longo dos anos.

o0 Candomblé contém na sua organizagdo ‘“‘sociedades de discurso” que existem hd
séculos no Brasil, oriundas de outras tradigées ainda mais antigas na Africa,
calcadas na 'apropriacdo do segredo’ e na 'ndo permutabilidade’ (1bid. p. 3)..

Os relatos miticos do Candomblé falam da comunicac¢ao entre forcas do
mundo dos seres humanos e forcas do mundo sobrenatural. Sua narrativa associa
os deuses aos fenOmenos naturais como o vento, os trovoes, as marés. Os
sentimentos humanos sao parte da vivéncia dos deuses, que sentem raiva, inveja,
amor... Existem dois mundos distintos: um para abrigar homens, animais e
vegetais, 0 mundo material, e outro imaterial, onde residiriam os deuses, 0s
ancestrais e demais entidades. Esses mundos se entrelacam nos rituais e cultos e
em expressOes fenomenoldgicas naturais.

O sociologo Reginaldo Prandi dedicou grande parte de seus estudos a
questdes ligadas as religides africanas e sua interag¢do com a natureza, a vida
cotidiana e a psiqué humana. Esses estudos serdo de fundamental importancia
para situarmo-nos perante a cosmogonia envolvida no culto a lemanja.

83



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Brasil

Na aurora de sua civilizagdo, o povo africano mais tarde conhecido pelo nome de
foruba, (...) acreditava que forgas sobrenaturais impessoais, espiritos, ou entidades
estavam presentes ou corporificados em objetos e forcas da natureza. (...) esses
antigos africanos ofereciam sacrificios para aplacar a fiiria dessas forgas, doando
sua propria comida como tributo que selava um pacto de submissdo e protecdo e
que sedimenta as relagdes de lealdade e filiacdo entre os homens e os espiritos da
natureza (Prandiop.cit.:1).

Alguns desses espiritos da natureza passam a ser cultuados no Brasil e em
outras regides da América, divindades conhecidas como orixas,

detentoras do poder de governar aspectos do mundo natural, como o trovdo, o raio e
a fertilidade da terra, enquanto outros foram cultuados como guardides de
montanhas, cursos d'dgua, drvores e florestas (Idem, Ibidem).

A personalidade dos orixds esteve entdo ligada diretamente as
caracteristicas dos seus locais de dominio, elementos de benevoléncia e de
destruicdo, simultaneamente, muitas vezes.

Vale ressaltar que a antiga religido é de carater animista, supondo que
cada objeto do mundo em que vivemos possui um espirito. Em algum momento
da historia essa crenca fundiu-se com o culto aos antepassados, mesclando o
conjunto de crengas e mitos aos ritos que regulam os vinculos de uma
comunidade com os mortos que nela viveram. Os espiritos desses mortos
continuariam vinculados a comunidade pelos lagos de parentesco, continuando,
inclusive, a interferir na vida humana.

Alguns antepassados, sobretudo os de familias e cidades que lograram expandir seu
poder e seu dominio além de seus muros, acabaram sendo hevemerizados, isto é,
deificados, ocupando no universo religioso o mesmo status de um orixd da
natureza, muitas vezes confundindo-se com eles (Ibid. :3).

A medida que os orixas foram se afastando da natureza foram adquirindo
formas antropomoérficas, passando a pensar e agir como humanos, “com os quais
partilham sentimentos, propositos, comportamentos e emog¢des” (Ibid.:5).
Mesclam aspectos da vida em sociedade aos elementos do mundo natural. Assim,
Iemanja se torna a rainha do mar, protetora da maternidade e do equilibrio
mental.

84



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Brasil

apesar

Os ritos do candomblé hoje fazem parte do cotidiano urbano de Salvador,
da repressao que vivenciam por parte, principalmente, das igrejas

evangélicas. Os limites do sincretismo no candomblé na Bahia vdo além da

mescla
sentime

de elementos catélicos e africanos. O candomblé faz parte do proprio
nto de baianidade, é componente da personalidade identitaria de grande

parte da populagdo soteropolitana independentemente de classe social, cor e

mesmo

religido. Um texto do publicitario, empresario, colunista e expoente da

atual cena cultural soteropolitana, Nizan Guanaes, expressa muito bem esse

sentime

Ieman

nto, quando diz:

Sou devoto de Santo Anténio e de Nossa Senhora do Carmo. (...)O candomblé ndo
é uma religido. E um culto. Culto aos antepassados, ds forcas da natureza (..) Os
deuses do candomblé tém ira, inveja e raiva. Xangé é colérico. Oxum é ciumenta e
chorosa. Ogum tem o pavio curto. A religido catélica quer que os homens sejam
deuses. No candomblé, sdo os deuses que baixam nos homens.(...) Queira Roma ou
ndo, na Bahia, igrejas e terreiros convivem e se abracam. E isso ¢ mdgico. E
candomblé é magia. Aquela energia que a gente sente na Bahia vem dele. Aquela
comida vem dele. Aquela muisica, aquela batida vem dele. Aquela sensualidade e
aquela pimenta vém dele.O candomblé foi perseguido no passado pela policia.
Hoje ¢ perseguido pelas igrejas evangélicas. Que escolheram o candomblé como
bode expiatorio num marketing infame. Bisneto de preto, neto de pobres, filho da
Bahia, de mde Cleusa e made Stella, teimosamente digo ndo a essa perseguicGo
implacavel. E defendo nosso direito democratico de acreditar na forca do trovdo,
dos mares, do vento e da chuva. Pode ser primadrio, mas ¢ lindo. Quer coisa mais
bonita do que acreditar que os deuses podem baixar entre os homens em lugares tdo
pobres onde nem a saiide, a educacdo e policia se interessam em ir? (Guanaes
2007).

O~

Quanto nome tem a Rainha do Mar?
Quanto nome tem a Rainha do Mar?
Dandalunda, Janaina,

Marabé, Princesa de Aiocd,

Inaé, Sereia, Mucund,

Maria, Dona lemanja.

85



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Brasil

Onde ela vive?

Onde ela mora?

Nas dguas,

Na loca de pedra,

Num palacio encantado,
No fundo do mar.

O que ela gosta?

O que ela adora?
Perfume,

Flor, espelho e pente
Toda sorte de presente
Pra ela se enfeitar.

Como se satida a Rainha do Mar?
Como se satida a Rainha do Mar?
Alodé, Odofiaba,

Minha-mde, Mde-d'dgua,
Odoya!

O que ela canta?

Por que ela chora?

S0 canta cantiga bonita
Chora quando fica aflita
Se vocé chorar.

Quem é que ja viu a Rainha do Mar?
Quem é que jd viu a Rainha do Mar?
Pescador e marinheiro

que escuta a sereia cantar

é com o povo que é praiero

que dona Iemanjd quer se casar.

Bethédnia, Maria. Yemanja Rainha do Mar, composi¢ao de Pedro Amorim / Paulo César
Pinheiro. Mar de Sophia. Rio de Janeiro: Biscoito Fino, 2006. faixa 2.

86



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Brasil

Embora a concepgdo de orixa esteja hoje no imaginario popular bem
distante da natureza, muitas celebracdes se fazem em locais que lembram as
antigas ligagGes com as forgas naturais, como as festas de lemanja junto ao mar,
como os despachos feitos na agua corrente, na lagoa, no mato, na pedreira, na
estrada etc., de acordo com o orixa a que se destinam.

Grande parte desses espiritos, especialmente os dos rios, sao
homenageados até hoje na Africa e nas Américas, especialmente Brasil e Cuba,
nao obstante algumas modificacdes ocorridas nos dominios de cada um deles.
Um caso que merece destaque nesse trabalho é o de Iemanja que, em territdrio
Toruba, era considerada divindade do rio Ogum e, tanto no Brasil quanto em
Cuba, ganhou o dominio do mar, além de tornar-se representante da persona
feminina, sofrendo alteracdes em suas caracteristicas originais ao longo dos anos,
por influéncia tanto da nova realidade que viviam seus praticantes quanto do
sincretismo com religideslocaise :

lemanjd, originalmente uma divindade ebgd de rio, cultuada em territorio de
Abeocuta, transformou-se em objeto do culto as ancestrais femininas, sendo
homenageada no inicio dos festejos dedicados ds grandes mdes ancestrais
(...)(Prandi op.cit.:5).

Esses cultos, no Brasil, tém sido amplamente difundidos, especialmente
na noite do ano novo, em que milhares de pessoas se reinem nas cidades
litoraneas a beira-mar para reverenciar a Rainha do Mar, independente da
religido. A esmagadora maioria de seus “devotos” ndo conhece sua historia. Essa
obscuridade, segundo apontou Arthur Ramos, seria benéfica para a difusdao de
sua crenga: “a transparéncia indefinida de seus contornos serve como facil
continente para as mais variadas fantasias de mistérios e de magias”. Enquanto
divindade alternativa, seu culto aufere os beneficios da nao institucionalizacio, e
essa liberdade lhe proporciona a ampliagao do namero de seus devotos.

Mesmo o nome de Iemanja sofre variagdes ao longo do territorio
nacional. Mais ao norte do pais é conhecida como Dona Janaina, provavelmente
por motivo de seu sincretismo com lara, a mae das dguas do imaginario indigena.

Como geralmente ocorre com os mitos, a origem de Iemanja é vaga e
contraditoria, mas estaria ligada ao mito de formagao do mundo dos deuses e dos
humanos, de acordo com Reginaldo Prandi (op.cit.).

87



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Brasil

Alguns estudos no ambito da psiquiatria inserem o arquétipo da mae
d'agua em seus estudos. O Jornal Brasileiro de Psiquiatria publicou, em 1986, um
artigo intitulado Iemanjd: um mito brasileiro em formagdo que propde uma
observacao acerca do fendmeno de adoragao a esse orixa sob o prisma da
psicanalise e relata o que seria o seu mito de criagdo (Oliveira 1986:267-71). Filha
de Olorum, a Deusa-mae, como ¢ ai chamada, carrega como caracteristicas
principais a fecundidade e a beleza. Seus seios de mulher fecunda seriam a origem
dos rios que culminam no mar. Sua figura é comumente representada como uma
sereia bonita e de seios volumosos, e Pierre Verger a compara as fadas do
imaginario infantil, devido as vestimentas que lhe sao atribuidas, compostas por
musselinas brancas e estrelas douradas. E também considerada uma mulher
vaidosa e por isso ¢ presenteada com adornos femininos, especialmente no dia 2
de fevereiro, tais como alfazema, flores, espelhos, sabonetes, brincos e colares. De
acordo com a crenga popular, quando os pedidos feitos a lemanja ndo sao aceitos,
ela devolve as oferendas as praias.

Nos terreiros a devogao a Iemanja se manifesta da seguinte maneira:

Quando Iemanja se manifesta, a pessoa incorporada normalmente estd vestida de
azul claro e ornada com contas de vidro transparentes e nas mdos carrega um
abano de metal branco. Sua danga é realizada com movimentos que lembram as
ondas do mar. O corpo é flexionado e as mdos sdo levadas alternadamente a testa e
anuca. Para saudar esse orixa basta dizer: Odo Iya! (Couto op.cit.: 140)

Por motivo do dominio que lhe foi atribuido sobre os reinos das dguas
salgadas, Iemanja ¢ a grande padroeira dos pescadores. E a ela que cabe zelar por
eles nas saidas para a pesca e garantir o retorno seguro e repleto de peixes. E por
esse motivo que se preserva até hoje, desde o inicio do século, ao lado da Igreja de
Santana, no bairro do Rio Vermelho, em Salvador, a “Casa de Iemanja”, antiga
“Casa do Peso”, onde os pescadores chegavam com os produtos de suas pescarias
e guardavam seus instrumentos. Nessa “casa”, um simples, porém muito bem
cuidado barracao, se encontram uma imagem de Iemanja, representada na forma
de uma enorme sereia, em meio a um altar mantido coberto de flores e outros
adornos.

os pescadores ja tinham edificado uma modesta casinha para lhes servir de abrigo
aos apetrechos utilizados na faina didaria em alto-mar. Trata-se da Casa do Peso,

88



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Brasil

atual Casa de lemanja, centro polarizador das festividades do 2 de fevereiro, dia do
referenciamento a lemanja, rainha das dguas e protetora dos pescadores. Na
década de 60, foi colocada uma estatua representativa, como manda o figurino, ou
seja, sob a forma de metade mulher e metade peixe (Porto Filho op.cit:82).

Este espago ¢ o cenario onde se traduz a devogao de um determinado
grupo social, que, no dia 2 de fevereiro, alcanga o apice de sua fé, homenageando
com fervor e diversao paga sua padroeira.

A Festa

Qual é seu dia,

Nossa Senhora?

E dia dois de fevereiro
Quando na beira da praia
Eu vou me abengoar

Maria Bethédnia,
Yemanja Rainha do Mar

Arquivo Particular — Marcelo de Tréi (2005)

Os viajantes do século XIX que visitaram a Bahia ja relatam procissoes
religiosas em que as negras, escravas ou forras, seguiam vestidas com roupas de
caracteristicas africanas, enroladas em turbantes e tecidos coloridos e adornadas
por colares de conta e braceletes. Quase dois séculos depois essa paisagem
continua fazendo parte do cenario da cidade de Salvador. Esse mesmo tipo de
indumentaria era utilizada, no século XIX, pelas negras forras que ganhavam seu
sustento vendendo suas iguarias pelas ruas, conhecidas como ‘“negras de
tabuleiro”. E continuam sendo hoje utilizadas pelas baianas de acarajé, sendo a
vestimenta um dos aspectos relevantes no seu Registro como Patrimonio Cultural
Imaterial do Brasil.

Essas mulheres, sejam as escravas libertas do século XIX, suas descendentes ou
mesmo as brancas adeptas do culto afro-brasileiro na atualidade, ndo estavam e
ndo estdo simplesmente seguindo um estilo, mas tém o mesmo objetivo. festejar as
entidades de suas devogdes (Couto op. cit.:127).

89



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Brasil

Uma festa em homenagem a Nossa Senhora de Sant'Ana ja ocorria, desde
1823, no Rio Vermelho, no inicio de todo ano. O sincretismo entre o candomblé e
a religido catodlica associam Iemanja a Nossa Senhora da Concei¢do, mas a
relacao proxima entre os pescadores do Rio Vermelho, bairro cuja padroeira é
Nossa Senhora de Sant'Ana, e a “mae d'agua” fez com que essa festa se tornasse
também uma época propicia para homenagear a orixa responsavel por seus
destinos no mar. Apesar de ser uma festa eminentemente catolica, portanto com
tendéncias aristocraticas, os pescadores ocupavam posicdo de destaque,
participando da novena e, inclusive, sendo responsaveis pela organizacao dos
festejos. ApoOs a missa tradicional na Igreja de Sant'Ana, ao lado da “Casa do
Peso”, havia uma procissao maritima, em que jangadas enfeitadas eram lancadas
ao mar. Apos as homenagens se iniciava parte profana da Festa de Sant'Ana, onde
cantava, dangava e divertia-se todo um grupo social.

Até o final do século XIX a Romaria dos Jangadeiros, nome dado a homenagem a
Sant'Ana, era quase exclusivamente uma festa de pescadores do Rio Vermelho. Na
véspera da procissdo, os organizadores, conduzindo uma imagem e entoando
cdnticos, percorriam o povoado a fim de angariar donativos para as despesas (Ibid,
p.118).

Ja no século XX, com a facilidade proporcionada pelos novos meios de
transporte, esse bairro, com caracteristicas de arrabalde, passou a ser mais atrativo
para uma elite que passou a freqlientar mais incisivamente os festejos catolicos de
verao. Com isso, muito da participacdo dos pescadores foi se dissipando e novas
influéncias foram incorporadas aos festejos. Licidio Lopes, um antigo morador
do Rio Vermelho, em seu livro de memorias sobre o bairro, descreve um
sentimento de insatisfacdo por parte dos pescadores com relagdo a essa nova
caracteristica:

A Igreja do Rio Vermelho era governada por pescadores e operdrios. Havia uma
irmandade entre eles, havia os mesarios que, de acordo com o vigario, organizavam
as festas, procissoes e todos os atos da igreja. Com o tempo, o Rio Vermelho foi
progredindo e os brancos, como eles diziam, tomaram conta das festas da igreja.
Eles ficaram sem nada, a ndo ser a fé em Senhora Sant'Ana. (Lopes 1984:76).

Apesar de ndo se poder precisar exatamente como a festa em homenagem
a Sant'Ana modificou-se a ponto de se tornar a festa de lemanja, uma trajetoria de
discérdias entre o clero, os pescadores e 0s veranistas aponta um caminho para
esclarecer essa questao.

90



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Brasil

A tradigao da romaria dos jangadeiros, iniciada em 1823, comegou a
modificar-se a partir da segunda metade do século XIX. A inclusao de novos
elementos carnavalescos, tais como bailes a fantasia e concursos de beleza,
mergulho com roupas coloridas de papel no mar e desfile de carros alegdricos
deram um novo formato a festa que, até entdo, era eminentemente religiosa. Esse
processo de carnavalizacao, ao longo dos anos, foi tomando propor¢des bem
maiores do que se poderia imaginar. Entretanto, a principio, a convivéncia entre
essanova forma de celebragdo e a antiga era bastante pacifica.

A grande modificacdo ocorreu de fato em 1913, quando foi criada
oficialmente a pardquia de Sant'Ana no Rio Vermelho. A partir desse momento as
atividades dos pescadores ligadas a igreja, tais como organizacdo dos festejos,
passavam a ser supervisionadas de perto pelas autoridades eclesiasticas alinhadas
com o projeto de romanizacdo da Igreja Catolica’. A partir dai comegaram a
surgir uma série de conflitos ideoldgicos que confrontavam o sincretismo entre
candomblé e catolicismo dos pescadores com os preceitos da pardquia e seu novo
vigario. Os pescadores, que até entdo pagavam o dizimo a Igreja, passaram a nao
fazé-lo, sob a orientagdo de um comandante, Pina, que enfatizou que a
responsabilidade de manter o templo era do todos os moradores do bairro, e nao
apenas desses trabalhadores (Lopes op. cit.:81).

Em 1924, mais um episddio marcaria essa relacao conturbada: um
periodo ruim para a pesca fez com que surgisse a idéia, orientada pela mae de
santo do candomblé Julia Bogun de se presentear a mae d'agua com presentes de
flores e perfumes que deveriam ser langados ao mar por meio de pequenas
embarcacdes. E assim foi feito. Apds uma missa celebrada na parodquia de
Sant'Ana os pescadores foram ao mar reverenciar lemanja. Obviamente o vigario
ndo observou esses acontecimentos com bons olhos.

Em 1930 ocorreria outro desentendimento que culminaria na separagao
definitiva entre a festa de Sant'Ana e o culto a Ilemanja. O padre responsavel pela
pardquia recusou-se a celebrar a missa antes de os pescadores levarem suas
oferendas ao mar. Apoés um tumultuado processo de negociacdo entre a
populagdo e o padre a missa foi realizada, mas no sermao o vigario fez severas
criticas as praticas pagas dos pescadores, que se sentiram ofendidos e, dai em

’ Sobre a romanizagio do catolicismo no Brasil, ver, por exemplo, Azzi, Riolando. Catolicismo

popular e autoridade eclesidstica na evolugdo historica do Brasil. In: Religido e Sociedade, Sdo
Paulo, 1977.

91



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Brasil

diante, ndo mais incluiram a missa nas praticas em homenagem & rainha do mar.
A festa de Iemanja separou entao os pescadores da homenagem a Sant'Ana.

A partir da década de 30 houve, portanto, a ascens@o da festa de iemanjd e a lenta
decadéncia do culto a Sant'Ana. Os pescadores criaram uma nova identidade com
o culto africano e voltaram a ter uma festividade prépria, sem a interferéncia da
elite baiana e da Igreja catdlica (Couto op. cit.:151).

Vale lembrar que, até entao, a data do festejo nao era o 2 de fevereiro, mas
obedecia ao calendario movel que movimentava todas as festas catolicas que
ocorriam, e em muitos casos ainda ocorrem, no verao soteropolitano. Apos a
dissociagdo entre os ritos catélicos e os do candomblé, foi que os pescadores
sentiram a necessidade de criar uma data prépria. Licidio Lopes conta que foi
mesmo ao acaso que um dos lideres da colonia de pescadores sugeriu para a nova
data o dia de Nossa Senhora Candeias. Mas essa data s6 foi mesmo oficializada
como dia de Iemanja a partir da década de 50. José Pedreira conta que, em 1951, 0
festejo foi realizado no dia 4 de fevereiro, o que demonstra que ainda estava
atrelado ao calendario movel. Ja em 1959 ha evidéncias de que a festa tenha sido
realizada no dia 2 de fevereiro. No intervalo desses anos a data foi firmada (Lopes
op.cit.:66).

O dia de Iemanja foi facilmente incorporado pela populagdo baiana e
disseminou-se por todo o territorio nacional e nesse processo é importante que se
destaque o papel decisivo de uma comunidade de pescadores na fixacao de uma
data nacional. Essa pratica demonstra como parcelas da populagdo que tinham
pouco espago perante a sociedade vém se fazendo mostrar e respeitar, impondo
seus habitos como preciosos componentes da cultura popular Brasil.

A principio o ritual de oferecer os presentes no mar era exclusivo dos
pescadores. Com o passar dos anos, foi preciso ampliar o espago para acolher o
grande numero de oferendas deixadas por admiradores de varias religides e
classes socio-econdmicas ao lado da Casa do Peso. O costume de montar-se um
caramanchdo de bambu ao lado da Casa de Iemanja para proteger as flores do
calor do sol continua até hoje, e ¢ também a essa sombra que permanece a mae de
santo de fé dos pescadores da colonia Z-1, localizada no Rio Vermelho desde o
inicio do século XX, cujos integrantes foram protagonistas de todos os episddios
que culminaram na formacgao da festa tal como ela acontece hoje. Essa mae de
santo é a responsavel pela preparagdo do presente principal, um balaio feito de

92



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Brasil

acordo com as orienta¢des da falecida mae Julia Bogun, repleto de ornamentos,
flores e presentes.

Jana década de 1960, uma nova pardoquia em homenagem a Sant'Ana foi
erguida, mas ainda assim a homenagem a Iemanja continuou sendo a festa mais
importante da regiao.

O dia 2 de fevereiro altera a rotina dos moradores do bairro do Rio
Vermelho e também de outros bairros de Salvador, mesmo ndo sendo
oficialmente feriado. Logo nas primeiras horas da manha foguetes e rojoes
anunciam o dia de festa. Inimeras pessoas vao a praia antes do horario de
trabalho, levar presentes a [emanja. A grande maioria sequer vai trabalhar nesse
dia. A AMARY, Associagao dos Moradores e Amigos do Rio Vermelho, também
assume responsabilidade na organizagdo da festa, em convivéncia harmonica
com a colonia Z-1 de pescadores. O departamento de Turismo da Prefeitura
Municipal também colabora desde a década de 60 do século passado.

Na areia da praia
de Santana, localizada

ao lado da Casa de
Iemanja, os adeptos do
candomblé formam
rodas, com a presenca de
inimeras maes e pais de
santo, batucam tambores
e evocam a orixa,
realizando nas areias os
rituais que geralmente
acontecem nos terreiros.

) Arquivo Pessoal — Marcelo de Tréi (2005)
Diversas nacg¢des do

candomblé e da

umbanda convivem pacificamente. O mar se transforma em um grande jardim
flutuante, repleto de flores de todas as espécies. As pessoas nas ruas se vestem
predominantemente de branco e festejam a levada das oferendas ao mar. Os mais
devotos aguardam até o fim da tarde na beira da praia para conferir se seus
presentes foram aceitos pela mae d'agua, enquanto milhares de folides celebram
nas ruas principais do bairro, bebendo e dangando ao som de ritmos que vao do
pagode as marchinhas carnavalescas do inicio do século XX, passando, claro,
pelo axé e pelo toque dos atabaques.

93



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Brasil

Carnavalizacao

Até o século passado o calendario de festas catolicas na cidade de
Salvador iniciava-se em novembro, no dia de todos os santos, e s6 acabava apos o
carnaval. As procissdes invadiam as ruas e havia toda uma movimentag¢ao dentro
das casas para espera-las passar. Joao José Reis afirma que, ja entao, elementos
pagdos eram uma preocupac¢do na organizacao dos festejos, incluido bebidas,
comidas, jogos, dangas e musica (Reis op. cit.: 90).

Em 1813, o experiente viajante inglés James Prior visitou a Bahia. Como a
maioria dos estrangeiros, impressionou-o a mistura entre o sagrado e o profano nas
festas religiosas baianas. (...) celebrar bem os santos de devogdo representava um
investimento ritual no destino apos a morte — além de tornar a vida mais segura e
interessante (Ibid: p. 61).

Religiosidade popular e festa ja se confundiam desde entao no imaginario
dosbaianos.

Com a homenagem a Nossa Senhora de Sant'Ana, posteriormente festa
de Iemanja, nao foi diferente. O arrabalde do Rio Vermelho se transformava em
uma grande festa nessa época do ano. Os elementos carnavalescos incorporados
primeiramente a festa catolica e depois a Festa de Iemanja, ao longo dos anos
foram se modificando. Os desfiles a fantasia e guerras de confete das primeiras
décadas do século XX foram, aos poucos, sendo transferidos para os clubes. O
surgimento de uma categoria especifica na musica brasileira, conhecida como
“musica baiana”, a partir da década de 60, modificou a cara do festejo, sem,
entretanto, alterar suas matrizes. As homenagens, presentes e bilhetes a lemanja
permaneceram praticamente inalterados, mas a festa nas ruas alterou-se, com a
formacao de blocos que desfilam ao longo da orla do Rio Vermelho embalados
por esse novo som e bebendo cervejas e drinques regionais. Esses blocos sao
formados por grupos sociais distintos, mas em nenhum momento rivais: um bloco
pertence a AMARY, outros sao formados por grupos de amigos ou comerciantes.
Essa nova tradi¢do segue a mesma linha dos festejos carnavalescos na cidade de
Salvador, que se compde de blocos que se separam por grupos de afinidades. A
diferenciagdo se faz entre a festa de Iemanja e o carnaval pela existéncia das
cordas: no carnaval quem nao compra um abada, que serve como ingresso para a
entrada nos blocos, fica do lado de fora das cordas que separam quem tem maior e

94



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Brasil

menor poder aquisitivo. Na festa de 2 de fevereiro os grupos se distinguem por
camisas diferenciadas, mas qualquer pessoa tem livre passagem por qualquer um
deles, o que caracteriza a festa como um espago ainda democratico na sociedade,
em que distintos grupos sociais se unem em prol de uma mesma celebra¢ao, como
ha dois séculos atras, quando escravos, negros forros, homens e mulheres, ricos e
pobres iam as ruas celebrar seus ritos catolicos ou sincréticos. “A invasao
mundana do sagrado ndo tinha cor” (Reis op. cit.:66).

O festejo se estende até a noite, quando a festa profana predomina nas
ruas, embalada por bandas de diferentes géneros musicais. Nesse momento nao
ha mais rituais de candomblé e as caracteristicas de “festas de largo”, tais como
barraquinhas de comida e bebida sdo evidentes, com enorme participa¢ao
popular. E o dpice de um dia do ano em que as raizes africanas mostram sua forca
e presenga na composi¢do identitaria baiana.

Consideracoes Finais

A cultura e o folclore sdo meus

Mas os livros foi vocé quem escreveu (...)
Perseguidos sem direitos nem escolas

Como podiam registrar as suas glorias

Nossa memdria foi contada por vocés

E é julgada verdadeira como a propria lei

Por isso temos registrados em toda historia

Uma misera parte de nossas vitorias

E por isso que ndo temos sopa na colher

E sim anjinhos pra dizer que o lado mal é o candomblé’

Este trabalho, sobre a festa de Iemanja se transformou ao longo da
pesquisa numa tentativa de reunir fragmentos de historia de um acontecimento
que se iniciou no século XVIII, como um festejo catdlico e perpetuou sua
existéncia até os dias atuais, na forma de celebracao do candomblé. Este estudo
busca situa-lo perante a sociedade em que foi criado e sobrevive até hoje, expondo
permanéncias e rupturas que se entrelacam com os fatos ocorridos no pais da

4

Natiruts. “Palmares 1999”. Composi¢dao Alexandre Carlo. Povo Brasileiro. EMI, 1999, faixa 5.

95



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Brasil

época, na cidade de Salvador e no bairro do Rio Vermelho. Optar por fontes
provenientes do mesmo ambiente em que ocorre a festa, apesar de limitar um
pouco o olhar sobre ela, mostrou um lado extremamente humano dos
acontecimentos conexos a celebracdo. E, portanto, um trabalho dotado de
controvérsias e variados prismas de observagdo, caracteristicos das relagdes
humanas.

Apoiando-me desde o inicio nas teorias da nova historia, de valorizagdo
de sujeitos até entao menos favorecidos por um academicismo elitista praticado
com grande freqiiéncia até meados do século passado, tentei tracar uma linha que
une o acontecimento historico em si a criatividade cultural e ao imaginario das
pessoas que se envolvem com ele. Um trabalho ciente de suas limitag¢des, ja que
poucas pessoas que vivenciaram o cotidiano da Festa de lemanja se prestaram a
escrever sobre ela.

Apesar da op¢ao metodoldgica de nao trabalhar diretamente com o viés
da Historia Oral, procurei conhecer a fundo o cotidiano do bairro do Rio
Vermelho, conversando com pessoas antigas do bairro, da AMARYV, e da colénia
de pescadores, além de freqlientar a casa de lemanja e passear na praia de Santana
para os momentos de reflexdo. Mais do que simplesmente narrar o
desenvolvimento da festa, incorporar o sentimento das pessoas a ele ligadas foi
parte do trabalho.

Um dos pontos altos desse estudo foi perceber como uma data hoje
nacionalmente difundida, inclusive pelos grandes meios de comunicagdo, parece
realmente ter origem numa desavenca entre uma coldnia de pescadores, que
expressava sua devog¢ao a um orixa do candomblé, e a igreja catolica, obstinada
em sua tentativa de romanizac¢ao dos costumes. Essa hipotese, confirmada pelas
fontes pesquisadas, vai ao encontro do aparato teodrico utilizado nesse trabalho,
que pretende promover a valorizagdo de conhecimentos e tradi¢des de uma parte
da populagdo que, até o inicio do século XX ficava aquém dos estudos académicos
e do reconhecimento da sociedade. A dimensao alcancada pelo estabelecimento
desta data vai muito além da simples comemorac¢dao de uma festa de devogao, mas
traz a luz sujeitos geralmente ocultos no decorrer da histéria das sociedades.

Essa especificidade contida no festejo de Ileman;ja esta também de acordo
com a politica de reconhecimento do patrimoénio imaterial do pais, que prevé a
valorizagao de praticas e conhecimentos tradicionais até entdo desvalorizados
por pertencerem as classes sociais menos favorecidas.

96



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Brasil

O decreto presidencial No 3.551 de 4 de agosto de 2000 instituiu no Brasil
o Registro dos Patrimdnio Imaterial, com o intuito de ampliar o raio de protecao,
conhecimento e preservagdo dos bens intangiveis e simbodlicos do pais. Essa idéia
ja havia sido plantada por Mario de Andrade e Rodrigo de Melo e Franco na
década de 30 do século passado, quando a consciéncia de preservacio da
memoria nacional comegou a se instalar na sociedade brasileira. Esse movimento
foi concomitante a criacdo do Instituto do Patrimoénio Histérico e Artistico
Nacional - IPHAN. Foram necessarios, portanto, mais de seis décadas para que,
oficialmente, tal idéia fosse posta em pratica pelos 6rgaos governamentais. Diante
da extrema riqueza da criagdo cultural brasileira e das variadas matrizes que
culminaram em nossa formagao historico-antropologica ¢ de se louvar que tal
decreto tenha sido posto em pratica, mesmo que tardiamente.

Essa historia tem vdrias raizes, que remontam aos anos 30, com as pesquisas de
Mario de Andrade; aos anos 50, com a mobilizagcdo nacional feita pela Campanha
de defesa do Folclore Brasileiro, posteriormente incorporada d Funarte; e aos anos
70-80, com as experiéncias desenvolvidas no Centro Nacional de Referéncia
Cultural e na Fundagdo Pré-Memodria, sob a lideranga de Aloisio Magalhdes e seus
sucessores (Londres 2000:9).

A instituicao hoje responsavel pela tramitagao dos processos de Registro é
o IPHAN, mais especificamente o Departamento do Patrimonio Imaterial - DPI,
coordenado por Marcia Sant'Anna. Os processos podem ser instaurados a partir
de solicitacao do Ministro da Cultura, institui¢des vinculadas ao Ministério da
Cultura, Secretarias de Estado, de Municipio ou do Distrito Federal ou por
sociedades ou associacoes civis.

A instru¢ao dos processos de Registro é feita a partir da descri¢cao
pormenorizada do bem a ser registrado e ¢ acompanhada de um estudo acerca dos
elementos associados ao objeto de estudos culturalmente relevantes para o pais.

Para complementar e implementar a politica de Registro, foi criado o
Programa Nacional do Patrim6nio Imaterial — PNPI, concomitantemente ao
Decreto 3551.

O Programa tem como premissa bdsica a nogdo de patriménio cultural tal como
definido pela ConstituicGo Brasileira de 1988, que contempla seus aspectos
materiais e imateriais, sua dimensdo simbolica, inclusive as formas culturais

97



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Brasil

diferenciadas de apropriacdo do meio ambiente. No dmbito do Programa o
patriménio imaterial serd entendido como instrumento de construgdo e
fortalecimento de cidadania, tendo o interesse ptiblico como principio norteador de
seu reconhecimento (1bid.:35).

Alentidao da trajetoria desse processo de valorizacao dos bens imateriais
ndo foi uma exclusividade da legislagao brasileira. Dos anos 50 a década de 70 do
século passado a Unesco manteve uma aplicagdo estrita do Ato Constitutivo que
lhe confere a missdo de conservar e proteger “o patrimonio universal de livros,
obras de arte e outros monumentos de interesse historico ou cientifico”. (Artigo
primeiro). A Conveng¢ao do Patrim6nio Mundial de 1972 também definiu o
campo de aplicacdo dos seus dominios de acordo com uma concepgdao de
patrimodnio limitada a sua dimensao fisica. Apenas em 1989 uma Conferéncia
Geral da Unesco adotou uma recomendacao para que fosse qualificado também
como patrimoénio cultural, e conseqiientemente iniciado um processo de
salvaguarda, nos ambitos das culturas tradicionais e populares. De acordo com
Laurent Lévi-Strauss (Ibid.:77), esse seria “o unico texto juridico internacional na
matéria até hoje”.

Esta demora para o reconhecimento da importancia desse tipo de “bem”,
tais como festejos, crendices e diversos outros conhecimentos tradicionais
confirmam um predominio comum a nossa cultura ocidental, que valoriza o
escrito em detrimento do oral, arte erudita sobre arte popular, histérico sobre
cotidiano, religioso sobre profano.

Essa visdo vem se alterando mais expressivamente a partir dos anos 70, e o
Brasil esteve entre os primeiros a adotar oficialmente esse novo viés do
conhecimento, voltado preferencialmente para os conjuntos culturais complexos
e multidimensionais que traduzem no espago as organizagdes sociais, 0s modos
de vida, as crengas os saberes e as representacdes das diferentes culturas passadas
e presentes no mundo inteiro (Lévi Strauss 2000:78).

Essas diretrizes merecem destaque por trazer a tona sujeitos ocultos da
sociedade constituintes de nossa identidade cultural, integrando a diversidade e a
infinidade de aspectos das inimeras criagdes espalhadas pelo vasto territorio
brasileiro. Pretendem valorizar essas praticas cullturais, a partir de demandas
surgidas do interior da propria sociedade, incluido-as em quatro livros distintos: o
livro das celebragdes, onde se incluem as festas, rituais e outras praticas do género;

98



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Brasil

o dos saberes e fazeres cotidianos das comunidades; o das formas de expressao,
sejam elas literarias, musicais plasticas ou cénicas; e o dos lugares destinados as
praticas culturais coletivas, como feiras mercados e santuarios.

O livro das celebragdes conta até hoje com apenas uma inscri¢ao: o Cirio
de Nazaré, festa catolica realizada no Parda anualmente, atraindo milhares de
devotos. A quantidade de Registros €, portanto, infima mediante a variedade de
celebragdes que ocorrem no territorio brasileiro .

Na Bahia, o reconhecimento do patrimonio cultural surgiu com forga
total a partir da criagdo do decreto. Impulsionados por um forte sentimento de
identidade com as praticas cotidianas da parte menos privilegiada da populagao,
descendente de negros africanos que ali se estabeleceram em grande nimero no
periodo da escravidao, incluindo os cultos de candomblé e a performance
musical, os baianos tiveram uma grande facilidade em incorporar esse espirito de
valorizacao das culturas cotidianas tradicionais. Dois bens culturais desse Estado
ocupam ja as paginas dos livros do Patrim6nio Imaterial do IPHAN: o samba de
roda do reconcavo baiano e o oficio das baianas de acarajé; e outros tantos se
encontram em processo de registro, como a capoeira e a feira de Sao Joaquim.

O reconhecimento oficial e consequentemente social da festa de Ilemanja
poderia ser de grande valia no lento processo de valorizacdo de nossas raizes
africanas e de manifestagdes eminentemente populares, além de proporcionar, no
interior da comunidade responsavel pela continuagao do festejo, um sentimento
de valorizagao propria.

Esse ultimo aspecto ¢ de extrema importancia quando a existéncia do
patrimobnio esta diretamente ligada as relagdes humanas e as vidas pessoais
ligadas a ele. O dois de fevereiro ¢ assim, s6 acontece gragas a memoria coletiva
que lhe imprime sentido, dando vida e historicidade a pratica cultural. Assim se
reconhece o bem cultural,

ndo como produto, mas como processo construido a partir de uma criagdo
permanente, onde os individuos sGo chamados a participar do conhecimento e
reconhecer sua propria cultura (Veloso 2004.:33).

° Um trabalho interessante sobre festejos e patrimonio imaterial pode ser visto em: Brito, Eleonora Z.

Costa. “Formosa: uma cidade em festa”. In: Mello, Maria T. Ferraz Negrao de. (org.). Entorno que
Transborda— Patrimonio Imaterial da RIDE. Brasilia: Petrobras 2006, p. 55-83.

99



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Brasil

A associagdo pretendida neste trabalho, entre a Festa de Iemanja e a
questao da patrimonializacdo se baseia especialmente na importancia do
conhecimento histérico acerca dos bens imateriais enquanto constituintes de
memoria e identidade cultural baiana e, conseqiientemente, brasileira. E apds esta
etapa de pesquisa, o que se pode dizer, a titulo de conclusao provisoria, € que essa
celebragdo, reflexo do sincretismo com as religides africanas que culminou no
surgimento do candomblé, carrega consigo uma parte da historia do bairro do Rio
Vermelho, da cidade de Salvador e do Brasil. E sua promoc¢ao social, apos ser
reconhecida pelos 6rgaos competentes e pela sociedade, pode servir como reforgo
para um novo conceito de conhecimento no Brasil, que ndo estd mais atrelado
apenas aos feitos de uma elite branca até hoje dominante, e valoriza uma
populagao mestica numericamente predominante.

100



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Brasil

Bibliografia

AMIM, Valéria; Jos¢ Otavio NAME LOBO & Christiana Cabicieri PROFICE
Cultura material de Angola: documentos de reconhecimento e permanéncia.
Comunicagdao apresentada ao XXVII Congresso Brasileiro de Ciéncias da
Comunica¢dao—INTERCOM, 2004. Disponivel em:
http://reposcom.portcom.intercom.org.br/dspace/bitstream/1904/18267/1/R06
41-1.pdf

AZZ1,Riolando
“Catolicismo popular e autoridade eclesiastica na evolugao histérica do Brasil”. In:
Religiao e Sociedade, Sao Paulo, 1977.

BARRETO, Filinto Elysio do R.
O Comendador Antonio Francisco de Lacerda e a evolugao dos Transportes Urbanos
na cidade do Salvador. Salvador: Centro de estudos baianos, 1969.

BASTOS, Eduardo
“L’histoire de la cristianisation”. In: Un Chemim d'Histoire: Chretienté et
Christianisation. (Tradugao). Paris: Fayard, p. 138-153, 1981.

BEHAGUE, Gerard
Correntes regionais e nacionais na musica do candomblé baiano. Salvador: Ed.
UFBA, 1989.

BRASIL. Ministério da Cultura.

O Registro do Patrimonio Imaterial - Dossié final das atividades da Comissao e do
Grupo de Trabalho Patrimoénio Imaterial. Brasilia, Ministério da Cultura, 2000.
BURKE, Peter (org.)

A escrita da Historia. Novas perspectivas. Sao Paulo: Ed. da Unesp, 1992.

101



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Brasil

CASCUDQOQ, Camara
Folclore no Brasil. Rio de Janeiro: Fundo de Cultura, 1967.

COUTO, Edilece Souza

Tempo de festas: Homenagens a Santa Barbara, N.S. da Concei¢ao e Sant'Ana em
Salvador (1860-1940). Universidade Estadual Paulista UNESP, 2004 (Tese de
doutorado).

DA MATTA, Roberto
Carnavais, Malandros e Herdis: para uma Sociologia do Dilema Brasileiro. Sao
Paulo: Rocco, 1979.

GUANAES, Nizan
“Sou catélico, apostolico, baiano”. Folha de Sao Paulo, 6/05/2007. Disponivel em:
http://www1.folha.uol.com.br/folha/brasil/ult96u91865.shtml

HOBSBAWN, Eric & Terence RANGER
A invencdo das tradigoes. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1997.

LOPES, Licidio
O Rio Vermelho e suas tradi¢Oes. Salvador: Funda¢ao Cultural do Estado da Bahia,
1984.

MATTOSO, Katia M. de Queirds
Bahia: a cidade do Salvador e seu mercado no século XIX. Sao Paulo: HUCITEC,
1978.

MELLO, Maria Thereza Ferraz Negrado de. (org.)
Entorno que Transborda —Patrimoénio Imaterial da RIDE. Brasilia: Petrobras, 2006.

OLIVEIRA, Walderedo Ismael de & Luiz Emmnuel de Almeida LEVY
“Iemanja: um mito brasileiro em floragao”. Jornal Brasileiro de Psiquiatria, 1986.

PESAVENTO, Sandra Jatahy
Historia e historia cultural. Belo Horizonte, MG: Auténtica, 2004.

PRANDI, Reginaldo
“De africano a afro-brasileiro: etnia, identidade e religiao”. In: Revista USP n. 46,
2000, p. 52-65.

Segredos guardados: orixas na alma brasileira. Sao Paulo: Companhia das
Letras, 2005.

PORTO FILHO, Ubaldo Marques
Rio Vermelho. Salvador: AMARY, 1991.

102



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Brasil

REIS, Jodao José
A morte é uma festa: ritos funebres e revolta popular no Brasil do séc. XIX. Sao Paulo:
Companhia das Letras, 1991.

RISERIO, Antdnio
Caymmi: uma utopia de lugar. Sao Paulo: Perspectiva, 1993.

SANTOS, C.H.R.

O simbolismo da Arvore-Mundo no Candomblé, conexdo entre o mundo dos
homens e o mundo dos deuses. Anais do 240 Congresso Brasileiro de Ciéncias da
Comunicacao, 2001.

Disponivel em http://hdl.handle.net/1904/4725

TEIXEIRA, Jodo Gabriel L. C. etal.

Patrim6nio imaterial, performance cultural e (re)tradicionalizacdo. Brasilia, ICS-
UnB, 2004.

103






IPatrimonio G ulturallinmaterialllPatinoamericana

Cr1/e






La fiesta de la flor y el canto en una obra de
teatro indigena prehispanico:
Giiegiiense o Macho Raton

Patricia Henriquez Puentes *

RESUMEN**

El Giiegtiense o Macho Raton es una de las tres obras representativas del
teatro indigena prehispanico que se ponen en escena hasta el dia de hoy en sus
comunidades de origen. En este sentido, es teatro que, proponiendo la
articulacidn festiva de poesia y expresion del cuerpo en movimiento, figura las
relaciones de poder entre las autoridades coloniales y el mundo mestizo, y las
modalidades a través de las cuales éste logra resistir a los abusos del poder
colonial. La fiesta colectiva que supone su puesta en escena opera coOmo un
mecanismo fortalecedor de la identidad de la comunidad que participa de ella, y
como via de integracion de las expresiones artisticas en otras esferas de la vida. El
Giiegtiense 0 Macho Raton fue trasladado desde la oralidad a la escritura en el siglo
XIX. Pese a las intervenciones, reducciones, recomposiciones ¥y
reinterpretaciones provocadas por este complejo proceso, la obra revela, en los
intersticios de la escritura, la resistencia de una poética escénica ancestral seguin la
cualla flory el canto, es decir, el arte, en este caso en registro cOmico, es propuesto
como una de las tinicas vias a través de las cuales el hombre puede tornar sabio su
rostro y firme su corazédn y, de esta manera, atenuar la incertidumbre ante la
fugacidad delavida.

Teatro indigena prehispanico

El Giiegiiense o Macho Ratén se inscribe en el campo de investigacion del
Teatro Indigena Prehispanico, especificamente en ese capitulo de la historia del
teatro de América Latina en el cual el arte de la composicion del cuerpo en escena

* Departamento de Espanol. Facultad de Humanidades y Arte. Universidad de Concepcion.
Chile

Este estudio forma parte de los resultados de mi proyecto de investigacion, “Teatro
Indigena Prehispanico”, FONDECYT de Iniciacién 2007, N°11070076.

*%

107



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Chile

figuraba simbolicamente las relaciones de poder del hombre indigena
mesoamericano y andino prehispéanico, figuracion inscrita en una cosmovision en
la que el universo simbolico, orientado hacia la humanizacion del corazon de la
gente y suraiz enla tierra, determinaba la totalidad de la existencia.

El teatro indigena prehispanico conjugaba la palabra poética con la
armonia y expresion del cuerpo en movimiento, enfatizando en la dimension
visual y auditiva de un espectaculo que, presentdndose en un escenario circular
y/o0 en escenarios multiples al aire libre y luego de la realizacion de una serie de
ceremonias de consagracion, articulaba el cuerpo de los artistas al ritmo de
musica, danza y poesia para, en algin momento de las puestas en escena, integrar
o no a los espectadores. Al finalizar la escenificacion, la fiesta teatral continuaba
con ceremonias de agradecimiento a la divinidad y de comunién entre los
hombres.

En esta escena, el cuerpo operaba como caja de resonancia de una textura
discursiva articulada de acuerdo a un pensamiento y expresion formulaico, y
como centro motor expresivo y creativo, cifrando un contacto cercano con la
naturaleza y el cosmos y una busqueda constante por armonizar ritmicidad
corporal circadica con ritmos primordiales y vitales del universo. (Weisz 1994:87-
93, Brotherson 1997:396). Esta busqueda se revelaba en la escena teatral en una
cinésica y motricidad que se hacian coextensivas al universo de simbolos y al
micro universo simbolico propio de cada comunidad. (Castaner 2005:1) Existe
acuerdo entre los investigadores sobre cierta epistemologia telirica comun a los
pueblos indigenas latinoamericanos, la que se materializaba en técnicas organico
corporales variadas que, por ejemplo, exploraban en la articulacion y
compenetracion de formas humanas, vegetales y animales.

Existen tres obras de teatro indigena prehispanico, el Rabinal Achi o Danza
del Tun, obra maya del siglo XIII dC. aprox.; el Giiegiiense o Macho Raton, obra
nahuatl del siglo XVII aprox.; y el Ollantay, obra quechua, también
aparentemente del siglo XVII. Respecto de esta ultima obra, como también del
Giiegtiense o Macho Ratén, no hay acuerdo entre los investigadores sobre su origen
prehispanico. En lo que si existe acuerdo es en que se trata de obras que, citando la
cosmovision mesoamericana y andina prehispanica, restauran conflictos que
figuran las relaciones de poder entre las autoridades coloniales, el mundo mestizo
y el indigena. En este sentido, se trata de obras de resistencia indigena al poder.
Una de las grandes diferencias entre estas obras y la de mas larga data, el Rabinal
Achi 0 Danza del Tun, tal como lo he sefalado en un estudio de reciente
publicacidn, es que en esta ultima las figuraciones de las relaciones de poder se

108



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Chile

inscriben en el esquema religioso maya y en una de las practicas mas
controvertidas y mas importantes en el marco de la celebracién de sus fiestas
religiosas, el rito sacrificial del animal humano, en este caso, como resistencia a
una forma de agresion, la invasion territorial .

El teatro indigena prehispanico se mantuvo en la memoria de la
comunidad a través de tradicion oral aproximadamente hasta los siglos XVIII y
XIX, periodo en el que fue puesto en escritura alfabética por figuras coloniales
europeas, algunas de ellas vinculadas a la iglesia cat6lica. Lo que se ha puesto en
escritura ha sido la construccion de una version de las historias contadas
oralmente durante siglos, cada traduccidn que se ha realizado hasta el dia de hoy,
ha sido una nueva version de la obra original que ha incorporado el conjunto de
consignas, presupuestos implicitos o actos de palabra, que estan en curso en las
lenguas en un momento determinado (Deleuze Guattari 1988: 84).

La puesta en escritura del legado cultural de los pueblos indigenas, entre
los cuales estaba el arte teatral, implico alteraciones fundamentales. Tal como lo
he sefialado en otros estudios, en el mundo nahuatl, la itoloca, “lo que se dice de
alguien o de algo”, fue la forma mas antigua de preservar la memoria de su
pasado. El tlamatini, “el que sabe algo”, el sabio ndhuatl, es descrito en el Cddice
Florentino como “el que posee el amoxtli y las tintas negra y roja”. Ledn Portilla
agrega al respecto que con la palabra amoxohtoca’ se designaba un proceso
mediante el cual los ojos de los sabios seguian las pinturas y caracteres, o sea las
secuencias pictoglificas del cédice. Siguiendo “el camino del libro”, es decir, el
camino de las secuencias de pinturas y glifos incluidos en los codices’, de acuerdo
a un ritmo, una métrica, una estilistica y una estructura propia (Gruzinski
2004:19), los sabios ensefiaban a los jévenes los cantos dedicados a los dioses, a la

Estudio el Rabinal Achi 0 Danza del Tun en el texto “Teatro maya: Rabinal Achi o Danza del
Tun” Revista Chilena de Literatura N°70, 2007, 79-108

El vocablo amoxohtoca esta compuesto de amoxtli, “libro” y oh-toca, “seguir el camino”
(de oh-tli, “camino” y toca, “seguir” (Leon Portilla 2001:28).

Los céddices combinan distintos tipos de glifos. Los cinco principales son: numerales
(representativos de numeros), calendaricos (representativos de fechas), pictograficos
(representativos de objetos), ideograficos (representativos de ideas) y fonéticos
(representativos de sonidos: silabicos y alfabéticos) (Ledn Portilla 2005:65). Hoy existen
quince codices de origen prehispanico. Provienen del altiplano central, el area mixteca y la
zona maya. Por sus contenidos pueden ser descritos como tonalamatl, o libros de cuentas
de los dias y destinos; xiuhamatl y tlacamecayoamatl, libros de los afios y linajes, asi como
de naturaleza histdrica, y teoamatl, libros acerca de cosas divinas. Miguel Ledn Portilla. E1
destino de la palabra. De la oralidad y los codices mesoamericanos a la escritura alfabética.
(México: El Colegio Nacional/Fondo de Cultura Econoémica, 2001), 29

109



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Chile

guerra, a la amistad, al amor y a la muerte. Luego, lo que se hallaba en los codices,
amoxpan, se convertia en la oralidad de la palabra (Ledn Portilla 2001:28,71;
Gruzinski 2004:22). Formaban parte importante de estos cantos aquellos
destinados especialmente a preservar el pasado. Mignolo, citando a Leon Portilla,
sefiala que esto confirma la existencia en la cultura Nahuatl de algo muy
semejante a lo que hoy entendemos como sentido de la historia (Mignolo
1984:207).

Estas formas de conservar el pasado, basadas en la supremacia de lo oral
delapalabray apoyadas en sistemas de escritura no alfabéticos experimentaron, a
partir de 1492, diversas modalidades de censura y cautiverio de parte de la cultura
dominante’. Lo que se cautiva y censura, en palabras de Mignolo, son los dos
sistemas humanos de interaccion: el aural, basado en la organizacién de los
sonidos que pone en actividad la lengua, los oidos, la cercania de los cuerpos; y el
grafico, basado en la inscripcion de marcas en superficies solidas que pone en
actividad las manosy los ojos y tiende a alejar los cuerpos (Mignolo 1992:191).

Es importante recordar que en el siglo X VI los misioneros y letrados espafioles
se autodesignaron cronistas dedicados a “poner en forma coherente los relatos que,
segun algunos de ellos, los amerindios narraban de manera totalmente incoherente”
(Mignolo 1992:197). El supuesto filosofico subyacente asociaba la falta de letras a
la falta de entendimiento y/o a la evidencia de un estado inferior en el proceso
civilizador. El otro, el indigena fue considerado un barbaro y la coherencia de su
voz fue invalidada y reprimida en su registro escrito y oral *.

En las Ordenanzas del Virrey Mendoza, fechadas el afio 1546, se estipula lo siguiente en
relacion a las ceremonias indigenas: “Muy inclinados son los indios naturales de estas partes a
los bailes y areitos y otros regocijos, que desde su gentilidad tienen costumbre de hacer, y
porque ellos suelen mezclar en los dichos bailes algunas cosas que pueden tener resabio a los
antiguos, con la Aprobacién del Santo Concilio (S.A.C) estatuimos y ordenamos que los
indios al tiempo que bailaren, no usen de insignias, ni mascaras antiguas, que pueden causar
alguna sospecha, ni canten cantares de sus ritos e historias antiguas, sin que primero sean
examinados los dichos cantares por religiosos, o personas que entiendan muy bien la lengua, y
en los tales cantares se procure por los ministros del evangelio que no se traten de los misterios
de nuestra religion...” Lorenzana, Concilios Provinciales (México 1769), 146 s. Citado en
Angel Maria Garibay. Historia dela Literatura Nahuatl. (México: Editorial Porrua 1954): 97
Todo hablante que acepta un discurso literario como coherente (expresiébn comun: “lo
entiende” en relacion a otro que “no entiende”) realiza una operacién en la cual una masa
amorfa de informaciones es procesada mediante una serie consistente de inferencias que le
permiten establecer un orden en lo informe. Walter Mignolo. Textos, Modelos, Metaforas.
(México: Centro de Investigaciones Linglistico-Literarias. Instituto de Investigaciones
Humanisticas. Universidad Veracruzana, 1984): 132

110



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Chile

Es posible pensar que esta tesis influyd, en mayor o menor medida, en el
proceso de traslado de textos teatrales desde la oralidad a la escritura ocurrida
durante los siglos X VIII y XIX, sobre todo si consideramos su vigencia durante la
primera mitad del siglo XX. Angel Maria Garibay, uno de los investigadores
destacados en literatura nahuatl, sefiala por ejemplo, que la fabula de la Adoracion
de los Reyes, obra concebida en el marco del teatro catequistico (s. XVI), fue
adaptada al entendimiento de los “naturales” .

Aqui conviene decir, de paso, que la falta de trama propiamente dramadtica, tal
como la concebiamos atenidos al teatro antiguo y al de los grandes siglos literarios,
pues ahora ha regresado a un primitivismo que lo acerca a las rudimentarias piezas
de antario, se debe, no tanto a la impericia de los autores, sino a la calidad de los
espectadores y a los fines que se proponian aquéllos. No eran capaces los indios de
captar un nudo y su desenlace, ni siquiera con la sencillez de los esquilanos, mucho
menos si se les hubiera propuesto en la forma que el teatro espasiol iba a producir al
caer este mismo siglo (Garibay 1954 46).

En este marco de relacion con el otro, se produce lo que Mignolo ha
denominado “colonizacion de la memoria”. Este proceso, segun el investigador,
se manifestd en el acto de ignorar la produccion intelectual y cultural de las
comunidades colonizadas, o bien en reconocerlas y aun valorarlas
convirtiéndolas en objeto descrito y analizado por medio de los tipos discursivos
empleados enla comunidad colonizadora (Mignolo 1992: 191-219).

Podriamos afirmar que el teatro indigena prehispanico experimentd
ambas variantes del proceso de colonizacion de la memoria. Fue, por un lado,
ignorado durante aproximadamente seiscientos afios, como por ejemplo en el
caso del Rabinal Achi 0 Danza del Tun, y posteriormente reconocido al ser puesto en
escritura a través de tipos discursivos empleados en la comunidad colonizadora
durante los siglos XVIII y XIX, periodo en el que experiment6 el proceso de
traslado desde la oralidad a la escritura. Este acto supuso a unas figuras europeas
dominantes, tomando una posicion, experimentando un proceso de recognicion
(Merleau-Ponty 2006:307), de reinterpretacion y reconstruccion (Said 2004:219)
de un texto, verdadero tejido de citas provenientes de culturas en interaccion’

La diversidad cultural, lingiiistica y politica caracterizaba a los pueblos indigenas
prehispanicos mesoamericanos y andinos en visperas del proceso de Conquista espafiola.
Gruzinski sefiala en relacion a la zona del centro de México (de Michoacan y del Bajio, de la
frontera chichimeca en el norte, a la regién de Oaxaca en el sur) que todos los pueblos que la

111



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Chile

(Barthes 1994:69), conservado a través de tradicion oral y por sobre todo, escrito
con cuerpos indigenas en el espacio escénico Mesoamericano y Andino desde el
siglo XIII.

Es importante sefialar que la otra escritura, la de los cuerpos en el espacio
escénico prehispanico, aunque figura en los textos en breves y exiguos discursos
de los acotadores y veladamente en las dinamicas dialdgicas, es probable que
continue transmitiéndose a través de tradicion oral a los sucesivos “depositarios”
de las obras, desde hace aproximadamente ochocientos anos, hasta nuestros dias.
Lo mas probable es que este proceso, basado en un pensamiento y expresion
formulaico oral y en un discurso poético intensamente metaférico y profuso en
paralelismos y difrasismos, se haya realizado y se realice hasta hoy, a través de la
adquisicion directa, es decir a través de la imitacion y repeticion de unas técnicas
del cuerpo que citan unas técnicas originales, transformandolas, es decir, que
restauran y en tanto tal, citan unas técnicas en constante cambio.

Desde el punto de vista de la sociologia clésica, la accién restaurada
garantiza en la comunidad el fortalecimiento de los vinculos de solidaridad y
unificacién social en tanto la colectividad se reconoce en las acciones y sonidos
restaurados. La escena teatral vivenciada en el marco de una fiesta colectiva viene
a ser en este sentido un mecanismo fortalecedor de la identidad, proceso mediado
porla disolucion de las individualidades (Sydow 2004:65-68).

El Giiegiiense 0o Macho Raton

El Giiegiiense 0 Macho Ratén fue declarado por la UNESCO el afio 2005,
Obra Maestra del Patrimonio Oral e Inmaterial de la Humanidad; y el 2006,
Patrimonio Historico Cultural de la Nacién de Nicaragua. La obra se pone en
escena hasta el dia de hoy, entre el 17y el 27 de enero, durante la fiesta patronal de
San Sebastian, en la comunidad de Diriamba de Nicaragua, citando un original
que restaura en un constante movimiento, una poética escénica ancestral, segin la
cual arte y vida estan profundamente imbricados.

habitaban estaban para ese entonces sometidos a incesantes procesos de aculturacién como
resultado de la convivencia de pueblos antiguos y autdctonos con otros recién llegados al
territorio. Estas aculturaciones histdricas formaban el telon de fondo de las memorias
indigenas. A los multiples registros econdmicos, étnicos e historicos se agregaban las variables
introducidas por la diversidad de los grupos sociales (Gruzinski 2004:15-17). En lo que
respecta a la religion azteca, Alfonso Caso sefiala que en el momento de la irrupcién del
hombre europeo a América, habia un exagerado politeismo que convivia con la propuesta de
los sacerdotes de reducir las multiples divinidades a aspectos diversos de una misma divinidad
y al mismo tiempo adoptar los dioses de los pueblos conquistados (Caso 2003:16-17).

112



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Chile

Foto de: Dra. Gloria Sanchez Zeledon
www.joyita.com/gueguense. htm

La puesta en escena que se realiza hasta
el dia de hoy del Giiegiiense o Macho Raton
se inscribe en el marco de una fiesta de
caracter religioso y popular, de modo
similar a como ocurre con la obra maya,
Rabinal Achi o Danza del Tun y la obra
quechua, Ollantay. El Giiegiiense',
personaje principal, representativo del
mestizo que esgrime habil y eficazmente
estrategias para eludir los abusos de la
autoridad colonial, participa junto a
otros personajes representativos de la
cultura nahuatl como la Vieja, el Viejo y
el Toro Huaco, “escoltando” al son de la
musicay de las danzas, a la figura de San
Sebastidn en el recorrido que éste realiza
por las calles de la ciudad, trayecto
después del cual pareciera ser que la
puesta en escena de la obra tiene lugar.
En este sentido, se podria decir que la

escenificacion de la obra se amplifica en el tiempo y en el espacio, tal como ocurria
con los “bailes y regocijos” indigenas descritos por cronistas como Duran, y como
ocurria con las ceremonias celebradas por los pueblos indigenas que, segun
investigadores como Gruzinski, se adaptaban a la cultura dominante, proceso que
significaba, entre otras cosas, continuar adorando a sus dioses y celebrando sus

fiestas.

Otras muchas maneras de bailes y regocijos tenian estos indios para las

solemnidades de sus dioses, componiendo a cada idolo sus diferentes cantares segun
sus excelencias y grandezas, y asi muchos dias antes que las fiestas viniesen, habia

No existe acuerdo entre los investigadores sobre la etimologia del nombre del personaje.

Kovacci sefiala que proviene del nahua huchue, viejo y del sufijo afectivo y de respeto #zin,
unidos con una “n” eufénica. Esto le permite afirmar que Giiegiiense significa “viejecito”. En
este sentido, el personaje tendria su referente en otra figura tradicional, el viejo, y en una danza
especifica interpretada por éste: la danza o el baile del viejo. Segin Galich, la palabra
Giiegtliense no viene de huehuetzin (viejo), sino de cuencuetzin (picaro) y —afirma- tanto la pieza
como el personaje de su nombre no tienen nada que ver con el conocido “Baile de los huhues”
(Kovacci 1986:179-199. Manuel Galich. “El primer personaje del teatro latinoamericano.
Bailete del Giiegiiense o Macho Raton.” CONJUNTO. Revista de teatro Iberoamericano de
Teatro de Cadiz. Octubre, 1993. Numero Antoldgico 9).

113



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Chile

grandes ensayos de cantos y bailes para aquel dia, y asi, con los cantos nuevos,
sacaban diferentes trajes (Duran 1880:231. Citado en Arrom 1967:12).

Hacia 1570, el cronista dominico Diego Durdn comprueba, no sin horror, que
algunos ancianos seguian ensefiando a los jovenes nobles “la vida y costumbres de
sus padres y abuelos antepasados”. La conservacion del uso del nombre indigena,
escogido en funcion del dia de nacimiento, la habilidad con la que los indios
adelantaban o atrasaban las fiestas de los nuevos santos patronos, para hacerlas
coincidir con las fiestas prohibidas, la observacién de calendarios agricolas fijados
en secreto por los ancianos, corroboran, durante las tiltimas décadas del siglo XV,
el mantenimiento de una transmision oral y pictografica condenada por la Iglesia
(Gruzinski 2004:27).

La amplificacion en el tiempo y en el espacio de fiestas religioso populares
caracteriza las celebraciones de pueblos de otras lugares del mundo. Schechner
sefiala que los tsembagas de las Tierras Altas de Papua, Nueva Guinea, celebran un
festival que dura un ano y que culmina con el konj kaiko, la danza del cerdo.

Un dia de kaiko empezaba con el baio de los bailarines, todos hombres; luego, los
bailarines pasaban varias horas poniéndose los trajes y el maquillaje de cara y
cuerpo... Ya vestidos, se reunian en tierras aplanadas con los pies, donde bailaban
por placer y también para ensayar antes de la llegada de los invitados. Los
visitantes anunciaban su llegada cantando: se los oia mucho antes de que
aparecieran. Para entonces, se reunian muchos espectadores, incluidos hombres y
mugjeres y nifios de los pueblos vecinos. Ese publico venia a intercambiar
mercancias (Schechner 2000:21).

En Papta o en Diriamba, durante los dias de fiesta los espacios publicos
reorganizan su funcionamiento para dar lugar a un periodo de excepcion en el que
se intensifican las relaciones entre las expresiones artisticas y otras esferas de la
vida. En el caso de la fiesta que nos ocupa, la comunidad transita por las calles,
acompanando al Santo Patrono y eventualmente participando de las danzas y
cantos, interpretados, entre otros, por el personaje Griegiiense, quien tiene esos dias
la importante mision de dar alegria al hombre en la tierra, proporciondndole una
festiva forma de atenuar la angustia ante la muerte y de resistir ante los abusos del
poder.

114



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Chile

Peroyo digo:

S6lo por breve tiempo,

S6lo como la flor de elote,

Asi hemos venido a conocernos
Sobrelatierra.

S6lo nos venimos a marchitar,

joh amigos!

Que ahora desaparezca el desamparo,
Quesalga la amargura,

Quehaya alegria. ..

Enpazy placer pasemos la vida,

venid y gocemos.

jQue no lo hagan los que viven airados,
la tierra esmuy ancha...!

(Leon Portilla 2005:200)

Uno de los supuestos
filosoficos nahuatl,
expresado en poemas y
cantares de los siglos XV y
XVI por los tlamatinime,
“aquellos que saben algo”, es
que el arte, es decir, la flor y
el canto, in xdchitl, in cuicatl,
es la unica manera de decir
palabras verdaderas en la

tierra y por lo tanto, de

Foto de: Dra. Gloria Sanchez Zeledén encontrar fundamento y
www.joyita.com/gueguense. htm

raiz frente a la fugacidad y
transitoriedad de la vida que se desvanece como un suefio y desgarra como un
plumaje de quetzal.

La poesia y el arte en general, “flores y cantos”, son para los tlamantinime,
expresion oculta y velada que con las alas del simbolo y la metdfora puede llevar al
hombre a balbucir, proyectandolo mads alla de si mismo, lo que en forma
misteriosa, lo acerca tal vez a su raiz (Leon Portilla 2005:146).

115



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Chile

Flor y canto es metaféricamente poema, poesia, expresion artistica y, en
general, simbolismo; es el unico recuerdo del hombre en la tierra, el camino para
encontrar a la divinidad, al Dador de la vida; y el tiinico modo de embriagar los
corazones para olvidarse de la tristeza frente a la fugacidad de la vida. El artista
nahuatl, verdadero heredero de la tradicidon tolteca, predestinado para esta
importante funcién por el calendario adivinatorio, Tonaldmatl, segun el dia de su
nacimiento, era el que “introducia el simbolismo de la divinidad en las cosas” y a través
de esta accion “endiosada y cuidadosa”, proporcionaba ayuda al hombre para
encontrar su verdad, su raiz, para “hacer mds sabio su rostro y humanizar su corazon”
(Leodn Portilla 2005:133-203).

Sefala Horcasitas que una de las caracteristicas del “drama” indigena
prehispanico, es la integracion del teatro en la vida del espectador. Este, a
diferencia del espectador del teatro occidental, colabora de diversas formas con el
espectaculo teatral, con su trabajo, con aportaciones monetarias o preparacion de
comida y/o de vestuario para la fiesta. En este sentido, el espectador participa
activamente de las etapas previas, y eventualmente posteriores, a la puesta en
escena e incluso, en el desarrollo de la misma. Senala Garibay que el espectador
indigena se vuelve muchas veces actor, en lugar de limitarse a ser espectador
(Garibay 1954:122). La propuesta de integrar drama-espectador se materializaba
ademas, en la inexistencia de separacion entre escenario y sala o en la proposicion
de un escenario que permitiera al espectador circular libremente. La escena
teatral, incluyendo sus cantos y flores, impregnaba la vida en comunidad,
proporcionandole el camino del simbolismo para encontrar la sabiduria del rostro
yla firmeza del corazon.

El individuo que asiste a La danza de Santiago no entra a una sala: llega a una
plaza que es el corazon social, religioso y economico de la comunidad. Es probable
que ya haya asistido a una misa conectada con la fiesta. La historia del mismo
santo que estd en el altar de la iglesia puede ser el tema de la danza dialogada que
presenciard. El espectador se mueve, circula, al grado que a veces se ve obligado a
alejarse unos pasos de los actores para evitar bromas y hasta evitar golpes. Conoce
personalmente, no solo a los otros espectadores, sino a los actores o danzantes.
Cuando termina la funcion no aplaude y se va, sino que se une a los otros miembros
de la comunidad, incluyendo a los actores, en otras actividades festivas (Horcasitas
2004b:89-90).

Los investigadores senalan que en el momento en que el hombre europeo
irrumpe en territorio americano, los pueblos indigenas celebraban un ntimero

116



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Chile

aproximado de cien fiestas anuales, al son de musica, danza y cantos poéticos
(Garibay 1954:122). Este antecedente permite postular por lo menos un par de
hipétesis respecto de la dinamica cultural de los pueblos del México Antiguo.
Primero, permite suponer la predominancia de una vision de mundo segun la cual
la expresion artistica era considerada la inica via de acceso a la verdad del hombre
enla tierray el inico camino para comunicar sabiduria a los rostros y firmeza a los
corazones, es decir, para comunicar una fisonomia moral (expresada por los
rostros), y un principio dindmico del que provenia toda la acciéon del hombre
(expresado en los corazones). La expresion artistica era de esta manera el
fundamento del sistema educativo y éste, por su parte, irradiaba hacia todas las
esferas dela vida en comunidad.

En directa relacion con esta perspectiva, también permite suponer que la
predominancia de esta vision de mundo tenia sentido en tanto se prestaba como
instrumento de utilizacién politica e ideoldgica por parte de los productores de los
discursos teatrales y rituales, sobre todo considerando que en la época proxima a
la conquista de México, el Estado mexica habia alcanzado una gran complejidad
en su aparato ideoldgico-religioso producto de la necesidad de ejercer control
sobre el vasto dominio impuesto en otros pueblos y el suyo propio (Toriz 1993:93).
De esta manera, el ideal de los rostros sabios y corazones firmes que se inculcaba a
través de la educacion variaba segun la predominancia de la vision mistico
guerrera del mundo, propia de los aztecas o de la vision de quienes pretendian un
renacimiento de los antiguos ideales toltecas simbolizados por la figura de
Quetzalcdatl (Ledn Portilla 2005:198). En cualquiera de los dos casos, la base del
pensamiento era de origen tolteca, la diferencia radicaba en la interpretacion que
se hacia del antiguo pensamiento cosmogonico. Para los aztecas, el cataclismo
que pondria fin a la quinta edad del Sol, Huitzilopochtli, era evitable o por lo menos
aplazable mediante su fortalecimiento con la sangre, el liquido precioso de los
sacrificadosy, por lo tanto, de la implementacién de una guerra sagrada sostenida
en el tiempo. En cambio, para los sabios antiguos, la tinica forma de hacer frente a
esta realidad era “buscando en un plano personal la manera de crear en si mismos un
“rostro sabio y un corazon firme como la piedra” que hiciera digno al hombre de ir a “la
region de los descarnados”, en busca del principio supremo Tloque Nahuaque, Duerio del
cercay deljunto” (Ledn Portilla 2005:109).

Ademas de la flor y el canto, los sabios nahuas proponian como otra
alternativa, valorar unas cuantas cosas que daban alegria al hombre en la tierra,
entre las cuales estaba la risa.

117



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Chile

Para que no andemos siempre gimiendo,
Para que no estemos saturados de tristeza,
el Serior Nuestro nos dio a los hombres
larisa, el suerio, los alimentos,

nuestra fuerzay nuestra robustez,

y finalmente el acto sexual,

porel cual se hace siembra de gentes.

Todo esto alegra la vida en la tierra,

Para que no se ande siempre gimiendo

(Cédice Florentino, libro VI, cap. XV1II, fol. 74v. Citado en: Leon Portilla,
2005:201)

La comicidad indigena prehispéanica respondia, en general, al principio
del juego, al gusto humano por la broma, la risa y la alegria, y a la necesidad de
desestabilizar, aunque momentaneamente, el poder, con el sarcasmo y la ironia.
Sefiala Durédn que las “farsas” nahuatl se caracterizaban por la intencién de “dar
placer y solaz a las ciudades, regocijandose con mil géneros de juegos que los de los
recogimientos inventaban de danzas, farsas y entremeses y cantares de mucho contento”.
Anade que eran frecuentes las representaciones de entremeses, cuyos personajes
eran ciegos y lagafiosos que se motejaban mutuamente; arromadizos y llenos de
tos que se “finglan” muy acatarrados, “haciendo grandes y graciosos ademanes”;
bubosos que fingian estar muy lastimados de ellas, quejandose de los dolores que
sentian, mezclando muchas graciosas palabras y dichos; o personajes que
representaban a un moscon y un escarabajo, “uno haciendo un zumbido como mosca,
llegandose a la carne y el otro ojedndola y diciéndole mil gracias. .. que eran de mucharisay
contento” (Horcasitas 2004b:46). Algunos de estos personajes participaban en las
representaciones teatrales que, en registro cémico, se insertaban en las
ceremonias que se hacian a Quetzalcoatl:

“Los actores representaban enfermos que acudian al templo en busca de salud, y
entablaban didlogos, que resultaban graciosos por los defectos fisicos de los
personajes representados. Habia otros actores que, disfrazados de animales,
referian su vida y subiéndose a los arboles eran cazados por los sacerdotes, mientras
se decian, cazadores y cazados, agudezas que hacian reir a los espectadores” (Caso
2003:102).

Cuando les parece algunas veces, andan sobresalientes ciertos truhanes, diciendo
gracias, y contrahaciendo a otras naciones en el traje, y lengua, haciendo del
borracho, loco o vieja, moviendo de esta manera a risa a los circunstantes (Herrera
1944-1947, I11: 212, citado en Horcasitas: 2004b:47).

118



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Chile

Es interesante considerar que algunos de estos personajes, como el
buboso, no sélo figuran vinculados a la escena de la comicidad indigena
prehispanica, sino también a la escena mitica. Segun el mito nahuatl del siglo
XVI, el mundo habia existido varias veces consecutivas. Esas edades o soles
habian significado una cierta evolucion en la que aparecieron formas cada vez
mejores de seres humanos, de plantas y alimentos. La quinta época, del Sol de
movimiento, habia tenido su comienzo en Teotihuacan, la ciudad de los dioses y
de la grandeza tolteca, ciudad en la que se haya la raiz mas antigua del
pensamiento religioso, del arte y de las principales instituciones del esplendor
clasico del México Antiguo (Ledn Portilla 2005:19-37). Segun el relato
mitologico esta quinta época se habia originado gracias al cuerpo imperfecto del
modesto y humilde Dios Nanahuatzin, “e! purulento o bubosillo”, quien habia
saltado sobre el fuego cosmico que libera la materia y la convierte en energia,
transformandose a través de esta inmolacion en el quinto Sol. En contraposicion
con este Dios, el relato mitico da cuenta de la existencia de Tecuciztécatl, el “serior
de los caracoles”, el Dios del cuerpo perfecto y bello, pero también arrogante y
quien, preso del miedo, evade cuatro veces el autosacrificio, no salta sino
tardiamente sobre el fuego cosmico, convirtiéndose solo en la Luna. Segun el
relato mitico, en un comienzo ni la Luna ni el Sol se movian, solo después de un
nuevo autosacrificio ejecutado por otros dioses, ambos se movieron y, por lo
tanto, se dio origen al dia y a lanoche, ala vida y a los hombres, los que a partir de
este episodio fueron llamados “macehuales”, merecidos *.

Lo que me interesa de este relato mitico es el hecho de que Nanahuatzin,
“el purulento o bubosillo”, es decir el que padecia de tumores de pus, cominmente
dolorosos, presentados habitualmente en la zona inguinal como consecuencia del
mal venéreo, representa algunas de las normas morales mas apreciadas por las
culturas indigenas mesoamericanas, la humildad y la modestia; en cambio, el
bello, pero arrogante y soberbio Tecuciztécatl, representa lo digno de ser
castigado. Segun esta concepcion, la perfeccion del cuerpo no necesariamente
suponia perfectibilidad moral, aunque lo deseable desde el punto de vista estético
era que hubiese correspondencia entre belleza fisica y moral. Muchas veces sin
embargo, como en este relato mitico, esto no sucedia, lo que daba como resultado
un simbolismo apartado de la belleza clasica griega para dar lugar a flores y cantos
evocadores de la muerte y del misterio que rodea a la existencia humana (Ledn
Portilla 2005:195). No hay que olvidar que los dioses indigenas prehispanicos son

’ El relato mitico del sacrificio de Nanahuatzin figura en el Codice Florentino (1979, II, libro

VII, fol. 2 v.- 5v) y enla Leyenda de los Soles (1975, fol. 77) (Ledn Portilla 2001:65)

119



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Chile

concebidos a imagen y semejanza del hombre. De esta manera, cada
imperfeccion humana se transforma en un dios capaz de vencerla y cada cualidad
humana se proyecta en una divinidad en la que adquiere proporciones
sobrehumanas (Caso 2003:11). Segin lo anterior, podria afirmarse que el
bubosillo del relato mitico representa la sublimacion de la imperfeccion organica
del hombre a través de una fisonomia moral capaz de vencerla, y a través de unos
cantos y flores que lo sefialan.

Estas flores y cantos comunicaban unos supuestos morales segun los
cuales la sabiduria del rostro se revelaba en las decisiones y consecuentes acciones
del hombre, es decir, en la firmeza de su corazon, “centro del que parece provenir toda
la accién del hombre” (Leon Portilla 2005:172).

Se complementaba asi entre los nahuas, mejor que entre los mismos griegos, la idea
del rostro, con la del dinamismo interior del propio yo. Porque conviene recordar
que yollotl, corazon, etimologicamente se deriva de la misma raiz que oll-in,
“movimiento” para significar en su forma abstracta de yoll-otl, la idea de
“movilidad”, “lamovilidad de cada quien” (Leén Portilla 2005:172).

Luego, también es interesante que el buboso de la escena teatral indigena
prehispanica en registro comico refiera a un personaje de similares caracteristicas
en el relato mitico y, viceversa, que en la escena del relato mitico se refiera a un
personaje que habitualmente figuraba en escenas comicas. Lo interesante de esto
es la propuesta poética de hacer comico lo serio y serio lo comico, tal como lo
hacian los juglares medievales con los espectaculos grotescos .

En el caso de la cultura Inca, los investigadores sefialan que aunque el
teatro comico no alcanzo gran desarrollo “debido a los respetos a la “majestad del Inca
y los nobles”, y a la falta de ambiente para la satira politica” (Arias-Larreta 1976:240-
243), las parodias con un marcado objetivo didactico, dan cuenta del desarrollo
del género comico. Segun las cronicas, estas piezas buscaban regocijar al
espectador inca a través de la represion de los vicios, “La mentira, el robo, la pereza,
eran combatidos con el instrumento festivo que daba la escenificacion burlesca de la vida de
los animales”. Los cronistas mencionan, al igual que en las culturas nahuatl y

El espectaculo grotesco o misterio bufo data de los primeros siglos después de Cristo, periodo
durante el cual el pueblo, representado por el juglar, se expresaba pero por sobre todo
provocaba y agitaba ideas. El teatro —sefiala Fo- era el diario hablado y dramatizado del pueblo
y el juglar, naciendo del pueblo y tomando de éste la rabia, se la devolvia de nuevo filtrada a
través de lo grotesco, de la razon, para que el pueblo tomara conciencia de su condicion (Fo
1998:17).

120



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Chile

mexica, la existencia de “truhanes y chocarreros” , que desempenaban en las plazas o
palacios un rol similar al de bufones, juglares y graciosos de la Europa del siglo
XVII.

Segtn lo ha registrado Angel Marfa Garibay, la poesia nahuatl se
caracterizaba por abordar temas religiosos, historicos, burlescos, bufos o satiricos.
En palabras del estudioso, estos tltimos eran “los mads interesantes, porque revelan la
alegria de los que componian y cantaban estas farsas para el esparcimiento colectivo”
(Garibay 1953:103). Horcasitas sefala que las cronicas de indias describen,
ademas de grandes espectaculos rituales, obras a las que él llama “farsas o dramas
populares” . Luego afiade que cronistas como Fray Diego Duran usaban en el siglo
XVI, indistintamente, la palabra farsa para referirse a los dramas. (Horcasitas
2004b:39)

Ejemplo de este tipo de dramas populares es el poema Michcuicatl, “ Canto
de peces”, fechado aproximadamente en 1550. Se trata de una alegoria satirica del
mundo mexica de la época, en que todo se expresa bajo las imagenes de los peces y
sus actividades y manera de vida y en la que los personajes alegorizados son
autoridades coloniales e indigenas del periodo. Este y otros poemas cantados y
danzados, en los que participaban los espectadores, “que actores se volvian muchas
veces, en lugar de limitarse a ser espectadores” (Garibay 1954:122), formaban parte de
lo que ha sido denominado como la constante necesidad del pueblo de exhibir
espectaculares demostraciones, a través de innumerables procesiones de las
fiestas, que pasaban del centenar a lo largo del afio.

Un segundo ejemplo es la obra, catalogada por Garibay como un
entremés, La abuela y el nieto, llamatzin ihuan ixhuiton, fechada aproximadamente
en el siglo XVII, consideradao por los investigadores como particularmente
interesante porque parece mantener “la vieja tradicion del rudimentario teatro
prehispanico, que...usaba los disfraces y las farsas, de necesidad breves y que incluia
elementos netamente indigenas: los guajalotes, el coyote, un manjar misterioso,
nectetzahuac, asi como los modos propios de los chiquillos de la raza indigena: suspicacia,
astucia y atrevimiento” (Garibay 1954:135).

Garibay sefala que el “incipiente” teatro en la cultura nahuatl estuvo
dado por “figuras de farsantes que andaban disfrazados en traje y en voz, haciendo burla de
otras naciones y jugando con el lenguaje. Son los truhanes que andan sobresalientes y
haciendo mil visajes y diciendo mil gracias y donaires, con que hacen reir a cuantos los ven y
oyen” (Garibay 1953:40).

121



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Chile

El Giiegiiense o Macho Raton tiene sus antecedentes en este teatro signado
por Garibay como “incipiente teatro de la cultura nahuatl” y especialmente en lo que
desde la mirada europea, fueron signados como “graciosos entremeses”, en los que
participaban actores “fingiéndose sordos, arromadizos, cojos, ciegos y mancos” (Arrom
1967:11). Tal como lo he demostrado en el estudio publicado sobre la obra
(Henriquez 2000:69-94), el personaje resiste a los abusos de la autoridad colonial
a través de estrategias comicas, entre las cuales se distingue el hacerse el sordo y
como consecuencia de ello, entender lo que le conviene, iniciando de esta manera
juegos de palabras que provocanrisa.

Giiegtiense
Pues, amigo capitan alguacil mayor, ;no me ensefiard con qué modo y con qué
cortesia he de entrary salir ante la presencia real del sefior gobernador Tastuanes?

Alguacil

Si, te enseiiaré, pero no de balde, primero ha de ser mi salario.
Giiegtiense

¢ Pescados salados? Ah, muchachos. ;Ahi estan las redes de pescados salados?
Alguacil

Acaso no me importe eso de pescados salados, Giiegiiense
Giiegtiense

Pues jy como, amigo capitan alguacil mayor?

Alguacil

Reales de plata, Giiegiiense

Giiegtiense

jAR!, redes de platos. Ah muchachos, ;jahi estan las redes de platos?

(José Cid Pérez, Dolores Marti de Cid. 1964.:125)

Esimportante sefialar que probablemente la comicidad de la obra impidio
su censura. No hay que olvidar que el Griegtiense o Macho Raton es revelador de las
tensiones ideologicas y culturales de la sociedad colonial. Se trata en este sentido,
de una obra que dialoga con aquellos textos que dieron expresion al discurso
criollo de la segunda mitad del siglo X VII. Por ejemplo, los discursos de apologias,
defensas e impugnacion del orden imperial que, en palabras de Morafia, encubren
y canalizan la elaboracion de la diferencia, vehiculizando el mensaje criollo a
través de los modelos que se subsumen en la retorica tradicional (Morafia
1994:31-57). En este caso, el mensaje criollo de la resistencia al poder
metropolitano articulado a través de las modalidades de la comicidad indigena

122



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Chile

prehispanica que amenaza el orden establecido, pero que a través de la risa,
atenua la propuesta subversiva.

El Giiegiiense o Macho Raton es arte escénico recreado, reinterpretado,
reconstruido en un texto a mediados del siglo XIX, es decir, reducido en el sentido
en que lo plantea Lienhard, trasladado desde una de sus actualizaciones efimeras
a “unaversion definitiva” , concepto ajeno a las culturas orales (Lienhard 1998:10) y,
sobre todo, a la naturaleza del arte teatral. Las formas gramaticales del texto oral
tendieron a adoptar las del lenguaje escrito, atenuando en mayor o menor medida,
o sencillamente omitiendo las estrategias a través de las cuales éste se mantenia en
la memoria, es decir, el ritmo, la métrica, la estilistica, la estructura articuladora
de una tupida secuencia de unidades expresivas asociadas en pares, los gestos, la
voz, los énfasis, entonaciones y timbre; la kinésica y proxémica de los cuerpos en
la escena teatral.

A estas transformaciones fundamentales del proceso de traslado del texto
teatral desde la oralidad a la escritura, signada por Garibay como “la luminosa
prision del alfabeto”, se agregan otras mas profundas vinculadas a las alteraciones
en su sistema de composicion y produccion de sentidos, es decir, en su arte
poética'’ 0 mas bien, en su poética escénica. Una de las variables importantes que
influyd en este proceso fue la sucesion de traducciones o “versiones definitivas”
experimentadas porla obra en estudio.

Se han encontrado tres manuscritos del Giiegiiense o Macho Ratén. El
primero es el resultado del trabajo realizado por el estudioso aleman Karl Herman
Berendt, quien a partir de dos originales que estaban en posesion del que ha sido
considerado el primer gramatico e indigenista de Nicaragua, Dr. Juan Eligio de la
Rocha, los fundi6 en 1874; el segundo es el manuscrito que “copia” en 1908 otro
investigador aleman, Walter Lehman, de un original que estaba en manos del
nicaragiiense Ramon Zuiiiga; y el tercero es el resultado del trabajo de “rescate”
realizado por el Dr. Alvarez Lejarza, alrededor de 1930. Segin Ofelia Kovacci, la
primera edicion de la obra fue la realizada por el antropologo Daniel Brinton, en

Etimoldgicamente, la palabra arte proviene del latin (ars, artis), y ésta del griego, técnica
(tecné). En este sentido, arte y técnica son términos equivalentes. De ahi que las primeras
acepciones de la palabra arte se refieran a la virtud, disposicion y habilidad para hacer algoy a
los procedimientos, medios y recursos para ejecutarlo. Con tecné se sefalaba aquellas
actividades que implicaban unas destrezas especificas reunidas en un conjunto de leyes
particulares (Corominas 1976; Sosa: http://serbal.pntic.mec.es/ AParteRei)

123



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Chile

1883 quien, a partir del manuscrito de Berendt, habria publicado el Giiegiiense,
junto con una traduccion en inglés, en el tercer tomo de su Brinton's Library of
aboriginal American Literature, con el titulo “ The Giiegiiense, a comedy-ballet, in the
nahuatl-spanish dialect of Nicaragua”. Recién en 1942 se publicé una version en
espafiol de esta obra, realizada por el Dr. Alvarez Lejarza (Kovacci 1986:182).

El Giiegiiense o Macho Raton figura las relaciones de poder entre las
autoridades coloniales y el mundo indigena y, especificamente, las modalidades a
través de las cuales éste resiste a los abusos de los representantes del poder
colonial. La obra ha sido definida por los investigadores como una “comedia de
inspiracion india” , que subraya, en su parte danzada, el motivo de la farsa (Cid y
Marti 1964:155).

La farsa en la tradicion clasica griega y latina, y luego medieval, es
asociada con la idea de una comicidad grotesca y bufonesca, de un estilo poco
refinado. Pavis sefiala que éstos son meros calificativos condescendientes y que
establecen de entrada que la farsa se opone al espiritu, que es complice del cuerpo,
de la realidad, de lo cotidiano (Pavis 1998:204). El supuesto filosofico es que el
cuerpo es esencialmente negativo, en tanto concentra las partes animales, es decir
aquellas vinculadas con los instintos y la sexualidad, en contraposicién con el
espiritu, sustancia animica que se pone en contacto con los dioses (Weisz
1994:12).

La “farsa” indigena prehispanica, si es que esta categorizacion es posible,
es sin duda “complice del cuerpo”, pero éste, a diferencia de la percepcion
judeocristiana, no se opone al espiritu. El supuesto filosofico es otro, cuerpo y
espiritu configuran una sola trama, un solo texto saturado de enigmas. La cultura
indigena prehispanica es una cultura chamanica. En ella el cuerpo opera como
caja de resonancia de una textura discursiva adherida al sistema corporal que la
ordena; y funciona en cercano contacto con la naturaleza y el cosmos (Weisz
1994:15-40). En este marco conceptual, es el cuerpo, poseedor de una resonancia
simbdlica, el que permite la transfiguracion deliberada desde una condicién
normal a una magica a través del despojo; y el que esta constituido por fuerzas
sobrenaturales que provienen del exterior y que se manifiestan en un momento
determinado. Es el cuerpo, sintetizado en el rostro y el corazon, es decir, en la
decisién y consecuente accion, el que permite al artista forjar flores y cantos y
transmitirlos a la materia de modo que ayuden al hombre a encontrar su raiz sobre
latierra.

124



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Chile

El hombre maduro:

corazon firme como la piedra,

corazon resistente como el tronco de un darbol;

rostro sabio,

duerio de un rostro y un corazon,

habil y comprensivo

(Ms. Cantares mexicanos, fol. 1 12v; citado en: Leon Portilla 2005:171)

En las culturas indigenas prehispanicas, el cuerpo expresivo y creativo en
danza, musica y poesia, era la herramienta fundamental a través de la cual los
hombres tenian la posibilidad de decir “palabras verdaderas” en la tierra y acceder a
la verdad, a la raiz de las cosas, a la divinidad, y dar respuesta a problemas
filosoficos en torno a su ser y a lo trascendente. Sefiala Garibay, en relacién a la
puesta en escena de la obra catequistica Adoracion de los Reyes, que la obra “se
adapta al medio mexicano. No sabia aquella gente recibir a un personage sino con cantos y
conflores”.

Principes, nobles, capitanes: id a darles la bienvenida, dadles el parabién de su
llegada. Haya musica, haya baile. Dadles honores, ponedles guirnaldas de flores
(Garibay 1954:146).

Las flores y los cantos caracterizaban a los areitos, bailes cantados
interpretados por los grupos arahuacos que habitaban el arco antillano, los
primeros con los cuales se relacionaron los europeos a sullegada a América:

Tenian estas gestes una buena y gentil manera de memorar las cosas pasadas y
antiguas, y esto era en sus cantares y bailes, que ellos llaman areyto, que es lo
mismo que nosotros llamamos bailar cantando... Cuando querian haber placer,
celebrando entre ellos alguna notable fiesta, o sin ella, por pasatiempo, juntdbanse
muchos indios e indias, algunas veces los hombres solamente y otras las mugeres por
si; y en las fiestas generales, asi como por una victoria o vencimiento de los
enemigos, o casandose el cacique o rey de la provincia, o por otro caso en que el
placer fuese comunmente de todos, para que hombres y mujeres se mezclasen...Y
uno de ellos tomaba el oficio de guiar..., y aquél daba ciertos pasos adelante y atrds,
a manera de un contrapds muy ordenado, y lo mismo en el instante hacen todos... Y
asi como aquél dice, la multitud de todos responden con los mismos pasos y
palabras y orden y en tanto que le responden con los mismos pasos y palabras y
orden y en tanto que le responden, la guia calla, aunque no cesa de andar el
contrapds.

(Gonzalo Ferndndez de Oviedo. Historia general y natural de las Indias, 1°parte,
libro V, cap. 1; citado en: Arrom 1967:9).

125



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Chile

Es importante sefialar que estas fiestas y ceremonias y otras identificadas
como “farsas y regocijos de truhanes”, como asimismo aquellos signados como
“bailes deshonestos” , fueron prohibidos porlas autoridades coloniales de la época:

Otros muchos entremeses, farsas y regocijos de truhanes y de representaciones
pudiera contar, pero no hace al propésito de la relacion, pues solo pretendo dar
aviso de lo malo que entonces habia, para que...si algo de ello se oliere o sintiere, se
remedie y extirpe como esrazén (Duran 1 1967: 255).

Otrosi: que los naturales de esta Nueva Esparia no hagan areitos de noche, y que los
que hicieran de dia no sea estando en misa...ni ellos traigan insignias ni divisas
que representen sus cosas pasadas, ni canten los cantores lo que solian y
acostumbran en sus tiempos cantar, sino los que les son o fueren enseiiados por los
religiosos, y otros que no sean deshonestos, so pena de cien azotes por cada vez que
fueren o pasaren contra el tenor de lo susodicho, o contra cualquier otra cosa o parte
deello (Garibay 1954. 97).

Algo similar ocurri6 en la zona del Altiplano Andino, durante el siglo
XVII, en que la maxima jerarquia eclesidstica “condenaba a la pena de trescientos
azotes, a quitarse el cabello, y a andar por las calles con una manta roja, a todo indio que

tocara tamborines, bailara o cantara al uso antiguo en lengua materna” (Calvo Pérez
1998:49).

Es posible afirmar que los espectaculos que mas provocaron
prohibiciones de los censores coloniales en el Altiplano Mexica y Andino fueron
aquellos en los cuales el cuerpo ocupaba un lugar protagonico, es decir, los que
desdela mirada europea fueron asociados a una comicidad grotesca y bufonesca 'y
a un estilo poco refinado, entre los cuales estaban los areitos y otros bailes
identificados como “deshonestos”, a los que podemos asociar con aquellos que
figuran en algunos estudios como “apicaradosy provocativos”:

También habia otro baile tan agudillo y deshonesto. .. con tantos meneos y visajes y
deshonestas monerias, que facilmente se verd ser bailes de mujeres deshonestas y de
hombres livianos. Liamadbanle cuecuecheuicatl, que quiere decir baile cosquilloso o
de comezon (Arrom 1967: 12).

En el Giiegiiense o Macho Raton todos los personajes danzan. La obra se
inaugura con la danza interpretada por los dos personajes representantes de la

126



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Chile

autoridad colonial, el Alguacil y el Gobernador Tastuanes. Lo primero que ve el
espectador es la espacializacion de formas del poder, materializada en la
composicion de una danza en ronda que figura con los cuerpos de dos personajes
coloniales, el Gobernador Tastuanes y el Alguacil, un circulo en el espacio.
Posteriormente, y a medida que se van incorporando a la escena nuevos
personajes, se incorporan también nuevas danzas: el Corrido, la Danza del San
Martin, la Valona, el Rujero, la Retirada y el Borracho. Algunas de estas danzas,
como la danza del San Martin y el Corrido, figuran la adaptacion del modelo
animal, deljaguar, al cuerpo humano''.

El modelo animal es separado de su condicidén natural para iniciar un
proceso de dualificacion y de transfiguracion de un ser en otro ser, es decir, para
inaugurar el proceso del nagualismo. La transformaciéon en animal, practica
realizada en el marco del esquema religioso de las culturas prehispanicas, supone
la capacidad de entrar en contacto con el espiritu de los animales elegidos y con
sus dimensiones sagradas de manera de exteriorizar la entidad animica del animal
representado. Una propuesta similar es la que encontramos en el Rabinal Achi o
Danza del Tun, también danzada de comienzo a fin. Alli las fuerzas telturicas
entran al organismo, verdadero escenario sensorial donde el dios-modelo puede
activarse (Weisz 1993:30), para transformar el cuerpo normal en magico, el
cuerpo humano en cuerpo animal de doce Aguilas Amarillas y doce Jaguares
Amarillos, expresion de las dos grandes cofradias guerreras aztecas, las de los
Caballeros Aguila y la de los Caballeros Jaguares.

Existen antecedentes que sefialan como una de las caracteristicas del
teatro indigena prehispanico la “identificacion del actor con su papel” . En palabras de
Horcasitas, éste se poseia a tal grado de su papel que no sélo llegaba a creerse dios
sino que ademas, los espectadores —segun el investigador “los fieles”- lo
consideraban un ser dotado de caracteristicas divinas. Horcasitas no especifica

En la cultura ndhuatl existia una escuela especial, patrocinada por el Estado, el cuicacalli, en la
que maestros profesionales de danza y musica, enseflaban a los jovenes a expresarse
artisticamente. Los artistas eran los herederos de la tradicién, para la que estaban
predestinados por el calendario adivinatorio segin el dia de su nacimiento. Esto significaba ser
poseedor de cierta capacidad innata que debia ser fortalecida en un centro educativo
especialmente disefiado para los artistas. En estos centros, el artista se adentraba en los mitos y
tradiciones de la antigua cultura, conocia sus ideales y recibia la inspiracion de los mismos, lo
que le permitia componer obras con pleno sentido para la comunidad. Es posible suponer que
las composiciones preparadas en el cuicacalli, entre las cuales los investigadores han
identificado danzas sagradas y profanas, que contaban historias o recreaban simbdlicamente
la cosmovisién nahuatl, se presentaban en un espacio al aire libre, especialmente disefiado
hasta para diez mil espectadores, “de noventa metros cuadrados, bellamente decorado, con
escalinatas que subian y bajaban porloslados.” (Horcasitas 2004a: 369-370)

127



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Chile

por cuanto tiempo se extendia este proceso en el que el actor y el personaje eran
percibidos por los espectadores como uno solo y tampoco qué significaba este
proceso para la dinamica de las relaciones comunitarias. Lo que si queda claro es
que durante un tiempo determinado los limites entre arte y vida se atenuaban, lo
que inevitablemente recuerda uno de los puntos esenciales del pensamiento
tolteca. Horcasitas incorpora en su texto un ejemplo que data del siglo XVII,
comprobando de esta manera la permanencia de una poética escénica indigena
prehispanica, bastante avanzado el periodo colonial.

La mayoria de los indios que bailan esta danza son supersticiosos en cuanto a lo que
hacen, creyendo que es acto y accion real lo que solo es una representacion danzada.
Cuando vivi entre ellos era comun que el que iba a representar a San Pedro 0 a Juan
Bautista viniera primero a confesarse, diciendo que tenian que ser santos y puros
como el santo a quien representaban, e igualmente preparados para la muerte
(Horcasitas 2004b: 96).

En este sentido, es posible pensar que cuando el actor indigena
interpretaba a los ojos del espectador el Corrido y/o la Danza del San Martin,
exteriorizaba en una cinésica, una motricidad y unos sonidos la experiencia a
través de la cual el espiritu de los animales
elegidos ingresaba en su propio cuerpo.
Exteriorizaba en este sentido, la entidad
animica del animal representado, el i4iyotl. El
sacerdote en el nagualismo, se transformaba en
otro ser, perdia su forma humana y adquiria
una forma animal. El nahual era considerado el
alter ego animal de cada individuo, definido a
partir del tipo y de las caracteristicas del iAiyot,
es decir del aliento vital que animaba desde
dentro del organismo a los animales, incluido el
animal humano. Segun los investigadores, el
ihiyotl se localizaba en el higado, elli, “donde se
concentran los campos de la vitalidad y la afeccion

[...] la cual hace de la persona o del animal un ser

brioso, esforzado y wvaliente” (LoOpez Austin o )
1989,T.T: 209). Foto de: Dra. Gloria Sanchez Zeledon

www.joyita.com/gueguense. htm

128



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Chile

Conclusiones

El Giiegiiense o Macho Ratén que conocemos hoy cita un original,
resistiendo al proceso de colonizacién del lenguaje, a través de uno de los
mecanismos mas eficaces puestos en funcionamiento por los sabios indigenas
desde el siglo XVI, la resistencia mediante la adaptacién. El drama popular
indigena prehispdanico es visible en la obra a través de la presencia del personaje
Giiegiiense, que recuerda al buboso de otras escenas teatrales en registro comicoy a
los personajes que se hacian los sordos y arromadizos. La escena ancestral es
visible, ademas, a través de una de las formas mas notables y mas extendidas en las
culturas indigenas latinoamericanas: la transformacion y adquisicién de formas
animales, moduladas por una composicién en danza. En la obra, por lo menos
dos delas danzas, el Corrido y la danza del San Martin, figuran la transformacion
del cuerpo humano en animal, proceso a través del cual se cifra la busqueda
constante del hombre indigena por armonizar ritmicidad corporal circadica con
ritmos primordiales y vitales del universo.

En las culturas indigenas prehispanicas el cuerpo expresivo y creativo en
danza, musica y poesia, era la herramienta fundamental a través de la cual los
hombres tenian la posibilidad de decir “palabras verdaderas” en la tierra y acceder a
la verdad, a la raiz de las cosas, a la divinidad, y dar respuesta a problemas
filosoficos entorno a su sery alo trascendente.

El Giiegtiense o Macho Ratén cita un original que restaura en un constante
movimiento, una poética escénica ancestral, segin la cual arte y vida estan
profundamente imbricados, en tanto la expresion artistica, segin la cosmovision
de los antiguos sabios herederos de las tradiciones toltecas, es el inico camino
para atenuar la tristeza ante la fugacidad de la vida y el devenir de la muerte. El
arte, en este caso teatral, con su flor y canto en registro comico ofrece al hombre
desde el siglo X VII, una via para tornar sabios los rostros y firmes los corazones: el
arte dela comicidad, y el gusto porlabroma, larisa yla alegria.

129



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Chile

Bibliografia

ARITAS-LARRETA, Abraham
Literaturas Aborigenes de América. Décima Edicion. San José de Costa Rica:
Editorial Indoamérica, 1976.

ARROM, José Juan )
Historia del Teatro Hispanoamericano (Epoca Colonial). México: Ediciones de
Andrea. 1967.

BARTHES, Roland
El susurro del lenguaje. Mas all4 de la palabra y la escritura. Barcelona: Ediciones
Piados Ibérica. 1994.

BROTHERSON, Gordon
La América indigena en su literatura: los libros del cuarto mundo. México: Fondo de
Cultura Econoémica. 1997.

CALVO PEREZ, Julio
Ollantay. Edicién critica de la obra andénima quechua. Peru: Centro de Estudios
Regionales Andinos Bartolomé de Las Casas. 1998.

CASO. Alfonso
ElPueblo del Sol. México: Fondo de Cultura Econémica. 2003.

CASTANER, Marta

“Cuerpo y Lenguaje no verbal. La cinésica, la motricidad y el balanceo: Hacia una
entropia gestual armoénica con un discurso integrador.” Espafia: Revista Recre@rte
N°3

Disponible en linea:

http://www.iacat.com/revista/recrearte/recrearte03.htm, 2005.

130



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Chile

CID PEREZ, José, Dolores MARTI DE CID
Teatro Indio Precolombino. El Giiegiiense o Macho Raton. El Varon de Rabinal.
Ollantay. U.S.A.: Aguilar. 1964.

COROMINAS J.
Diccionario critico etimoldgico. Madrid: Gredos. 1976

DELEUZE, Gilles, Félix GUATTARI
Mil mesetas: capitalismo y esquizofrenia. Valencia: Pre-Textos. 2000.

DURAN, Diego
Historia de las Indias de Nueva Espana e Islas de la Tierra Firme. México: Ed.
A.M.Garibay. Porrtia. 1967.

FO, Dario
Misterio Bufo. Espafia: Ediciones Siruela. 1998.

GARIBAY, Angel Maria

Historia de la Literatura Nahuatl. Primera Parte.(Etapa Auténoma: De ¢.1430 a
1521). México: Editorial Porrua. 1953.

____ Historia de la Literatura Nahuatl. Segunda Parte. El trauma de la conquista
(1521-1750). México: Editorial Porrua, ed. 1954.

GRUZINSKI, Serge
La colonizacion de lo imaginario. Sociedades indigenas y occidentalizacion en el
México espafiol. Siglos X VI-XVIII. México: Fondo de Cultura Econémica. 2004.

HENRIQUEZ, Patricia

“Teatro maya: Rabinal Achi o Danza del Tun.” Revista Chilena de Literatura N°70:
79-108.2007.

____ ‘“Teatro Indio Precolombino. El Bailete del Giliegiience o Macho Ratén.”
Revista Chilena de Literatura N°57: 69-94. ed. 2000.

HORCASITAS, Fernando

“Ensayos inéditos de Fernando Horcasitas”. En Teatro nahuatl. Seleccidén y estudio
critico de los materiales inéditos de Fernando Horcasitas. II. México: Universidad
Auténoma de México. 2004a.
____Teatro nahuatl. Epocas Novohispana y Moderna. I. México: Universidad
Auténoma de México, ed. 2004b.

KOVACCI, Ofelia

“Una muestra del teatro popular en Nicaragua: El Gliegliense.” Filologia. Argentina
79-199. 1986.

131



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Chile

LEONPORTILLA, Miguel

Los Antiguos Mexicanos a través de sus Cronicas y Cantares. México: Fondo de
Cultura Econémica. 2005.

____El destino de la palabra. De la oralidad y los codices mesoamericanos a la

escritura alfabética. México: El Colegio Nacional / Fondo de Cultura Econdémica,
ed.2001.

LIENHARD, Martin

“El cautiverio colonial del discurso indigena: Los testimonios.” Ed. Pinto Rodriguez,
Del discurso Colonial al Proindigenismo. Ensayos de Historia Latinoamericana.
Temuco: Ediciones de la Universidad de La Frontera. 1998.

LOPEZ AUSTIN, Alfredo
Hombre-Dios: religion y politica en el mundo ndhuatl. Segunda edicién. México:
UNAM, Instituto de Investigaciones Historicas. 1989.

MERLEAU-PONTY, Maurice
A estructura do comportamento. Tradugao: Marcia Valéria Martinez de Aguiar. Sao
Paulo: Martins Fontes. 2006.

MIGNOLO, Walter

“La colonizacion del lenguaje y de la memoria: complicidades de la letra, el libro y la
historia.” En Zavala, Luis. Discursos sobre la invencion de América. Atlanta
Amsterdam: Rodofi, 1992.

__ Textos, Modelos y Metaforas. México: Centro de Investigaciones Lingiiistico-

Literarias. Instituto de Investigaciones Humanisticas. Universidad Veracruzana, ed.
1984.

MORANA, Mabel

“Apologias y defensas: discursos de la marginalidad en el Barroco
hispanoamericano.” Relecturas del Barroco de Indias. Editora Mabel Morafia.
Hanover, Ediciones del Norte, 1994.

ONG, Walter
Oralidad y escritura: tecnologias de la palabra. México: Fondo de Cultura
Econoémica, 1987.

OSTRIA, Mauricio
“Literatura oral, oralidad ficticia”; en: Estudios Filologicos N°36: 71-80, 2001.

PAVIS, Patrice
Diccionario del Teatro. Dramaturgia, estética, semiologia. Barcelona: Piados. 1998.

SAID, Edward
Orientalismo. Barcelona: DeBolsillo. 2004.

132



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Chile

SCHECHNER, Richard
Performance. Teoria & Practicas Interculturales. Buenos Aires: Libros del Rojas.
Universidad de Buenos Aires. 2000.

SOSA, Freddy. “Platon, el arte ylalocura.”; en: Revista de Filologia 12.
Disponible en linea: http://serbal.pntic.mec.es/ AParteRei

SYDOW, Casiano
Antonin Artaud. Teatro e Ritual. Brasil: ANNABLUME editora. Comunicac¢ao.
2004.

TORIZ, Martha
“Lateatralidad en las festividades rituales de los antiguos mexicanos”; en: Gestos N°
24:93-99, 1993.

WEISZ, Gabriel

Palacio chamanico. Filosofia corporal de Artaud y distintas culturas chamanicas.
México: Col escenologia. 1994.

__ El juego viviente. Indagaciones sobre las partes ocultas del objeto ludico.
Espana: Siglo XXI Editores. ed. 1993.

133






iBatnmonigCultiralinmatcralifatinoamencanc

@llamtits






Carnaval, ciudadania y mestizaje en Colombia*

*

Paolo Vignolo

RESUMEN **

El articulo explora las multiples relaciones entre fiesta, conflicto y poder
en las practicas y representaciones de algunos carnavales colombianos. En
particular, se subraya la importancia de este tipo de celebraciones en las luchas por
la ciudadania y en la construccion de nuevos imaginarios regionales y nacionales
basados en el discurso sobre el mestizaje. A lo largo de todo el texto las reflexiones
tedricas sobre el carnaval en general (considerado a la vez como una performance
colectiva y como un dispositivo retérico y material para generar mundos al revés)
se alternan con ejemplos y casos de estudio especificos de fiestas carnestoléndicas
en Colombia, con alguna incursidon comparativa hacia otros paises de América
Latina y del resto del mundo.

Introduccion

En Colombia los carnavales juegan un papel de crucial importancia en las
luchas para acceder a diferentes formas de ciudadania y en la construccion de
comunidades imaginadas, tanto a nivel regional como nacional. El proposito del
presente articulo es explorar la relacion entre fiesta, conflicto y poder, prestando

*  Profesorasociado de Historia. Universidad Nacional de Colombia.

**  Este articulo es una versidbn ampliada y actualizada de una ponencia titulada “Las
metamorfosis del carnaval: apuntes para la historia de un imaginario”, presentada en 2005 en
las “Jornadas de Estudio sobre Fiestas y Carnavales”, cuyas memorias han sido publicadas por
el Institut de Recherche pour le Développement de France (IRD) y la Universidad de Cartagena en
2006. El caso de estudio del carnaval de Riosucio surge de un proyecto de investigacion de la
Universidad Nacional que estoy coordinando desde 2006, titulado “Fiesta, migracion y
conflicto en el carnaval de Riosucio (Caldas)”, mientras que el ejemplo sobre el carnaval de
Bogota ha sido elaborado a raiz de mi fugaz experiencia como coordinador del proyecto
“Carnaval de Bogota” en el Instituto de Cultura y Turismo de la Alcaldia Mayor de Bogota en
2004 y ha sido parcialmente incluido en un articulo en francés, “ La prise de larue” , aparecido en
larevista La vie des Idées en abril de 2006.

137



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Colombia

una particular atencioén al ejercicio de los derechos culturales y a las retoricas del
mestizaje.

En el curso de los dltimos afios, una extensa investigacion sobre “mundos
al revés” me ha llevado a concebir el carnaval como un complejo sistema de
normas que permite comportamientos performaticos, a menudo trasgresivos,
espontaneos e incontrolados.

Desde esta perspectiva, el carnaval ofrece una ventana privilegiada desde
donde pueden observarse desigualdades, conflictos y reclamos propios de la
modernidad: puede ser interpretado como una estructura jerarquica de podery a
la vez como un espacio de improvisacion, en donde se generan mecanismos de
inclusién y exclusion ciudadana, expresados a menudo en términos de clase,
géneroy etnicidad.

El primer acapite del ensayo, “El carnaval en tiempos de la globalizacién:
las caravanas turisticas”, se interroga sobre las razones del inesperado resurgir de
las festividades carnestoléndicas, cuando en los afios sesenta los mas destacados
académicos internacionales consideraban el carnaval como una festividad
asociada a un mundo agrario en vias de desaparicion, y por ende poco afin a las
exigencias de las sociedades secularizadas contemporaneas. El renovado auge del
carnaval es interpretado a la luz de sus relaciones con la esfera politica
(legitimacidn popular y estrategias de consenso) y econdmica (turismo y city
marketing). El reciente caso colombiano de las caravanas turisticas es, en este
sentido, particularmente esclarecedor.

En “Historia oficial e
historias subalternas: folklore
y 'elitelore' en Barranquilla”,
titulo del segundo acapite, se
intenta deconstruir la
estructura retorica que,
consciente o}
inconscientemente, presenta
la historia del carnaval desde
un punto de vista
eurocéntrico, lineal y
progresivo. El caso del

Foto: Carlos Mario Lema, Ministerio de Cultura.

138



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Colombia

Carnaval de Barranquilla no s6lo nos permite comprobar la falacia de este tipo de
discursos hegemonicos (en el ejemplo de Rey Momo), sino que ademas plantea la
cuestion de como las formas de protesta mas eficaces se desarrollan en el terreno
de los derechos culturales y de la reivindicacién de formas de ciudadania
diferenciadas (en el ejemplo del desfile de los “travestidos”).

Actualmente, la temporada oficial del Carnaval de Barranquilla dura 4
dias. Comienza el sabado con la Batalla de las Flores y el Desfile del Rey Momo
que, con su corte, recorre la calle 17 de Barranquilla como un homenaje a los
sectores donde surgen las manifestaciones populares del Carnaval. El domingo
tiene lugar la Gran Parada de Tradicion en la que se convocan danzas de toda la
ribera del Magdalena. El lunes se presentan grupos coreograficos con tematicas
novedosas en la Gran Parada de Fantasia. Simultaneamente esta el Festival de
Orquestas y Acordeones y se realizan las Carnavaladas. El martes previo al
Miércoles de Ceniza, se lleva a cabo el Entierro de Joselito, como un ritual de
despedida de las carnestolendas y como una forma simbolica de decir “adios a la
carne”.

El tercer acépite, “Metaforas del mestizaje: el mito fundacional de
Riosucio”, explora las nuevas retéricas de la nacion multiétnica y multicultural,
que fatigosamente estd suplantando -en Colombia y en toda América Latina- la
concepcion de valores patrios basados en una sola religion, una sola lengua y una
sola raza. El mito fundacional de Riosucio y el surgimiento legendario del diablo
mestizo de su carnaval nos brindan un ejemplo paradigmatico de como el
pequefio pueblo es celebrado como un microcosmos del pueblo colombiano en su
totalidad.

La idea del reconocimiento de la pluralidad de los componentes de la
nacion, el énfasis en las diferencias étnicas, sociales y sexuales y (a partir de la
Constitucion de 1991) la ratificacion de una concepcion no universalista de las
ciudadanias, nos lleva a explorar la manera como las politicas promueven el
agenciamiento cultural a través de actos festivos. El caso del Carnaval de Bogota
se presta bien para reflexionar sobre retos y limites de la intervencion publica en el
manejo de la fiesta, a raiz de la relacion de caracter ambiguo que ésta ha
establecido desde siempre con el poder. Es éste el tema central del acapite cuarto,
“Entre revolucion y reaccion: el carnaval frustrado de Bogotd”.

Las “Conclusiones: el carnaval como performance colectiva y como
dispositivo retérico y material”, tratan de llegar a una sintesis teorica sobre el
carnaval, que pueda brindar elementos de reflexién a todos aquellos gobiernos

139



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Colombia

locales, asociaciones de base, movimientos sociales empefiados en el dificil y
apasionante manejo de politicas de salvaguardia y fomento del patrimonio
inmaterial festivo relacionado con las celebraciones carnestoléndicas.

La Marimonda es una de las imdgenes mads representativas del Carnaval de

Barranquilla. Se trata de una
madscara con grandes orejas y una
trompa larga. Es uno de los
personajes mds antiguos del
Carnaval y se expone como una
imagen perturbadora e insolente.

1. El carnaval en tiempos
de la globalizacion: las
caravanas turisticas

Uno de los aspectos mas sorprendentes del carnaval, a lo largo de su vida
milenaria, es su extraordinaria capacidad de adaptarse a diversos contextos
historicos y a heterogéneas condiciones locales, movilizando las energias festivas
a su alrededor. Pocas celebraciones han demostrado ser tan persistentes en el
espacio y en el tiempo y han logrado concentrar, alrededor de una misma
estructura de base, una variedad tan impresionante de expresiones artisticas,
creencias religiosas y valores sociales de las mas diversas culturas.

Nos encontramos frente a un fendmeno aparentemente paradojico: por
un lado, la historia del carnaval se nos presenta como un proceso de larguisima
duracion, que se extiende por mas de mil afios desde Lituania hasta Pert, desde
Montevideo hasta Quebec, llegando incluso a incursionar en Africa occidental y
en la India; por otro lado, si hay algo que caracterice a todo carnaval es su
irreducible especificidad: la mezcla unica de elementos aparentemente
disparatados brinda a cada celebracion un caracter propio que la vuelve atractiva.

Esta asombrosa capacidad del carnaval de dinamizar los imaginarios
colectivos moviéndose entre las hojas de los libros de historia y de los atlas
geograficos sin perder su eje, su estructura o su identidad, lo vuelve un ambito de
estudio decisivo. Practicas y representaciones, temas y técnicas relacionadas con
las celebraciones carnavalescas moldean las geografias de la identidad,
transforman las memorias de didsporas y desplazamientos, reelaboran las
narrativas historicas y presentan en una perspectiva diferente las tensiones

140



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Colombia

politicas, sociales y étnicas que atraviesan una ciudad o una region.

La cuestion se ha vuelto de candente actualidad a raiz del inesperado
resurgimiento del carnaval como una de las principales celebraciones festivas de
comienzos de milenio. En los afios que siguieron a la Segunda Guerra Mundial
parecia darse una tendencia al general estancamiento de este género de
celebraciones en muchas regiones del mundo, tanto que desde muchas partes se
vaticinaba una ineludible decadencia del carnaval, a raiz de un general proceso de
desacralizacion de las sociedades modernas y del surgimiento de nuevos espacios
de socializacion y escenificacion (Gaignebet 1984). El progresivo derrumbe de la
civilizacidén campesina habia dejado presagiar el ocaso, o incluso la desaparicién,
de las fiestas tradicionales que marcaban su calendario, sus ritmos, sus
temporalidades. Caro Baroja (1965), por ejemplo, arranca su fundamental
estudio con una afirmacién tajante:

El carnaval ha muerto; ha muerto, y no para resucitar como en otro tiempo
resucitaba anualmente. Era una fiesta de corte antiguo. Hoy queremos ser
modernos ante todo. Suelen decir las gentes piadosas que, como ultimo resto del
paganismo, bien muerto estd; pero es el caso que personas de tendencia racionalista
tampoco le han sabido demostrar mucha simpatia. Al carnaval no le matd, sin
embargo, ni el auge del espiritu religioso ni la accion de “las izquierdas”. Ha dado
cuenta de él una concepcion de la vida que no es ni pagana ni anticristiana, sino
simplemente secularizada, de un laicismo burocrdtico, concepcion que arranca
desde bastantes décadas (p.39).

La historia reciente parece desmentir de forma contundente esta
prevision: tras un proceso de cambios repentinos, sorprendentes, radicales, el
fenomeno carnavalesco parece estar viviendo un renovado auge, luego de un largo
periodo de olvido y marginacién. Si bien en el ultimo cuarto de siglo la gran
mayoria de los carnavales tradicionales, relacionados a un mundo agrario en
descomposicion, estan desapareciendo o estan en un proceso de radical
redefinicion segin las nuevas circunstancias, otros estan surgiendo mas
poderosos y magnificentes que nunca. Escribe Castelli (1996):

Luego de una decadencia que en la posguerra parecia haber decretado su muerte,
desde los afios setenta hasta hoy se ha asistido, por varios lados, a un renacimiento
de los carnavales, que se han vuelto a menudo un verdadero negocio, con un
lanzamiento organizado en version turistico-mercantil de la fiesta especticulo
(véase Carnaval de Venecia) muchas veces relacionado, con fines promocionales, a

141



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Colombia

loterias nacionales [...] o a la creacion de tradiciones “inventadas”, [...] casi
siempre en el marco de la fiesta pueblerina (p. 20).

El fendémeno esta relacionado con la exigencia de volver a establecer
espacios de sociabilidad festiva, de fortalecer el sentido de pertenencia y de
fomentar la solidaridad ciudadana frente a los procesos de acelerada
urbanizacion masiva, de fragmentacion del tejido social, de crisis identitaria a
escala individual y colectiva. Pero también se trata de un fendmeno que tiene una
enorme trascendencia en el contexto de politicas urbanas y culturales: bajo el
traumatico impacto de la economia mundial, revitalizadas costumbres
tradicionales y festividades recién nacidas se encuentran ahora compitiendo la
una con la otra para atraer turismo e inversion extranjera en mercados cada afo
mas globalizados. Asistimos a un “resurgir de la tradicion, como fenémeno
carsico que aparece y desaparece”, subraya Grimaldi (1996) a proposito del caso
italiano:

Se recuperan los carnavales que conservan amplias trazas de elementos folkloricos
del pasado, se opera una medievalizacion del tiempo de la transgresion de
comienzos de ario, inventando y elaborando rasgos de muchas supuestas historias
locales sobre las cuales construir nuevos mitos de fundacion, especificas
identidades, se inventan nuevas formas expresivas, como si la moderna re-
funcionalizacion de la antigua religion carnavalesca pudiera ofrecer una respuesta
por la superacién de la crisis relacionada con el milenio (p. 7).

Los pueblos y las regiones que ya tienen costumbres carnavalescas
consolidadas se apresuran a revitalizarlas y a valorizarlas. Los que no pueden
contar con un buen “pedigri” festivo se las ingenian para inventarse alguna
tradicién o para proponer nuevos proyectos. El fendomeno es fortisimo en las
ciudades pequenas e intermedias, pero también en las grandes metropolis donde,
frente a la explosiéon demografica y al cambio drastico de ritmos, horarios,
interacciones y temporalidades, debe encararse el problema de encontrar nuevas
formas de sociabilidad de caracter ptblico. Municipios, asociaciones y empresas
privadas se han dado cuenta del impacto de imagen que puede tener el carnaval,
con las repercusiones positivas en términos de turismo e inversiones financieras.
Las industrias culturales (casas disqueras, productoras de cine y television,
editoriales) ponen cada vez mas atencion al movimiento artistico y cultural que se
gesta alrededor de estas fiestas. Como sugiere Kinser (1990), a las tres etapas de
apogeo en la historia del carnaval (Medioevo tardio, Renacimiento y finales del

142



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Colombia

siglo XIX-comienzos del XX) hay que afadir una cuarta, que comenzo en los
afios sesenta del siglo XX y atin esta vigente.

Un caso muy significativo de manejo mediatico de las fiestas es el de las
llamadas caravanas turisticas, fomentadas en Colombia durante el primer
gobierno de Alvaro Uribe (2002-2006), en el marco del programa gubernamental
“Vive Colombia, viaja por ella”. La iniciativa surgio cuando el pais atravesaba por
uno de los peores momentos de su historia reciente. Las Fuerzas Armadas
Revolucionarias de Colombia (FARC) controlaban partes importantes del
territorio nacional y sembraban el terror con secuestros indiscriminados y tomas
armadas de municipios, mientras la guerra sucia emprendida por los grupos
paramilitares (en unos casos tolerados o incluso apoyados por el mismo Ejército
Nacional) multiplicaba los homicidios selectivos, las masacres y el
desplazamiento forzado de millones de personas. Al alba del nuevo milenio, la
misma Bogota era una capital sitiada en medio de un pais cada vez mas
fragmentado: a pocos kilometros de la ciudad proliferaban retenes legales e
ilegales de los diversos grupos armados en conflicto.

El clima era propicio para la entrada en escena de un hombre fuerte, que
apareci6 en la figura del entonces gobernador de Antioquia, Alvaro Uribe Vélez.
Uribe triunf6 en las elecciones gracias a la promesa de derrotar la guerrilla con las
armas, después del fracaso de las negociaciones del gobierno anterior. El primer
resultado tangible de la nueva politica, bautizada de “seguridad democratica” (un
eufemismo que designa una politica militar agresiva apoyada por los Estados
Unidos), fue retomar el control de las carreteras. Después de afios de guerra que
habian transformado cualquier desplazamiento por tierra en una azarosa
aventura, por fin los colombianos podian volver a moverse con cierta
tranquilidad. Las imponentes medidas de control militar por parte del Ejército se
acompanaban ademas de una intensa campafia publicitaria, que volvio a activar
el turismo interno a través de invitaciones a la poblacion a conocer y disfrutar el
pais. “Vive Colombia, viaja por ella” es el nombre con que se bautiz6 la iniciativa,
implementada desde el Ministerio de Comercio, Industria y Turismo. Como se
lee en la pagina oficial, www.mincomercio.gov.co:

El trabajo de los Ministerios de Defensa Nacional y de Transporte, del Ejército
Nacional, de la Fuerza Aérea, de la Armada Nacional y de la Policia de Carreteras
para garantizar la seguridad de los viajeros, y por supuesto, la colaboracion de las
autoridades regionales para brindar a los turistas destinos atractivos, han logrado
que, como dijo el presidente Uribe tras los resultados de las Caravanas de la
temporada de fin de aio [2003], se recupere la confianza y se reactive el comercio

143



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Colombia

interno del pais, en momentos en que la Nacion vive una situacion financiera muy

dificil.

El principal gancho de la promocion turistica eran las innumerables
fiestas y carnavales que componen el calendario festivo de las diferentes regiones.
Como simbolo de la “seguridad democrdtica” aparecieron entonces unas
surrealistas caravanas de carros particulares que se aventuraban por las carreteras
intermunicipales rumbo a ferias y festividades, jescoltadas por helicopteros,
tanques de guerra y batallones del Ejército! Una vez mas la fiesta demostraba toda
su fuerza simbolica en la construccion de una communitas nacional imaginada y
deseada (Anderson 1991; Esposito 1998; Baumann 2001).

2. Historia oficial e historias subalternas: folklore y “elitelore” en
Barranquilla

La fuerte exposicidon medidtica del fendmeno festivo ha generado una
“vulgata” que, con pocas variantes, ha logrado afianzarse en el imaginario
colectivo contemporaneo, terminando por imponerse como paradigma
hegemonico a nivel planetario. Es suficiente repasar el abundante material en
circulacién sobre temas carnavalescos fuera de los circulos restringidos de la
academia para darse cuenta de la sorprendente homogeneidad en la
interpretacion de su historia. Fuentes tan disimiles como textos divulgativos,
estudios folkloricos, sitios de Internet, folletos de agencias de viajes,
documentales, videos promocionales y guias turisticas tienen a menudo la
costumbre de anteponer una breve introduccién historica a su argumento central,
porlo general la presentacion de un carnaval especifico.

En este tipo de relatos resulta impactante el hecho de que raras veces
superan los pocos renglones y la informacion basicamente versa sobre etimologia,
origenes y desarrollo del carnaval (a menudo derivada, con mayor o menor
cuidado, de estudios clasicos sobre el tema). Sorprende la organizacion de esta
informacién en el marco de una vision lineal, progresiva del devenir historico. En
una version muy difundida en Internet, por ejemplo, leemos:

La celebracion del carnaval tiene su origen probable en fiestas paganas, como las
que se realizaban en honor a Baco, el dios del vino, las saturnales y las lupercales
romanas, o las que se realizaban en honor del buey Apis en Egipto. Segun algunos
historiadores, los origenes de las fiestas de carnaval se remontan a los antiguos
Sumeria y Egipto, hace mds de 5.000 aios, con celebraciones similares en la época

144



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Colombia

del Imperio Romano, desde donde se difundio la costumbre por Europa, siendo
traida a América por los navegantes esparioles y portugueses que nos colonizaron a
partirdel siglo X V",

A través de unos verdaderos topoi literarios, el carnaval parece
desarrollarse segin unas pautas bien establecidas. Surge a partir de las fiestas
dionisiacas, que de Oriente llegan a Grecia y luego a Roma. Su difusién a lo largo
y ancho del Imperio Romano abona el terreno para la introduccion, en la Edad
Media, del carnaval propiamente dicho, que se establece en contraposicion a la
Cuaresma cristiana. La presencia de la Iglesia modera los excesos y desenfrenos
propios de una época que sigue siendo representada en términos de tinieblas y
barbarie (Heers 1996). Segun se lee en un sitio web catolico,
www.buzoncatolico.com (abril 2006):

Durante ellas predominaba el desorden civil, no habia unas medidas tan duras y
estrictas contra los desenfrenos morales. En todos sitios habia cantos satiricos. No
se prohibia nada durante esos dias. Todo estaba permitido. De ahi que arreciaran
las criticas contra los poderes instituidos, como la autoridad, el poder y la religion.
Debido a muchos excesos, ha habido a lo largo de la historia paises que los han
prohibido por miedo a venganzas y por sobrepasarse en los ataques contra los
poderes.

Con el Renacimiento -sigue la Vulgata- el carnaval no solo se propaga en
todo el mundo cristiano a los dos lados del Atlantico, sino que se vuelve mas
refinado: es la belleza de las mascaras, la suntuosidad de los trajes y la
magnificencia de las celebraciones lo que ahora llama la atencion. Como se
reporta en abril 2006 en digilander.libero.it:

Los festejos en el periodo de carnaval tienen un origen muy remoto, probablemente
en las fiestas religiosas paganas, en las cuales se hacia uso de las mdscaras para
alejar los espiritus malignos. Con el cristianismo esos ritos perdieron en cardcter
mdgico-ritual y quedaron como simples formas de diversion popular. Aun hoy en
dia el carnaval representa una ocasion de diversion y se expresa a través del disfraz,
los desfiles enmascarados, las fiestas. Durante la Edad Media y el Renacimiento
los festejos en ocasion del carnaval fueron introducidos también en las cortes
europeas y asumieron formas mds refinadas, en relacion con el teatro, la danza y la

1 Esta citacion hace referencia al carnaval de Republica Dominicana (www.carnaval.com.do,
abril 2006), aunque encontramos este mismo texto en varios sitios dedicados a otros
carnavales.

145



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Colombia

musica.

Depurado asi de todo caracter subversivo y trastocador, el carnaval pasa a
la modernidad en cuanto espectaculo, representacion, y ya no como presencia
viva (Kinser 1986:1-41). Ahi se cierra, por lo general, el excursus histérico, dejando
presagiar que el momento culminante de todo el recorrido esta a disposicion del
lector deseoso de conocer algiin ejemplo de cultura local perfectamente integrada
en ese proceso civilizador: un espectaculo de arte y folklore dispuesto para el usoy
consumo del turismo de masa.

Este tipo de relatos, aparentemente inocentes, no hace sino reproducir en
el ambito mediatico una vision de la historia de molde positivista, que si bien ya
no tiene mucha vigencia en el ambiente académico, sigue profundamente
arraigada en la percepcion comun. La historia del carnaval es presentada como un
camino univoco, perfectamente sintonizado con el supuesto progreso de la
civilizacién occidental (Muir 1995).

La descripcion de sus celebraciones procede segiin un itinerario que va
desde el dominio de la natura al campo de la cultura, es decir, de la prehistoria de
tiempos inmemoriales a la historia propiamente dicha, de lo salvaje a lo
civilizado. Las “fiestas primitivas” y desenfrenadas de egipcios y babilonios,
caracterizadas por un salvajismo panteista, son sustituidas poco a poco por los
rituales paganos de las saturnales y las lupercales grecorromanas. La conversion a
un cristianismo aun empapado de magia y supersticiones es el paso necesario que
permite finalmente desembocar en el supuesto progreso cientifico-cultural de la
modernidad capitalista. Todo lo que, por una razon u otra, no encaja en este
destino progresivo de la humanidad es tachado de residual, o incluso de obstdculo al
progreso.

Asi aparece una poderosa construcciéon mediatica del pasado
carnavalesco, que tiende a cristalizarse en una historia “oficial”. Su eficacia es
evidente, ya que brinda un cuadro global en donde pueden ubicarse los carnavales
contemporaneos como ejemplos especificos y localizados de una historia
hegemonica. Para poder reservarse un pequeio espacio de legitimidad, cada
carnaval se ve abocado a inscribir su pasado en el desarrollo de la civilizacién
universal, segun una visién etnocéntrica que encuentra su cuna en el Medio
Oriente biblico y en la Grecia clésica.

Se trata de una vision omnipresente que, con pequefas variantes, coloniza
el imaginario globalizado contemporaneo. En unos casos se pone el acento sobre

146



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Colombia

la importancia de defender vetustas tradiciones, en otros se subraya su potencial
en términos de desarrollo econémico y progreso cultural. Hay quien afiora los
carnavales de antafo y quien defiende el impacto de imagen de una localidad en
términos de city marketing. Pero, prescindiendo de los diferentes enfoques, lo que
se desprende es una narrativa comun que ve en el carnaval una expresion mas de la
superioridad de Occidente y de su mision civilizadora.

Dentro de este régimen del discurso, los aportes de otras culturas y
tradiciones, sobre todo las contribuciones africanas e indigenas, determinantes en
el proceso de asentamiento del carnaval en tierra americana, se encuentran
relegados a un papel decorativo. Se ensalza su riqueza simbolica, el despliegue
festivo y el exotismo de sus costumbres, pero al precio de insertarlos a la fuerza en
una lectura historica purgada de cualquier referencia a sus luchas de
emancipacion y a la represion de la que han sido sistematicamente objeto. Como
denuncia Nina de Friedemann, a propdsito del carnaval de Barranquilla:

Estas celebraciones de los negros, es obvio que nunca han sido caracteristicas de las
festividades que por muchos siglos se han venido celebrando como carnaval en
Europa. Claro que, cuando el carnaval fue introducido con sus propios perfiles
occidentales, esas celebraciones de negros en el litoral atlantico, paulatinamente se
fueron incorporando a las festividades de carnaval y sus participantes empezaron a
integrarse a las masas indiscriminadas de celebrantes callejeros. Asi, aunque en
Colombia, al igual que en otros lugares de América, las tradiciones de origen
africano forman parte hoy del trance del carnaval, no cabe asimilarlas a un rito de
procedencia occidental. Ello seguiria propiciando el desconocimiento de la
influencia cultural africana en aspectos de un pais o de una region, como es el caso
del carnaval en la ciudad de Barranquilla’,

El planteamiento de Nina de Friedemann puede ser leido a la luz del
controversial concepto de “esencialismo estratégico” de Spivak (1999): una forma
de consolidar la identidad de un grupo (en este caso afrodescendiente) a través de
una solidaridad temporal, para hacer frente al riesgo de su desplazamiento en la
arena politica y social, aunque a costa de tener que asumir una posicion de tipo
esencialista.

Volvamos entonces a la pregunta inicial: j;como dar cuenta de la
asombrosa persistencia del carnaval en contextos muy alejados entre si en el

: N. de Friedemann en: http://web.elheraldo.com.co:8081/web/carnaval/historia.asp

147



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Colombia

tiempo y en el espacio, hasta su renovado auge actual? Las reflexiones antes
expuestas nos permiten encontrar pistas para comprender sus metamorfosis a lo
largo de la historia, sin tener que remontarnos necesariamente a teorias de tipo
evolutivo o lineal. El dispositivo carnavalesco se encarga de generar su propia
historia, su propio mito fundacional, su propia insercidon en el desarrollo de la
modernidad global. Sin embargo, esto no es fruto de una improbable filiacidén
directa, ni de un supuesto desarrollo civilizatorio que desde el corazén europeo se
va propagando por las periferias del Nuevo Mundo. Por el contrario, las
investigaciones historicas sobre las diferentes celebraciones carnavalescas dan
cuenta de un proceso fragmentado, que procede por saltos, brincos, largas etapas
de decadencia y repentinos resurgimientos, periodos de auge y largos lapsos de
olvido.

Tomemos, por ejemplo, la figura de Rey Momo: se trata de un personaje
que aparece en los carnavales de medio mundo, desde Rio de Janeiro hasta Nueva
Orleans, desde Barranquilla hasta la ciudad indiana de Goa (Goées 2008). Esto
podria inducir a caer en la tentacion de buscar sus raices en algiin antepasado
comun. Es lo que hace por ejemplo el sitio turistico www.averlo.com, en su
seccion dedicada a Rio:

El carnaval es una nacion de ensuefio y, como todo reinado, cuenta con un
monarca: el Rey Momo, una de las imdgenes mds tradicionales y, quizd, la mds
fuerte. Nacido en la mitologia grecorromana, éste era el dios de la irreverencia,
razon por la cual fue expulsado del Olimpo, donde las otras deidades moraban. En
la antigua Roma, durante los festejos del dios Saturno, el soldado mads bello era
seleccionado y coronado como el rey del carnaval. El elegido era tratado con sumo
respeto y le proporcionaban la mejor comida, bebida y diversion; pero al terminar
la fiesta era ofrecido en sacrificio en el altar de Saturno. El rey del carnaval salté el
océanoy llego a los festejos de Rio en 1933.

El Rey Momo llega a Rio en los anos treinta, a Goa en los sesenta; en
Barranquilla ya esta presente a finales del siglo XIX, para luego eclipsarse y volver
a aparecer en tiempos recientes. Es evidente que no estamos frente a unas
tradiciones decantadas a través de los siglos, sino que mas bien se trata de un
recurso al cual cada manifestacion carnavalesca puede acudir, segin unas
circunstancias y unas necesidades contingentes. La presencia del mitico Rey
Momo alrededor del planeta se debe mas a razones turisticas y promocionales, al
azar o a Iniciativas extemporaneas, que a improbables survivances de un legado de
la antigiiedad clasica.

148



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Colombia

Al mismo tiempo, en los pliegues de estas discontinuidades propias de la
version dominante es posible divisar las historias no escritas del carnaval,
historias que se alimentan de otros mitos y de otros imaginarios, cuyos rastros es
posible encontrar, escondidos, en ciertas practicas y representaciones que siguen
vivas, aunque a la sombra de la parafernalia del carnaval oficial. Ya Nina de
Friedemann (1995) subrayaba este aspecto cuando distinguia entre folklore y
“elitelore”:

En la celebracion de las fiestas y de su conceptualizacion en Colombia el vocablo
folklore es de uso cotidiano para evocar la fiesta popular, y aludir a la cultura de
segmentos sin poder en determinada sociedad. De esta suerte, es preciso oponer el
término elitelore para representar la cultura de clases dominantes en un escenario
donde el juego de poder socio-politico se relaciona alrededor de manifestaciones en
gran parte estéticas. Asi se facilita la comprension de como las clases dominantes
pueden utilizar las expresiones de las dominadas con propdsitos de control socio-
politico (p. 26).

Reconocer en el carnaval la existencia de un dispositivo que opera desde el
poder nos permite entonces destacar el papel, sistematicamente desautorizado, de
las innumerables tacticas de resistencia y de contracultura, de grupos y culturas
subalternas que se mueven a su sombra.

Como dijimos, no se trata simplemente de una lucha de caracter social.
Las reivindicaciones de sujetos en busca de visibilizacion y reconocimiento pasan
cada vez mas por la identificacién con derechos culturales que dependen de la
pertenencia a grupos étnicos, raciales o de género. Nos referimos, para limitarnos
a otro ejemplo barranquillero, a la importancia del movimiento homosexual en el
carnaval de Barranquilla, cuyo desfile hasta hace pocos afios era objeto de
escarnio publico y sobre todo de una sistematica represion por parte de la policia.
Solo en anos recientes, gracias a la calidad artistica del acontecimiento, pero sobre
todo a los pasos agigantados que el movimiento LGBT ha logrado en el pais, la
represion ha dado paso a cierto reconocimiento del “desfile de los travestidos”,
como se le conoce en el argot local (Triana 2007). Como escribe Danny Gonzalez
Cueto (2007):

“La ciudad estd en estado de sitio [...] por el fasto de los hombres-mujeres o
travestidos que recorren las calles mostrandose y, de paso, mostrando a aquellos que
se ocultan, con hipocresia, detrds de la mdscara social” .

Es interesante notar que el caso de Barranquilla no es sino un ejemplo del
amplio repertorio de manifestaciones no violentas de caracter festivo-

149



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Colombia

carnavalesco basadas en el juego exhibido de inversiones y transgresiones
sexuales (la mas célebre de las cuales es sin lugar a dudas la de los llamados gay
prides), que el movimiento LGBT ha privilegiado para visibilizarse ante la
sociedad en su conjunto.

3. Metaforas del mestizaje: el mito fundacional de Riosucio

El carnaval esta asociado, por lo general, a los conceptos de tradicién,
folklore, herencia, legado y patrimonio. Nuestra investigacion, por el contrario, se
mueve en una perspectiva diferente: si miramos la historia del carnaval, nos
damos cuenta que, desde sus origenes en las ciudades mercantiles tardio-
medievales hasta nuestros dias, éste ha sido un eje crucial de modernidad. Elsuyo,
nos recuerda Bajtin, es el lenguaje polifonico y coral de la plaza de mercado, es
decir, del eje de la transformacion econdémica y social que asociamos con los
comienzos del capitalismo (Burke 1991; Muir 2001, Camporesi 1980). Sus polos
de difusion y desarrollo por lo general se encuentran en ciudades que estan en
medio de una intensa actividad de intercambios economicos, culturales y
demograficos. Los principales carnavales colombianos no son la excepcion:
Barranquilla ha sido el principal puerto de entrada caribefio al pais; Pasto es el
puente entre Colombia y el resto del mundo andino, y Riosucio, a pesar de ser un
centro urbano mucho mas pequeno, esta ubicado en la interseccion entre los que
fueron los estados soberanos del Cauca y Antioquiay las selvas del Choco.

Catarsis colectiva, ritual propiciatorio de una religiéon ya moribunda o
simple jolgorio colectivo; fuere como fuere, el carnaval se presenta como
escenario privilegiado para una dramatizacion colectiva donde puede
ridiculizarse el mundo presente, afiorarse los tiempos de antano o perderse en
ensofiaciones de futuros posibles. Mas que simplemente evocar costumbres en
vias de extincion, el carnaval pone al dia el pasado y lo proyecta hacia el futuro.
Como escribe Montoya Bonilla (2003:27):

“El carnaval vive de su permanente actualizacion. Retomar el momento por el que
la sociedad pasa y reelaborarlo para la fiesta, requiere de extrema agudeza y
agilidad para ir reemplazando lo caduco, lo que se ha vuelto letra muerta, por lo
actual”.

Podemos comparar el carnaval con una esponja cuyo tejido va
absorbiendo la riqueza cultural, las tradiciones vitales, los fermentos artisticos
presentes en el territorio, hasta determinar una forma especifica en precario
equilibrio entre tendencias cosmopolitas y peculiaridades locales. En ese sentido

150



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Colombia

hay que pensar el carnaval como parte integrante de la dindmica capitalista, bien
sea en términos de participacion en sus trasformaciones revolucionarias, bien sea
como un baluarte de la reaccion frente a la amenaza que éste representa. Como
hacen notar Boltanski y Chiapello (1999), una de las caracteristicas principales del
capitalismo es su capacidad de alimentarse de las criticas, tanto sociales como
artisticas, que son formuladas en su contra. Se vuelve entonces imprescindible
explorar las modalidades a través de las cuales cada carnaval se apropia de las
posturas criticas que afloran en el espacio mismo de la fiesta, absorbiéndolas al
mismo tiempo en una celebracidén autorizada y a menudo fomentada desde el
poder establecido.

La capacidad de reinventar constantemente tradiciones e integrarlas a la
contemporaneidad es precisamente lo que hace del carnaval una combinacion tan
poderosa de identidades colectivas. Para lograr poner en escena un pasado que
moldee los imaginarios de toda una sociedad, el carnaval aprovecha los elementos
primordiales que convocan a la fiesta: la mascaray el disfraz, la musica y la danza,
los juegos publicos y privados, el trago y el banquete, el cortejo y la sexualidad
exhibida. Pero al mismo tiempo los aterriza en los lenguajes contemporaneos. De
esta manera el carnaval se vuelve un gran caldo de cultivo para la constante
elaboracion de una mitologia popular compartida. En cuanto gran exorcismo
colectivo frente a la muerte y al transcurrir del tiempo, el carnaval tiene que hundir
sus raices en el mito. Como escribe Butitta (1996), a partir de Lévi-Strauss y de
Eliade:

El andamiaje ideoldgico era siempre el mismo y estaba dirigido a absorber lo
discontinuo natural y social en un continuo cosmico homogéneo y unitario que,
afio tras anio, se refundaba a través de la refundacion del tiempo [...]. En el
convertir el caos en cosmos, las fiestas como representacion mitica del tiempo lo
refundan como unidades de continuo y discontinuo, de ser y devenir. De ahi se
deduce que todas las fiestas de comienzos de afio, sea cual sea la forma que hayan
tomado (carnaval, Pascua, etc.), no son tiempos de fiestas sino fiestas del tiempo,
cuyo sentido ultimo es trasponer la temporalidad histérica en una temporalidad
mitica, el discontinuo del devenir, es decir de la muerte, en el continuum del ser, o
sea de la vida: un suefio inalcanzable, un territorio imposible, es decir un mito (p.
59).

El carnaval es una gran fabrica de mitos, y el primer mito que tiende a
producir es su proprio mito fundacional. Las practicas y las representaciones

151



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Colombia

carnavalescas tienen que presentarse como desligadas de la temporalidad
cotidiana, tienen que brindar la ilusion de escapar, gracias a la evocacién de una
ritualidad ciclica, al inexorable operar de la muerte. Se explica asi la tendencia
generalizada a colocar los origenes de todo carnaval entre las neblinas de tiempos
inmemoriales, incluso en los casos donde la investigacion muestra claramente su
fundacioén reciente.

La distancia entre la evidencia historica y los mitos que se generan es del
mayor interés para la historia del imaginario carnavalesco, ya que permite
enfatizar los elementos de transicion, intercambio, diseminacién y movilidad
propios de la fiesta, que resisten a la nocidon de una tradicion eterna que se hunde
en un pasado ancestral. Al mismo tiempo este mito, si pretende tener fuerza y
vigencia, necesita arraigarse en el territorio a través de mitos fundacionales
localizados. La leyenda del surgimiento de Riosucio (Caldas) nos brinda un
ejemplo esclarecedor. Segun la historiadora Nancy Appelbaum (2003):

Laleyenda [...] comienza a los albores del siglo XIX, a finales de la época colonial.
Diferentes grupos de indigenas vivian en la region, que contaba con ricas minas de
oro. La principal comunidad indigena era la de La Montaiia, liderada con
benevolencia por un cura republicano rebelde, el padre José Bonifacio Bonafont. A
noroccidente de la Montaia habia un asentamiento espariol conocido como
Quiebralomo. Padre Bonafont logro involucrar al cura de Quiebralomo, un tal
padre Bueno, para que lo ayudara a poner fin a las enardecidas disputas entre las
dos comunidades, uniéndolas como fueran una sola. EI 7 de agosto 1819, dicen los
riosucerios, los dos curas fundaron los dos pueblos en un sitio desde hace tiempo
conocido como Rio Sucio. Los pobladores de La Montaia y de Quiebralomo
llevaron los respectivos santos patronos en procesion desde las capillas de sus aldeas
hacia el nuevo pueblo, y los curas ordenaron de quemar las viejas capillas para que
no regresaran. [...] Sin embargo los indigenas de La Montasia y la gente de
Quiebralomo siguieron en desacuerdo y se negaron a frecuentar la misma iglesia.

Cada grupo mantuvo su propia capilla y su propia plaza. [...] Una cerca los
dividia (p. 5).

A lo largo de unos 20 afios, en medio de las guerras fratricidas entre
conservadores y liberales que ensangrentaron a la joven Republica desde sus
comienzos, Riosucio quedo separado en dos por una cerca de guadua. Un dia,
sigue la historia, los dos padres se pusieron de acuerdo en poner una efigie del
diablo en el medio de la cerca, para que los que quisieran pudieran acercarse a dar

152



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Colombia

quejas y reclamos, “;Si Dios no puede unir al pueblo, que lo una el diablo!” . Surge asila
figura del diablo, que se convertira en el siglo XX en el protagonista del carnaval.

Hasta aqui el mito fundacional, o mas bien su version cristalizada en una
version oficial, ya que, como todo mito, éste también es rico en contradicciones,
incoherencias, variantes, superposiciones. Un punto de partida para explorar el
poderoso entramado simbolico subyacente al mito es cuestionar la fecha de
fundacién del pueblo, el 7 de agosto de 1819, es decir el mismisimo dia de la
Batalla de Boyac4, momento decisivo de la independencia colombiana. Escribe el
historiador German Arciniegas (1990) en una carta a Otto Morales Benitez:

(¢ Por qué mi entusiasmo por Riosucio? Sencillamente porque en cierto modo es la
imagen de la Republica. Es el municipio que nace en el dia en que comienza
realmente la vida independentista de Colombia. No es poca suerte que el ario de
arranque de esa fundacién del Padre José Bonifacio venga a ser la misma en que al
pasar el general Santander al puente de Boyacd comenzo a funcionar la Republica
marchando sobre las cenizas del gobierno espaiiol. [...] Descubrir esa tierra de
tantos encantos que surge como un Dorado de las minas de Marmato y se convierte
en un cafetal con los granos traidos por padre José Bonifacio.

Retomando un motivo ya esbozado por la narrativa costumbrista de las
tres primeras décadas del siglo XX, politicos e intelectuales de cufio liberal,
deseosos de encontrar un simbolo y una metafora capaz de representar la
totalidad de la nacidén colombiana, aprovecharon la asombrosa (y sospechosa)
superposicion de fechas de la conmemoracién de la fiesta patria y el aniversario de
la fundacion del pueblo (tramada por una incierta tradicidén), para tratar de
presentar a Riosucio como microcosmos de la sociedad colombiana en su
conjunto (Ortiz 2007). El auge del café y del oro, la colonizacién antioqueia y
caucana, la presencia de europeos, indigenas y africanos y -sobre todo- la
existencia de una exuberante festividad capaz de funcionar como crisol de todos
estos componentes, parece fortalecer la candidatura del municipio como ejemplo
viviente del pais. Poco importa que esta historia sea un simple recurso retorico:
cuando el investigador riosucefo Alvaro Girtner Posada (1994) se atrevid a
desenmascarar publicamente el falso dato historico, se desataron polémicas
furibundas. Un mito, cuando logra arraigarse en practicas rituales y en
representaciones compartidas por una colectividad, dificilmente puede ser
extirpado mediante simples evidencias documentales.

153



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Colombia

Una segunda entrada para el andlisis critico del mito fundacional tiene
que ver con la historia de la cerca de guadua, elemento imprescindible para tratar
de relacionar las fiestas carnestoléndicas con los conflictos armados que, desde
comienzos del siglo XIX, ensangrientan sin cesar la regién. Es curioso notar
como, en la vox populi callejera recolectada a lo largo del trabajo de campo, las
innumerables variantes de la estructura base de la historia tienden a confundir y
sobreponer diferentes momentos historicos: en unos relatos que recolectamos en
el trabajo de campo, la cerca (o muro) separa a liberales y conservadores; en otra, a
indios y conquistadores; no falta quien la atribuye a las luchas entre tropas
independentistas y realistas o, en otra version, jincluso a guerrillas y
paramilitares! Sin embargo, la estructura narrativa siempre subraya lo mismo: hay
una lucha fratricida que amenaza la communitas (Esposito 1998), y la figura
salvifica de un diablo bueno, inventado por un hombre de Iglesia, permite, a través
de su sacrificio ritual, la reconciliacion festiva de los diferentes estamentos de la
sociedad riosucena (Girard 1972).

Finalmente, el elemento que retne todos los aspectos anteriores de este
mito fundacional es la vision del carnaval como genius loci de la nacion, es decir, el
lugar donde se expresa el genio nacional, fruto del encuentro y la fusion entre
colonos blancos, campesinos, indigenas y (en menor medida) esclavos negros,
cuyo cruce va a forjar la raza riosucefia, metafora y metonimia de la nueva
sociedad colombiana sonada por los liberales. El discurso no se limita a circular
entre las élites, sino que llega a permear la narrativa de los mismos protagonistas
delafiesta. El carnavalero Alberto Ospina, por ejemplo, afirma:

[...] yo he participado en muchos disfraces, pero me gusta mucho el del diablo, pues
porque pa'mi es la parte central del carnaval. Pa'mi hasido ... la figura central del
carnaval, y pa' mi el carnaval encierra todo el mestizaje: el negro, el indio y el
blanco. Pa' mi el diablo no es europeo, no es negro, no es blanco, sino que estd
encerrado todo el mestizaje en ese. . . en ese diablonuestro[...]

Como hace notar Appelbaum, tres versiones se contienen en este campo.
Por un lado, la historia de las élites blancas, sobre todo de origen antioquefio, que
defienden implicita o explicitamente una lectura historiografica que exalta la
pertenencia de Riosucio a una nacién blanca y catolica. En segundo lugar esta la
version de las familias de notables locales, defensoras de la especificidad
riosucefa respecto del contexto regional; se trata esencialmente de las élites cultas
locales, que aprovechan la retorica del mestizaje para marcar distinciones y

154



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Colombia

diferencias con los manizalefios y los demads paisas. En fin, hay también una
lectura indigenista del problema; bien que tradicionalmente acallado y silenciado,
este punto de vista ha ido fortaleciéndose a partir de los procesos de
reindigenizacién puestos en marcha porla Carta Magna de 1991.

En otros paises latinoamericanos, el paso de un mito nacional fundado
sobre la triada de una raza (la blanca), una religion (la catolica) y una lengua (la
castellana) a un mito nacional de caracter mestizo ya se habia abierto paso a
comienzos del siglo XX. En Colombia, por el contrario, hasta mediados de los
afios cincuenta la retorica oficial, de matriz conservadora, siguid pregonando una
comunidad imaginaria devota del Sagrado Corazon de Jesus y basada en los
valores de la Espafia franquista. Solo recientemente nuevos derroteros
ideologicos y nuevos horizontes de inclusion social empiezan a abrir una brecha
en la sociedad colombiana, gracias también a los aportes del discurso indigenista,
quiza una de las piezas clave en el ascenso de los populismos en América Latina
(Koenig 1994).

El carnaval se vuelve entonces metafora estructurante de una nacién en su
conjunto, al determinar el quiebre de los nuevos nacionalismos populistas con las
tradiciones eurocéntricas y colonialistas. No cabe duda de que esta retorica del
mestizaje (como construccion de la historia a través de un discurso en buena
medida arbitrario, orientado a legitimar un lugar de enunciacion que posibilita la
practica efectiva del poder; De Certeau 1995:24) permitidé superar la herencia
racista e intolerante propia de la mentalidad colonial. Este camino desemboco,
luego de un recorrido accidentado y nada lineal, en la Constitucion de 1991,
basada en principios de multiculturalidad y multietnicidad, en donde los derechos
culturales entran a reorganizar el principio de ciudadania sobre una base ya no
universalista, sino de acceso diferenciado.

Se trata de un cambio trascendental que aun estamos tratando de descifrar
en sus multiples implicaciones y contradicciones. En efecto, en Colombia hoy en
dia la retdrica del mestizaje genera imaginarios ambiguos: si es cierto que por un
lado ha contribuido a desarrollar uno de los andamiajes juridicos mas radicales
del mundo en términos de defensa de las minoria étnicas y raciales, al mismo
tiempo su uso en la praxis politica a menudo tiende a invisibilizar las relaciones de
fuerza, las luchas por la hegemonia y las confrontaciones por el control de los
recursos economicos que estan en la base de discriminaciones étnicas e injusticias
sociales. Un estado de cosas que, paraddjicamente, termina favoreciendo la
invisibilizacion de los atropellos de los derechos humanos y la remocion del
desplazamiento forzado y de las masacres, en nombre de una democracia formal

155



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Colombia

que no encuentra eco alguno en las relaciones de poder entres los sujetos sociales
presentes en el territorio.

4. Entre revolucion y reaccion: el carnaval frustrado de Bogota

La relacioén entre fiesta y poder sigue generando discusiones y polémicas.
Entre el abanico de opiniones que han animado y siguen animando el intenso
debate al respecto, es posible divisar una polarizaciéon entre dos posiciones
encontradas. La primera, estimulada por los estudios pioneros de Bajtin (1974)
sobre la obra de Rabelais, subraya la importancia del carnaval como espacio
libertario y transgresor que, a través de la movilizacion activa de las energias
vitales de una colectividad en su conjunto, permite plantear alternativas sociales
al statu quo a través del lenguaje [udico de la fiesta y del juego:

Encel curso de la fiesta solo puede vivirse de acuerdo a sus leyes, es decir, de acuerdo a
las leyes de la libertad. El carnaval tiene un cardcter universal, es un estado
peculiar del mundo: su renacimiento y renovacion en los que cada individuo
participa. Esta es la esencia misma del carnaval, y los que intervienen en el regocijo
lo experimentan vivamente (p. 13).

Bajtin subraya los poderes libertarios del carnaval a partir de la
contraposicion con las celebraciones de caracter oficial del siglo X VTI:

A diferencia de la fiesta oficial, el carnaval era el triunfo de una especie de liberacion

transitoria, mds alld de la orbita de la concepcion dominante, la abolicion
provisional de las relaciones jerarquicas, los privilegios, reglas y tabues. Se oponia a
toda perpetuacion, a todo perfeccionamiento y reglamentacion, apuntaba a un
porvenir aun incompleto. La abolicion de las relaciones jerdrquicas tenia una
significacion muy especial. En las fiestas oficiales, las distinciones jerdrquicas se
destacaban a propdsito: cada personaje se presentaba con las insignias de sus
titulos, grados y funciones y ocupaba el lugar reservado a su rango. Esta fiesta tenia
por finalidad la consagracion de la desigualdad, a diferencia del carnaval, en que
todos eran iguales y donde reinaba una forma especial de contacto libre y familiar
entre individuos normalmente separados en la vida cotidiana por las barreras
infranqueables de su condicion, su fortuna, su empleo, su edad y su situacion
familiar (p. 15).

La segunda posicion es una actualizacion de la clasica cuestion del panem

156



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Colombia

et circenses de la antigua Roma: el papel del carnaval seria una transgresion
autorizada, limitada en el espacio y en el tiempo, que se centra en lo que, por
comodidad, podriamos llamar la “teoria de la valvula de escape”. Eco (1989) la
expone en un brillante ensayo titulado “Los marcos de la 'libertad comica”, en
abierta polémica con las posiciones bajtinianas:

El mundo al revés se convierte en la norma. El carnaval es la revolucion (o la
revolucion es carnaval): se decapita a los reyes (es decir, se les rebaja, se les hace
inferiores) y se corona a la multitud. Esta teoria de la transgresion ha tenido
muchas oportunidades para ser popular hoy en dia, incluso entre los pocos
afortunados. Suena muy aristocrdtico. Solo hay una sospecha que contamina
nuestro entusiasmo: desgraciadamente, la teoria es falsa. Si fuese cierta, seria
imposible explicar por qué el poder (cualquier poder politico y social a cargo de los
siglos) ha utilizado a circenses para calmar a las multitudes; por qué las dictaduras
represivas han censurado siempre las parodias y las sdtiras, pero no las payasadas;
por qué el humor es sospechoso pero el circo es inocente (p. 15).

La funcidn del carnaval seria, seglin esta interpretacion, la de servir como
via de escape a las tensiones sociales acumuladas a lo largo del afio. En otras
palabras, estariamos frente a una “transgresion autorizada” , limitada en el tiempo y
en el espacio: la puesta en escena de un mundo al revés, cabeza abajo y patas
arriba, no seria sino la mas efectiva demostracion de la necesidad de preservar las
jerarquias sociales establecidas. La irrupcion del caos licencioso de la fiesta
permite encausar en un contexto circunscrito los conflictos presentes en la
colectividad, demostrando al mismo tiempo la necesidad imperiosa de preservar
el orden social, de restablecer el “natural” fluir del mundo:

Para disfrutar el carnaval se requiere que se parodien las reglas y los rituales, y que
estas reglas y rituales sean reconocidos y respetados. Se debe saber hasta qué grado
estan prohibidos ciertos comportamientos y se debe sentir el dominio de la norma
prohibitiva para apreciar su transgresion. Sin una ley valida que se pueda romper,
es imposible el carnaval (p. 16).

Lapuesta en escena de un mundo al revés carnavalesco seria una forma de
evitar los peligros de otro mundo al revés: la revolucion (Coderch y Stoichita
2000). El carnaval jugaria entonces un papel reaccionario en las sociedades
contemporaneas. A la aspiraciéon enganosa de liberacién carnavalesca, Eco
contrapone el “carnaval frio” del humor, que permite minar las normas sociales

157



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Colombia

desde adentro, en la conciencia de que la liberacidn total es ilusoria, y que el
intento de establecerla aqui y ahora, en la tierra (aunque en el tiempo fugaz de la
fiesta), no hace sino fortalecer el statu quo.

Desde nuestra perspectiva, las dos interpretaciones no son
necesariamente contrapuestas, sino que pueden ser consideradas
complementarias. El carnaval, desde sus comienzos documentados en el siglo XI
(Lombard- Jourdan 2005), es en efecto una emanacion de la autoridad, sea laica o
eclesiastica, ciudadana o nacional: el control de la fiesta siempre ha sido una de
las principales preocupaciones de quien tiene el poder.

En este sentido, hay que pensar el carnaval como un complejo sistema de
reglas y prohibiciones, y no como un simple brote espontaneo de energia festiva
fuera de control. Para llegar a trastocar el mundo y permitir comportamientos
transgresivos, desinhibidos, excesivos, se necesita poner en accidén una sofisticada
normatividad social. Paraddjicamente no hay nada mas reglamentado que un
carnaval, aunque éste sea el eje de toda infraccion y de todo desbordamiento de
esas mismas normas.

Pero al mismo tiempo el carnaval propicia un ambiente en donde los
conflictos de clase, de género y de raza pueden ser representados y performados;
es el espacio simbolico donde se ponen en escena los multiples conflictos
presentes en la vida social. En términos sociologicos, se trata de un tipico
mecanismo fop-down'y bottom-up: el poder constituido se encarga de establecer las
pautas en que se van a enmarcar practicas, imaginarios y representaciones
carnavalescas. Sin embargo, es la participacion “desde abajo” lo que da vida y
sentido al andamiaje juridico-organizativo dispuesto por las autoridades. Quien
vive la fiesta contribuye a transformarla, hasta llegar a apropiarse de sus logicas y
de sus quehaceres.

El debate alrededor de la fiesta se entrecruza también con las reflexiones
sobre el juego y su estatus en las disciplinas sociales. A partir del célebre texto de
Huizinga, Homo ludens (1973), se ha venido estableciendo una distincién crucial
en el area semantica de lo ludico. El inglés, a diferencia de las lenguas romances,
permite distinguir entre el juego entendido como game, conjunto de reglas que
delimitan y circunscriben el espacio ladico, y el juego entendido como play, el acto
dejugar.

La organizacion oficial de la fiesta, desde el poder, puede ser pensada
como un sistema normativo (game) que se encarga de generar un espacio de
performatividad (play). La tensidén entre esos dos elementos es 1o que permite

158



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Colombia

pensar el acto carnavalesco como una relacién dindmica: la participacion ludica
tiende inexorablemente a rebasar y replantear las reglas iniciales, contribuyendo a
innovarlas, a transformarlas. Las potencialidades del juego se manifiestan antes
que todo en las variantes que los jugadores aplican a las reglas iniciales (Fink
1969; Eco 1973; Winnicot 1981; Deleuze 1970).

Asimismo, la presencia de normas compartidas permite establecer las
pautas que garantizan continuidad y transmision intergeneracional del caracter
festivo peculiar de una colectividad. Le Roy Ladurie (1979) lo ha mostrado de
manera impecable en su trabajo sobre el carnaval de Romans:

Por mucho tiempo sofié con escribir la historia de una pequesia ciudad, Romans,
por ejemplo, en el Delfinato. [...] Ponderando mejor el asunto, decidi no describir
sino 15 dias de historia romanesa. Dos cortas semanas. Pero jqué semanas! Las del
carnaval de Romans, en febrero del 1580, en el curso de las cuales los participantes
de los dos bandos se han enmascarado, luego matado los unos a los otros. A
proposito de esa quincena agitada, brillante, sangrienta, habria que evocar
también los antecedentes y las consecuencias, los intentos y los fracasos, los
ambientes y las significaciones del drama, incluyendo también, cuando sea
indispensable, a las ciudades y aldeas cercanas (p. 9).

A través del caso limite de una ciudad en donde las guerras de religion y
los conflictos socio-econdmicos del siglo XVI invaden el espacio “sagrado” del
carnaval, desdibujando las fronteras entre violencia simbolica y violencia fisica,
Le Roy Ladurie nos introduce en el corazon del universo simbolico carnavalesco.
Los conflictos que contraponen a guildas de artesanos con nobleza local, a
hugonotes y catolicos, resaltan el juego de intereses y poderes contrapuestos que
podemos encontrar en toda celebracion festiva. Las reflexiones sociologicas de
Da Matta (1979) sobre el carnaval en el Brasil contemporaneo, abren pistas en la
misma direccion: la lucha entre parada militar, procesion religiosa y desfile
carnavalesco para el control de la calle es otra manera de plantear la cuestion del
carnaval como espacio simbolico de confrontacién social, a través del lenguaje
ludico-artistico.

No se trata, sin embargo, de un campo de relaciones simétricas: las
estructuras de poder moldean las fronteras de lo licito y de lo tolerado, mas alla de
las cuales cualquier forma de subversion, sea ésta simbolica o material, va a ser
reprimida sin ambages. Las expresiones realmente innovadoras y libertarias se
manifiestan en los intersticios de esta estructura oficial, en lo que Van Gennep
(1986) y Turner (1988) llaman los estados liminales, es decir, “un estado de excepcion

159



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Colombia

en el cual es posible contravenir las normas sociales, pero sélo momentineamente” . Como
hace notar Montoya Bonilla (2003:6), esta condicion liminal no tiene que ser
pensada en términos puramente negativos, sino como potencialidad
transformadora de las mismas estructuras en las cuales se ha generado.

En otros términos, el carnaval puede ser pensado en sus metamorfosis
como una compleja dindmica entre las estrategias controladoras puestas en
marcha por parte de los poderes hegemoénicos y las maultiples tacticas de
resistencia ludico-festiva, que permiten apropiarse simbodlicamente de la fiesta,
aprovechando su potencial de cambio y transformacion social (De Certeau 1995).

Los reiterados intentos de revivir el carnaval de Bogota nos permiten
ahondar en el tema. No todos saben que en los afios veinte Bogota, en efecto, tuvo
su carnaval liderado por los estudiantes de la Universidad Nacional (en ese
entonces frecuentada por los jovenes de las familias pudientes del pais), segin un
modelo que se estaba desarrollando en diferentes ciudades latinoamericanas. Se
trataba de un carnaval europeizante, que insistia en la modernizacion de las
costumbres urbanas y la exigencia de poner la vida cultural de la capital
colombiana al paso con los tiempos. (Gonzalez 2005). Sin embargo, Bogota, a
diferencia de otras ciudades de América Latina, no logré consolidar su carnaval, y
a partir de los afios treinta las manifestaciones publicas, incluso las de caracter
festivo, fueron definitivamente prohibidas a causa del clima de creciente violencia
politica entre liberales y conservadores. E1 9 de abril de 1948, el asesinato del lider
liberal Jorge Eliécer Gaitan, candidato a la Presidencia de la Republica, marco un
quiebre en la historia de Colombia. En las horas que siguieron a la noticia del
crimen, una verdadera insurreccion se desato en las calles de la capital:

“incendios, saqueos y luchas armadas se prolongaron por dias, con miles de
muertos. Un clima de revuelta que rapidamente se extendio al pais entero e
inaugurd una etapa particularmente feroz de la guerra civil, conocida bajo el
nombre de “periodo dela Violencia” (Alape 1983).

Una leyenda urbana aun muy viva relata como la ebriedad colectiva hizo
fracasar el intento revolucionario: la poblacién, bajo los efectos del alcohol, se
dej6 llevar a toda clase de depredacion y saqueo. La revolucion se volvid “un
carnaval fiinebre” | en palabras de un entrevistado’. Hoy en dia, la imagen de una
multitud enardecida que se toma las calles de la capital en una orgia dionisiaca y
sangrienta, domina aun la memoria colectiva de la ciudad. La menor

’ Trabajo de campo desarrollado en el &mbito del curso de maestria de la Universidad Nacional

sobre “Introduccion a los estudios de performance”, que dicté en compaiiia del profesor Rolf
Aberhalden durante el primer semestre 2008.

160



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Colombia

manifestacion publica, sea politica, sindical o simplemente cultural, es
considerada con sospecha y no se puede desarrollar, salvo que esté autorizada,
sino en condiciones de seguridad excepcionales. Basta pensar que el Codigo de
Policia vigente de la ciudad prohibe (a diferencia de lo que ocurre en el resto del
pais) tomar cualquier tipo de bebida embriagante en la calle.

Desde finales de los afios setenta, teatreros y artistas callejeros fueron los
protagonistas de una lucha (a menudo reprimida e invisibilizada) para retomar los
espacios publicos y sustraerlos, aunque sea de manera efimera, a la logica
securitaria del control y de la militarizacion impuesta por las autoridades. Este
proceso encontro un inesperado apoyo oficial en 1995, con las politicas de cultura
ciudadana de la primera alcaldia de Antanas Mockus. Es en esos afios propicios a
Iniciativas irreverentes y a juegos simbolicos en el contexto publico, que se
comenzo a hablar dela posibilidad de revivir el carnaval de Bogota.

La ocasiodn parecio6 llegar con la eleccion de Lucho Garzon a alcalde, en
2003. Garzon, ex sindicalista cercano a las posiciones de Lula en Brasil y primer
alcalde de izquierda en la historia de la ciudad, subi6 al poder gracias a una
campana centrada en la lucha contra el hambre y la miseria. En contracorriente
con las politicas securitarias de Uribe, que en ese entonces exhortaba los
colombianos a “trabajar, trabajar, trabajar”’ , Garzon, que no escondia su pasion por
el baile y las fiestas populares, anuncio a los cuatros vientos su intencion de lanzar
de nuevo el carnaval de Bogota.

El proyecto fue encargado a la Secretaria de Cultura y Turismo, dirigida
por la recién nombrada escritora colombiana Laura Restrepo. De inmediato se
desato6 un intenso debate entre artistas, intelectuales y politicos en los medios de
comunicacién. Hubo quienes vieron en el carnaval un problema de orden publico,
quienes acusaron al nuevo alcalde de populismo, inclusive no faltaron quienes
denunciaron la iniciativa como un atentado a la moral. Pero una abrumadora
mayoria de los bogotanos apoyaban el proyecto, viendo en el carnaval no s6lo un
simple espectaculo mas, sino una inesperada oportunidad de abrir un espacio de
participacidn para las miles de asociaciones culturales y grupos artisticos de la
ciudad.

El entusiasmo sin embargo no duré mucho tiempo: a los dos meses Laura
Restrepo renuncid a su cargo y fue reemplazada por la cantante de 6pera Martha
Senn, de tendencias conservadoras. Lucho, luego de muchas cavilaciones,
termin6 cediendo a las presiones de los ambientes mas reaccionarios y a la
desconfianza de la policia. Las dificultades encontradas en consolidar la naciente

161



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Colombia

coalicién de gobierno, los rumores de una inminente ofensiva paramilitar en
ciertos sectores urbanos y el débil interés de la misma administracién municipal
en fomentar politicas de participacion activa finalmente llevaron al hundimiento
del proyecto. Desde entonces, el carnaval se ha reducido a un simple desfile
“politicamente correcto” , que pasa practicamente desapercibido entre la mayoria de
la poblacion. Una vez mas, el fantasma del 9 de abril y el miedo de ver la ciudad a
la merced de una multitud ebria y agresiva han quitado a los bogotanos la
posibilidad de tener su propia fiesta callejera.

Los artistas que participan en el Carnaval de Negros y Blancos en Pasto, Colombia, se
forman en los talleres de los

artesanos tradicionales del
carnaval, vinculandose como
aprendices y oficiales, y
posteriormente se independizan
para plasmar sus
manifestaciones artisticas y
culturales.

Una de las principales Foto: Carlos Mario Lema, Ministerio de Cultura.
caracteristicas del Carnaval de

Negros y Blancos en Colombia
es El Juego, del cual
inevitablemente participan
todos los asistentes.

Conclusiones: el
carnaval como

Foro: Carlos Mario Lema, Ministerio de Cultura.

162



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Colombia

performance colectivay como dispositivo retorico y material.

Las consideraciones desarrolladas sobre la relacion entre tradicion y
modernidad, historia y mito, violencia simbolica y violencia fisica, estrategias
hegemonicas y tacticas de resistencia, nos permiten formular unas hipoétesis de
trabajo para el estudio de la historia del imaginario carnavalesco que, a nuestro
juicio, pueden contribuir a dar unas coordenadas tedrico-metodologicas de
referencia para el desarrollo de politicas de salvaguardia de las fiestas
tradicionales.

Desde el punto de vista del manejo oficial de la fiesta, el carnaval puede
ser concebido como un dispositivo -a la vez retorico y material- que permite
generar multiples mundos posibles a partir de dos elementos capitales: un sistema
sofisticado de reglas y una gran reserva de imaginario social. Su eficacia reside en
la capacidad de movilizar la riqueza cultural de una colectividad, encauzandola
en un preciso sistema de inversiones simbolicas.

Los estudios subalternos y las teorias postcoloniales han subrayado la
importancia de aquellas estrategias discursivas capaces de plantear oposiciones,
resistencias y resiliencias a relaciones de poder de tipo hegemonico y asimétrico.
Es el caso de las discusiones alrededor de los términos inversion 'y subversion: Guha
(1994) y Scott (1985) consideran la inversién como una forma valida de resistencia
cultural (ya que puede romper la dialéctica hegeliana amo-esclavo). Said (1993),
por el contrario, considera que la inversion es a menudo utilizada para encubrir las
relaciones colonizador-colonizado. Asimismo, Bhabha (1994) y Spivak (1988)
prefieren el término subversion, en un intento de ir mas alla de una légica binaria.
Como hizo notar también Derrida (1991), las posturas anti-eurocéntricas,
anticoloniales y anticapitalistas corren el peligro de caer en las mismas dindmicas
hegemonicas contra las cuales pretenden luchar.

Cuando hablamos de dispositivo retorico estamos haciendo referencia a la
representacion de una vision del mundo a través de una peculiar estructura
dramatargica, unos personajes fijos, unas imaginerias consolidadas, unas
fronteras claramente definidas en términos territoriales y de calendario. Estudiar
el carnaval contemporaneo como un dispositivo retorico implica cuestionarse
sobre los referentes simbolicos, las sintaxis visuales y narrativas, las pautas
1deologicas y los regimenes discursivos que moldean las practicas festivas.

Al mismo tiempo, el dispositivo retorico requiere sustentarse en un

163



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Colombia

dispositivo material: experiencia técnica, capacidades artisticas, compromiso de
las autoridades civiles y eclesidsticas, financiacion publica y privada. En este
sentido, el carnaval eleva interrogantes sobre el control publico o privado de las
celebraciones, la logistica y el manejo organizativo, las relaciones entre artistas
locales e industrias culturales, la generacion de trabajos formales e informales, los
procesos participativos, los mecanismos de exclusion social.

Retorica y economia, elementos simboélicos y materiales, convergen en la
preparacion y celebracidn de la fiesta. Pero es evidente que el carnaval no puede
ser reducido a un dispositivo retorico y material. El carnaval jamas se ha dado
simplemente a partir de una buena puesta en escena en términos de produccién
teatral, recursos econdmicos, estructura organizativa, apoyos institucionales y
estrategias de difusion. Hay otro ingrediente fundamental: la participacion.

Los carnavales -a diferencia, por ejemplo, de los festivales- no son la
simple presentacidén de un espectaculo. Aunque siempre haya una componente
importante de espectdculo, el carnaval apunta a involucrar al publico. Los
espectadores pasivos se vuelven participantes activos; todos pueden volverse
protagonistas en esa gran performance colectiva: es suficiente ponerse una
mascara, bailar en la calle, colarse en un bunde sanpachero, prenderle una vela al
diablo, tocar en una papayero. Una de las claves para entender la importancia del
carnaval es su capacidad de involucrar de formas muy distintas a grandes sectores
de una ciudad o regidén, mediante una escala que va desde la simple asistencia a
unos actos, hasta un compromiso de meses.

Reconocer en el carnaval la existencia de un dispositivo retorico y
material, nos permite entonces destacar el papel, sistematicamente
desautorizado, de las innumerables tacticas de resistencia y de contracultura, de
grupos y culturas subalternas que se mueven a su sombra, recordando a la vez que
solo a través de politicas publicas coherentes y de largo plazo es posible dar a la
fiesta el lugar que se merece en una sociedad. Esto vale por situaciones tan
diferentes como la dificil lucha por parte de los riosucefios para que su carnaval
siga siendo un espacio de palabra, de critica y de satira en medio del conflicto
armado, los esfuerzos de revitalizar las fiestas populares del 11 de noviembre en
Cartagena (aplastadas por la maquinaria de la politica espectaculo del reinado
nacional) o el proceso de rescate de la cultura andina en el carnaval de Blancos y
Negros de Pasto.

Estas reflexiones no tratan de ensuciar “/a cara bonita” de Colombia, como
sostienen los que ven en la fiesta una ocasion para disfrazar con trajes /ight las
tragedias que se viven a diario en el pais, sino que apuntan a que la polifonia de

164



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Colombia

actores que dan vida a esta extraordinaria manifestacién colectiva que es el
carnaval no sea silenciada por el estruendo vacuo de la fardndula televisiva y de la
politica espectaculo.

Una historia de los carnavales no puede dejar de hacer referencia a esos
multiples conflictos, luchas y tensiones que los atraviesan, y a sus protagonistas.
Para volver al caso colombiano, es impresionante ver como la persistente
exposicion a la guerra ha llevado al mundo académico a dedicar una importancia
desproporcionada a los actores armados. La poca atencion hacia la poblacion
civil raras veces logra desprenderse de una visibn que ve en los actores
desarmados algo mas que victimas inermes o potenciales complices.

Rescatar las historias de los carnavales y de los carnavaleros es también
una forma de dar visibilidad y voz a esos sectores de la poblacién, mas amplios y
activos de lo que normalmente se considera, que desde siempre luchan con las
armas del arte y dela cultura. Ademas, la historia de los carnavaleros -sus cuentos,
sus suefios, sus quehaceres cotidianos- no puede ser reducida a una simple forma
de resistencia, ni menos de desahogo, aunque tanto la una como la otra jugaron y
siguen jugando un papel relevante. El carnaval también se ha caracterizado, a lo
largo de su historia, por ser un espacio propositivo, abierto al cambio y a visiones
alternativas de la sociedad. En términos bajtinianos, la risa carnavalesca tiene un
“cardcter utdpico y de cosmovision” que hace temblar al mundo, lo manda patas
arriba en un proceso que a la vez destruye y regenera la sociedad (Bajtin 1974). En
cuanto engranaje capaz de imaginar mundos posibles a través de un sistema de
inversiones, el carnaval constituye un importante espacio de resolucion de
conflictos. Los lenguajes de la fiesta y del juego permiten ademas encarnar los
anhelos de transformacion social en una experiencia vivencial que involucra los
cinco sentidos.

Todos estos elementos deberian tener un papel destacado en el andlisis del
carnaval, que hay que pensar en términos de imaginario, a la vez espacio fisico y
espacio simbolico, presencia y representacion, pragmatica y semantica. En este
sentido, la historia del carnaval y de su extraordinario bagaje cultural puede
contribuir a la construccion de una memoria histérica incluyente y compartida,
capaz de romper con las convenciones hagiogréficas, complacidas y auto
celebrativas.

Esto es particularmente cierto en Colombia. Hoy mas que nunca, frente al
olvido y a la indiferencia que sumergen a las historias personales y colectivas de
amplias regiones del pais, se siente la urgencia de rescatar la importancia del

165



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Colombia

carnaval como espacio en que se manifiestan en forma ludica y festiva las
contradicciones y a la vez se regulan las tensiones que atraviesan a la sociedad. No
para borrar los conflictos en nombre de una identidad comunitaria ficticia, sino
para ponerlos en escena, para construir un puente hacia lo que nos resulta
diferente, desconocido, ajeno, y que por eso mismo nos asusta y a la vez nos atrae.

Como escribe Mazzoldi (2001:99) a proposito del Carnaval de Pasto:
“Hay una oportunidad en la borrachera carnavalesca, que no es la de todos los dias. Es la de
un encuentro con el abismo que estd mds alld de la mismidad, mds alld de lo propio”. Al fin
y al cabo, la fascinacion profunda que ejerce el carnaval se juega en esta
vertiginosa apertura hacia el otro, en este reconocer la alteridad que nos habita,
aunque sea por un instante.

166



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Colombia

Bibliografia

ALAPE A.
Elbogotazo. Memorias de un olvido. La Habana, Casa de las Américas. (1983).

ANDERSON, B
Imagined Communities, London/New York, 1991.

APPELBAUM, N.
Muddied Waters: Race, Region, and Local History in Colombia, 1846-1948.
Durham, Duke University Press, 2003

ARCINIEGAS, G.
Carta a Otto Morales Benitez, leida en el VIII Encuentro de la Palabra, Riosucio
(Caldas), agosto de 1990.

BAJTIN, M.
La cultura popular en la Edad Media y el Renacimiento. El contexto de Frangois
Rabelais. Barcelona, Barral Editores, 1974.

BAUMANN, Z.
Voglia di comunita. Roma-Bari, Laterza, 2007.

BHABHA,H.K.
The Location of Culture, London: Routledge, 1994.

BOLTANSKI, L.y CHIAPELLOE.
Lenouvel esprit du capitalisme. Paris, Gallimard, 1999.

BURKE, P.
La cultura popular en la Europa moderna. Madrid, Alianza, 1991.

167



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Colombia

BUTITTA, A.

Di Carnevale o del tempo delle feste come feste del tempo. En: F. Castelli y P.
Grimaldi (editores), Maschere e corpi. Tempi e luoghi del carneval. Roma, Meltemi,
.1996.

CAMPORESI, P.
Elpansalvaje, Barcelona, Mondiberica, 1980.

CAROBAROIJA, J.
El Carnaval (analisis historico-cultural). Valencia-Barcelona, Circulo de lectores,
[1965]1992.

CASTELLILF
Il carnevale: dal caos al laboratorio. En: F. Castelli y P. Grimaldi (editores), Maschere
e corpi. Tempi e luoghi del carneval. Roma, Meltemi, 1996.

CODERRICH, A.M.ySTOICHITA, V.
Goya: The Last Carnival, London, Reaktion Books, 2000.

DAMATTA,R.
Carnavais, malandros e herois. Para uma sociologia do dilema brasileiro. Rio de
Janéiro, Zahar, 1979.

DE CERTEAU, M
Laescritura dela historia. México. Universidad Iberoamericana de México, 1995.

DELEUZE, G.
Logica del sentido, Barcelona, Elbote de vela, 1970.

DERRIDA, J.
L'autre cap. La Démocratie ajournée. Paris, Minuit, 1991.

ECO,U.

Introduzione. En: J. Huizinga. Homo Ludens. Torino, Einaudi, 1973.

Los marcos de la “libertad comica”. En: AA. VV. jCarnaval!, México, Fondo de
Cultura Econémica, 1989.

ESPOSITO,R.
Communitas: origen y destino de la comunidad. Barcelona, Amorrortu, 1998.

FINK, E.
Oasi della gioia. Idee per un'ontologia del gioco, Salerno, Rumma, 1969.

FRIEDEMANN, N. S.y HORNER, J.
Fiestas. Celebraciones y ritos de Colombia, Bogota, Villegas, 1995.

168



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Colombia

GAIGNEBET,C.
El carnaval, ensayos de mitologia popular. Barcelona, Alta Fulla, 1984..

GIRARD,R.
Laviolence etle sacré. Paris, Grasset, 1972.

GONZALEZ,C.D.

“Cada uno sabe su secreto: una aproximacion a la relacién carnaval y
homosexualidad”; en: Memorias, Afio 4, N° 8. Uninorte. Barranquilla, Noviembre,
2007,
www.uninorte.edu.co/publicaciones/memorias/memorias_8/cine/secreto.pdf

GONZALEZPEREZ, M.
Carnestolendasy Carnavales en Santa Fe y Bogota, Bogota, Intercultura, 2005.

GRIMALDILP.
I Carnevali di fine millennio. En: F. Castelli y P. Grimaldi (editores), Maschere e
corpi. Tempi e luoghi del carneval. Roma, Meltemi, 1996.

GUIJA,R.(1994)
Elementary Aspects of Peasant Insurgency in Colonial India, Delhi, Oxford
University Press, 1983.

HEERS, J.
Fétes de fous et carnavals. Paris, Fayard-Pluriel, 1983.
Lainvencién dela Edad Media, Barcelona, Critica, 1996.

HUIZINGA, J.
Homo Ludens, Torino, Einaudi, 1973.

KINSER,S.
Presentation and representation: carnival at Nuremberg (1450-1550). En:
Representations, n. 13, Winter 1986, pp. 1-41..

KINSER,S.
Carnival, American Style; Mardi Gras at New Orleans and Mobile. Chicago,
University of Chicago Press, 1990.

KOENIG, H. J.
En el camino hacia la nacién: nacionalismo en el proceso de formacion del estado y
delanacion dela Nueva Granada, 1750 a 1856. Bogota, Banco de la Republica, 1994.

GARTNER, A.

Tras la huella del Padre Bonafont en el Archivo Central del Cauca, (Elementos para
una nueva vision de la fundacidon de Riosucio). Ponencia presentada en el XII
Encuentro dela Palabra, agosto 1994.

169



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Colombia

GOES,F.A.L.
Antes do Furacdao: o Mardi Gras de um folido brasileiro em Nova Orleans. Rio de
Janeiro, Lingua Geral e Fundagao Biblioteca Nacional, 2008.

LEROY LADURIE, E.
Le carnaval de Romans, De la Chandeleur au mercredi de Cendres, 1579-1580, Paris,
Gallimard, 1979.

MAZZOLDI, B.
Las Voces de la memoria: conversatorios sobre fiestas populares de Colombia.
Bogota, Ministerio de Cultura, Fundacién Bat, 2001.

MONTOYA BONILLA, S.
El carnaval de Riosucio (Caldas). Representacion y representacion de identidades.
Medellin, Universidad de Antioquia, 2003.

MUIR, E.

The Italian Renaissance in America. En: The American Historical Review, Vol. 100,
N°4, oct. 1995, pp. 1095-1118

Fiesta y rito enla Europa moderna. Madrid, Complutense, 2001.

ORTIZ,D.F.

Riosucio: ;Una metafora de la nueva republica de Colombia? Ponencia presentada en
el XV Congreso de Colombianistas, 1-4 agosto 2007. Bogota, Universidad Nacional.
Memorias en via de publicacion.

SAID,E. W.
Culture and Imperialism. London, Chatto & Windus, Vintage, 1993.

SCOTT,J.
Weapons of the Weak: Everyday Forms of Peasant Resistance. New Haven/London:
Yale University Press, 1985.

SPIVAK, G.C.
Subaltern Studies: Deconstructing Historiography. En: Selected Subaltern Studies.
R. GuhayG. C. Spivak (editors). New York, Oxford University Press, pp. 3- 32, 1988.

TRIANA, G.
Cadauno sabe su secreto. Documental, Colombia, El sur, 2007.

TURNER, V.
Elprocesoritual. Estructura y antiestructura. Madrid, Taurus, 1986.

VAN GENNEP, A.
Losritos de paso. Madrid, Taurus, 1986.

170



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas / Colombia

VIGNOLO, P.

Las metamorfosis del carnaval. Apuntes para la historia de un imaginario. En:
AA.VV. “Jornadas de Estudio sobre Fiestas y Carnavales”. Cartagena, Institut de
Recherche pourle Développement (IRD) y Universidad de Cartagena, 2006).

La prise de la rue. Féte et conflit 2 Bogota. En : La vie des idées. N. 11. Avril 2006, pp.
71-82.

WINNICOT, A.
Juego y realidad, Buenos Aires, Paidos, 1981.

171



Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoamericano - Fiestas,
se termind de imprimir en el mes de enero del 2010
en la imprenta Danny’s Graff
Calle Quera 238, Cusco
Telefax: 51 84 240932
e-mail: informes@dannysgraff.com
http://www.dannysgraff.com
Cusco - Pert

172






	tapa.pdf
	contenido sin caratulas
	contratapa

