Salvaguardia
del patrimonio
cultural inmaterial

de los afrodescendientes
en América Latina







2

Salvaguardia

del patrimonio
cultural inmaterial

de los afrodescendientes
en América Latina






2

Salvaguardia
del patrimonio
cultural inmaterial

de los afrodescendientes
en América Latina

(A CONACULTA

[[[[[ CCION GENERAL

o i EE | fe B2 bE | fe B2 b | fo B2 BL



Primera edicién, 2013

CONSEJO NACIONAL PARA LA CULTURA Y LAS ARTES
Direccién General de Culturas Populares

CENTRO REGIONAL PARA LA SALVAGUARDIA DEL PATRIMONIO CULTURAL
INMATERIAL DE AMERICA LATINA - CRESPIAL

Salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial de los afrodescendientes

en América Latina 2

© CRESPIAL - Centro Regional para la Salvaguardia del Patrimonio
Cultural Inmaterial de América Latina

Diserio de cardtula y diagramacion de interiores: Kilka Disefio Gréfico
www.kilkadg.com

Correccion de estilo: David Andrés Ferniandez Zeballos

Cuidado de edicion: Pedro Victor Ramos Chadvez

D.R.© 2013

Direccién General de Culturas Populares
Av. Paseo de la Reforma 175, piso 12
Col. Cuauhtémoc, C.P. 06500

México, Distrito Federal

Centro Regional para la Salvaguardia del Patrimonio
Cultural Inmaterial de América Latina

Calle Maruri s/n. Piso 2

Complejo Kusicancha

Cusco, Peru

Las caracteristicas graficas y tipogréficas de esta edicién son propiedad
del Centro Regional para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial
de América Latina.

Todos los derechos reservados. Queda prohibida la reproduccién total

o parcial de esta obra por cualquier medio o procedimiento, comprendidos
la reprografia y el tratamiento informatico, la fotocopia o la grabacién,

sin la previa autorizacién por escrito del Consejo Nacional para la Cultura
y las Artes/Direccién General de Culturas Populares y del Centro Regional
para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial de América Latina.

ISBN: 978-607-516-418-2

Impreso en México

—_— : R Ty
TR s (A CONACULTA

Organizacién ¢ | DE CULTORAS POPOL
de las Naciones Unidas * i
para la Educacién § Bajo los auspicios de
la Ciencia y la Cultura « la UNESCO




Informe sobre la situacién del Patrimonio Cultural
Inmaterial (PCI) afrodescendiente

88

128

178

228

296

374

S |

»

2

2

Cuba
Grisell del Rosario Fraga Leal

Ecuador
John Antin Sdnchez
Luis Alberto Tuaza Castro

México
Maria Elisa Velazquez Gutiérrez

Paraguay
Ana Maria Argiiello M.

Peru
Rodrigo Chocano Paredes

Uruguay
Karla Chagas
Natalia Stalla

Venezuela
George Amaiz Monzon



Cuba
Grisell del Rosario Fraga Leal






10

Contenido del informe

Introduccion
Situacion del esclavo africano negro en Cuba

Instituciones involucradas en el estado miembro
en la salvaguardia del patrimonio cultural
inmaterial afrodescendiente

Consejo Nacional de Patrimonio Cultural (CNPC)
Comisién Nacional de Salvaguardia del Patrimonio
Cultural Inmaterial

Consejo Nacional de Casas de Cultura

Instituto de Investigaciones y desarrollo

para la cultura cubana “Juan Marinello”

Consejo Nacional de Artes Plasticas

Consejo Nacional de Artes Escénicas

Instituto Cubano de la Musica

Unién Nacional de Artistas y Escritores de Cuba
Casa del Caribe (Santiago de Cuba)

Centro Cultural Africano Fernando Ortiz (Santiago de Cuba)
Fundacion Fernando Ortiz

Cabildos y Asociaciones Religiosas

Programa Cubano Ruta del esclavo

Publicaciones

Publicaciones

Eventos cientificos anuales

Restauracién de los sitios asociados con la trata de esclavos
Principales acciones

Investigacion

Proteccion

Rescate

Difusion

Comité Cubano de La Ruta del Esclavo
Memoria sobre la esclavitud y la didspora

12
14

18
19

20
21

22
23
24
25
25
26
27
28
29
30

35
35
36
36
37
37
37
38
39
39
56



Participacion del consejo nacional de patrimonio cultural
y su red de instituciones en acciones de identificacion,
proteccion, rescate y difusion de la Ruta del esclavo
Sitios de Memoria de la Ruta del esclavo en el Caribe Latino
Promocién de las culturas vivas y de formas artisticas
espirituales de expresion

Instituto Cubano de Investigacién Cultural Juan Marinello

Consideraciones finales

Dificultades en la salvaguardia

Procesos de salvaguardia del patrimonio cultural
afrodescendiente en el pais

Recomendaciones para un proyecto regional

Bibliografia consultada

77
77

77
78

80
81

82
82

84

’ '} Cuba



12

1. Introduccion

El descubrimiento por los europeos, la conquista y colonizacién de
América abrieron una nueva etapa en el desarrollo de la esclavitud de
los pueblos de Africa. La casi total extincién de la poblacién autéctona
en América hizo que la mano de obra africana sustituyera a la aborigen
“en las duras faenas de produccién minera y agricola”.!

Los primeros afos del siglo XVI son los que marcan el inicio del
periodo esclavista en nuestro pais, dadas las necesidades que se tuvo de
una fuerza de trabajo capaz de realizar las labores mds duras o conside-
radas humillantes, en actividades tanto domésticas como productivas,
aun cuando en estos primeros afios la economia esclavista no se habia
constituido en una “economia exportadora”.”

A su llegada a Cuba, los africanos se enfrentaron a una estructura y
organizacién social muy diferente a la dejada por ellos en sus lejanas
tierras: la “adaptacién” a este violento proceso de esclavitud “significé
una desgarrante transformacién del régimen de vida, una ruptura de
la continuidad cultural®, se les impuso por medios coercitivos, en un
esquema de comportamiento social y religioso, nuevos hdbitos alimen-
tarios y un régimen de trabajo productivo injusto”.*

Este nuevo modo de vida influy6é mucho en la forma en que asimila-
ron la cultura europea y en la actitud que mantuvieron hacia el trabajo
que, como senalaban muchos historiadores, generaron constantes su-
blevaciones, suicidios, cimarronadas y apalancamientos.

En Cuba, la introduccién de esclavos africanos negros data de prin-
cipios del siglo XVI. El inicio de este comercio humano oscila, segin

1 José Luciano Franco, Comercio Clandestino de Esclavos. La Habana: Ed. Ciencias Sociales,
1985.

2 Eduardo Torres Cuevas y Eusebio Reyes. Esclavitud y Sociedad. Segunda parte. La Habana: Ed.
Ciencias Sociales, 1986.

3 Manuel Moreno Fraginals, El Ingenio. La Habana: Ed. Ciencias Sociales, 1985, p. 10.

4 1bid., p. 12.



prestigiosos historiadores, entre 1503 y 1528°, precisando que los pri-
meros fueron introducidos por el puerto de Santiago de Cuba.

En el siglo XVI, Espafia comienza a otorgar licencias para el asenta-
miento en nuestro territorio. Las primeras licencias se otorgan a negros
“ladinos™, utilizados en las construcciones y la mineria. Posteriormen-
te, autorizan la entrada de “bozales” procedentes de Africa. Asi co-
mienza la trata esclavista.

La entrada de los primeros esclavos de origen africano en la Isla de
Cuba nos remite a la expedicién de Diego Veldsquez. De otro lado,
hacia 1513 la Corona Espafola promulgaba una Real Cédula que au-
torizaba la entrada de una compaiia de negros esclavos a Cuba por
un valor de veinticinco pesos oro cada uno. Esta quedé formalmente
para la historia como el primer documento que refiere la llegada de
estos hombres y mujeres. Se iniciaba asi el largo y penoso proceso de
la esclavitud africana en nuestro pais.” Pero este proceso no ocurre en
Cuba como en el resto del continente americano, aqui adquiere rasgos
peculiares, que contribuyeron a su diferenciacién.

Luego de una revisién de la bibliografia referente al tema, encontra-
mos una periodizacién de la esclavitud hecha en Componentes africanos
en el etnos cubano, de Rafael Lépez Valdés, y tomando como base el
“Cuadro Sinéptico de la Esclavitud en Cuba y la Cultura Occidental”
de Juan Pérez de la Riva® tenemos:

12 etapa: Comprende desde el comienzo del siglo XVI hasta 1762.
En este periodo se produce la entrada a Cuba de 60 000 esclavos
aproximadamente’, no de forma regular pero en ascenso. Hay un lento
crecimiento de la economia, comienza a cimentarse la economia de

5 Se han tenido en consideraciones para este criterio las fechas que al respecto han dado Juan
Pérez de la Riva, José Luciano Franco, Emilio Bacardi, Rafael Lépez Valdez y Eduardo Torres

Cueva.
6 Negros procedentes de Espafia habituados a la esclavitud.
7  Colectivo de Autores. Historia de Guanabacoa, 2004 (version digital).

8 Juan Pérez de la Riva, “Cuadro sinéptico de la esclavitud en Cuba y cultura occidental”. En:
Actas del Folklore, afio 1 n° 5. La Habana, 1961.

9 Rafael Lopez Pérez, Componentes africanos en el etnos Cubano. La Habana: Ed Ciencias So-
ciales, 1985, p.13.

I ') Cuba

N
w



14

la plantacién azucarera esclavista', la cual necesita para su desarrollo
mayor fuerza de trabajo esclava.

22 etapa: 1762-1790. Periodo de transicién hacia el desarrollo del ré-
gimen esclavista de plantacién que llegara a su apogeo en el siglo XIX.
En esta etapa se introducen aproximadamente 33 409 esclavos, ademads
de crecer la exportacién del tabaco y el azicar."

32 etapa: 1790-1820. Cuando se declara legal a nivel internacional
el comercio de esclavos y se introducen aproximadamente un total de
281 794 de ellos. Comienza a desarrollarse la industria azucarera y el
comercio de exportacién. Hay un abierto comercio con los Estados
Unidos. Se intensifica la explotacién de los esclavos que trabajan en
las plantaciones y se introducen nuevas tecnologias en los ingenios. Se
agudizan los conflictos entre los productores de aztcar y la metrépoli y
de los primeros con la iglesia “en lo que tiene una gran fuerza el com-
ponente dogmdtico econémico... que incluye cuestiones relacionadas
con los cementerios, el trabajo y los impuestos”.'?

42 etapa: Ultima etapa de la introduccién de esclavos en Cuba, entre
1820y 1873, afio en que desembarcé —segun algunos historiadores— el
Gltimo cargamento de esclavos en un puerto de Pinar del Rio. Toda
esta etapa es de trata ilegal y en la que, ademis, la cantidad de escla-
vos introducidos (60 000 aproximadamente) supera cifras anteriores,
en atencién al corto periodo que abarca. Esta periodizacién, realizada
por Pérez de la Riva, nos demuestra una paulatina incorporacién del
esclavo africano a la sociedad colonial cubana, donde jugé un papel de
sostén econémico principal de la Colonia.

2. Situacion del esclavo africano
negro en Cuba

Es conocido que el esclavo africano era considerado un medio de pro-
duccién y era tratado como tal. Sus condiciones de vida, asi como el
tipo y régimen de trabajo, estuvieron regidos por la mentalidad de los

10 1Ibid., p. 16.
11 Rafael Lépez Valdés, op. cit., p. 16.

12 Manuel Moreno Fraginals , op. cit., tomo |, pp. 113-114.



duefios que, en su mayoria, solo les importaba la rentabilidad econé-
mica del esclavo.

La explotacién llegé a ser tal que, en 1681, el primer Sinodo Diéce-
sano de Cuba®® traté de encauzar la vida de los esclavos, tanto religiosa
como social, y enfatizé en el trato que debieran darle sus amos. En ¢l
se adoptaron las disposiciones del Concilio de Trento (1547-1563) a la
realidad de la isla, y se las considera las primeras disposiciones legales
de cardcter civil netamente cubanas en materia de esclavitud.™

Con respecto a la esclavitud, es importante sefialar aspectos relacio-
nados con la misién evangelizadora de la isla, con el fin de despojar a
los africanos de sus viejas tradiciones religiosas aut6ctonas y conver-
tirlos al cristianismo. Esta obra de conversién y formacién religiosa
abarca desde el bautismo, comunién, confirmacién y casamiento en la
iglesia hasta el aprendizaje de todo el dogma y doctrina cristiana, con
una prictica consuetudinaria y la dispensa de trabajar los domingos y
dias de preceptos, asi como el pago del diezmo a la iglesia, segtn se
recogia en las capitulaciones del sinodo. En la prictica, esto resulté
algo meramente formal y generé un proceso de sincretismo en unos
aspectos y de asimilacién forzada en otros. De esta manera, algunos
valores desaparecieron mientras que otros permanecieron ocultos o in-
corporados posteriormente a una nueva realidad que de forma gradual
fue integrandose a un mestizaje racial y cultural.

Como es de suponer, no todos los esclavos tenian el mismo trato
ni las mismas condiciones de vida. Esto estd aparejado fundamental-
mente a las funciones econémicas que cada uno de ellos desempenaba.
Desde el comienzo de la esclavitud en Cuba, se distinguieron dos tipos
de esclavos bien diferenciados: el esclavo doméstico y el esclavo de
plantaciones, que se diferenciaban por sus condiciones de vida, tipo y
régimen de trabajo y forma de asimilar la cultura y religién del amo.

En primer lugar, hablaremos del esclavo doméstico, quien quizds fue el
“m4s favorecido”, dentro del fenémeno social de la esclavitud. Era el indi-

viduo que por lo general se desenvolvia en las ciudades, es decir, podemos

13 Anibal Argtielles e lleana Rodriguez. Los llamados Cultos Sincréticos y el Espiritismo. La Ha-
bana: Ed. Academia, 1991, p. 25.

14 Fernando Ortiz. Los Negros esclavos. La Habana: Ed. Ciencias Sociales, 1987, p. 319.

I ') Cuba

RN
[9)]



16

hablar de un esclavo urbano. Habitaban en las casas coloniales junto a sus
duefios, por lo que obligatoriamente debian aprender habitos de comporta-
miento de ellos. Algunos fueron beneficiados con el aprendizaje de la lectura
y la escritura, asistian a la iglesia acompanando a sus propietarios y realizaban
diferentes servicios, entre ellos los de cocineros, criados de mano, caleseros,
nodrizas, lavanderas, costureras, panaderos, etc. Sin embargo, algunos eran al-
quilados a otros individuos para trabajar en el puerto o en las construcciones,
cuyo régimen de trabajo se desarrollaba en condiciones dificiles, semejantes a
las que se daban en las plantaciones y bajo la custodia del mayoral y el capataz.

Este esclavo tenfa oportunidad de estar en contacto con otros esta-
mentos de la sociedad colonial y se relacionaba con esclavos de otros
propietarios dedicados a disimiles tareas e, incluso, con otros indivi-
duos libres (europeos espafioles o no). De esta forma, siempre tuvieron
ventajas sobre el esclavo de plantacién, lo que hizo que enfrentaran de
tforma diferente a la esclavitud.

No obstante estas condiciones de vida, ello no significé que este es-
clavo doméstico no se rebelase ante el régimen esclavista y que no co-
nociese de azotes y de trabajo forzado como castigo. Para reprimir su
rebeldia, el amo contaba con establecimientos e individuos dedicados
para la correccién de los indéciles™ y, ademds, no significé tampoco la
adopcion total de la cultura y religién que se imponia como dominante.

El otro tipo de esclavo era el de las plantaciones o esclavo rural,
dentro del cual existian un conjunto de esclavos domésticos por las
condiciones propias del trabajo, pues la plantacién siempre tenia casa
vivienda en la cual laboraban estos ultimos. No obstante, estaban
condicionados a un régimen practicamente de cautiverio, habitaban en
bohios y barracones donde primaba el hacinamiento, la promiscuidad
y la insalubridad, siempre bajo la custodia del mayoral.

La composicién de los esclavos que formaban las dotaciones de
un ingenio que, por lo general, se fundaban en zonas deshabitadas,
era heterogénea, es decir las conformaban esclavos de diferentes
grupos étnicos, en los que prevalecia las diferencias idiomiticas o

dialectales, donde lo religioso se manifestaba de diferentes formas

15 Pedro Deschamps Chappeaux, Los cimarrones urbanos. La Habana: Ed. Ciencias Sociales,
1983, pp. 6-7



acorde con sus procedencias y entre los que incluso existian rivali-
dades tribales o étnicas (tales caracteristicas fueron utilizadas por

los duefios de ingenios para mantener la seguridad econémica).’®

Estos esclavos en su mayoria trabajaban en las plantaciones esclavis-
tas, por mds de dieciséis horas, sin diferencia de sexo y edad. “Las plan-
taciones esclavistas. .. fueron organismos sociales deformes y el ingenio
fue quizas el mas monstruoso de todos ellos”."

Esa mentalidad comercial del esclavista, ligada a intereses econémi-
cos, entorpecia el cumplimiento de las regulaciones vigentes en las que
se resaltaba la obligatoriedad del adoctrinamiento religioso del esclavo
y su asistencia a misa en domingos y dias de precepto y al buen tato que
debian recibir de sus amos.

Bajo ese régimen de trabajo, el esclavo de plantaciones no solo no
podia asimilar el dogma cristiano, sino que a la vez lo rechazaba. Por
otra parte, al esclavista consciente de esta situacién, aun cuando le in-
teresaba el sometimiento del esclavo mediante el consuelo religioso, no
le interesaba su evangelizacién, pues ello significaba pérdida de tiem-
po por la ensefianza de la doctrina cristiana, ni el cumplimiento de la
obligatoriedad de no trabajar en dias de preceptos, lo cual significaba
perdida de horas laborables que repercutian en el plano econémico.

Sin embargo, el sentimiento de rebeldia de estas personas cruzé el
océano con ellos y no podian vivir eternamente sojuzgados a la vigi-
lancia a que eran sometidos: muchos lograban huir hacia los montes y
sierras. Por supuesto que los propietarios de estos esclavos no se que-
daban de brazos cruzados y los perseguian a toda costa y a todo costo
con los tristemente célebres rancheadores.

La trata a través del Atldntico y la esclavitud en el Caribe, en Amé-
rica Latina y en los Estados Unidos, contribuyeron a la formacién
de sociedades multirraciales en cada regién. Estos africanos hicieron
grandes aportes materiales en el desarrollo agricola, minero y comercial
a nivel internacional y, ademds, aportaron elementos importantes de su

16 Manuel Moreno Fraginals, op. cit., tomo II, p. 25.

17 Ibid., p. 26.

I ') Cuba

-
~N



18

cultura, de sus tradiciones, como lo podemos apreciar en nuestros dias
en Cuba, pues forman parte de la identidad nacional.

Ante esta situacién, el esclavo africano fue capaz de enquistar su
cultura en una cultura catdlica, europea. Este fenémeno permitié la
conservacién de todo un conjunto de expresiones culturales y de acti-
vidades de su vida cotidiana en Africa, que fueron transmitiendo a sus
descendientes y que con el correr del tiempo se fue convirtiendo en el
Patrimonio Cultural Inmaterial que hoy dia tratamos de salvaguardar.
Los primeros estudios acerca de los africanos y sus descendientes se
sucedieron en los inicios del Siglo XX, encabezados por la figura de
Fernando Ortiz, quien se considera el “tercer descubridor de Cuba”
por desentranar el misterio de los componentes étnicos de la nacién
cubana. A Ortiz lo sucedieron Rémulo Lachatafieré, Teodoro Diaz
Fabelo, Argeliers Le6n y un grupo significativo de intelectuales que se
adentraron en temas vinculados con la cultura “afrocubana”. Ellos, a la
vez que estudiaban y divulgaban los aspectos de la musica, los cantos,
la antropologia, la religiosidad, la lengua de estos hombres ancestrales,
salvaguardaban y protegian para el futuro su patrimonio cultural.

Las limitaciones sociales con las que convivieron los cubanos con as-
cendencia africana en la etapa colonial, republicana y en los inicios del
periodo revolucionario contribuyeron a la proteccién y conservacién

del PCI de los afrodescendientes.

3. Instituciones involucradas
en el estado miembro
en la salvaguardia del
patrimonio cultural inmaterial
afrodescendiente

Las instituciones que a continuacién reseiamos, tienen dentro de sus
objetivos de trabajo la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmate-
rial de la nacién, sin distincién de denominacion cultural. En ellas exis-
ten grupos de especialistas que, a su vez, se dedican a diferentes temas,
entre los que se aprecian los relacionados con la herencia africana en la
cultura cubana. En todos los casos, las estrategias aplicadas estdn enca-



minadas a la salvaguardia y difusién de la Cultura Inmaterial, a través
de investigaciones, acciones y planes de salvaguardia.

En el caso del PCI de origen africano se destacan los Planes de Sal-
vaguardia de La Tumba Francesa, proclamada Obra Maestra del Patri-
monio Oral e Inmaterial de la Humanidad, el 7 de noviembre del afio

2005, por la UNESCO.

Consejo Nacional de Patrimonio Cultural
(CNPC)

Objetivos:

El objetivo del Consejo Nacional de Patrimonio Cultural es la pro-
teccidn, rescate, conservacion, restauracion, exhibicién, investigacién
y divulgacién del patrimonio cultural y natural, material e inmaterial
de la nacién, asi como la formacién de profesionales en la materia. A
su vez, este objetivo es objetivo principal del Programa Nacional de
Patrimonio. Ademds, preside la Comisién Nacional de Salvaguardia
del Patrimonio Cultural Inmaterial y es el encargado de velar por la
implementacién de la Convencién para la Salvaguardia del Patrimonio
Cultural Inmaterial de 2003.

El Consejo ejerce sus funciones a escala nacional, a través de los
Centros Provinciales de Patrimonio Cultural, a los cuales estdn adscri-
tos los museos, los Equipos Técnicos de Monumentos y los Registros
Provinciales de Bienes Culturales. Su accién se extiende no solo al sis-
tema institucional de la cultura, sino también hacia el resto de los orga-
nismos e instituciones que poseen patrimonio cultural o que requieren
informacidn, asesoramiento y control dentro y fuera de Cuba.

Estrategias Aplicadas:

Es el organismo del Ministerio de Cultura que se encarga de dirigir
todas las acciones encaminadas a salvaguardar el Patrimonio Cultural
Inmaterial.

I ') Cuba

-
o}



20

A través del sistema de museos del CNPC:

Los especialistas de las instituciones realizan investigaciones en
el terreno para recuperar el PCI, sobre todo el que se encuentra
en riesgo.

A través de eventos, conferencias y charlas, divulgan los resul-
tados de las investigaciones y amplian el conocimiento de las
comunidades acerca de sus tradiciones.

Realiza la busqueda de posibles manifestaciones que deben inte-
grar la lista indicativa del PCI en la localidad.

Participa en el Plan de manejo de la Tumba Francesa, Gnica ma-
nifestacién cubana del PCI declarada obra maestra del patrimo-
nio cultural inmaterial de la humanidad.

Varios especialistas trabajan estrechamente vinculados al Comité

Cubano del Proyecto Ruta del Esclavo de la UNESCO.

Comision Nacional de Salvaguardia
del Patrimonio Cultural Inmaterial

Obijetivos:

La Comisién Nacional de Salvaguardia del Patrimonio Cultural In-

material, presidida por el Consejo Nacional de Patrimonio Cultural, es

la encargada de:

Elaborar toda la estrategia nacional para el rescate y conserva-

cién del PCI.

Evaluar las propuestas para las declaratorias nacionales e inter-
nacionales.

Representar a Cuba en diferentes foros internacionales.

Evaluar los Planes de Manejo del PCI declarados por la
UNESCO (Tumba Francesa).

Realizar el seguimiento y monitoreo de la implementacién de la

Convencién de 2003.



» Valorar el cumplimiento de las acciones planificadas por cada
uno de los miembros de dicha comisién.

Consejo Nacional de Casas de Cultura

Es la institucién que aglutina a su alrededor a instructores de arte y
promotores culturales, encargados de la creacién artistica en los todos
los sectores poblacionales, del asesoramiento metodoldgico del movi-
miento de artistas aficionados y de los grupos portadores del patrimo-

nio cultural inmaterial.

Objetivos:

* Contribuir al enriquecimiento cultural de la poblacién sobre la
base de la aplicacion de los principios de la participacién social,
establecidos en la politica cultural.

* Elevar la participacién social, fortaleciendo y estimulando los in-
tereses culturales que en su sentido mds amplio puedan surgir de
la comunidad.

* Trabajar por la preservacién y difusién de las tradiciones cultu-
rales de la comunidad, incorporando lo mejor de la cultura na-
cional y universal.

*  Contribuir a la formacién de los valores éticos y estéticos en los
nifios y adolescentes. Atencién directa de aquellos grupos que se
dediquen a este quehacer en las instituciones dentro y fuera del
sistema.

* Apoyar las proyecciones de trabajo de la educacién artistica en el
sistema nacional de educacién.

* Contribuir a lograr en nuestra poblacién un alto grado en apre-
ciacién y disfrute de las manifestaciones artisticas y literarias.

* Transmitir, a través de cursos, talleres y seminarios, las experien-
cias del trabajo de animacién sociocultural comunitaria, posibili-
tando la superacién técnico-profesional del personal del sistema
de maestros y profesores del sistema nacional de educacién y de
otros interesados en tal temdtica.

I ') Cuba

N
-



22

* Coadyuvar al empleo mds culto y pleno del tiempo libre, desa-
rrollando las potencialidades creadoras de los diferentes sectores
de la poblacién.

*  Promover y coordinar la participacién activa del sistema de ins-
tituciones culturales, organismos y organizaciones sociales y de-
mis, en funcién del cumplimiento del programa de desarrollo
cultural del Centro, asi como en la consecucién de otras acciones
de conjunto que haya que realizar y que posibiliten la efectiva
proyeccién sociocultural hacia la sociedad.

Instituto de Investigaciones y desarrollo
para la cultura cubana “Juan Marinello”

El Instituto Cubano de Investigacién Cultural (ICIC) “Juan Mari-
nello”, cuyo nombre rinde homenaje al destacado intelectual cubano,
estd comprometido con el pensamiento revolucionario latinoamerica-
no. Miembro de CLACSO vy avalado por el Ministerio de Ciencia,
Tecnologia y Medio Ambiente de Cuba, el ICIC “Juan Marinello” ha
contribuido a modificar favorablemente la imagen cientifica del con-
junto de instituciones culturales cubanas, lo que aumenta su prestigio
en la comunidad académica internacional, en el campo de las ciencias
sociales y los estudios culturales.

Objetivo:

*  Contribuir al desarrollo de la politica cultural del pais a través de
la investigacién social y el debate académico. Ademids, ejerce el
control y orientacién metodolégica del sistema de unidades de
investigacién subordinadas al Ministerio de Cultura.

Ademis de los equipos de investigacién, funcionan tres cdtedras de
estudios: la Juan Marinello, la Antonio Gramsci y la Carolina Poncet
de Cirdenas, que desarrollan eventos, ciclos de conferencias, talleres
y otras actividades destinadas a fomentar espacios de intercambio en
torno de la cultura.

Durante los tltimos afos se ha ampliado el sistema de relaciones
con universidades y entidades homdélogas, dentro y fuera de Cuba, que



han propiciado el intercambio cientifico, bibliogrifico y la organiza-
cién de cursos y eventos con participacién internacional.

Consejo Nacional de Artes Plasticas

Su funcién fundamental es velar por el desarrollo de las manifestacio-
nes artisticas, el sistema de relaciones internas, asi como de las demas
manifestaciones e instituciones estatales de administracién de la cultu-
ra y otras de distinto carécter.

Objetivos
* Propiciar el desarrollo arménico del talento en sus diferentes
manifestaciones.

* Velar por el establecimiento de criterios adecuados para la for-
macién y desarrollo de sus creadores.

* Preservar los bienes que forman parte de nuestro patrimonio
cultural.

* Disefiar un sistema de investigaciones en las Artes Pldsticas.

* Elaborar, proponer y ejecutar la politica para su promocién y co-

mercializacién.
* Establecer un sistema de programas nacionales e internacionales.

*  Definir lo mds representativo del quehacer de las Artes Plasticas
cubanas.

* Dar participacién activa a los artistas, especialistas y técnicos
correspondientes en los equipos de direccién y en los 6rganos
colectivos.

»  Velar por la promocién del talento artistico.
* Propiciar la investigacién y la critica en la actividad.

* Orientar técnica y metodolégicamente a los Consejos Provincia-
les de la rama.

I ') Cuba

23



24

Consejo Nacional de Artes Escénicas

Objetivos

* Propiciar el desarrollo y la integracién continua de los movi-
mientos teatrales y de danza, atendiendo a criterios artisticos e
ideoldgicos que permitan la mayor diversidad de expresién.

* Establecer una forma de direccién que suponga la participacién
activa de los creadores en la elaboracién y ejecucién de la politica
cultural para estas manifestaciones artisticas.

» Velar por el avance de la programacién nacional, promover un
publico cada vez mds diverso y numeroso para estas manifesta-

ciones.
*  Velar por la formacién y superacién permanente de los creadores.
» Fomentar el intercambio internacional en su esfera.

*  Velar por el desarrollo del movimiento de grupos de aficionados
a las Artes Escénicas.

*  Dar participacién activa en los equipos de direccién y en los 6r-
ganos colectivos a los artistas, especialistas y técnicos correspon-
dientes.

*  Velar por la promocién del talento artistico, asi como propiciar la
investigacion y la critica en la actividad.

*  Orientar técnica y metodolégicamente a los Consejos Provincia-
les de la rama.

Instituto Cubano de la Misica

El Instituto Cubano de la Musica, creado en 1989, es la institucién del
Ministerio de Cultura que organiza, promueve, auspicia y protege al
movimiento musical cubano.



Objetivos

* Apoyar y estimular el ciclo de la creacién, la interpretacién y la

investigacion musical.

* Promover, proteger y enriquecer el patrimonio musical de la na-
cion.
*  Favorecer la formacién de un piblico mis culto.

» Fomentar la presencia de artistas, productos y soportes de la ma-
sica en el mercado nacional e internacional.

Instituto Cubano del Libro

El Instituto Cubano del Libro es la institucién rectora de la edicién, la
comercializacién y la promocién de libros y publicaciones seriadas en
Cuba, asi como de las relaciones del Estado cubano con los escritores,
sus organizaciones representativas y los profesionales del libro.

Union Nacional de Artistas
y Escritores de Cuba

La Unién de Escritores y Artistas de Cuba (UNEAC) es una orga-
nizacién social con fines culturales y artisticos, con Status Consultivo
IT en el Consejo Econémico y Social de Naciones Unidas, con perso-
nalidad juridica propia y plena capacidad legal, que agrupa en su seno,
con cardcter voluntario y siguiendo el principio de selectividad (sobre
la base de su curriculum artistico), a los escritores y artistas cubanos.

Objetivos

* Estimular, proteger y defender la creacién intelectual y artistica.
* Reconocer la més amplia libertad de creacién.

* Rechazar y combatir toda actividad contraria a los principios de
la Revolucién.

*  Favorecer el estudio, la valoracién critica y difusién, tanto nacio-
nal como internacional, de las obras representativas de la cultura
cubana.

G I") Cuba



26

Contribuir a la preservacién y difusién de los valores intelectua-
les y artisticos del pueblo cubano y a lo mds representativo de las
culturas de los pueblos del mundo.

Participar en la defensa de la humanidad, de la diversidad cultu-
ral, de la integracién latinoamericana y caribefia y luchar contra
la canalizacién y mercantilizacién de la cultura y el arte.

Casa del Caribe (Santiago de Cuba)

Se funda ante la necesidad de organizacién del Festival del Caribe,

surgido un afio antes, en 1980.

Objetivos

Llevar adelante las investigaciones, individuales y por equipo, so-
bre la historia, la cultura, la economia y la sociedad, en las formas
que se dieron y se dan en Cuba y en toda el drea caribefa.

Propiciar el intercambio sistematico nacional e internacional en-
tre investigadores, artistas, intelectuales y estudiosos de la histo-
ria y la cultura caribena.

Promover la labor de los grupos portadores y de lideres y gestores
de expresiones culturales autéctonas de toda el drea y propiciar el
intercambio entre artistas, investigadores e intelectuales de Cuba
y la regién.

El Festival y la Casa han tenido, desde entonces y por suerte, im-

portantes nombres desde su misma génesis. Algunos de ellos son en la

actualidad continuadores de la obra de Joel, y el legado insustituible de

los que no nos acompafian fisicamente sirve para reafirmar la conquista

de un suefio hecho realidad, convertido en el suefio de muchos otros

compatriotas desde sitios tan lejanos del propio Caribe, aspirando a

crear algo que reconozca y hermane a unos y otros desde su historia, su

cultura, su razén de ser.



Centro Cultural Africano Fernando Ortiz
(Santiago de Cuba)

Institucién creada con el objetivo fundamental de promover y difundir
los valores de la cultura africana, latinoamericana y caribena; focalizar
sus aspectos mds relevantes y expresarlos desde una 6ptica universal.

Lineas de Trabajo

Expositiva: Representada por la muestra de objetos étnico-culturales
de mis de veinte paises africanos en una exposicién permanente.

Investigativa: Representada por un szaff de especialistas de la institu-
cién y un grupo de colaboradores que, en la prictica, funcionan como
un equipo multidisciplinario de investigacion.

Artistico-literaria: Recoge las huellas africanas en las manifesta-
ciones musicales, de danza, teatrales, etc. y, al mismo tiempo, invita a
actuar en el patio de la institucion a portadores, vivos exponentes de
nuestro folklore.

Docente: Representada por el proyecto Citedra de Estudios; dentro
de ella se encuentra el plan de docencia pregrado y postgrado que im-
parte la institucién y la Editorial Ciétedra.

Eventos Cientificos

» Conferencias cientificas sobre cultura africana y afroamericana
de cardcter internacional. Recoge una amplia gama tematica e
interdisciplinaria, en la que aparecen representadas la religién, la
etnologia, la literatura, la medicina popular y tradicional, la dan-
za, la musica, la pintura, el cine, la fotografia. Esta conferencia se
celebra cada dos afios.

* Bienal de oralidad y simposio tedrico:

Dedicado al anilisis de la Oralidad en nuestro contexto latinoame-
ricano y caribefio, que se une a la UNEAC para propiciar la puesta en

escena de los narradores orales.

I ') Cuba

27



28

Caracteristicas

Espacio de reflexién: Encuentro monotemitico sobre aspectos de la
cultura africana presentes en la muestra y que reine durante una jor-
nada a especialistas sobre la temdtica escogida para un debate y anali-
sis profundo de ella. Posee varias salas de exposicién permanente que
incluye: esculturas, utensilios domésticos, pinturas, mdscaras y otros
objetos africanos.

Cuenta, ademads, con un salén para reuniones, donde se realizan Se-
minarios, Conferencias, Cursos de Postgrado, Defensa de Trabajos de
Diploma y otras actividades.

Tienen un Centro de Documentacién, con material bibliografico
general y especializado, relacionado con la historia de los pueblos afri-
canos y su influencia en las culturas de Cuba, América Latina y el
Caribe. En el patio de la institucién se realizan actividades artisticas de
danza, musica, teatro, poesia y artes plasticas, que reflejan la africania
de nuestra cultura.

Fundacion Fernando Ortiz

La Fundacién Fernando Ortiz es una institucién cultural cubana de
caricter publico y civil, no gubernamental, con personalidad juridica y
patrimonio propios y sin fines de lucro, que se rige por el Cédigo Civil
de Cuba y sus propios estatutos. Sus fines principales son el estudio
y divulgacién de la vida y la obra del sabio cubano Fernando Ortiz,
asi como el desarrollo de investigaciones cientificas sobre la identidad
cultural cubana.

Objetivos:

* Propiciar la reedicién de las obras de Fernando Ortiz y velar por
la conservacién del patrimonio referido a su vida y obra, ademds
de la publicacién de textos que amplien los conocimientos sobre
sus ideas, concepciones y acciones.

 Estimular el desarrollo de investigaciones cientificas sobre iden-
tidad cultural en materia de antropologia, lingtiistica, musicolo-
gia, religiosidad y etnologia.



* Contribuir a la difusién del pensamiento contemporineo cuba-
no y de los estudios relacionados con la cultura cubana, caribefia

y latinoamericana.

*  Ofrecer un espacio propicio para el debate y el intercambio de
especialistas cubanos y del mundo entero que hayan indagado en
distintas facetas de la creacién popular, las ciencias sociales y la
cultura en general.

*  Organizar seminarios, conferencias, simposios, cursos de verano
y postgrados, exposiciones y festivales de musica, literatura y fo-
Iklore, asi como exposiciones de artes pldsticas que contribuyan
a ilustrar el vasto pensamiento y la obra de creaciéon de Fernando
Ortiz.

 Editar publicaciones sobre temas de la cultura popular y las tra-

diciones de Cuba y del mundo.

La Fundacién Fernando Ortiz posee, ademds, un consejo cienti-
fico asesor integrado por relevantes personalidades de la ciencia y la
cultura. Cuenta también con un amplio grupo de colaboradores en el
que participan investigadores, profesores y técnicos de las mas diver-
sas especialidades. La Fundacién ha creado vinculos e intercambios
con universidades, centros de investigacion, entidades culturales y otras
instituciones afines nacionales y extranjeras.

Esta institucién otorga el Premio Internacional a personas e insti-
tuciones vinculadas al estudio, la preservacién y la difusién del legado
africano en Cuba, dedicado al padre de la antropologia cultural cubana.
Durante los afios 2005 y 2007 se ha entregado este premio a un grupo
de personalidades del Caribe y Las Américas, entre las que se destacan
Katherine Dunham (Estados Unidos), Luis Beltrin Repetto (Espafia),
Eusebio Leal Spengler (Cuba), Luz Maria Martinez Montiel (IMéxi-
co), Laénnec Hurbon (Haiti), Casa del Caribe y Joel James Figarola

—in memoriam— (Cuba).
Cabildos y Asociaciones Religiosas

La labor de Salvaguardia que realizan estas instituciones es muy im-
y
portante, pues aunque en su mayoria son agrupaciones con un sentido

I ') Cuba

29



30

religioso, transmiten un modo de vida y un comportamiento en general

que son reflejo de una educacién ancestral.

Estos grupos son portadores de un patrimonio vivo y se han encar-

gado de protegerlo y trasmitirlo en su expresién mds auténtica, y han

contribuido de forma directa en las acciones de salvaguardia. En las

comunidades donde estin ubicados son respetados y, en su mayoria,

los mayores o los maximos representantes se convierten en lideres co-

munitarios:

Cabildos mds representativos por provincias:

Artemisa: Cabildo San Antonio.

Matanzas: Cabildo Arard Sabald, Regla Arard, Grupo Arabba,
Cabildo Iyesd Modue, Cabildo Nil6 Nill¢, Cabildo Omé Lallé.

Villa Clara: Cabildo Kunalungo, Cabildo Santa Barbara, Cabil-
do Santa Bérbara.

Cienfuegos: Cabildo San Roque, Cabildo Santo Cristo, Cabildo
San Antonio, Cabildo Santa Barbara, Casino Congo, Cabildo
Divina Caridad.

Sancti Spiritus: Cabildo Congo Reales, Cabildo Santa Béarbara.

Holguin: Tumba Francesa de Bejuco.

Santiago de Cuba: Tumba Francesa La Caridad, Cabildo Ca-
rabali Olugo, Cabildo Carabali Isuama. Guantinamo: Tumba
Francesa Santa Catalina de Ricci o Pompadour.

Otras organizaciones no gubernamentales con importantes acciones

en la Salvaguardia del Patrimonio Inmaterial:

Asociacién Cultural Yoruba de Cuba
Buré Nacional Abakua

Asociacién Caribefia de Cuba

Programa Cubano Ruta del Esclavo

En el afio 1994, Cuba se adhiere al Programa de la UNESCO de la

Ruta del Esclavo, agrupando lo que fue la organizacién de un grupo



de acciones que, de manera individual, realizaban algunas instituciones
culturales, con vistas a salvaguardar la herencia africana en todos los
ambitos de la cultura y la vida cotidiana del cubano.

La Fundacién Fernando Ortiz, presidida por el Dr. Miguel Barnet,
fue la encargada de centrar el trabajo y se creé el Comité Cubano
de la Ruta del Esclavo, un grupo de trabajo para dar continuidad al
Proyecto de la UNESCO y renovar sus vinculos con otros paises del
drea, para facilitar la cooperacién en el desarrollo de actividades y la
evaluacion de los resultados del trabajo conjunto, permitiendo el in-
tercambio de experiencias, la puesta en préctica de iniciativas e, inclu-
so, la gestién de fondos.

Este grupo de especialistas que originalmente constituyé el Comité,
fue perfeccionando su trabajo y logré un reconocimiento nacional e in-
ternacional de sus acciones. En 2007 se crearon seis grupos de trabajo
a raiz de la reunién de los comités nacionales de la Ruta del Esclavo
de Cuba, Haiti y Republica Dominicana, celebrada en Santo Domin-
go. Estos tienen, entre sus objetivos, promover las culturas vivas y las
expresiones artisticas y espirituales, que resultaron de las interacciones
generadas por la trata negrera y la esclavitud; preservar los archivos y
tradiciones orales relacionadas con el tema; realizar inventarios y pre-
servar el patrimonio cultural material y los lugares de memoria, asi
como promover el turismo basado en este patrimonio.

Los integrantes de los grupos representan diversas instituciones
como: el Archivo Nacional de Cuba, la Facultad de Artes y Letras de
la Universidad de La Habana, el Instituto Cubano de Antropologia, la
Fundacién Fernando Ortiz, el Instituto Cubano de Investigacién Cul-
tural Juan Marinello, el Consejo Nacional de Patrimonio Cultural, el
Museo de la Ruta del Esclavo, 1a Casa de Africa, el Museo Municipal
de Guanabacoa, el Centro Cultural Africano Fernando Ortiz, el Con-
junto Folklérico Nacional de Cuba, la Biblioteca Nacional José Marti
y la Casa del Caribe.

De este intenso trabajo se derivan un conjunto de publicaciones de
autores cubanos sobre el tema en Cuba y en el exterior, y de escritores
de otros paises en la isla. Algunas de estas publicaciones son las revistas

I ') Cuba

w
RN



32

Catauro, Revolucion y Cultura, Anales del Caribe y La Gaceta de Cuba 'y,

en especial, la coleccién Fuente Viva, de la Fundacién Fernando Ortiz.

El Comité Cubano de la Ruta del Esclavo ha continuado sus ac-

tividades en relacién con los programas de trabajo que desarrolla. De

acuerdo con los indicadores sefialados por la UNESCO, los resultados

principales han sido los siguientes:

Instituciones de investigacién

Publicaciones

Eventos cientificos anuales

Restauracion de los sitios asociados con la trata de esclavos

Instituciones de investigacién

Cuba posee un conjunto de instituciones que de diversa manera in-

vestiga temas relacionados con la esclavitud y la didspora africana. Las

principales son las siguientes:

Biblioteca Nacional José Marti

Av. Independencia y 20 de Mayo, Plaza de la Revolucién, Ciu-
dad de La Habana.

Teléfono: (537) 881 6224.

Correo electrénico:

libjm@cubarte.cult.cu

Casa de Africa, Oficina del Historiador de la Ciudad

Obrapia N° 157 entre Mercaderes y San Ignacio, La Habana
Vieja, Ciudad de La

Habana.

Teléfono: (537) 863 9850.

Correo electronico: africa@ohch.cu

Casa del Caribe

Calle 13 N° 154 esquina a calle 8, reparto Vista Alegre, Santiago
de Cuba.

Teléfonos: (53 022) 64 2285, (53 022) 64 2387.

Correo electrénico: ccaribe@cubarte.cult.cu



Centro Cultural Africano “Fernando Ortiz”

Av. Manduley N° 106 esquina a calle 5ta. Santiago de Cuba.
Teléfonos: (53 022) 64 2487, (53 022) 62 5054.

Correo electrénico: becult.f.ortiz@cult.stgo.cult.cu y mercy@ic-
tjam.uo.edu.cu

Centro de Estudios del Caribe, Casa de Las Américas
Calle 3ra esquina a calle G, Vedado, La Habana.
Teléfonos: (537) 55 27 06 al 09.

Correo electrénico: casa@casa.cult.cu y caribe@casa.cult.cu
Sitio web: www.casa.cult.cu

Centro de Estudios de Africa y Medio Oriente (CEAMO)
Av. 3ra N° 1851 entre 18 y 20, Miramar, La Habana.
Teléfono: (537) 202 5410.

Correo electrénico: ceamo@cee.co.cu

Centro de Investigacién y Desarrollo de la Musica Cubana
(CIDMUC)

Calle G N° 505, entre 21 y 23, Vedado, La Habana.

Teléfonos: (537) 8339697 (53 7) 830 8015.

Correo electrénico: cidmuc@cubarte.cult.cu

Conjunto Folklérico Nacional de Cuba
Calle 4 N° 103, entre Calzada y 5ta, Vedado, La Habana.
Teléfono: (537) 830 3060, (53 7) 830 3939, Fax: (53 7) 830 4395.

Correo electrénico: folkuba@cubarte.cult.cu

Departamento de Estudios Sociorreligiosos del Centro de Psi-
cologia y Sociologia (CIPS)

Calle B, no. esquina a 15, Vedado, La Habana.

Teléfonos: (537) 831 3610, (53 7) 830 1451.

Correo electrénico: cips@ceniai.inf.cu

Facultad de Artes y Letras, Universidad de La Habana
Zapatay G, Vedado, La Habana.
Teléfonos: (537) 878 8014 / 870 2740.

Correo electrénico: decano@fayl.uh.cu

I ') Cuba

33


mailto:ceamo@cee.co.cu

34

Fundacién Fernando Ortiz

Calle 27 N° 160 esquina a calle L, Vedado, La Habana.
Teléfono: (537) 830 0623, telefax: (53 7) 832 4334.
Correo electrénico: ffortiz@cubarte.cult.cu

Sitio web: www.fundacionfernandoortiz.org

Instituto de Antropologia

Calzada de Buenos Aires N° 111, entre Agua Dulce y Diana,
Cerro, La Habana.

Teléfonos: (537) 33 5514, (53 7) 57 5661.

Correo electrénico: antropol@ceniai.inf.cu

Instituto de Investigaciéon y Desarrollo de la Cultura Cubana
“Juan Marinello”

Av. Independencia N° 63, entre Bruzén y Lugarefio, Plaza de la
Revolucién, La Habana.

Teléfonos: (537) 877 5770, (53 7) 877 5771.

Correo electréonico: cidcc@cubarte.cult.cu

Instituto de Literatura y Lingiistica
Av. Salvador Allende, N° 710, Centro Habana, L.a Habana.
Teléfonos: (537) 878 5377,(53 7) 870 1310, (53 7).

878 6486, correo electréonico: ill@ceniai.inf.cu

Museo Castillo de San Severino de la Ruta del Esclavo
Castillo de San Severino, Zona Industrial, Matanzas.

Teléfono: (53 045) 28 3259, correo electrénico:

patrim@atenas.cult.cu

Museo Municipal de Guanabacoa
Calle Marti N° 108 esquina a Versalles, Guanabacoa, La Haba-
na

Teléfonos: (537) 97 9117, (53 7) 97 2078.

Correo electrénico: musgbcoa@cubarte.cultcu

Museo Municipal de Regla

Calle Marti N°© 158 entre Eduardo Faccioso y La piedra, Regla,
La Habana.

Teléfonos: (537) 94 5920, 97 6989,



Correo electrénico: museoderegla@cubarte.cult.cu

*  Universidad Central de Las Villas (Vicerrectorado Académico)
Carretera de Camajuani, km 5 % Santa Clara, Villa Cara 54830
Teléfono: (53 042) 281416, Fax: (53 042) 81608.

Correo electrénico: jj@uclv.etecsa.cu

4. Publicaciones

Como resultado de diferentes investigaciones, durante el periodo
1994-2004 se publicaron unos 270 textos entre libros y articulos de
autores cubanos, tanto en Cuba como en el exterior, y de autores de
otros paises en Cuba (ver Bibliografia). Se destacan en este sentido las
revistas De/ Caribe, de la Casa del Caribe de Santiago de Cuba; Ca-
tauro, revista cubana de antropologia, de la Fundacién Fernando Ortiz;
Temas, del Ministerio de Cultura; Oralidad de la Oficina Regional de
Cultura para América Latina y el Caribe de la UNESCO; Anales del
Caribe del Centro de Estudios del Caribe de la Casa de Las Américas;
Revista de la Universidad de La Habana; Islas de 1a Universidad Central
de Las Villas; Signos de la ciudad de Santa Clara; Revista del Vigia
y Matanzas de la ciudad de Matanzas; y las editoriales Unidn, de la
Unién Nacional de Escritores y Artistas de Cuba (UNEAC); Orien-
te, Letras Cubanas, Ciencias Sociales, José Marti, del Instituto Cubano
del Libro; la Editorial Academia del Ministerio de Ciencia Tecnologia
y Medio Ambiente (CITMA) y las editoriales de la Fundacién Fer-
nando Ortiz y del Centro de Investigacién y Desarrollo de la Cultura
Cubana “Juan Marinello”.

Conjuntamente, diversos autores cubanos han publicado sobre el
tema de la africania en Brasil, Canadd, Colombia, Espafia, Estados
Unidos de América, Francia, Italia, Jamaica, Republica Dominicana y
Venezuela.

Publicaciones (ver Bibliografia)

I ') Cuba

35



36

Eventos cientificos anuales

Anualmente se efectdan diversos eventos en varias partes del territorio
nacional, de convocatoria internacional, que abarcan temas de la he-
rencia africana en Cuba, el Caribe y Las Américas. Los principales son:

Enero: Actividades con motivo del evento de la Casa de Africa, Ofi-
cina del Historiador de la Ciudad (Ciudad de La Habana) durante la
segunda semana de ese mes. Taller de antropologia social y cultural
afroamericana.

Abril: Actividades con motivo del evento del Centro de Estudios
Africanos Fernando Ortiz (Santiago de Cuba) durante la segunda se-
mana de ese mes. Coloquio Ortiz-Lachatafieré.

Julio: Actividades con motivo del evento de la Casa del Caribe (San-
tiago de Cuba), durante la segunda semana de ese mes. La Fiesta del
Fuego y el Coloquio “El Caribe que nos une”.

Noviembre: Actividades con motivo del Festival de Raices Africanas
Wemilere en el Museo Histérico de Guanabacoa, dedicado cada afio a
un pais de Africa (Ciudad de La Habana), durante la tercera semana
de ese mes. Coloquio Presencia.

Los eventos han sido dedicados a los paises siguientes: 1996: Mo-
zambique; 1997: Nigeria; 1998: Republica Popular del Congo; 1999:
Republica Popular de Angola; 2000: Republica de Benin; 2001: Brasil
(por el centenario de su independencia); 2002: Sudifrica; 2003: Cabo
Verde; y 2004: Haiti (por el bicentenario de su Revolucién).

Restauracion de los sitios asociados
con la trata de esclavos

Participacién del Consejo Nacional de Patrimonio Cultural y su red
de instituciones en acciones de identificacién, proteccion, rescate y di-
fusién de la Ruta del Esclavo. El Consejo Nacional de Patrimonio
Cultural como parte de su misién de proteccién de la herencia cultural
de la nacién ha trabajado en diferentes acciones destinadas al estu-
dio, identificacién, promocién, proteccién, conservacion, restauraciéon
y difusién de la huella cultural africana, elemento esencial de nuestra

identidad.



Principales acciones
Inventarios

En el afio 2000 se concluy6 el inventario automatizado de las eviden-
cias materiales de la Ruta del Esclavo en Cuba. En ese momento se
registraron 728 sitios. En 2004, este inventario fue actualizado y se
incluyeron 47 nuevos sitios; ademds, se perfeccioné la informacién de
la ficha técnica de cada bien.

Investigacion

Se realizaron investigaciones arqueoldgicas en sitios de gran valor aso-
ciados a la Ruta del Esclavo. Entre las mds importantes se encuentran
las excavaciones en las ruinas del ingenio San Isidro de los Destila-
deros, en el Valle de los Ingenios, donde se encontré por primera vez
un tren jamaiquino, elemento esencial en el proceso productivo del
ingenio azucarero. También se llevaron a cabo excavaciones en el ce-
menterio de esclavos del Cafetal Santa Brigida, en Madruga, provincia
de La Habana, y en el Castillo de San Severino, en Matanzas, sede

del Museo de la Ruta del Esclavo en Cuba. Ademis, fue editada una
investigacién sobre el cimarronaje en la provincia de Guantinamo.

Proteccion

Patio del barracon de esclavos del Ingenio Taoro,
Provincia Artemisa

Cuba cuenta con tres sitios Monumentos Nacionales incluidos en la
Lista del Patrimonio Mundial que son a la vez representativos de la
Ruta del Esclavo: el Valle de los Ingenios (incluye 58 sitios arqueoldgi-
cos de ingenios azucareros), el Valle de Vifiales (cuenta con 37 cuevas
con evidencias de haber sido refugio de cimarrones) y el Paisaje Ar-
queoldgico de las primeras plantaciones cafetaleras del sur oriente de
Cuba (constituido por las ruinas de 199 cafetales en las provincias de
Santiago de Cuba y Guantidnamo). Ademds, ostentan la categoria de
Monumento Nacional los siguientes sitios:

* Cafetal Angerona

I ') Cuba

37



38

* Ingenio Alejandria

 Iglesia de Regla

* Castillo de San Severino

+ Conjunto Monumental de Triunvirato
- Sitio histérico La Ignacia

* Sitio histérico Caimito del Handbana
* Ruinas de Ingenio La Demajagua

La Tumba francesa, manifestacién del patrimonio intangible de las
comunidades franco-haitianas de Santiago de Cuba, fue declarada
como Obra Maestra del Patrimonio Oral e Inmaterial de la Huma-
nidad. También quedé constituida por Resolucién del Ministerio de
Cultura, la Comisién Nacional para la Proteccién del Patrimonio In-
material de la Nacién, lo cual propiciard una mayor proteccién de esta
manifestacién del patrimonio cultural, tan importante en el caso de la
huella africana.

Rescate

Se han llevado a cabo acciones de restauracién o conservacién de algu-
nos de estos sitios como:

Castillo de San Severino: Se eliminé toda la vegetacion parisita, se
limpiaron los fosos y se restauré el segundo nivel. De esta manera, se
crearon las condiciones para la primera etapa del Museo de la Ruta del
Esclavo en Cuba.

Valle de los Ingenios: Se ha trabajado en el rescate de algunos de los
ingenios, como Manaca Iznaga, donde la casa principal fue restaurada
y actualmente se utiliza en la actividad turistica como restaurante; de
otro lado, la torre es hoy un mirador en el Ingenio Gudimaro.

Valle de Viriales, Pinar del Rio: Se rescaté parte de la techumbre
gracias a la ayuda de la UNESCO. Ademds, se han elaborado estu-
dios y proyectos para el rescate y uso de otros ingenios en la actividad
turistica.



Cafetales franceses: El conjunto de edificaciones del cafetal La Isa-
belica acoge un museo temadtico, para lo cual fue restaurada la casa
principal y se realizé un nuevo montaje museogréfico.

Ruinas del Ingenio Taoro: Este sitio, Monumento Local, ha deveni-
do un foco cultural para la comunidad de Santa Fe. En €l se programan
actividades diversas: musicales, de artes pldsticas, entre las cuales se
destacan las asociadas a la herencia cultural africana.

Museo Municipal de Guanabacoa: Se reabrié parcialmente este mu-
seo, uno de los mds importantes en cuanto a colecciones asociadas a la

herencia cultural africana y a programacién sociocultural de este perfil.
Difusién

Otras de las acciones que el Consejo Nacional de Patrimonio Cultural
ha venido trabajando es la difusién, por diversos medios, de la impor-
tancia del proyecto de la Ruta del Esclavo, asi como la colaboracién
con otras entidades nacionales e internacionales. Algunas de las accio-

nes son:

* Participacién en el Grupo Asesor (Task Force) de la UNESCO
para la implementacién del proyecto educativo “Rompiendo el
Silencio”, que llevan a cabo escuelas de tres continentes.

* Asesoria a las Escuelas Cubanas Asociadas a la UNESCO en el
proyecto “Rompiendo el Silencio”.

* Implementacién del proyecto “Rompiendo el Silencio”.

* Difusién en la pagina web del Consejo Nacional de Patrimonio
Cultural de los resultados del inventario de “la Ruta del Esclavo”.

Comité Cubano de La Ruta del Esclavo
a. Integrantes:
Miguel Barnet Lanza

*  Profesién: Escritor, poeta, etnélogo (religiosidad popular). Presi-
dente del Comité Cubano de La Ruta del Esclavo, Presidente de
la Fundacién Fernando Ortiz y Presidente de la UNEAC.

I ') Cuba

39



40

Principales proyectos/actividades: Biografia de un cimarrén, Re-
vista cubana de antropologia (Catauro).

Direccién: Fundacién Fernando Ortiz, Calle 27 N° 160 esq. a L,
El Vedado, La Habana, Cuba.

Teléfono: (537) 830 0623 y (537) 832 4334.

Correo electrénico: ffortiz@cubarte.cult.cu

Nilson Acosta

Profesién: Arquitecto. Vicepresidente del Consejo Nacional de
Patrimonio Cultural - Principales proyectos/actividades: Inven-
tario de los Sitios y Monumentos del legado africano en Cuba y
los Sitios de Memoria del Caribe Latino.

Direccién: Calle 4 esquina a 13, Vedado, La Habana, Cuba.
Teléfono: (537) 838 1982.

Correo electrénico: nilson@cnpe.cult.cu

Nisia Agtiero

Profesion: Sociéloga, trabajo social comunitario.

Principales proyectos/actividades: Representacién cubana ante el
Consejo Internacional de Organizacién de Festivales Folkléricos

(CIOFF).
Direccién: Av. Marina esq. a Galiano, La Habana, Cuba.
Teléfono: (537) 867 1405.

Correo electréonico: nisia@cncc.cult.cu

Alejandro Alvarez Garcia

Profesién: Historia econémica y social, esclavitud y emancipa-
cion.

Principales proyectos/actividades: Las industrias azucarera y ba-
nanera en Cuba.



Direccién: Departamento de Historia de Cuba, Universidad de
La Habana, Calle 27 N° 160 esq. a L, El Vedado, La Habana,
Cuba.

Teléfono: (537) 645 1461

Correo electrénico: agarcia@cubarte.cult.cu

Gisela Arandia

Profesion: Afrodescendientes, problematica racial

Principales proyectos/actividades: Miembro de la Unién de Es-
critores y Artistas de Cuba.

Direccién: San Lazaro N°© 156, apto 4, - ¢/ Aguilera y Crespo
Teléfono: (537) 203 7482

Correo electréonico: colorcubano@cubarte.cult.cu

Maria del Carmen Barcia Zequeira

Profesién: Historia de la esclavitud, historia social.
Principales proyectos/actividades: La esclavitud urbana en Cuba.

Direccién: Casa de Altos Estudios Fernando Ortiz, Universidad
de La Habana, Calle 27 N° 160 esq. a L, El Vedado, La Habana,
Cuba.

Teléfono: (537) 881 0018.

Correo electréonico: mcbarcia@cubarte.cult.cu

Natalia Bolivar Aréstegui

Profesién: Religiones de matriz africana en Cuba.

Principales proyectos/actividades: La regla de ocha y el palo-
monte en Cuba.

Direccién: Calle 26 # 705, 4to piso e/ 72y 92.
Teléfono: (537) 203 8287.

Correo electréonico: nbolivar@cubarte.cult.cu

I ') Cuba



Digna Castaneda

Profesién: Esclavitud en el Caribe, la mujer en el Caribe

Principales proyectos/actividades: Citedra de Estudios del Cari-
be, Universidad de La Habana.

Direccién: Departamento de Historia, Universidad de La Ha-

bana, Calle 27, N°© 160 esq. a L, El Vedado, La Habana, Cuba.
Teléfono: (537).

Correo electrénico: carmita@rect.uh.cu

Martha Cordiés Jackson

Profesién: Filéloga y especialista en oralidad africana en Cuba.

Principales proyectos/actividades: Directora del Centro Cultural
Africano Fernando Ortiz.

Direccién: Avenida Manduley N° 106, Reparto Suefio, Santiago
de Cuba, Cuba.

Teléfono: (5322) 642487.

Correo electrénico: mcordies@hotmail.com

Zoe Cremé Ramos

Profesién: Historiadora y especialista en estudios del legado afri-
cano en Cuba.

Principales proyectos/actividades: Investigadora del Centro Cul-
tural Africano .

Fernando Ortiz

Direccién: Avenida Manduley N° 106, Reparto Suefio, Santiago
de Cuba, Cuba.

Teléfono: (5322) 642487.

Correo electrénico: mcordies@hotmail.com

Barbara Danzié

42 .

Profesién: Especialista del Archivo Nacional de Cuba (ANC)



Principales proyectos/actividades: Documentacién sobre la es-
clavitud y la trata de esclavos en Cuba.

Direccién: Compostela N° 906 esquina a San Ignacio, La Ha-
bana, Cuba.

Teléfono: (537) 862 9671y (537) 862 9470.

Correo electrénico: danzieby47@arnac.cu

Roberto Diago

Profesién. Artista plastico.

Principales proyectos/actividades: Exposiciones de pintura.
Direccién: UNEAC, 17 y H, La Habana, Cuba.

Teléfono: (537) 641 6490.

Correo electrénico: diagodc@cubarte.cult.cu

Martha Ezquenazi Pérez

Profesién: Investigadora del Instituto Cubano de Investigacién
Cultural Juan Marinello.

Principales proyectos/actividades: Estudio de las tradiciones

musicales de estirpe africana en Cuba.

Direccién: Bolleros N° 63 entre Bruzén y Lugarefio, La Habana,

Cuba.
Teléfono: (537) 879 6109.

Tomas Ferniandez Robaina

Profesién: Bibliégrafo, Intelectuales negros en Cuba.
Principales proyectos/actividades:

Direccion: Biblioteca Nacional José Marti, Plaza de la Revolu-
cién, La Habana, Cuba.

Teléfono: (537) 838 5444.

Correo electréonico: trob@cubarte.cult.cu

I ') Cuba



Grisell Fraga Leal

Profesién: Musedloga. Especialista Principal del Consejo Nacio-
nal de Patrimonio Cultural.

Principales proyectos/actividades: Especialista en temas de es-
clavitud. Caracterizacién de las colecciones museables sobre el
legado africano en Cuba.

Direccién: Calle 4 esquina a 13, Vedado, La Habana, Cuba.
Teléfono: (537) 838 1981 y 833 4394.

Correo electrénico: museos@cnpce.cult.cu y grisellfraga@cnpc.
cult.cu

Gloria Garcia

Profesién: Historia de la esclavitud.

Principales proyectos/actividades: La conspiraciéon de La Escale-
ra, la esclavitud narrada por los propios esclavos.

Direccién: Instituto de Historia de Cuba, Palacio Aldama, La
Habana, Cuba.

Teléfono: (537) 861 4434.

Correo electrénico: aries@cubarte.cult.cu

Johannes Garcia

Profesién: Bailarin y coreégrafo.

Principales proyectos/actividades: Director del Grupo danzario

JG.

Direccién: Conjunto Folklérico Nacional, Calle 4 N° 103, Veda-
do, La Habana, Cuba.

Teléfono: (537) 830 3060.

Correo electrénico: jjgarcia@cubarte.cult.cu

Juan Garcia

44

Profesién: Bailarin y coreégrafo.



Principales proyectos/actividades: Solista y Coredgrafo del Con-
junto Folklérico Nacional de Cuba.

Direccién: Conjunto Folklérico Nacional, Calle 4 N° 103, Veda-
do, La Habana, Cuba.

Teléfono: (537) 830 3060.

Guanche Pérez

Profesién: Antropologia cultural, africania en Cuba, cartografia
cultural.

Coordinador del Comité Cubano del Proyecto La Ruta del Es-

clavo.

Principales proyectos/actividades: Léxico intercultural sobre re-
ligiones afroamericanas, iconografia de africanos y descendientes

en Cuba.

Direccién: Fundacién Fernando Ortiz, Calle 27 N° 160 esq.a L,
El Vedado, La Habana, Cuba.

Teléfono: (537) 830 0623 y (537) 832 4334.

Correo electrénico: jguanche@cubarte.cult.cu

Ramiro Guerra

Profesién: Bailarin y coredgrafo, historiador de la danza.

Principales proyectos/actividades: historia de la danza en Cuba.

Alberto Granados

Profesién: Director de la Casa de Africa de la Oficina del Histo-
riador de la Ciudad de La Habana.

Principales proyectos/actividades: Colecciones y estudio de obras
africanas y del legado africano en Cuba.

Direccién: Obraria N° 157 entre San Ignacio y Mercaderes, La
Habana, Cuba.

Teléfono: (537) 861 5798.

I ') Cuba

45



46

Correo electrénico: africa@cultural.ohch.cu

Isabel Herndndez Campos

Profesiéon: Historiadora, las rebeliones esclavas en Matanzas.

Principales proyectos/actividades: Direccién del Museo La Ruta
del Esclavo en Cuba.

Direccién: Castillo de San Severino, Matanzas, Cuba.
Teléfono: (5345) 283259.

Correo electrénico: patrim@atenas.cult.cu

Eugenio Herndndez Espinosa

Profesién: Actor y dramaturgo.

Principales proyectos/actividades: El legado de temas africanos
en el teatro cubano.

Direccién: Consejo Nacional de las Artes Escénicas, Calle 4 en-
tre 11 y 13, Vedado, La Habana, Cuba.

Teléfono: (537) 833 4395.

Sandra Maria Hernindez Moncada

Profesién: Tradiciones culinarias de estirpe africana en Cuba

Principales proyectos/actividades: Proyecto comunitario El Ba-

rracén sobre gastronomia.

Direccién: Direccién Municipal de Cultura de Marianao, Ciu-

dad de La Habana, Cuba.
Teléfono: (537) 267 3115.

Rafael Lara Gonzélez

Profesion: Especialista del Consejo Nacional de Casas de Cul-
tura.

Principales proyectos/actividades: Grupos portadores de tradi-
ciones de estirpe africana en Cuba, asi como aficionados y grupos
de nifios y adolescentes.



Direccién: Malecén esquina a Galiano.
Teléfono: (537) 867 13 18.

Correo electrénico: rlara@cubarte.cult.cu

Maria Teresa Linares Savio

Profesiéon: Musicéloga, Vicepresidenta de la Fundacién Fernan-

do Ortiz.

Principales proyectos/actividades: Multimedia sobre musica cu-
bana, seleccién musical de diez volimenes de musica afrocubana.

Direccién: Fundacién Fernando Ortiz, Calle 27 N° 160 esq.a L,
El Vedado, La Habana, Cuba.

Teléfono: (537) 830 0623 y (537) 832 4334.

Correo electrénico: matelina@cubarte.cult.cu

Rigoberto Lépez

Profesién: Cineasta, religiones populares de matriz africana en

Cuba.
Principales proyectos/actividades: Cine itinerante por el Caribe.

Direccién: Instituto Cubano de Arte e Industria Cinematogra-

ficos. Calle 23 y 12, El
Vedado, La Habana, Cuba.
Teléfono: (537) 837 5312.

Correo electrénico: rigo@cubarte.cult.cu

José Loyola

Profesion: Flautista y profesor de flauta.

Principales proyectos/actividades: Profesor Titular del Instituto
Superior de Arte.

Direccién: Instituto Superior de Arte, Calle 130 N° 704, Playa,
Ciudad de La Habana, Cuba.

Teléfono: (537) 208 8775.

I ') Cuba

47



48

Correo electrénico: loyola@cubarte.cult.cu

Rogelio Martinez Furé

Profesién: Folklorista, el legado africano en la cultura cubana.

Principales proyectos/actividades: Poesia anénima africana de
diversas expresiones.

Direccién: Conjunto Folklérico Nacional, Calle 4 N° 103, Veda-
do, La Habana, Cuba.

Teléfono: (537) 830 3060.

Correo electrénico: rmfure@cubarte.cult.cu

Julio Martinez

Profesién: Etnobotinico, Especialista del Jardin Botdnico Na-
cional.

Principales proyectos/actividades: Estudio de la flora de estirpe
africana en Cuba y de la religiosidad popular que emplea diversas
plantas en sus ritos y ceremonias.

Direccién: Carretera del Rocio, km 13 % Calabazar, .a Habana,
Cuba.

Teléfono: (537) 863 4117 y 697 9159.

Correo electrénico: leyvahajb@ceniai.inf.cu

Gilberto Medina

Profesién: Ingeniero industrial, gestor de tradiciones de estirpe
africana en Trinidad y el Valle de los Ingenios, Patrimonio Cul-
tural de l]a Humanidad.

Principales proyectos/actividades: Proyeccién y promocién de la

visibilidad del legado africano en Trinidad de Cuba.
Direccién: Museo de Arqueologia, Trinidad, Cuba.
Teléfono: (5341) 99 4967.

Correo electrénico: abogadas@restauro.co.cu



Margarita Mejuto

Profesién: Preservacién y promocién de las culturas vivas. Vice-
presidenta del Consejo Nacional de Casas de Cultura.

Principales proyectos/actividades: Grupos portadores de tradi-
ciones de estirpe africana en Cuba, asi como aficionados y grupos
de nifios y adolescentes.

Direccién: Malecén esquina a Galiano.

Teléfono: (537) 866 1964.

Correo electrénico: margarita@cncc.cult.cu

Manuel Mendive

Profesién. Artista pléstico.

Principales proyectos/actividades: Obras y performance de cuer-

pos pintados.

Direccién: Calle 61A # 2714 % 14 y 18, Rpto Dulce Nombre,
Santa Maria del Rosario.

Teléfono: 568-203268.

Correo electrénico: mendive@cubarte.cult.cu

Lézara Menéndez Vizquez

Profesién: Historiadora del Arte, religiones de matriz africana en

Cuba y el Caribe.

Principales proyectos/actividades: Cursos universitarios sobre el

legado africano en Cuba.

Direccién: San Lazaro N° 1103 e/ Infanta y San Francisco, La
Habana, Cuba.

Teléfono: (537) 879-3756 y (537) 832-3578.

Correo electrénico: ache@fayl.uh.cu

I ') Cuba

49



Julia Mirabal

Profesion Periodista. Reportera cultural de la TV. Miembro de la
Unién de Periodistas de Cuba.

Principales proyectos/actividades: Sitio del Arte.

Direccién: Instituto Cubano de Radio y Televisién, 23 y M, El
Vedado, La Habana, Cuba.

Teléfono: (537) 209 3222.

Correo electrénico: jmirabal_2000@yahoo.es

Esteban Morales Dominguez

Profesién: Economista y politélogo. Profesor Titular y Presiden-
te del Consejo Cientifico de la Universidad de La Habana. Aca-
démico Titular de la Academia de Ciencias de Cuba.

Principales proyectos/actividades: Aspectos histéricos y so-
cioeconémicos de las relaciones raciales en Cuba.

Direccién: Ayestardan N° 24, Cerro, La Habana, Cuba.
Teléfono: (537) 878 6495.

Correo electrénico: esteban@uh.cu

Nancy Morején

Profesién: Poeta y ensayista sobre el Caribe. Premio Nacional de

Literatura.

Principales proyectos/actividades: Presidenta de la Seccién de

Literatura de la UNEAC.
Direccién: 17 y K, Vedado, La Habana, Cuba.
Teléfono: (537) 832 4551.

Correo electréonico: cotorra@cubarte.cult.cu

Tato Quifiones

50

Profesién: Escritor e investigador. Miembro de la Unién de Es-
critores y Artistas de Cuba.


mailto:cotorra@cubarte.cult.cu

* Principales proyectos/actividades: Estudio de las relaciones ra-

ciales en Cuba.

* Correo electrénico: tatoquinones@cubarte.cult.cu

Eduardo Rivero
* Profesién: Bailarin y coreégrafo.

* Principales proyectos/actividades: Director del Conjunto

Folklérico de Oriente, Cuba.

* Direccién: Direccién Provincial de Cultura, San Pedro no. 604,

Santiago de Cuba, Cuba.
» Teléfono: (5322) 62 3730.

*  Correo electréonico:

Eduardo Roca (Choco)
*  Profesién: Pintor. Miembro de la Unién de Escritores y Artistas
de Cuba.

* Principales proyectos/actividades: Exposiciones de artes plasti-

cas.
* Direccién: 41 Ne 2809, Playa, La Habana, Cuba.
+ Teléfono: (537) 203 0964 y (537) 861 4257.

*  Correo electrénico: choco@cubarte.cult.cu

Marta Rojas

* Profesién: Periodista y escritora. Miembro de la Unién de Perio-
distas de Cuba y de la Unién de Escritores y Artistas de Cuba.

* Principales proyectos/actividades:
* Direccién: Periédico Granma, Territorial y General Sudrez.

» Teléfono: (537) 881 9188.

Margarita Ruiz

* Profesién: Presidenta del Consejo Nacional de Patrimonio Cul-
tural del Ministerio de Cultura.

I ') Cuba



Principales proyectos/actividades: Gestién y direccién del patri-
monio cultural y natural.

Direccién: Calle 4 esquina a 13, Vedado, La Habana, Cuba.
Teléfono: (537) 838 1981.

Correo electrénico: presidencia@cnpc.cult.cu

Rodolfo Sarracino

Profesién: Historiador. Investigador Titular del Centro de Estu-
dios Martianos.

Principales proyectos/actividades: Retorno de africanos desde
Cuba hacia Africa.

Direccién: Linea esquina a 4, Vedado, La Habana, Cuba.
Teléfono: (537) 836 4966.

Eduardo Torres Cuevas

Profesién: Profesor, investigador y escritor.

Principales proyectos/actividades: Director de la Biblioteca Na-
cional José Marti y de la Casa de Altos Estudios Don Fernando
Ortiz.

Direccién: Biblioteca Nacional José Marti, Plaza de la Revolu-

cién, La Habana, Cuba.
Teléfono: (537) 838 5444.

Correo electrénico: torres-cuevas@cubarte.cult.cu

Sergio Valdés Bernal

52

Profesién: Lingiista. Miembro de la Junta Directiva de la Fun-
dacién Fernando Ortiz. Miembro de la Unién de Escritores y

Artistas de Cuba.

Principales proyectos/actividades: Las lenguas de Africa subsa-

hariana y el espafiol de Cuba.



Direccién: Factor N° 806 e/ Conill y Sta. Ana, Nuevo Vedado,
La Habana, Cuba

Teléfono: (537) 881 4536.

Correo electréonico: sbernal@cunarte.cult.cu

Roberto Zurbano

Profesién: Escritor. Miembro de la Unién de Escritores y Artis-

tas de Cuba.
Principales proyectos/actividades: Critica literaria.

Direccién: Casa de Las Américas, 3ra y G, Vedado, La Habana,
Cuba.

Teléfono: (537) 838 2706 al 09.

Correo electréonico: casa@cubarte.cult.cu

Otros miembros de los seis Grupos de Trabajo que dan continuidad

al Proyecto

Delia Vera

Profesién: Pedagoga, Coordinadora de la red de escuelas asocia-

das al Proyecto La Ruta del Esclavo.

Principales proyectos/actividades: Actualizacién de la multime-
dia sobre La Ruta del Esclavo en Cuba para la ensefianza general.

Direccién: Ministerio de Educacién, Calle 17 Ne 1, Vedado, La
Habana, Cuba.

Teléfono: (537) 698 5440.

Correo electrénico: delia@rimed.cu

José Antonio Rodriguez

Profesién: Pedagogo, Metoddlogo Nacional de Historia de
Cuba, asociado al Proyecto La Ruta del Esclavo.

Principales proyectos/actividades: Estudio critico sobre la ense-
fianza de La Ruta del Esclavo en Cuba.

I ') Cuba


mailto:sbernal@cunarte.cult.cu

54

Direccién: Ministerio de Educacién, Calle 17 Ne 1, Vedado, La
Habana, Cuba.

Teléfono: (537) 698 5440.

Correo electrénico: pepe@rimed.cu

Orlando Vergés

Profesion (temas de interés): Investigador y escritor sobre el Ca-
ribe.

Principales proyectos/actividades. Director de la Casa del Caribe
de Santiago de Cuba, Institucién organizadora del Festival del

Caribe.

Direccién: Calle 13 Ne 106, Reparto Vista Alegre, Santiago de
Cuba, Cuba.

Teléfono: (5322) 642 285.

Correo electrénico: caribe@cultstgo.cult.cu

Caridad Santos Gracia

Profesion: Investigadora del Instituto Cubano de Investigacién
Cultural Juan Marinello.

Principales proyectos/actividades: Estudio de las tradiciones ora-
les de estirpe africana en Cuba.

Direccién: Bolleros N° 63 entre Bruzén y Lugarefio, La Habana,

Cuba.
Teléfono: (537) 861 3839.

Correo electrénico: cidcc@cubarte.cult.cu

b. Acciones que se vienen realizando

Las primeras acciones de Salvaguardia estuvieron encaminadas a la

identificacién, en la década de 1980, de un conjunto de tradiciones

que se recogieron en el Atlas de la Cultura Popular Tradicional, que fue

elaborado por especialistas de diferentes instituciones culturales a tra-


mailto:cidcc@cubarte.cult.cu

vés de un arduo trabajo de campo y que en estos momentos se estd
actualizando.

De igual manera, se realizé en esta etapa el Atlas de los Instrumentos
Musicales, con lo que se logré identificar un grupo numeroso de ins-
trumentos traidos por los esclavos africanos y que ain conservaban
los grupos portadores. Ademads, la iniciativa permitié localizar a un
conjunto de individuos dedicados a la fabricacién de tambores y otros
instrumentos musicales de origen africano que usaban técnicas artesa-
nales tradicionales.

En el década de 1990, se organizé el Comité Cubano de la Ruta del
Esclavo, con la incorporacién de Cuba al Proyecto Ruta del Esclavo de
la UNESCO del cual nuestro pais es fundador y miembro de su co-
mité cientifico desde su inicio. El trabajo se orienta al reconocimiento,
rescate, proteccion y salvaguardia del patrimonio heredado de los afri-
canos. Los grupos de trabajo de este comité se encuentran integrados
por representantes de las instituciones vinculadas con la temdtica y por
miembros de la sociedad civil, muchos de ellos portadores de esta rica
herencia cultural.

A continuacién, resumimos el informe realizado por el Dr. Jesus
Guanche, coordinador de los grupos de trabajo del Comité Cubano
y miembro del Comité Cientifico Internacional del Proyecto de la
UNESCO referido al trabajo realizado en los tltimos tres afios:

Principales actividades del Comité Cubano del
Proyecto UNESCO La Ruta del Esclavo

De acuerdo con la nueva estrategia para el Proyecto Ruta del Esclavo,
dada a conocer en la UNESCO, el Comité Cubano ha realizado un
conjunto significativo de actividades segin los objetivos definidos ini-
cialmente.

1. Romper el silencio que rodea la trata de esclavos y la esclavitud
en las diferentes regiones del mundo, esclareciendo la magnitud
de ambas, sus causas, riesgos y modus operandi, mediante una in-
vestigacién cientifica multidisciplinaria.

2. Resaltar las consecuencias de la trata de esclavos y la esclavitud
en las sociedades contemporineas, para asegurar, en particular,

I ') Cuba

55



56

una mejor comprensién de las multiples transformaciones e in-
teracciones entre los pueblos y culturas que aquellas generaron.

3. Ayudar a establecer una cultura de paz, entendimiento mutuo y
coexistencia pacifica entre los pueblos, facilitando la reflexién so-
bre el didlogo intercultural, el pluralismo cultural y estableciendo
nuevas formas de ciudadania en las sociedades modernas.

Segun los indicadores que se emplearon en la evaluacién del pasado
decenio (1994-2004) estas actividades han sido:

Memoria sobre la esclavitud
y la diaspora

Instituciones de investigacion

Cuba ha mantenido y ampliado su conjunto de instituciones que investigan
y publican temas relacionados con la esclavitud y la didspora africana. Las
principales son las siguientes:

Archivo Nacional de Cuba
*  Compostela N° 906, La Habana Vieja, Ciudad de La Habana.
« Teléfono: (53 7) 862 9641, 862 0387.

»  Correo electrénico: anrc@ceniai.inf.cu

Biblioteca Nacional José Marti

* Av. Independencia y 20 de Mayo, Plaza de la Revolucién, Ciu-
dad de La Habana.

»  Teléfono: (53 7) 881 6224.

* Correo electrénico: libjm@cubarte.cult.cu

Casa de Africa

* Oficina del Historiador de la Ciudad. Obrapia N° 157 entre
Mercaderes y San Ignacio, La Habana Vieja, Ciudad de La Ha-

bana.

» Teléfono: (53 7) 863 9850.



*  Correo electrénico: africa@cultural.ohch.cu

Casa del Caribe
» Calle 13 N° 154 esquina a calle 8, reparto Vista Alegre, Santiago
de Cuba.

+ Teléfonos: (53 022) 64 2285, (53 022) 64 2387.

*  Correo electrénico: ccaribe@cubarte.cult.cu

Centro Cultural Africano “Fernando Ortiz”
*  Av. Manduley N° 106, esquina a calle 5ta, Santiago de Cuba.
» Teléfonos: (53 022) 64 2487, (53 022) 62 5054.

*  Correo electrénico: meordies@cult.stgo.cult.cu

Centro de Estudios del Caribe Casa de Las Américas
 Calle 3ra, esquina a calle G, Vedado, Ciudad de La Habana.
» Teléfonos: (53 7) 55 27 06 al 09.
*  Correo electrénico: casa@casa.cult.cu y caribe@casa.cult.cu

*  Sitio web: www.casa.cult.cu

Centro de Investigacién y Desarrollo de la Musica Cubana (CID-
MUC)

» Calle G N° 505, entre 21 y 23, Vedado, Ciudad de La Habana.
» Teléfonos: (53 7) 8339697 (53 7) 830 8015.

*  Correo electrénico: cidmuc@cubarte.cult.cu

Conjunto Folklérico Nacional de Cuba
 Calle 4 N° 103, entre Calzada y 5ta, Vedado, Ciudad de La Ha-

bana.

+ Teléfono: (53 7) 830 3060, (53 7) 830 3939, Fax: (53 7) 830
4395.

*  Correo electrénico: folkuba@cubarte.cult.cu

I ') Cuba

57



58

Facultad de Artes y Letras, Universidad de La Habana

Zapatay G, Vedado, Ciudad de La Habana.
Teléfonos: (53 7) 878 8014 / 870 2740.

Correo electrénico: decano@fayl.uh.cu

Fundacién Fernando Ortiz

Calle 27 N° 160 esquina a calle L, Vedado, Ciudad de La Ha-
bana.

Teléfono: (53 7) 830 0623, telefax: (53 7) 832 4334.
Correo electrénico: ffortiz@cubarte.cult.cu

Sitio web: www.fundacionfernandoortiz.org

Instituto Cubano de Antropologia (ICAN)

Amargura N° 203 entre Habana y Aguiar, Ciudad de La Haba-

na.
Teléfonos: (53 7) 860 7824, (53 7) 860 7836.

Correo electrénico: antropol@ceniai.inf.cu e ican@ceniai.inf.cu

Instituto Cubano de Investigacién Cultural Juan Marinello

Av. Independencia N° 63, entre Bruzén y Lugarefio, Plaza de la
Revolucién, Ciudad de La Habana.

Teléfonos: (53 7) 877 5770, (53 7) 877 5771.

Correo electrénico: cidcc@cubarte.cult.cu

Instituto de Literatura y Lingiistica

Av. Salvador Allende N° 710, Centro Habana, Ciudad de La
Habana.

Teléfonos: (53 7) 878 5377,(53 7) 870 1310, (53 7) 878 6486.

Correo electrénico: ill@ceniai.inf.cu

Museo de 1a Ruta del Esclavo

Castillo de San Severino, Zona Industrial, Ciudad de Matanzas.


mailto:antropol@ceniai.inf.cu

+ Teléfono: (53 045) 28 3259.

* Correo electrénico: patrim@atenas.cult.cu

Museo Municipal de Guanabacoa

* Calle Marti N° 108 esquina a Versalles, Guanabacoa, Ciudad de
La Habana.

» Teléfonos: (53 7) 797 9117, (53 7) 797 2073.

* Correo electrénico: musgbcoa@cubarte.cultcu

Museo Municipal de Giines
* Av.77 N° 1005 entre 100 y 112, Giiines, La Habana.
o Teléfono: 047 522437.

*  Correo electrénico: lazara.ferrer@infomed.asl.cu

Museo Municipal de Regla

» Calle Marti N°© 158 entre Eduardo Faccioso y Lapiedra, Regla,
Ciudad de La Habana.

» Teléfonos: (53 7) 94 5920, 97 6989.

*  Correo electrénico: museoderegla@cubarte.cult.cu

Universidad Central de Las Villas (Vicerrectorado Académico)
* Carretera de Camajuani, km. 5 % Santa Clara, Villa Clara 54830.
+ Teléfono: (53 042) 281416, Fax: (53 042) 81608.
*  Correo electrénico: jj@uclv.etecsa.cu

Estas instituciones han obtenido diversos resultados que se vinculan
con la Red Regional de Instituciones de Investigacién sobre Religiones
Afroamericanas: festivales, eventos cientificos, docentes y publicaciones.

Publicaciones

Cuba

Como resultado de diferentes investigaciones, durante el periodo
2009-2010 se han publicado libros y articulos de autores cubanos, tan- o

to en Cuba como en el exterior, y de autores de otros paises en Cuba.

Se destacan entre otras las revistas: 59



60

Del Caribe, de la Casa del Caribe de Santiago de Cuba; Catauro, re-
vista cubana de antropologia, de la Fundacién Fernando Ortiz; Revolu-
cion y Cultura, del Ministerio de Cultura; Anales del Caribe del Centro
de Estudios del Caribe de la Casa de Las Américas; La Gaceta de Cuba
de la UNEAC,; y las editoriales: Unidn, de la Unién Nacional de Escri-
tores y Artistas de Cuba (UNEAC); Oriente, Letras Cubanas, Ciencias
Sociales, José Marti, del Instituto Cubano del Libro; y las editoriales de
la Fundacién Fernando Ortiz y del Instituto Cubano de Investigacién
Cultural “Juan Marinello”. Conjuntamente, diversos autores cubanos
han publicado sobre el tema de la africania en Brasil, Canadd, Co-
lombia, Espafa, Estados Unidos de América, Francia, Italia, Jamaica,
Polonia, Reptblica Dominicana y Venezuela.

Debemos resaltar la permanente colaboracién de autores cubanos
con el anuario Oralidad de la Oficina Regional de Cultura para Amé-

rica Latina y el Caribe de la UNESCO.

Eventos cientificos anuales

Se han continuado los eventos cientificos en varias partes del territorio
nacional, algunos de convocatoria internacional, que abarcan temas de
la herencia africana en Cuba, el Caribe y Las Américas. Los principa-
les son:

1. Enero 2009-2010: Taller de antropologia social y cultural
afroamericana. Actividades con motivo del evento de la Casa de
Africa, Oficina del Historiador de la Ciudad (Ciudad de La Ha-
bana) durante la segunda semana de ese mes. En estos eventos se
ha publicado un CD con los trabajos presentados.

2. Marzo 2010: I Evento de resistencia esclava en Vueltabajo, La
Palma, Pinar del Rio. Esta regién histérico-cultural de la par-
te occidental de Cuba atesora una importante memoria sobre
la resistencia esclava y se incorpora a la red de eventos con la
participacién de la Unién Nacional de Historiadores de Cuba
(UNHIC) y la Unién Nacional de Escritores y Artistas de Cuba
(UNEAC) de esa provincia.



3.

Abril 2009-2010: Coloquio Ortiz-Lachatafieré. Actividades con
motivo del evento del Centro Cultural Africano Fernando Ortiz
(Santiago de Cuba) durante la segunda semana de ese mes. Este
evento anual ha contado con el apoyo de la Cétedra Afroibe-
roamericana de la Universidad de Alcala, Espafia. En estos colo-
quios se han publicado varios CD con los trabajos presentados.

Mayo 2009-2010: Actividades del Coloquio Presencia, con mo-
tivo del Festival de Raices Africanas Wemilere en el Museo His-
térico de Guanabacoa (Ciudad de La Habana). Cada afio ha
sido dedicado a un pais de Africa durante la tercera semana de
ese mes. En 2009 estuvo dedicado a Senegal y en 2010 a la cul-

tura yoruba con una amplia representacién de Nigeria.

5. Julio 2009-2010: Actividades con motivo del evento de la Casa

del Caribe (Santiago de Cuba) durante la segunda semana de
ese mes (3 al 9). La Fiesta del Fuego y el Coloquio E/ Caribe que
nos une. El evento de 2009 estuvo dedicado a Honduras y la cul-
tura Garifuna, y el de 2010 a Pernambuco en Brasil y Curazao.
Este es un importante ejemplo de relaciones interculturales en el
Caribe con una propuesta de turismo cultural donde se resalta el
tema del legado africano.

Otros eventos cientificos nacionales e
internacionales relacionados con el tema de la
esclavitud y el legado africano:

Panel sobre religion en Cuba en el Taller sobre el cincuenta aniversa-
rio de la Revolucion Cubana. Instituto de Historia de Cuba, 15-16
de enero de 2009.

Tuller sobre Pastoral de Sincretismo, 3 al 6 de marzo de 2009. Con-
vocado por la Iglesia Catélica Cubana.

II Taller cientifico sociocultural popular “Encuentro de Jefes de Tem-
plos”, Casa de la Comedia, Habana Vieja, 17 al 19 de marzo de
2009.

Varona y Ortiz en el torrente de ideas del siglo XXI. Centro Hispa-
noamericano de Cultura, 13 al 15 de abril de 2009.

I ') Cuba



62

* 39 Congreso Mundial y Asamblea General del Consejo Internacio-
nal de Organizaciones de Festivales de Folklore y Artes Tradicionales
(CIOFF). 8-15 de noviembre de 2009, Palacio de Convenciones,
La Habana.

o Encuentro de Revistas del Caribe. Centro de Estudios del Caribe
de la Casa de Las Américas. 16 y 17 de noviembre de 2009

*  Feria Nacional de Arte Popular, Ciego de Avila, 2 al 5 de abril de
2010.

*  Foro Fernando Ortiz de la Fiesta de los Origenes, del 16 al 19 de
septiembre de 2010, Matanzas.

*  Feria de Arte Popular 2010, Centro Provincial de Casas de Cultu-
ra de Ciudad de LL.a Habana, 22 de octubre de 2010.

* I Conferencia Iberoamericana de Historia e Historia de Universi-
dades, 2010. Universidad de Pinar del Rio, 28-30 de octubre de
2010

Nuevos grupos de trabajo para la continuidad

del proyecto

Como resultado de la Nueva Estrategia del proyecto de La Ruta del Escla-
vo, los dias 4 y 5 de diciembre de 2007 tuvo lugar en Santo Domingo,
Repiblica Dominicana, la reunién de los Comités Nacionales de La
Ruta del Esclavo de Cuba, Haiti y Repiblica Dominicana.

Uno de los acuerdos fue la creacién de seis Grupos de Trabajo para
dar continuidad al proyecto. En enero de 2008 fueron creados los gru-
pos de Cuba con la siguiente membrecia y tareas de trabajo.

Presidente: Miguel Barnet Lanza (Fundacién Fernando Ortiz)

ffortiz@cubarte.cult.cu

Coordinador: Dr. Jestis Guanche Pérez (Fundacién Fernando Ortiz)

jguanche@cubarte.cult.cu

Grupo de Trabajo N° 1

I. Profundizar la investigacién cientifica sobre la trata de esclavos y
la esclavitud. Instituciones participantes: Universidad de La Habana,



Instituto de Historia de Cuba, Instituto de Literatura y Lingtiistica y
Fundacién Fernando Ortiz.
Miembros:

*  Dra. Maria del Carmen Barcia Zequeira, Universidad de La Ha-
bana/ 881 0018 / macbarcia@cubarte.cult.cu

*  Dra. Gloria Garcia, Instituto de Historia de Cuba / 861 4434 /

aries@cubarte.cult.cu

* Dr. Sergio Valdés Bernal, Instituto de Literatura y Lingtistica /
881 4536 /sbernal@cubarte.cult.cu

Este grupo presenté un proyecto que cuenta con el apoyo inicial
de la UNICEF a través del Ministerio de Cultura. Visibilizando a los
negros esclavos y libres (Base de datos sobre los grupos étnicos africanos
que existieron en Cuba).

El programa para la base de datos ha sido elaborado por la Facultad
de Matematicas de la Universidad de La Habana. Estd pendiente el
presupuesto para la adquisicién de los ordenadores portitiles para el
trabajo de campo (archivos parroquiales, provinciales y otros).

Dos de los miembros de este Grupo han publicado recientemente
nuevos libros que complementan el tema:

Los ilustres apellidos: negros en La Habana colonial, de Maria del Car-
men Barcia, Ediciones Bolofa, Coleccién Raices, La Habana, 2009,
513 pp. (Premio de la Academia de Ciencias de Cuba, 2009)

Africania y etnicidad en Cuba: los componentes africanos y sus mailti-
ples denominaciones. Editorial Adagio, La Habana, 2009 y Editorial de
Ciencias Sociales, La Habana, 2009, de Jestis Guanche (Premio de La
Critica Cientifico-Técnica 2009 del Instituto Cubano del Libro).

La primera de estas ediciones estd destinada a la educacién en la red
del Centro Nacional de Escuelas de Arte.

Iconografia de africanos y descendientes en Cuba, Editorial Adagio, La
Habana, 2010.

Artesania y religiosidad popular cubana: la diversidad de sus elementos
plasticos, Editorial Adagio, La Habana, 2010, 279 pp., ambos escritos

por Jesus Guanche.

I ') Cuba


mailto:/aries@cubarte.cult.cu
mailto:/aries@cubarte.cult.cu

64

Grupo de Trabajo N° 2

II. Desarrollar materiales curriculares y educacionales con vista a fo-
mentar la ensefianza sobre esta tragedia en todos los niveles de educa-
cion.
Instituciones participantes: Universidad de La Habana, Ministerio
de Educacién y Centro Cultural Africano Fernando Ortiz.
Miembros:

* Dra. Martha Cordiés Jackson, Centro Cultural Africano Fer-
nando Ortiz /022 642487/ mcordies@hotmail.com

* Dra. Zoe Cremé Ramos, Centro Cultural Africano Fernando

Ortiz /022 642487/ mcordies@hotmail.com
*  Dr. José Antonio Rodriguez, Ministerio de Educacién. / pepe@

rimed.cu

* Dra. Delia Vera, Ministerio de Educacién 698 5440/ delia@ri-

med.cu

Este Grupo ya ha entregado una primera evaluacién de la presencia
del legado africano en la ensefianza general en Cuba. Estd en proce-
so el correspondiente a la ensefianza superior. Actualmente existen en
Cuba 74 Escuelas Asociadas al Proyecto Romper el Silencio que, a través
del Ministerio de Educacion, se relacionan con los diferentes Grupos
de Trabajo de La Ruta del Esclavo.

La versién digital de la Exposicién sobre Africa en América (Afro-
meérica La Tercera Raiz) ha sido entregada a las Escuelas Asociadas al
Proyecto La Ruta del Esclavo y a los museos vinculados con estos Gru-
pos de Trabajo.

Paralelamente, se ha iniciado una Biblioteca Virtual sobre Afroamé-
rica, con la participacién de especialistas de todos los grupos, cuyos
materiales inicialmente estin depositados en La Casa de Africa de la
Oficina del Historiador de la Ciudad de La Habana y en el Museo de
la Ruta del Esclavo en Matanzas. Ya se inici6é con 105 textos y cinco
multimedias sobre:

«  La Ruta del esclavo (Ministerio de Educacién),



Atlas etnogrdfico de Cuba: cultura popular tradicional (Instituto

Cubano de Antropologia e Instituto de Investigacién Cultural
Juan Marinello)

Tumba Viva (UNESCO - CNPC)

Sitios de Memoria de la Ruta del Esclavo en el Caribe Latino
(UNESCO-CNPC)

La trata de esclavos en Cuba, a través de documentos relevantes de su

Archivo Nacional (Archivo Nacional de Cuba).

Grupo de Trabajo N° 3

III. Promover la contribucién de Africa y su Didspora. Instituciones

participantes: Consejo Nacional de Patrimonio Cultural, Casa de
Africa de 1a Oficina del Historiador de la Ciudad de L.a Habana, Mu-
seo de la Ruta del Esclavo, Museo Municipal de Guanabacoa, Casa del

Caribe, Fundacién Fernando Ortiz.

Miembros:

Msc. Grisell Fraga Leal, Consejo Nacional de Patrimonio Cul-
tural/8334394/ grisellfraga@cnpc.cult.cu

Grisel Martinez, Museo Municipal de Guanabacoa/797 9117 /
797 2078/ musgbcoa@cubarte.cult.cu

Msc. Alberto Granados, Casa de Africa / 861 5798/ africa@

bp.patrimonio.ohc.cu

Msc. Isabel Herniandez, Museo de la Ruta del Esclavo /045

283259/ sanseverino@atenas.cult.cu
Lic. Rigoberto Lépez, ICAIC / rigo@cubarte.cult.cu
Lic. Daniel Alvarez, Fundacién Fernando Ortiz 832 4005/ du-

ran@cubarte.cult.cu

Lic. Santiago Yapur, UNEAC 831 8184/ raquel.glez@infomed.
sld.cu

Lic. Orlando Vergés, Casa del Caribe 022 642285/ caribe@

cultstgo.cult.cu

I ') Cuba

65



66

Este grupo acordé dar prioridad al Museo de la Ruta del Esclavo en
el Castillo de San Severino (Matanzas) sobre la restauracién del puen-
te de entrada original del Castillo, para ir recuperando los espacios del
inmueble con vista a su habilitacién completa como museo. E1 museo
tue inaugurado en julio de 2009 por iniciativa del Ministerio de Cul-
tura y el apoyo del Dr. Miguel Barnet, Presidente de la Fundacién Fer-
nando Ortiz y Presidente del Comité Cubano de la Ruta del Esclavo.

La Serie Documental La Ruta del Esclavo es un Proyecto de la Fun-
dacién Fernando Ortiz de trece capitulos en una primera temporada,
con el apoyo inicial de la Casa de Africa de la Oficina del Historiador de
Ciudad de La Habana, la Comisién NacionalCubana de la UNESCO,
la Oficina Regional de Cultura para América Latina y el Caribede la
UNESCO y UNESCO, Paris.

Contamos, ademads, con el apoyo de las Embajadas de los paises afri-
canos que tienen representacién diplomatica en Cuba. Se efectué un
encuentro de trabajo con estas representaciones diplomaticas con el
apoyo del Ministerio de Relaciones Exteriores de Cuba.

Los museos vinculados con este Grupo de Trabajo realizan diversas
actividades con nifos y jévenes a partir de las colecciones existentes en
sus fondos relacionadas con el legado africano a la cultura cubana o con
piezas africanas de sus colecciones.

Grupo de Trabajo N° 4

IV. Promover las culturas vivas y las expresiones artisticas y espirituales
que resultaron de las interacciones generadas por la trata de esclavos y
la esclavitud. Instituciones participantes: Consejo Nacional de Casas
de Cultura, Instituto de Investigacién Cultural Juan Marinello, Direc-

cién de Cultura de Trinidad.
Miembros:

 Lic. Margarita Mejuto, Consejo Nacional de Casas de Cultura/
867 1313/ scultural@cncc.cult.cu

 Lic. Rafael Lara Gonzilez, Consejo Nacional de Casas de Cul-
tura /867 1318/ rlara@cubarte.cult.cu



* Lic. Caridad Santos, Gracia Instituto Cubano de Investigacién
Cultural Juan Marinello /861 3839/ cidcc@cubarte.cult.cu

* Dra. Martha Ezquenazi, Pérez Instituto Cubano de Investiga-
cién Cultural Juan Marinello/861 9479/ mesquenazi@cubarte.

cult.cu

*  Msc. Gilberto Medina, Direccién de Cultura de Trinidad /041
994967/ abogadas@restauro.co.cu

Este grupo acordé promover una mayor visibilidad de las agrupa-
ciones de musica y danza reconocidas mediante los premios naciona-
les Memoria Viva'y Premio Nacional de Cultura Comunitaria, asi como
facilitar un nimero mayor de becas de apoyo financiero mediante el
Consejo Nacional de Casas de Cultura.

Conjuntamente se proyectan giras nacionales de estos grupos, y al-
gunos de ellos han participado en giras artisticas por la Republica Bo-
livariana de Venezuela como parte de los intercambios de cooperacién.

Con el objetivo de dar cumplimiento a una de las propuestas de la
UNESCO consistente en “incentivar la extensién y/o aplicacién, en
los casos que sea aplicable, de sitios ya inscritos en la lista para garan-
tizar una mayor presencia de patrimonio relacionado con la trata de
esclavos”, la Direccién de Cultura de Trinidad (Patrimonio Cultural
de la Humanidad) tiene elaborado un proyecto sobre la visibilidad y la
herencia africana en este sitio de memoria, para presentarlo a los Pro-
gramas de Participacién que gestiona la Comisién Nacional Cubana
de la UNESCO.

El Consejo Nacional de Casas de Cultura ya concluyé el inventario
de agrupaciones de nifios, nifias y jévenes que cultivan el repertorio re-
lacionado con la africania, con vistas a la cooperacién con la UNICEF-

UNESCO en este tema.

I ') Cuba

67


mailto:mesquenazi@cubarte.cult.cu
mailto:mesquenazi@cubarte.cult.cu

68

Composicién de los grupos aficionados infantiles y juveniles que cultivan
temas de la africania en Cuba.

Provincia Grupos Grupos Total
infantiles  juveniles

Pinar del Rio 3 6 9
La Habana 10 4 14
Ciudad de La Habana 1 5 6
Matanzas 2 1 3
Villa Clara 0 4 4
Cienfuegos 1 1 2
Sancti Spiritus 0 3 3
Ciego de Avila 3 5 8
Camagiiey 2 0 2
Las Tunas 1 0 1
Holguin 0 0 0
Granma 0 2 2
Santiago de Cuba 0 6 6
Guantinamo 2 0 2
Isla de la Juventud 0 0 0

)
U
W
N
o
)

Total

El Consejo Nacional de Casas de Cultura del Ministerio de Cultura
atiende de manera directa a diversos grupos portadores de sus tradi-
ciones culturales, cuyas manifestaciones artisticas se encuentran vincu-
ladas con la herencia cultural africana. Estas agrupaciones reconocidas

a nivel nacional son:



Agrupaciones musicales y de musica y danza portadoras de sus tradicio-
nes culturales relacionadas con el legado africano en Cuba que se en-
cuentran vinculadas con el Consejo Nacional de Casas de Cultura

Provincia Municipio Denominacién  Repertorio fun-
dela agrupacién damental
Pinar del Rio ~ Bahia Honda  Grupo magino Regla de ocha
Pinar del Rio  Tambor Yuca “El  Regla de palo-
Guayabo” monte
San Luis San Luis Tambor Yuca Regla de palo-
“Barbacoa” monte
Mayabeque Nueva Paz Giiiros de Pablo  Regla de ocha
Padilla
Mariel Cabildo San An- Regla de palo-
tonio monte
Giines Giros de Rafael ~ Regla de ocha
Piloto
Giiines Bata de Juan Ruta Regla de ocha
Bejucal Charangas de Be- Comparsa (conga)
jucal
Ciudad de La  Regla Giros San Cris- Regla de ocha
Habana tébal
Centro Habana Giiiros Ot6 Na-  Regla de ocha
gud
Centro Habana Bati de Papo An- Regla de ocha
garica

Centro Habana

Componedores de
Batea

Comparsa (conga)

Centro Habana Las Boyeras Comparsa (conga)
Centro Habana La Sultana Comparsa (conga)
Habana Vieja ~ La Jardinera Comparsa (conga)

I ') Cuba

69



70

Provincia Municipio Denominacién  Repertorio fun-
dela agrupacién damental
Ciudad de La  Marianao Afro-Kun (Gusta- Regla de ocha
Habana vo Herrera)
10 de octubre ~ Batia O’ba Ayé Regla de ocha y
rumba
10 de octubre ~ Batd de Amador  Regla de ocha
Herrera
10 de octubre ~ Los Marqueses ~ Comparsa (conga)
10 de octubre ~ Yoruba Andabé ~ Rumba
10 de octubre ~ Grupo dela Fa-  Rumba
milia J. Rivero
10 de octubre ~ Rumba Cariloy =~ Rumba
Cerro El Alacrén Comparsa (conga)
Matanzas Calimete Arda Oké Okin  Regla de ocha
Colén Alaguardé Ochtin Regla de ocha
Marti Ari Oké Regla de ocha
Jovellanos Ojtin Degara Regla arara
Perico Arard Dahomé Regla arara
Perico Gangd Longoba  Cultos gangd
Pedro Betan- ~ Ogun Alaguardé  Regla de ocha
court
Limonar El Nifio de Ato-  Regla de ocha
cha
Matanzas Cabildo Arara Regla arard
Sabala
Matanzas Cabildo Omé Regla de ocha
Lallé
Matanzas Cabildo Iyesa Regla de ocha
Modue




Provincia Municipio Denominacién  Repertorio fun-
delaagrupacién damental
Matanzas Matanzas Cabildo Nil6 Regla de ocha y
Nillé rumba
Matanzas Bando Azul Rumba
Unién de Reyes  Grupo Arabba Regla de ocha y
rumba
Jaguey Grande  Los Primos Rumba
Cirdenas Columbia del Rumba
Puerto
Villa Clara Sagua la Grande Cabildo Kuna- Regla de palo-
lungo monte
Sagua la Grande Cabildo Santa Regla de ocha
Birbara
Santo Domingo Bembé de Justo ~ Regla de ocha
Alfonso
Cienfuegos Palmira Cabildo Santa Regla de ocha
Barbara
Palmira Cabildo San Ro-  Regla de ocha
que
Palmira Cabildo Santo Regla de ocha
Cristo
Palmira Cabildo San An- Regla de palo-
tonio monte
Cruces Cabildo Santa Regla de ocha
Bérbara
Lajas Casino Congo Regla de ocha
Cienfuegos Cabildo Divina  Regla de ocha
Caridad

I ') Cuba



72

Provincia Municipio Denominacién  Repertorio fun-
dela agrupacién damental
Sancti Spiritus  Trinidad Cabildo Congo  Regla de palo-
Reales monte
Sancti Spiritus  Cabildo Santa Regla de ocha
Biérbara
Ciego de Avila Ciego de Avila  Giiiros Ogun Salé Regla de ocha
Baragud Calipso Boys Caribe angloha-
blante
Baragud La Cinta Caribe angloha-
blante
Venezuela La Julia Caribe francoha-
blante
Ciego de Avila  Grupo Okay Caribe francoha-
blante
Ciego de Avila  Grupo Dahomé  Regla arard
1° de enero Grupo Nagé Caribe francoha-
blante
Camagtiey Camagtiey La Gran Familia  Caribe francoha-
blante
Camagtiey Caidije Caribe francoha-
blante
Camagitiey Bonito Patua Caribe francoha-
blante
Las Tunas Jesis Menéndez Okdn Denillé Regla de ocha
Jests Menéndez Los Dany del 50  Comparsa (conga)

Las Tunas Petite Dancé Caribe francoha-
blante
Manati Mallé D Ife Caribe francoha-
blante
Manati Conga La payama Comparsa (conga)
verde




Provincia Municipio Denominacién  Repertorio fun-
dela agrupacién damental
Holguin Cueto Gaga Nuevo Haiti Caribe francoha-
blante
Cacocum Flordela Rosa  Caribe francoha-
blante

Sagua de Tédna- Tumba Francesa  Caribe francoha-

mo de Bejuco blante
Santiago de Tumba Francesa La Caridad Caribe francoha-
Cuba blante

Santiago de Cabildo Carabali Tahona

Cuba Olugo

Santiago de Cabildo Carabali Tahona

Cuba Isuama

Santiago de Los marinos (ta- Tahona

Cuba honeros)

Santiago de Paseo del Tivoli ~ Tahona

Cuba

Santiago de Paseo La Placita  Tahona

Cuba

Santiago de Comparsa San Tahona

Cuba Agustin

Santiago de Conga de los Ho- Comparsa (conga)

Cuba yos

Santiago de Comparsa El Comparsa (conga)

Cuba Guayabito

Santiago de
Cuba

Comparsa Paso
Franco

Comparsa (conga)

Santiago de
Cuba

Paseo de Suefio

Comparsa (conga)

Santiago de
Cuba

Conga San Pe-
drito

Comparsa (conga)

I ') Cuba



74

Provincia

Municipio

Denominacién
de la agrupaciéon

Repertorio fun-
damental

Santiago de
Cuba

Palma Soriano

Haitianos de Ba-
rrancas

Caribe francoha-
blante

Palma Soriano

Haitianos La Ca-
ridad

Caribe francoha-
blante

Palma Soriano

Haitianos Pilén

Caribe francoha-

del Cauto blante
Songo La Maya Haitianos La Pal- Caribe francoha-
mita blante
IIT Frente Haitianos de Filé Caribe francoha-
blante
San Luis Grupo Ireme Rumba
San Luis Rumba Iyabé Rumba
Guantinamo  Guantinamo  Tumba Francesa  Caribe francoha-
Pompadour blante
Guantinamo  Grupo Locosida ~ Caribe francoha-
blante
Guantinamo  Grupo Las Mer-  Caribe francoha-
cedes blante
IsladelaJu-  Nueva Gerona Talber Sawavy Caribe angloha-
ventud blante
Nueva Gerona  Sony Boys Caribe angloha-
blante
Nueva Gerona  Comparsa Iyab6  Carnaval (conga)
Cocodrilo Caimaneros Caribe angloha-
blante




Grupo de Trabajo N° 5

V. Preservar los archivos y tradiciones orales relacionadas con la trata
de esclavos y la esclavitud.

Instituciones participantes: Archivo Nacional de Cuba, Casa de
Africa, Centro de Altos Estudios de Hoteleria y Turismo, Jardin Bota-
nico Nacional, Direccién de Cultura de Marianao.

Miembros:

* Lic. Birbara Danzie, Archivo Nacional de Cuba 862 9671 / 862
9470 / danzieby47@arnac.cu

*  Msc. Sandra Maria Herndndez Moncada, Direccién de Cultura
de Marianao 274 1980 /losangeles@ch.gov.cu

*  Dr. Enrique Alemin Gutiérrez, Cabildo Quisicuaba 863 0683 /

quisicuaba@cubarte.cult.cu

*  Msc. Julio Martinez, Jardin Botinico Nacional 863 4117 /leyva-
hajb@ceniai.inf.cu

* Lic. Manuel Rivero Glean, Centro de Altos Estudios de Hotele-
ria y Turismo 862 0178 /mrglean@eacht.tur.cu

* Lic. Nelson Aboy Domingo, Casa de Africa (colaborador) 208
14 63 /ifalade@cubarte.cult.cu

Miembros de este grupo (Gerardo Chévez Spinola y Manuel Rive-
ro Glean) son autores del libro Catauro de seres miticos y legendarios de
Cuba (2005, 572 pp.), y se encuentran en la preparacién de una multi-
media sobre el tema dedicado solamente a la tradicién oral de estirpe
africana. Otro de los miembros (Sandra Maria Hernandez Moncada)
culminé con éxito su Maestria en Desarrollo Cultural con una tesis
dedicada a La huella africana en la cocina cubana actual, presentada en
el Instituto Superior de Arte (ISA), lo que se relaciona con el Taller de
Transformacién Social de Marianao en Ciudad de La Habana, y Julio
Martinez escribié un libro sobre Plantas medicinales en la religiosidad de

origen africano en Cuba.

I ') Cuba

75



76

La editorial Aduana Vieja de Valencia publicé, en 2010, el Dicciona-
rio de mitologia cubana. Catauro de seres miticos y legendarios, de Manuel
Rivero Glean y Gerardo Chévez Spinola (445 pp.) y la Casa editorial
Abril publicé Deidades Cubanas de origen africano, La Habana, 2010
(205pp.) de Manuel Rivero Glean.

Grupo de Trabajo N° 6

VI. Realizar inventarios y preservar el patrimonio cultural material y
los lugares de memoria vinculados con la trata de esclavos y la escla-
vitud y promover el turismo de memoria basado en este patrimonio.

Instituciones participantes: Consejo Nacional de Patrimonio Cultu-
ral, Archivo General del Ministerio de Cultura, Centro Provincial de
Patrimonio Cultural de Matanzas y Centro Nacional de Conservacién
Restauracién y Museologia.

Miembros:

* Arq. Nilson Acosta, Consejo Nacional de Patrimonio Cultural /
838 1982 /nilson22@cnpc@cult.cu

*  Msc. Carmen Maria Corral Barrero, Archivo General del Mi-
nisterio deCultura / 883 3880 / 642 9837 / jguanche@cubarte.

cult.cu

*  Msc. Silvia Teresita Godoy, Centro Provincial Patrimonio Cul-
tural, Matanzas / 045 244981 /patrim@atenas.cult.cu

* Lic. Maria de las Mercedes Garcia Santana, CENCREM / 861
3775 /marilu@cencrem.cult.cu

Este grupo depende de la decisién del Consejo Nacional de Patrimo-
nio Cultural del Ministerio de Cultura para presentar a la UNESCO
la propuesta de los cinco sitios de memoria que forman parte de la
multimedia promovida por la Oficina Regional de Cultura para Amé-
rica Latina y el Caribe de la UNESCO, junto con los de Haiti, Repu-
blica Dominicana y Aruba.

Uno de los miembros del Grupo (Silvia Teresita Godoy) ya tiene un
libro terminado sobre E/ Castillo de San Severino, pendiente de publi-

cacion.



5. Participacién del consejo nacional
de patrimonio cultural y su red
de instituciones en acciones de
identificacién, proteccion, rescate
y difusién de la Ruta del esclavo

La Nuewva estrategia para el Proyecto Ruta del Esclavo propone, entre sus
lineas de trabajo, la realizacién de Inventarios para la preservacién del
patrimonio cultural y natural, lugares y sitios de memoria que permi-
tan, entre otras actividades, fomentar la preparacién de documentos
para la propuesta de nuevos sitios relacionados con la trata de esclavos,
con el fin de incluirlos en la Lista de Patrimonio de la Humanidad.

Sitios de Memoria de la Ruta
del esclavo en el Caribe Latino

La experiencia de la multimedia sobre Sitios de memoria de la Ruta del
Esclavo en el Caribe Latino en tres idiomas (espafiol, francés e inglés),
que incluye a Cuba, Repiblica Dominicana, Haiti y Aruba, fue dada a
conocer en:

Seminario La ruta del esclavo en el Rio de la Plata: Aportes para un
didlogo intercultural, efectuado en Buenos Aires, Argentina, los dias 26
y 27 de octubre de 2009.

Taller Sitios de Memoria de La Ruta del Esclavo en los paises de Argen-
tina, Paraguay y Uruguay, Oficina Regional de Ciencia de la UNESCO
para América Latina y el Caribe y Oficina de UNESCO MERCO-
SUR, 28 y 29 de octubre.

Las religiones afroamericanas y la memoria de la esclavitud, Instituto

Aimé Césaire, Port-au-Prince, Haiti (10-12 de diciembre de 2009).

Promocion de las culturas vivas y de formas
artisticas espirituales de expresion

Actividades artisticas

El Consejo Nacional de Casas de Cultura coordina la red de institu-
ciones que, en todo el pais, estd formado por jévenes artistas aficio-

l ’) Cuba



78

nados que en su labor artesanal de danza, musical, teatral, plastica y
otras, cultivan todo un repertorio relacionado con la herencia cultural
africana en Cuba. Estos artistas y grupos participan constantemente en
testivales de diferente nivel: municipal, provincial, nacional e interna-
cional o de acuerdo con el tipo de sector: estudiantes, trabajadores, etc.

Actualmente, el Consejo Nacional de Patrimonio Cultural realiza
un inventario nacional de las culturas vivas con el objeto de conocer
toda la dindmica de esta parte tan significativa del patrimonio cultural
inmaterial.

El Consejo Nacional de Casas de Cultura del Ministerio de Cultura
atiende de manera directa a diversos grupos portadores de sus tradi-
ciones culturales, cuyas manifestaciones artisticas se encuentran vincu-
ladas con la herencia cultural africana. Estas agrupaciones reconocidas
a nivel nacional son:

Instituto Cubano de Investigacién Cultural
Juan Marinello

Premios Memoria Viva 2009-2010
2009

* Familia Ritual Rojas Delgado. Su expresién lombanfula como
remanente de la cultura conga en Placetas. Villa Clara.

*  Preservacién de tradiciones: Raiz e identidad de la cultura fran-
co-haitiana, en el grupo portador Gagd de Barrancas. Santiago de

Cuba

* Preservacién de tradiciones Conga San Agustin. Santiago de

Cuba

*  Preservacién de tradiciones Nelson Aboy Domingo (Sacerdote),
Ciudad de La Habana Personalidades de palomonte, ocha, e ifd
y estudioso de estos temas.

*  Miguel Angel Mesa Cruz (Aspirina): El caballero de la rumba.
Ciudad de La Habana.
2010

* Fiesta de la Cruz de Mayo de la Familia Fusté. Villa Clara.



*  Preservacién de tradiciones Conga A/to Pino. Santiago de Cuba.

*  Preservacién de tradiciones Tras el ritmo de la conga antillana
Holguin. Preservacién de tradiciones

* Beneranda, una de las leyendas vivas de la comparsa E/ Alacrdn
(Beneranda Betancourt Toledo).L.a Habana. Personalidad.

* Evanny: emblema de la cultura tradicional haitiana, Directora

del grupo Bonito patud. Camagiiey. Personalidad.

Durante el periodo 2009-2010, la Fundacién Fernando Ortiz ha
otorgado el Premio Internacional Fernando Ortiz a personas e ins-
tituciones muy vinculadas con el estudio, preservacién y difusiéon del
legado africano en Cuba, el Caribe y Las Américas.

Otras actividades

Actividades por el recibimiento de la Goleta Amistad, inicialmente en
el puerto de Matanzas y posteriormente en el de La Habana, marzo
de 2010.

Visita al Castillo de San Severino y a otros lugares relacionados con
el legado africano en Matanzas.

Visita de la poblacién de Matanzas y La Habana al interior de la
Goleta Amistad.

Romper el Silencio a la Goleta Amistad.

Visita a la Casa de Africa y encuentro de la tripulacién con Miem-
bros del Comité Cubano del La Ruta del Esclavo.

Visita al Archivo Nacional de Cuba y encuentro con las personas
que atesoran los fondos documentales sobre la esclavitud.

Entrega de la Moneda Amistad Launch, emitida el 25 de marzo
de 2000, a miembros destacados del Comité Cubano del La Ruta del
Esclavo.

Conferencia sobre E/ racismo y sus secuelas, impartida por el Dr. Jesus
Guanche en el Centro de Estudios Demograficos de la Universidad de
La Habana, 20 de noviembre de 2009; Universidad de Ciencias de la
Cultura Fisica y el Deporte (UCCFD) “Manuel Fajardo”, La Habana,
13 de julio de 2010 y Facultad de Artes Plasticas del Instituto Superior
de Arte, La Habana, 13 de diciembre de 2010.

I ') Cuba

79



80

Realizacion del documental Cimarrén, bistoria de un esclavo, basada
en la obra de Miguel Barnet, Biografia de un cimarron. Instituto Cuba-
no del Arte y la Industria Cinematografica (ICAIC), Creativos S.A.,
Madrid (2009-2010).

Participacién de varios miembros del Comité Cubano en la actuali-
zacién del CDROM educativo sobre La Ruta del Esclavo. (2010)

Conferencia sobre Fernando Ortiz antirracista impartida por el Dr.
Jests Guanche en el Foro Fernando Ortiz de la Fiesta de los Origenes,
del 16 al 19 de septiembre de 2010, Matanzas y en la III Conferencia
Tberoamericana de Historia e Historia de Universidades, 2010. Universi-
dad de Pinar del Rio, 28-30 de octubre de 2010.

Conferencia sobre La Ruta del Esclavo en Cuba, impartida por los
doctores Miguel Barnet y Jestis Guanche en las actividades del 39 Con-
greso Mundial y Asamblea General del Consejo Internacional de Organi-
zaciones de Festivales de Folklore y Artes Tradicionales (CIOFF). 8-15 de
noviembre de 2009, Palacio de Convenciones, .a Habana.

Ciclo de conferencias y elaboracién de una multimedia sobre Anzro-
pologia, patrimonio y sociedad en Homenaje a Claude Levi-Strauss en su
centenario. Alianza Francesa de Cuba, 2009. Participacién de Miem-
bros de los Grupos de Trabajo del Comité Cubano La Ruta del Es-
clavo.

IT Ciclo de conferencias y elaboracién de una multimedia sobre An-
tropologia, cultura y medio ambiente. Alianza Francesa de Cuba, 2010.
Participacién de Miembros de los Grupos de Trabajo del Comité Cu-
bano La Ruta del Esclavo.

Elaboracién y presentacién de la multimedia Orishas, regla de osha e
ifd, patrimonio e identidad, Coleccién Quisicuaba, del Dr. Enrique Ale-
mén Gutiérrez por Bis Music 2010, en cinco idiomas (espafiol, inglés,
francés, italiano y alemdn).

6. Consideraciones finales

El Comité Cubano de la Ruta del Esclavo se encuentra en condicio-
nes de dar continuidad al Proyecto y de renovar sus vinculos con otros
paises del drea para facilitar la cooperacién en la realizacién de activi-
dades y en la evaluacién de los resultados del trabajo conjunto. Estas



relaciones harian posible el intercambio de experiencias, la implemen-
tacién de iniciativas e incluso la gestién de fondos. El caricter trans-
versal del Proyecto La Ruta del Esclavo permite relacionarlo con el
contenido y las acciones de varias convenciones de la UNESCO, como
la Convencién sobre la proteccién del Patrimonio Mundial, Cultural
y Natural (1972); la Convencién sobre la proteccién del Patrimonio
Cultural Subacuitico (2001), la Convencién para la Salvaguardia del
Patrimonio Cultural Inmaterial (2003) y la Convencién sobre la Pro-
teccién y Promocién de la Diversidad de las Expresiones Culturales
(2005). Todo ello le otorga una amplia potencialidad al Proyecto y su
continuidad.

Dificultades en la salvaguardia

* Identificacién de patrimonio en riesgo

En estos momentos estd identificado un grupo numeroso de ele-
mentos del PCI de los afrodescendientes en riesgo, sobre todo en el
interior del pais. Consideramos que el problema fundamental estriba
en la necesidad del reconocimiento de parte de la comunidad y de
sensibilidad de las autoridades locales para que realmente valoricen ese
patrimonio inmaterial de origen africano y contribuyan en los Planes
de manejo y gestién.

El tema ha sido tratado en varias ocasiones en las reuniones de la
Comisién Nacional de Salvaguardia; en estos momentos el listado que
identifica este patrimonio en riesgo se encuentra en revision.

* Problemitica en la salvaguardia del PCI Afrodescendientes con

relacién al registro, investigacién y promocién y difusién.

Esta misma situacién la tenemos con los inventarios, ya que, aunque
muchas de estas expresiones estdn identificadas y han sido objeto de
alguna investigacién publicada, no todas estdn incluidas en la relacién
del PCI del Consejo de Patrimonio. Esta labor de inscripcién e in-
ventario con nuevas 6pticas estd en las estrategias de trabajo para el
préximo bienio.

La promocién y difusién de estas expresiones culturales corren la
misma suerte y no estamos satisfechos con las acciones que se realizan.

I ') Cuba



82

Es de destacar que por ser este el Afio de los Afrodescendientes,
se aprecia una mayor divulgacién y algunos grupos portadores se han
programado en la capital del pais; pero atin es insuficiente, sobre todo
si consideramos que es necesario en nuestros medios de difusién actua-
lizar terminologias. Se sigue hablando de folc/or y no se hace referencia
al Patrimonio Cultural Inmaterial.

Procesos de salvaguardia del patrimonio
cultural afrodescendiente en el pais

Hemos desarrollado este punto en los acépites anteriores:
Breve reseria de las siguientes manifestaciones y de su posible locali-
zacion
* Lengua, giros lingiiisticos, cosmovisién y manifestaciones orales
(mitos, cuentos y leyendas)

* Ritos y festividades
» Técnicas e instrumentos

Estos puntos aparecen en la publicacién digital del Atlas de las Tra-
diciones Culturales, donde detalladamente se hace referencia a estos
elementos.

Recomendaciones
para un proyecto regional

Obijetivos

* Estrategias:

1. Es estratégica la actualizacién de inventarios, para tener conoci-
miento de los elementos mas significativos del PCI de los Afro-
descendientes.

2. Establecer prioridades para ir trabajando en la inclusién de al-
gunas de estas manifestaciones en la lista indicativa del PCI
y en el registro de Buenas Pricticas, primero a nivel de pais y
posteriormente proponer sus inclusiones en las categorias de la

UNESCO.



*  Posibles aliados
En nuestro pais serian aliadas todas las instituciones estatales y de la

sociedad civil referidas en los puntos a y b de este informe.

I ') Cuba



84

Bibliografia consultada

BARCIA, Maria del Carmen

2009 Los ilustres apellidos: negros en La Habana colonial. La Haba-
na: Ediciones Bolofia, 513 pp.

BARNET, Miguel

2009 “La rumba”. En: Catauro, revista cubana de antropologia. La

Habana, afo 10, N° 20, julio-diciembre, pp. 180-181.

2009 “Palabras en el cuarenta aniversario de la muerte de Ortiz”.
En: Catauro, revista cubana de antropologia, La Habana, afio
10, N° 19, enero-junio, pp. 184-185.

2009 “Maria del Carmen BARCIA, una visién antropolégica de
la historia”. En: Cafauro, revista cubana de antropologia, La

Habana, afio 10, N° 19, enero-junio, pp. 189-195.

CASTRO MONTERREY, Pedro Manuel

2010 “La situacién del negro en Santiago de Cuba durante el pri-
mer decenio del siglo XIX”. En: De/ Caribe, N© 54, Santiago
de Cuba, pp. 29-31.

CLAVERIA CENTURION, Zaylen

2010 “El racismo en Cuba. Visién de Rémulo Lachatafieré en el
contexto de la Republica”. En: De/ Caribe,N© 54, Santiago de
Cuba, pp. 42-51.

CORBEA, Julio

2010 “De una conversacién con Ivanoa Ivonnet, nieta del Pedro
Ivonnet”. En: Del Caribe, N° 54, Santiago de Cuba, pp. 63-
65.

2010 “De una conversacién con Maura Belén Heredia Marino,

nieta del Pedro Ivonnet”. En: De/ Caribe, N° 54, Santiago de
Cuba, pp. 66-67.
CORONA FERRER, Mariano

2010 “El fantasma prieto”. En: Del/ Caribe, N° 54, Santiago de
Cuba, pp. 59-60.



CORRAL, Carmen

2010 “Nuevos libros de Jesas Guanche”. En: La Jiribilla, revista de
cultura cubana, N° 499, Afio IX, La Habana 27 de noviembre
al 3 de diciembre.

CURTIS SALAZAR, lleana y Melba PEREZ GONZALEZ

2010 “La Guerra de Razas de 1912, incidencias en San Luis de las
Enramadas”. En: De/ Caribe, N° 54, Santiago de Cuba, pp.
24-26.

DAVIS, Martha Ellen

2010 “La musica en la religiosidad popular dominicana”. En: De/
Caribe, N° 54, Santiago de Cuba, pp. 73-87.

FERNANDEZ ROBAINA, Tomas

2010 “Importancia de la fundacién del Partido Independiente de
Color: amplitud y trascendencia de su programa” En: De/
Caribe, N’ 54, Santiago de Cuba, pp. 5-16.

FRAGA LEAL, Grisell

2007 La esclavitud en Guanabacoa durante los siglos XVIII y XIX
(1750-1850). Tesis presentada en opcién al titulo de Miéster
en Estudios Histéricos Regionales y Locales. La Habana.

GUANCHE, Jesus

2009 “Las religiones populares cubanas, breves comentarios a me-
dio siglo”. En: http://www.archivocubano.org/relipopulares.
html

2009 “Cuba en Venezuela: Orichas en la Red”. En: http://www.

archivocubano.org/relig/cuba_en_venezuela.html

2009 “Las Parrandas remedianas en su africania”. En: http://www.
archivocubano.org/transcult/parrandas.html y en Cazauro,
revista cubana de antropologia, La Habana, afio 10, N° 19,
enero-junio, pp. 198-200. Taller sobre pastoral de sincretismo.
En:  http://www.archivocubano.org/relig/taller_pastoral
sincretismo.html

2009 Africania y etnicidad en Cuba: los componentes africanos y sus
miiltiples denominaciones. La Habana: Editorial Adagio, 352
pp-; y Editorial de Ciencias Sociales, La Habana, 2009: 301

pp-

I ') Cuba

85


http://www.archivocubano.org/relipopulares.html
http://www.archivocubano.org/relipopulares.html

86

2009

2009

2009

2010

2010

2010

2010

2010

2010

2010

“La tumba francesa cubana, patrimonio mundial”. En: Ca-
tauro, revista cubana de antropologia, La Habana, afio 10, N°

19, enero-junio, pp. 194-196.

“El vestuario religioso en la santeria cubana’. En: Catauro,
revista cubana de antropologia, La Habana, afio 10, N° 19,
enero-junio, pp. 199-201.

“Taller sobre Pastoral de sincretismo”. En: Catauro, revista
cubana de antropologia, La Habana, afio 11, N° 20, junio-
diciembre, pp. 182-184.

Iconografia de africanos y descendientes en Cuba. La Habana:
Editorial Adagio, 584 pp.

Artesania y religiosidad popular cubana: la diversidad de sus ele-

mentos plasticos. La Habana: Editorial Adagio, 279 pp.

El cuerpo humano y sus simbolos. La Habana: Editorial Adagio,
250 pp.

“Nuevos sitios de memoria del legado africano en Cuba”. En:
Sitios de Memoria de La Ruta del Esclavo en Argentina, Para-
guay y Uruguay. Villa Ocampo, Argentina, 28 de octubre de
2009, Unesco, pp. 21-22.

“Los yorubas no solo viven en Nigeria”. Entrevista de Rosa
Maria de Lahaye Guerra, Cubadebate, 22 de julio (primera
parte): http://www.cubadebate.cu/columnas/nosotros y en
Venezuela:  http://www.lailatina.com.ve/index.php/news/
nueva-era/regiones/1024-losyoruba-nosolo-viven-en-nige-
ria.

“El fenémeno de Ocha es descomunal”. Entrevista de Rosa
Maria de Lahaye Guerra, Cubadebate, 26 de julio (segunda

parte): http://www.cubadebate.cu/columnas/nosotros

“Cuba en Venezuela: orichas en la red”. En: Temas, N° 61, La
Habana, enero-marzo, pp. 117-125.

MORALES TEJEDA, Aida Liliana

2010

“Evocaciones en bronce a adalides por la igualdad racial”. En:

Del Caribe, N° 54, Santiago de Cuba, pp. 37-41.

RIVERO GLEAN, Manuel y Gerardo CHAVEZ SPINOLA

2010

Diccionario de mitologia cubana. Catauro de seres miticos y le-

gendarios. Aduana Vieja, 445 pp.


http://www.lailatina.com.ve/index.php/news/nueva-era/regiones/1024-losyoruba-nosolo-viven-en-nigeria
http://www.lailatina.com.ve/index.php/news/nueva-era/regiones/1024-losyoruba-nosolo-viven-en-nigeria
http://www.lailatina.com.ve/index.php/news/nueva-era/regiones/1024-losyoruba-nosolo-viven-en-nigeria

RIVERO GLEAN, Manuel

2010 Deidades cubanas de origen africano. La Habana: Editorial
Abril S/A, 205 pp.
2010 “Los independientes de color en el proceso republicano”. En:

Del Caribe, N° 54, Santiago de Cuba, pp. 17-23.

SALAS TIRADO, Anelys

2010 “Momentos de la vida de Serafin Portuondo Linares. Una
conversacién con su hija Concepcién Portuondo Lépez”. En:

Del Caribe, N° 54, Santiago de Cuba, pp. 68-72.

SCHOMBURG, Arturo

2010 “El General Evaristo Estenoz”. En: De/ Caribe, N° 54, San-
tiago de Cuba, pp. 61-62.

I ') Cuba

87



Ecuador
John Anton Sanchez
Luis Alberto Tuaza Castro






90



Contenido del informe

1. Introduccién

2. Actores involucrados en la salvaguardia
del patrimonio cultural inmaterial
Aportes de la Convencién para la Salvaguardia del Patrimonio
Cultural Inmaterial de la UNESCO 2003
El compromiso del gobierno nacional en la salvaguardia
del patrimonio cultural inmaterial afroecuatoriano
Acciones de los gobiernos locales por la salvaguardia
del patrimonio inmaterial del pueblo afroecuatoriano
Salvaguardia del patrimonio inmaterial de las comunidades
afroecuatorianas de parte de las organizaciones y fundaciones
Aportes a la salvaguardia del patrimonio inmaterial del pueblo
afroecuatoriano desde el medio académico y los intelectuales
afrodescendientes

3. Breve resefa del patrimonio cultural inmaterial
del pueblo Afroecuatoriano

4. Recomendaciones para un proyecto regional

Bibliografia

92

93

94

97

101

104

108

113
119
121

4 Ecuador

91



92

1. Introduccion

La salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial de los pueblos es
uno de los desafios fundamentales que tienen la comunidad interna-
cional, los Estados y, particularmente, cada uno de los pueblos y comu-
nidades. Si en las tres ultimas décadas del siglo pasado, la preocupacién
por conservar el patrimonio natural y el patrimonio monumental eran
puntos importantes de la agenda tanto de las Naciones Unidas, por
medio de la UNESCO, como de la OEA, hoy en dia la necesidad
de la salvaguardia del patrimonio de la cultura inmaterial ha ido ga-
nando espacios significativos en la legislacién internacional, lo que se
demuestra en la creacién de los instrumentos normativos contenidos
en la Convencién para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inma-
terial de 2003 y la Convencién sobre la Proteccién y Promocién de la
Diversidad de las Expresiones Culturales de 2005, ambos documentos
de la UNESCO.!

Asimismo, a nivel regional, la Comunidad Andina de Naciones
(CAN), en la decisién 588 del Consejo Andino de Ministros de Rela-
ciones Exteriores (2004)?, enfatiza la prioridad urgente de salvaguardar
no solo los bienes culturales materiales de los Estados miembros sino,
ante todo, los bienes inmateriales considerados como patrimonio in-
tangible.

En el caso particular de nuestro pais, existe la ardua preocupacién
por la salvaguardia del patrimonio natural, material e inmaterial de
parte de las instituciones gubernamentales —Ministerio Coordinador
del Patrimonio, Ministerio de Cultura, Ministerio de Educacién, Mi-
nisterio de Ambiente, el Instituto Nacional del Patrimonio Cultural—,
las organizaciones afroecuatorianas, y las propuestas particulares prin-

1 Este instrumento internacional, en términos generales, busca proteger y promover la diversi-
dad de las expresiones culturales, crear las condiciones para que las culturas puedan prosperar
y mantener interacciones libremente y de forma mutuamente provechosa, fomentar el didlogo
entre culturas y la interculturalidad, promover el respeto de la diversidad de las expresiones
culturales y hacer cobrar conciencia de su valor en el plano local, nacional e internacional
(UNESCO 2005: 2-3).

2 Acuerdo que sustituye la Decision 460 sobre la proteccién y recuperacion de bienes del patri-

monio cultural de los paises miembros de la Comunidad Andina.



cipalmente desde las fundaciones culturales y el medio académico, tal
como se demostrard mds adelante.

Tomando en cuenta esta realidad, la presente investigacién anali-
za los alcances de la salvaguardia del patrimonio inmaterial del pue-
blo afrodescendiente del Ecuador y sus comunidades. Las preguntas
basicas guian este andlisis son las siguientes: ¢En qué medida se ha
encaminado la salvaguardia del patrimonio inmaterial del pueblo
afroecuatoriano? ;Cudles son los actores involucrados en las acciones
de salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial de las comunidades
del pueblo afroecuatoriano? ;Cudl es el nivel de participacién de las
comunidades y organizaciones afroecuatorianas en la salvaguardia del
patrimonio cultural inmaterial?

De entrada, se senalardn los aportes de la Convencién para la Salva-
guardia del Patrimonio Cultural Inmaterial de la UNESCO de 2003.
Nuestro ensayo comienza con un breve panorama sobre los afroecuato-
rianos, que abarca aspectos de su proceso histérico, demografia y condi-
ciones sociales. En un segundo momento, nos dedicaremos al tema del
patrimonio inmaterial afroecuatoriano en si. Para ello, se identificarin
las instituciones gubernamentales involucradas en la salvaguardia del
patrimonio cultural inmaterial, enfatizando los objetivos, estrategias
aplicadas y resultados. Luego se estudiardn las acciones de salvaguardia
que vienen realizando las comunidades y organizaciones afroecuato-
rianas y las propuestas particulares desde la el medio académico y los
intelectuales afrodescendientes, resaltando los alcances y las dificulta-
des. En un tercer momento, se sefialardn los elementos importantes
del patrimonio inmaterial del pueblo afroecuatoriano y, finalmente, a
manera de conclusion, presentaremos algunas propuestas orientadas a
la salvaguardia a nivel regional.

2. Actores involucrados en la
salvaguardia del patrimonio
cultural inmaterial

La tarea de la salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial afroecua-
toriano ha sido asumida por organizaciones internacionales, como es

el caso de UNESCO, los organismos del gobierno nacional -Minis-



94

terio Coordinador de Patrimonio, el Instituto Nacional de Patrimonio
Cultural (INPC) y el Ministerio de Cultura—, las organizaciones de la
sociedad civil que trabajan el tema afrodescendiente, el espacio aca-
démico, los intelectuales afrodescendientes, personas y organizaciones
particulares.

Aportes de la Convencién para la
Salvaguardia del Patrimonio Cultural
Inmaterial de la UNESCO 2003

Cualesquiera que sean las acciones encaminadas a la salvaguardia del
patrimonio cultural inmaterial, los actores que se involucren en este
compromiso deben cefiirse a las referencias dadas por la Conven-
cién para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial de la
UNESCO (2003), legislacion universal de cardcter normativo en los
aspectos relacionados a la salvaguardia del patrimonio cultural inmate-
rial. La UNESCO, a través de esta convencién, planteé como objetivos
generales:

a) la salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial; b) el respeto
del patrimonio cultural inmaterial de las comunidades, grupos e indi-
viduos de que se trate; ¢) la sensibilizacién en el plano local, nacional e
internacional a la importancia del patrimonio cultural inmaterial y de
su reconocimiento reciproco; d) la cooperacién y asistencia internacio-
nal (UNESCO 2003, articulo 1).

Como aportes para la salvaguardia en cuanto tal, esta convencién de
la UNESCO enfatiza, en primer lugar, las definiciones del patrimonio
inmaterial; en segundo lugar, las acciones que implican la salvaguardia
y, por ultimo, la exhortacién a los Estados miembros para asumir su
responsabilidad en la salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial
de sus pueblos y comunidades.’

3 Latercera parte de la Convencién de la UNESCO, 2003, articulos 11-15, sefiala ampliamente
las responsabilidades que tienen los Estados en cuanto a la salvaguardia del patrimonio cul-
tural inmaterial, especificamente en cuanto a identificar y definir los distintos elementos del
patrimonio cultural inmaterial existentes en su territorio, el levantamiento de los inventarios, la
adaptacion de las politicas de salvaguardia, la creacién de organismos competentes de salva-
guardia, el impulso a la investigacion, educacion, sensibilizacion y fortalecimiento de capacida-

des y participacion de las comunidades, grupo e individuos.



En cuanto al patrimonio inmaterial, sefiala:

Se entiende por “patrimonio cultural inmaterial” los usos, repre-
sentaciones, expresiones, conocimientos y técnicas -junto con los
instrumentos, objetos, artefactos y espacios culturales que les son
inherentes- que las comunidades, los grupos y en algunos casos los
individuos reconozcan como parte integrante de su patrimonio

cultural (UNESCO 2003, articulo 2, numeral 1).
Ademds, sostiene que:

este patrimonio cultural inmaterial, que se transmite de genera-
cién en generacidn, es recreado constantemente por las comuni-
dades y grupos en funcién de su entorno, su interaccién con la
naturaleza y su historia, infundiéndoles un sentimiento de iden-
tidad y continuidad y contribuyendo asi a promover el respeto de
la diversidad cultural y la creatividad humana (UNESCO 2003,

articulo 2, numeral 1).

En concreto, considera que el “patrimonio cultural inmaterial” se
manifiesta en los dmbitos siguientes:

a. tradiciones y expresiones orales, incluido el idioma como vehicu-
lo del patrimonio cultural inmaterial;

b. artes del especticulo;
c. usos sociales, rituales y actos festivos;
d. conocimientos y usos relacionados con la naturaleza y el universo;

e. técnicas artesanales tradicionales (UNESCO 2003, articulo 2,
numeral 2).

Con esta definicién, la UNESCO permite la identificacién de las
expresiones inmateriales de los pueblos y culturas. Con relacién a la
salvaguardia del patrimonio inmaterial, sefiala:

Se entiende por “salvaguardia” las medidas encaminadas a garan-
tizar la viabilidad del patrimonio cultural inmaterial, comprendi-
das la identificacién, documentacién, investigacién, preservacion,

proteccién, promocién, valorizacién, transmisién —bdsicamente a



través de la ensefianza formal y no formal-y revitalizacién de este
patrimonio en sus distintos aspectos (UNESCO 2003, articulo 2,

numeral 3).

En definitiva, segin esta normativa, la salvaguardia implica identi-
ficar, documentar, investigar, preservar, proteger, promover, valorizar,
transmitir y revitalizar el patrimonio inmaterial en sus distintas ma-
nifestaciones, planteando asi la amplia agenda de acciones tanto a los
Estados como a los mismos miembros de pueblos y comunidades y
otros actores involucrados en la salvaguardia de las expresiones cultu-
rales inmateriales.

La normativa establecida por la Convencién para la salvaguardia del
patrimonio inmaterial ha generado un sinnimero de debates, eventos
y encuentros internacionales, como por ejemplo la realizacién de VII
Encuentro para la Promocién y Difusién del Patrimonio Inmaterial
de los Paises Iberoamericanos, realizado en Venezuela en octubre de
2006, que resalté el compromiso de cada uno de los paises en asu-
mir las tareas de salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial. En el
marco de este encuentro, analizando la aplicacién de las directrices de
la UNESCO en el caso de Panama, Dolores Cordero (2006: 123) sugi-
ri6 que para efectos practicos de la salvaguardia del patrimonio cultural
inmaterial se debe seguir la siguiente clasificacién:

1. Fiesta popular 9. Mitologia

2. Ritos y creencias 10. Costumbres y habitos

3. Saberes tradicionales 11. Medicina tradicional

4. Tradiciones Artesanales 12. Gastronomia tradicional
5.Tradicién oral 13. Lenguas

6. Musica 14. Danzas y bailes

7. Canto 15. Teatro popular

8. Juegos tradicionales 16. Otro tipo de manifestaciones

Por su parte, Fernando Cajias de la Vega, analizando el caso bolivia-
no, propuso que se considerara como patrimonio inmaterial “el idioma,



vestimenta [...] gastronomia o artes culinarias, religiosidad y creencias
sobrenaturales, paisajes culturales, costumbres de la vida y de la muer-
te, saberes, conocimientos y técnicas, la fiesta y sus lenguajes” (Cajias
2006: 108).

De manera similar al aporte de la UNESCO, en cuanto a las defi-
niciones, pero introduciéndolas el concepto de “intangible” en vez “in-
material”, el Consejo Andino de Ministros de Relaciones Exteriores
de la Comunidad Andina de Naciones en la decisién 588, articulo 1,
sostiene que:

El patrimonio cultural intangible: comprende las manifestaciones
y los valores culturales y los significados sociales contenidos en la
musica y las artes del especticulo; el lenguaje y la literatura; las
tradiciones orales, la toponimia, los festivales folkl6ricos y de toda
naturaleza, los ritos y las creencias; el arte culinario y la medicina
tradicional, entre otros conocimientos y tecnologias tradiciona-
les, que la comunidad haya reconocido como recurrentes y vélidas

para identificacién y expresion cultural (CAN 2004).

Estas consideraciones influyeron en el disefio de las politicas publi-
cas del Gobierno de Rafael Correa para la conservacién del patrimonio
material e inmaterial y se convirtieron en referentes importantes para
todas las acciones de salvaguardia, ya sea de parte del Estado como
de las organizaciones y otros actores involucrados en la identificacién,
documentacién, investigacién y revitalizacién de los bienes culturales
inmateriales.

El compromiso del gobierno nacional
en la salvaguardia del patrimonio cultural
inmaterial afroecuatoriano

En el Ecuador, el gobierno de Rafael Correa planteé desde el principio
de su mandato, el reto de posicionar la salvaguardia del patrimonio
como un eje importante del proceso de desarrollo integral e incluyente
de un Estado plurinacional e intercultural, de acuerdo con la Cons-
titucién de 2008, que permitiera la recuperacion de la identidad y la
autoestima de los ecuatorianos y ecuatorianas, propiciara el disfrute de
los bienes naturales y culturales, fomentara los valores nuevos y reno-



98

vados que facilitardn a cada pueblo ser un espacio donde los miembros
expresen sus manifestaciones culturales diversas.

A fin de concretar el propésito descrito en el acipite anterior, el go-
bierno nacional emitié el Decreto Ejecutivo 816 del 21 de diciembre
de 2007, declarando en Estado de Emergencia al sector de Patrimonio
Cultural a nivel nacional, con una asignacién presupuestaria de US$ 33
666 000, siendo el Instituto Nacional de Patrimonio Cultural (INPC)
uno de los responsables de la ejecucién del citado Decreto.

Asimismo, el 4 de junio de 2008 se promulgé el Decreto Ejecutivo
1094, el cual determiné que el Instituto Nacional de Patrimonio Cul-
tural contara con una estructura organizacional acorde con la natura-
leza y especializacién de la misién consagrada en la Ley de Patrimo-
nio Cultural de 2004%, y que contemple principios de organizacién y
gestion institucional eficiente, eficaz y de calidad. Posteriormente, con
el Decreto Ejecutivo 1419 del 6 de noviembre de 2008, adscribié el
INPC al Ministerio Coordinador del Patrimonio.

Ademis, el gobierno asignd, para el aiio 2009, US$ 5 000 000,00,
ademds de US$ 1 500 000,00 para gasto corriente. Durante el afio
2010 asigné US$ 8 040 260,07, recursos con los cuales el INPC con-
tinda con su labor de salvaguardar el patrimonio cultural material e
inmaterial del pais (INPC 2009: 9).

Entre los avances de su gestién, el INPC publicé en marzo de 2010
el Catdlogo de Ambitos y Sub Ambitos del Patrimonio Cultural Inmaterial,
documento en el cual precisa las referencias dadas por la UNESCO,
sefialando que entre las sradiciones y expresiones orales se encuentran: a)
los cuentos, sean estos infantiles, sobre animales, plantas, naturaleza
muerta y objetivos y otros; b) la historia local, leyendas asociadas a
apariciones de seres mitolégicos, a imagenes religiosas, a la geografia, a
toponimia, a personajes y relatos heroicos, plantas y animales; mitos —
antropogénicos, cosmogdnicos, escatolégicos, etiolégicos, fundaciona-

4 Segun el Art. 4 de esta ley, el Instituto de Patrimonio Cultural tendrd las siguientes funciones y
atribuciones: a) Investigar, conservar, preservar, restaurar, exhibir y promocionar el Patrimonio
Cultural en el Ecuador, asi como regular de acuerdo a la Ley todas las actividades de esta natu-
raleza que se realicen en el pais; b) Elaborar el inventario de todos los bienes que constituyen
este patrimonio, ya sean propiedad publica o privada; c) Efectuar investigaciones antropoldgi-

cas y regular de acuerdo a la Ley estas actividades en el Pais.



les, morales, teogénicos, otros—; ¢) plegarias: alabados y rezos, arrullos,
cinticos, chigiialos, loas y otros, y d) poesia popular: amorfinos, coplas,
décimas, octavas, contrapuntos, adivinanzas, humoradas, trabalenguas,
proverbios, dichos, supersticiones y creencias.

En las artes y especticulo sostiene que se encuentran: a) la danza; b)
los juegos: infantiles, juegos de faenas agricolas y otras actividades pro-
ductivas, rituales, festivos, juegos de azar, lidicas que incluyen pelea
de gallos, corrida de toros, entre otros; c) la musica; d) el teatro; y e) la
literatura.

Segun el INPC, en los wusos sociales, rituales y actos festivos estin: a)
las fiestas, sean estas civicas, religiosas, actos de propiciacién, agrarias
u otras celebraciones; b) las pricticas comunitarias tradicionales como
la minga, la pampa mesa, sistemas juridicos tradicionales, organiza-
cién social y parentesco; ¢) los ritos, de parentesco y reciprocidad, de
paso, de iniciacién, apotropaicos (ritos de purificacién), propiciatorio,
de conmemoracién y otros; los personajes festivos y el uso social de
la vestimenta, sea vestimenta ritual, vestimenta festiva o vestimenta
cotidiana.

En Jos conocimientos y usos relacionados con la naturaleza y el universo,
el INPC distingue: a) las técnicas productivas tradicionales: agrodiver-
sidad y pesca artesanal; b) la sabiduria ecoldgica tradicional: conoci-
mientos y usos relacionados con fenémenos astronémicos y naturales,
conocimientos y usos relacionados con plantas, animales y minerales;
c) la gastronomia: cotidiana, festiva, ritual, productos alimenticios ar-
tesanales; d) la medicina tradicional; e) los espacios simbdlicos: lugares
sagrados, lugares simbdélicos; y f) la toponimia.

Entre las técnicas artesanales tradicionales el INPC sefiala a) las téc-
nicas artesanales tradicionales, que comprenden: la alfareria, cereria,
cerrajeria, ebanisterfa, herreria, hojalateria, imagineria, instrumentos
musicales de viento, instrumentos musicales de percusién, orfebreria,
peleteria, pirotecnia, mazapin, talabarteria, textileria, artesania en se-
milla, otros; y b) las técnicas constructivas tradicionales que compren-
den las técnicas de construccién con barro crudo (adobe, bahareque y
tapial), la cafia, carrizo, suro, cifiamo, paja de piramo, maderas autécto-

nas, cuero, herramientas domésticas como hornos, molinos, etc.



100

Con estas precisiones, el INPC concretiza los elementos por tomar
en cuenta a la hora de identificar y documentar el patrimonio cultural
inmaterial, sefialando al mismo tiempo la agenda extensa de investiga-
cién y de accién, tanto para los organismos de gobierno como para otros
actores involucrados en la salvaguardia. No obstante, cabe indicar que
durante el afio pasado y buena parte del presente afio, el INPC orienté
sus acciones a la identificacién y documentacién de buena parte de las
manifestaciones inmateriales del pueblo afroecuatoriano, especialmen-
te de las provincias de Esmeraldas, Imbabura y Carchi. Hasta estos
momentos, el INPC ha registrado alrededor de 151 manifestaciones
del patrimonio cultural inmaterial de los afroecuatorianos: 40 sobre
tradiciones y expresiones orales, 8 expresiones de artes del especticulo,
26 de usos sociales, rituales y actos festivos, y 77 relacionadas con el
conocimiento y usos relacionados con la naturaleza y el universo. Sin
embargo, existen muchos bienes inmateriales por identificar, conocer,
documentar y trasmitir, especialmente de las comunidades afroecuato-
rianas situadas en la provincia del Guayas, Sucumbios, Pichincha, El
Oro ylos Rios; esto por cuanto en estas regiones, la presencia afroecua-
toriana es importante tanto desde el punto de vista demografico como
histérico.

Segin los datos proporcionadas por el INEC 2001, la poblacién de
Guayas estd constituida por 35,9% de afroecuatorianos, pero no tene-
mos ninguin bien inmaterial identificado ni documentado. Las accio-
nes encaminadas a la salvaguardia del patrimonio tanto material como
inmaterial afroecuatoriano de parte del gobierno nacional a través del
Ministerio Coordinador de Patrimonio, el INPC y el Ministerio de
Cultura se fundamentan en la actual Constitucién Politica del Estado
(2008) que en el articulo 57 reconoce y garantiza a las comunidades,
pueblos y nacionalidades, entre otros, los siguientes derechos:

Mantener, proteger y desarrollar los conocimientos colectivos; sus
ciencias, sus tecnologias y saberes ancestrales; los recursos gené-
ticos que contiene la diversidad biolégica y la agrobiodiversidad,
sus medicinas y practicas de medicina tradicional, con inclusién
de derecho a recuperar, promover y proteger los lugares rituales sa-

grados, asi como plantas animales, minerales y ecosistemas dentro



de sus territorios; y el conocimiento de los recursos y propiedades

de la fauna y de la flora.

...Mmantener, recuperar, proteger, desarrollar su patrimonio cultural
e histérico como parte indivisible del patrimonio del Ecuador. El
Estado proveerd los recursos para el efecto” (Constitucién 2008,

articulo 57).

Mas adelante, al referirse a la necesidad de la salvaguardia del pa-
trimonio cultural tanto material como inmaterial, y precisando este
ultimo, sostiene que son parte del patrimonio inmaterial y objeto de
salvaguardia: “las lenguas, formas de expresién, tradicién oral y diver-
sas manifestaciones y creaciones culturales, incluyendo las de caricter
ritual, festivo y productivo”.’ Ademds, sefiala que es responsabilidad del

Estado:

Velar, mediante politicas permanentes, por la identificacién, pro-
teccién, defensa, conservacion, restauracion, difusién y acrecenta-
miento del patrimonio cultural tangible e intangible, de la riqueza
histérica, artistica, lingiistica y arqueolégica, de la memoria co-
lectiva y del conjunto de valores y manifestaciones que configuran
la identidad plurinacional, pluricultural y multiétnica del Ecuador

(Constitucién 2008, articulo 380, numeral 1).

Con estos principios, la Carta Magna consagra la salvaguardia del
patrimonio tanto material como inmaterial y garantiza la ejecucién de
todos los objetivos de las entidades a las cuales les compete la gestién
del patrimonio cultural, encaminadas a la identificacién, documenta-
cién, investigacién, preservacion, proteccién, promocién, valorizacion,
transmision y revitalizacién del patrimonio en sus distintos aspectos.

Acciones de los gobiernos locales
por la salvaguardia del patrimonio
inmaterial del pueblo afroecuatoriano

Cabe destacar también las acciones de los gobiernos locales, encami-
nadas a la salvaguardia del patrimonio inmaterial, como es el caso del

5 Articulo 179, numeral 1 de la actual Constitucion Politica del Estado, 2008.

‘4 Ecuador

N
o
2



102

Gobierno Provincial de Esmeraldas. En efecto, el Consejo Provincial
de Esmeraldas, presidido por el entonces Prefecto, Homero Lépez,
envié a la UNESCO en 1996 la peticién del reconocimiento de la
marimba como patrimonio cultural intangible de la humanidad. Inme-
diatamente solicit6 a la familia Trujillo Bustamante la donacién de la
Casa Hacienda Potosi, edificio que seria destinado al funcionamiento
de un museo, de una escuela de arrullos y chigualos, y de talleres de ela-
boracién de instrumentos musicales como marimbas, bombos, cununo,
guaro y nuevas creaciones. Asimismo, solicité la colaboracién del Vica-
riato Apostélico de Esmeraldas y a la Congregacién de los Misioneros
Combonianos para que establezcan enlaces con los paises africanos,
permitiendo de este modo la asesoria y la busqueda de los componen-
tes autéctonos de la marimba. Simultineamente, presenté la peticiéon
de intervencién a la cancilleria ecuatoriana ante la UNESCO.*

El 7 de diciembre de 2000, el Consejo Provincial de Esmeraldas, a
través del Departamento de Cultura, conformé el Comité Directivo
de grupos, musicos y constructores de marimba, para dar continui-
dad a las gestiones ante la UNESCO, a fin de que declare la marimba
como patrimonio intangible de la humanidad. En ese mismo ano, la
prefectura aprobé la ordenanza que declaraba a la marimba patrimonio
cultural intangible de Esmeraldas. Amparado en esta ordenanza, y una
vez conseguida la donacién de la Casa hacienda Potosi, se creé la “Casa
Museo de la Marimba”, promovié la “Escuela de arrullos y chigualos”,y se
instalé el taller/laboratorio de la elaboracién de instrumentos musica-
les, réplicas, utensilios de uso doméstico de campo y demds artesanias
inherentes a las diversas culturas de la region, ciudad y provincia. Estas
acciones fueron respaldadas por la Casa de la Cultura Ecuatoriana. El
25 de febrero de 2001, una vez recibida la aprobacién de la ordenanza
de la prefectura de parte del gobernador de la provincia de Esmeraldas,
el Consejo Provincial de Esmeraldas declaré oficialmente a la Marim-
ba y sus contribuyentes Como patrimonio cultural, oral e intangible

6 Al respecto, en el INPC se encuentra todo el expediente de las gestiones realizadas por el
Consejo Provincial ante este organismo, la cancilleria y la UNESCO, a fin de alcanzar el reco-

nocimiento de la marimba como patrimonio intangible de la humanidad.



de la provincia de Esmeraldas. En el afio 2003, el INPC declar6 a la
marimba como patrimonio intangible del Ecuador.

En estos tultimos afios, el Gobierno de la Provincia de Esmeraldas,
por medio de la Direccién de Cultura, Educacién y Deporte, ha pro-
movido la investigacion etnomusical. También ha organizado festiva-
les, encuentros y concursos sobre las expresiones culturales ancestrales
existentes en la provincia, el festival infantil de marimba, arrullos y
chigualos con la participacién de las escuelas, el festival infantil-juvenil
de nuevas estrellas de marimba, los festivales interescolares de danza de
la marimba’; no obstante, en los momentos actuales no se cuenta con
un plan relacionado con la salvaguardia de esta manifestaciéon de parte
del Gobierno Provincial de Esmeraldas.

Por otro lado, la preocupacién por la salvaguardia del patrimonio
cultural inmaterial ha sido una de las prioridades del Gobierno Muni-
cipal de San Lorenzo. Asi, el 9 de enero de 2001, con la colaboracién
del Consejo Provincial de Esmeraldas, el Municipio de San Loren-
z0 organiz6 el Primer Encuentro de Integracion Fronteriza Tumaco-
Esmeraldas. Entre las conclusiones de este encuentro se pidié que los
gobiernos locales de ambas partes de la frontera promuevan la creacién
de una oficina de intercambio intercultural colombo-ecuatoriano de-
dicado al apoyo de la realizacién de los eventos que propicien el co-
nocimiento y el fortalecimiento de las culturas afrodescendientes de la
costa del Pacifico.

Si bien es cierto que de parte de otros municipios, tanto de la pro-
vincia de Esmeraldas como de Imbabura, Carchi, Guayas y Sucumbios,
donde estdn situadas las comunidades afroecuatorianas, no aparecen
oficialmente los objetivos y las acciones encaminadas a la salvaguardia
del patrimonio cultural inmaterial. Sus respectivas paginas web alu-
den, de alguna manera, a las tradiciones, el arte, la gastronomia de los
afroecuatorianos cuando ofrecen sus “atractivos turisticos”.

7 Consejo Provincial de Esmeraldas, 2010. informe de actividades area de cultura 2005-2009.

Documento electrénico disponible en www.gpe.gov.ec.

_< Ecuador

N
o
w



104

Salvaguardia del patrimonio inmaterial de
las comunidades afroecuatorianas de parte
de las organizaciones y fundaciones

La salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial no solo ha sido un
compromiso de los organismos de gobierno, sino también de la socie-
dad civil. En este sentido, hay que sefalar los trabajos que vienen rea-
lizando las organizaciones afroecuatorianas y fundaciones privadas, no
solamente en los lugares de origen —el Valle de Chota o la Provincia de
Esmeraldas—, sino ante todo en los espacios urbanos, como es el caso
de la ciudad de Quito.

En el cantén Eloy Alfaro, de la provincia de Esmeraldas, trabaja la
Fundacién Papd Roncén, que tiene como objetivo “promover la cultura
afro, fomentar el conocimiento, la investigacién y la ensefianza de la
cultura afro ecuatoriana”.® Entre sus estrategias estd el apoyo, desde
hace muchos afos, a los nifios y jévenes a través de la danza, la musica,
la elaboracién de instrumentos musicales propios de los afroecuatoria-
nos y los intercambios culturales con otros grupos étnicos de la zona.

En la ciudad de Quito trabaja, desde hace 15 anos, la Fundacién
de Desarrollo Social y Cultural Afroecuatoriana zzicar”. Esta or-
ganizacién tiene entre sus propdsitos: “recuperar y valorar la historia
del pueblo afroecuatoriano, promover la interaccién entre los pueblos
afrodescendientes y no afrodescendientes, mejorar la calidad de la vida
de familias e individuos afros”.” Entre las estrategias de salvaguardia
de patrimonio inmaterial de parte de esta organizacidn, se destacan la
musica, la danza, el juego y el contacto con todo aquello que recupera
la historia a través de los sonidos de tambores. Actualmente cuenta
con la Casa Cultural Afroecuatoriana “Con manos de Ebano”, la cual
se ha convertido en un espacio de investigacién, estudio, desarrollo,
produccién y difusién de la riqueza cultural afroecuatoriana. En esta
casa se ofrecen los talleres de musica y danzas afro, cursos de bomba y

8 Fundacién Papéa Roncon, 2010. Escuela de musica y danza afroecuatoriana. Documento elec-

trénico disponible en www.tupatrocinio.com.

9 Fundacion de Desarrollo Social y Cultural Afroecuatoriana “Azucar”, 2010. Objetivos y activi-

dades. Documento electrénico disponible en www.azucarafroe.com.



marimba, se confecciona trajes africanos y afroecuatorianos, se realizan
exposiciones de artesanias afroecuatorianas en coco, tagua, damagua,
instrumentos musicales y se ofrece un sinnimero de platos propios de
la gastronomia afroecuatoriana. Ademis, la Casa cuenta con servicios
de cafeteria, videoteca y biblioteca afroecuatoriana, y sala de cortes,
alisados, extensiones, trenzas, manicura, pedicura al estilo afrodescen-
diente. A criterio de la directora de esta fundacion, la musica y la danza
han permitido establecer puentes etnolégicos, musicoldgicos y dancis-
ticos con otros grupos sociales y sus manifestaciones artistico-cultura-
les. La fundacién forma parte de la alianza estratégica de los pueblos
afrodescendientes, la red de mujeres afrolatinoamericanas, grupos afro-
caribefios y de la didspora.

Creado por los Misioneros Combonianos en 1981, el Centro Cul-
tural Afroecuatoriano es otra de las fundaciones vinculadas con la sal-
vaguardia del patrimonio inmaterial del pueblo afroecuatoriano. Sus
objetivos son: “contribuir al fortalecimiento de la identidad y cultura
afroecuatoriana, valorizar su aporte histérico, apoyar sus luchas para
que se reconozcan sus derechos a fin de promover su participacién ple-
na en la sociedad, colaborando por el enaltecimiento de los valores del
pueblo ecuatoriano multiétnico y pluricultural”.’® Ademds, “colaborar
con los afroecuatorianos a la toma de conciencia de su identidad, a
través de dos ejes complementarios: el analisis socio—econémico—poli-
tico—cultural y la profundizacién Biblico-Teolégica Afroamericana”.!!

Entre las lineas de accién que tiene esta fundacién se destaca la or-
ganizacién de cinco congresos sobre la historia del afrodescendiente
en el Ecuador, los cuales se han realizado en estos tltimos afios; la pu-
blicacién y difusién de obras de cardcter cientifico popular por medio
de las ediciones Afroamérica. Posee también la publicacién trimestral
del boletin informativo Palenque, que sirve de enlace entre los grupos
afrodiaspéricos de América y que hasta el momento ha lanzado 24

nameros.

10 Centro Cultural Afroecuatoriano, 2010. Objetivos de la fundacion. Documento electrénico

disponible en www.centroculturalafroe.com.

11 idem, 2.

_< Ecuador

N
o
[$)]



106

El Centro Cultural Afroecuatoriano cuenta con el estudio de pro-
duccién Afroamérica Video, donde se producen programas de radio y
videos, dedicados exclusivamente al conocimiento de la realidad afro.
Se han editado mis de 90 videos. Ademis, el Centro ofrece cursos de
capacitacion para diversos grupos, de acuerdo con sus necesidades, en
los diferentes sectores del pais. A partir de 1991 han impartido nume-
rosos cursos en el campo y en la ciudad en los temas de alfabetizacién,
corte y confeccién, manualidades, cocina, pastillaje, carpinteria, cerra-
jeria, primeros auxilios y belleza. El Centro posee la biblioteca “Alonso
de Illescas”, especializada en el drea afrodescendiente, en la que ofrece
mds de 6500 fichas sobre documentos, investigaciones de campo, do-
cumentos e informes relacionados con organizaciones negras. A esto
se agrega los servicios de diapoteca y fonoteca, exclusivamente sobre la
realidad y cultura negra en el Ecuador, América Latina y Africa.

Por su parte, la Coordinadora Nacional de Mujeres Negras es otra
de las organizaciones interesadas en la salvaguardia del patrimonio in-
material del pueblo afroecuatoriano. En su propédsito de busqueda de la
visibilizacién de las mujeres negras y de la poblacién afroecuatoriana en
general y la denuncia de discriminacién por medio de campafias contra
el racismo, organiza manifestaciones culturales con identidad negra, la
publicacién de libros y documentos sobre la cultura afroecuatoriana, la
promocién de etnodesarrollo y espiritualidad afrodescendiente.’? En
2008, publicé el libro Voces de las cimarronas, en el cual recopila poemas
y pensamientos de las mujeres afroecuatorianas.

El Grupo “Martin Luther King” es otra organizacién cultural
afroecuatoriana que tiene por objetivo la salvaguardia del patrimonio
cultural inmaterial. Se ha convertido en un espacio para revivir las tra-
diciones afroecuatorianas. Estd conformado por la poblacién afrocho-
tefia asentada en el barrio Atacucho, de Quito. Son jévenes y adultos
preocupados por el teatro, los bailes, la recuperacién de la bomba y la
marimba. Los integrantes jévenes de esta organizacién se retinen con
otros jévenes de las agrupaciones Jamboy y Café —de Carcelén Bajo—,

12 Consejo Nacional de Mujeres Negras. 2010. Documento electrénico disponible en www.co-

namune.org.ec.



Azicar —de Carcelén Alto— Candela, Catelete y Africa Mia, ubicados
en el barrio de Santa Anita o sus alrededores (Hernandez 2005).

Igualmente, la Fundacién “Miguel Aspiazu Carbo”, que tiene bajo
su responsabilidad el manejo del Archivo Histérico del Guayas, tiene
por objetivo recuperar la memoria histérica del pueblo afroecuatoria-
no. En 2003 propicié la investigacién sobre el negro de Guayaquil y el
negro migrante, una reflexién sobre la historia, dirigida por los investi-
gadores Willington Paredes y Wilman Ordéiez.

Mis alld de las acciones encaminadas a la salvaguardia del patri-
monio inmaterial afroecuatoriano emprendidas por organizaciones y
fundaciones, estdn los aportes significativos de Juan Garcia Salazar,
Juan Montafio, Amada Cortez, Rosita Huila, Papa Roncén y don Ale-
jo Ayovi, y Remberto Escobar (ya fallecidos), Don Naza, Limber Va-
lencia y los marimberos, Petita Palma y demds grupos folcléricos de
Esmeraldas, Inés Morales, Irma Bautista, y las poetas afroecuatorianas,
Dona Zoilita Espinoza y las ancianas del Chota, José Chald Cruz y sus
investigaciones etnograficas, la Casa Cultural Ochum, Sonia Espafa y
las arrulleras del Norte de Esmeraldas, la Asociacién de Jévenes Piel
Negra y el Grupo de Etnoeducacién del Valle del Chota, los tocado-
res de tambor en Maldonado, Selva Alegre, Canchimalero y Borbén,
quienes han contribuido al rescate, promocién y revitalizacién del pa-
trimonio cultural inmaterial del pueblo afroecuatoriano.

Los esfuerzos de salvaguardia realizados por las organizaciones y
tundaciones descritas en los parrafos anteriores constituyen, en la ma-
yoria de los casos, las primeras iniciativas de identificacién, documen-
tacién, conservacién y transmisién del patrimonio inmaterial de los
afroecuatorianos antes de la convencién de la UNESCO (2003) y de
las politicas del patrimonio del actual gobierno; no obstante, no existe
un organismo coordinador de estas organizaciones que permita tener
un trabajo conjunto e influyente en las comunidades afroecuatorianas.

_< Ecuador

N
o
~



108

Aportes a la salvaguardia del patrimonio
inmaterial del pueblo afroecuatoriano desde
el medio académico y los intelectuales
afrodescendientes

El medio académico y el aporte de los intelectuales afroecuatorianos es
otro de los aspectos importantes para analizar las acciones encaminadas
a la salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial de las comunidades
afroecuatorianas. Desde esta perspectiva, una de las obras clasicas que
recoge la memoria histérica, las tradiciones, las concepciones rituales,
la vida cotidiana de las comunidades afros de la zona de Esmeraldas
y de San Lorenzo, es el trabajo de Norman Whitten (1992), Pioneros
negros: la cultura afro latinoamericana de Ecuador y de Colombia. En el
capitulo V de esta obra, el autor describe detalladamente los rituales
seculares y dedica el capitulo VI a los rituales sagrados. En los rituales
seculares sefiala tres espacios: a) en la cantina, b) en el salén y ¢) en
el currulao. Segun el autor, en el contexto de la cantina se reinen los
hombres para descansar, beber, contar cuentos y escuchar musica. A
su vez en el saldn, se escucha la musica, se baila, hay un intercambio
ritual y simbdlico de la bebida y de la mujer. El currulao o la casa de
la marimba es el lugar de canto, de interaccién entre los hombres y las
mujeres. En los espacios seculares predomina el hombre, mientras que
en los rituales sagrados hay participacién de mujeres y hombres en
iguales condiciones. Al hablar de los rituales sagrados sefiala que estos
se distinguen en los ritos de los funerales, la fiesta de los santos, espe-
cialmente de San Antonio. Los momentos expresivos de religiosidad
se intercalan con la musica entonada al son de los bombos, la marimba
y los cununos.

Entre las tradiciones y expresiones orales, Whitten recoge el cuento
de la mula, la tunda, la viuda, el hombre sin cabeza, el riviel, la candela,
la gente llevada, el diablo, los duendes, la sirena del mar, el buque fan-
tasma, el muerto que camina, los nifios y adolescentes que salen y van
directamente al cielo, los hombres que si mueren en la pelea andan y
salen en busca del infierno, del purgatorio y del cielo, los muertos que

pasean y pueden ser llevados por los espiritus inmundos, si no se toca
la marimba (Whitten 1992: 115-117).



Desde esta misma perspectiva, Luis Montafio Palma en su obra Yo
negro, tii negro, nosotros los negros (2004), al referirse a la identidad de los
afroecuatorianos describe los cuentos de la tunda, el riviel, la gualgura,
el duende, el diablo, la bruja, la tripada, el barco fantasma, los rituales
de cucuruchos en la semana santa, el rezo de las novenas. Asimismo, el
trabajo de Juan Manuel Guevara y Valeria Granda (2009) titulado E/
manglar es vida, recoge en el capitulo X los relatos de la tradicién oral,
tales como la tunda, el riviel y la gualdura.

Por su parte, Kattya Herniandez (2005) en su obra Sexualidades
afroserranas, recoge las experiencias de preocupacién de los afroecua-
torianos residentes en la ciudad de Quito por recuperar su memoria
histérica y los valores culturales a través de clubes sociales, grupos de
musica y de danza. Particularmente estudia el caso del Grupo “Mar-
tin Luther King”, del barrio Atacucho. Esta misma autora, en otro
trabajo titulado Discursos hegemdnicos y tradicion oral sobre los cuerpos
de las mujeres afroecuatorianas (2010), enfatizando la importancia de la
tradicién oral para los afroecuatorianos, sefiala algunas décimas, poe-
sfas de los pueblos afrochotefios y afroesmeraldefios. Considera que
el pueblo afroecuatoriano materializa su visién del mundo, dentro del
campo artistico, en su musica, danza y poesia, planteamiento con el que
coincide Chala (2006) en su obra titulada Chota profundo. Antropologia
de los afrochoterios. Consideraciones similares encontramos en Hidal-
go (1990), quien sostiene que los pueblos afroecuatorianos exponen a
través de la musica y el baile los temas y relaciones amorosas, resefian
acontecimientos naturales que han golpeado a sus pueblos, relatan su-
cesos colectivos y familiares, denuncian la violencia que se ha ejercido
sobre ellos y su cultura (Hidalgo 1990: 152).

Dentro de las preocupaciones del medio académico por la salvaguar-
dia del patrimonio cultural inmaterial de los afroecuatorianos destacan
las reflexiones en torno de la musica, especialmente sobre la marimba.
Con respecto a la marimba, Naranjo (1987) sostiene que es musica tra-
dicional afro esmeraldefia que se constituyé sobre la base de un equipo
instrumental de origen claramente africano, misica que “los primeros
negros llegados a esta regién reelaboraron con nuevos materiales sus
instrumentos y reeditaron sus cantos y sus bailes con aportes de diver-

_< Ecuador

N
o
O



110

sas etnias tribales y en consonancia con las nuevas situaciones histdri-
cas por los que debieron atravesar” (Naranjo 1987: 212). Describe que
la marimba es construida por hombres mayores a base de elementos
vegetales tales como la madera de pambil, cedro, la chonta y la cafia
guadua (Naranjo 1987: 87-88). A su vez, Osvaldo Valencia (2000) en
su trabajo sobre la marimba esmeraldefia, ademads de describir el disefio
y los materiales que se usan, destaca el aporte de Guillermo Ayovi o
Papid Roncén y de Remberto Escobar en la construccién de la marim-
ba y en el fortalecimiento de la musica afroecuatoriana. Por su parte,
David Garcia (1992) explica ampliamente sobre los instrumentos mu-
sicales inherentes a la cultura tradicional de la provincia de Esmeral-
das: la marimba, el bombo de agua, la guasa, el guasén, las maracas, la
carraca, el cununo y el bombo. De estos dos tltimos distingue que hay
cununos y bombos macho y hembra.

La marimba, segin las consideraciones de Ricardo Sanhuenza (1984)
y Catherine Chald (2009), no se limita a emitir sonidos armoniosos,
sino que a través de sus melodias trasmite los valores culturales y es-
pirituales profundos de los afroecuatorianos, su historia de lucha y de
resistencia milenaria, sus anhelos de libertad y de existencia armoniosa.
De alli que, a decir de Chald (2009), es fundamental la salvaguardia de
la marimba y de la bomba, a través de su inscripcién en la lista urgente
de salvaguardia de la UNESCO.

Junto con la marimba, la bomba es otro de los géneros musicales,
poéticos y dancisticos que ha sido asumida en la reflexién de los inte-
lectuales afroecuatorianos. Asi, el trabajo de Chald (2009) sostiene que
la bomba constituye una manifestacién dancistica, poética y musical
tradicional muy importante de las comunidades negras asentadas en la
cuenca del Chota-Mira. Asimismo, sefiala que se usa también la deno-
minacién de bomba para designar el instrumento verndculo principal
con el que se ejecutan canciones compuestas por trovadores lugarefios.
Es una especie de tambor que se toca con las manos y al mismo tiempo
representa a la danza en la que hombres, y principalmente las mujeres
afroecuatorianas, hacen gala de movimientos cadenciosos y especial
equilibrio para bailar con la botella sobre la cabeza. En términos ge-
nerales la bomba constituye el simbolo de identidad y cohesién grupal



que hay que salvaguardar (Chald 2009: 9-10). Por su parte, Pablo Mo-
rales (2009), coincidiendo con las consideraciones de Chal, sostiene
que con la bomba, la poblacién afrochotefia baila y canta a la vida, a las
desgracias, al trabajo y al amor, recreando esos ritmos que, a decir de
Coba (1980), son supervivencias culturales africanas combinadas con
el recuerdo de lo indigena y de la dominacién e influencia europea.

La necesidad de recopilar las décimas, las poesias, los arrullos, ha
estado presente en la preocupacién académica y literaria, tal como
demuestra el trabajo de Laura Hidalgo (1990), titulado Décimas es-
meralderias. Recopilacion y andlisis socioliterario, en el que recoge varias
expresiones que aluden a la vida, la lucha, las esperanzas y los anhelos
del pueblo afroesmeraldefio. Similar a este trabajo son los aportes de
Peters (2004), quien realiza la compilacién y andlisis de salves y cele-
braciones entre muerte y vida de las comunidades afroecuatorianas en
la cuenca de Mira y el Valle de Chota. Con este mismo enfoque, se
encuentra el Diccionario de Esmeralderiismos de Edgar Garcia (2006),
obra que recoge la diversidad de expresiones que resumen la cultu-
ra y las identidades de los afroesmeraldefios. Dado que la salvaguar-
dia del patrimonio cultural inmaterial, no depende tnicamente de la
identificacién, investigacién y documentacién sino, ante todo, de la
trasmisién y revitalizacién, en estos dltimos afios los debates acadé-
micos (Walsh 2009 y Anton 2007) y las demandas de organizaciones
afroecuatorianas como la Federacién de Comunidades y Organizacio-
nes Negras de Imbabura y Carchi (2005) proponen la necesidad de la
etnoeducacién. Ella consiste, a decir de Walsh, en “una prictica que
ayuda a enfrentar los legados coloniales, la exclusién y subalternizacién
que sigue orientando el sistema educativo nacional” (Walsh 2009: 131),
posibilitando el paso hacia “otras formas de ser, estar, hacer y pensar,
hacia el agenciamiento de sujetos criticos, activos y colectivos, que po-
drian accionar sobre sus vidas y las de sus comunidades; sujetos capaces
de buscar el conocimiento no solo en los textos escritos sino también
en la memoria colectiva de las comunidades y en las ensefianzas de los
ancianos” (Walsh 2009: 131). Esta propuesta involucra principalmente
a los mismos sujetos étnicos en la tarea de la salvaguardia, claro estd
que con la cooperacién del Estado.



112

En el empeno por la salvaguardia del patrimonio cultural intangible
del pueblo afroecuatoriano desde el dmbito académico esta la creacién
del Fondo Documental Afroandino de la Universidad Andina Simén
Bolivar. Esta instancia universitaria tiene como prioridad la investiga-
cién sobre la memoria histérica de las colectividades afro de los paises
andinos y ha organizado foros para analizar la situacién social, econé-
mica y organizativa, asi como el conocimiento de la medicina ancestral
de los pueblos afroandinos.

La memoria histérica, las tradiciones y expresiones orales, el arte, las
costumbres, el conocimiento y la relacién con la naturaleza del pueblo
afroecuatoriano se ha recogido en la produccién de audio y video. Asi,
tenemos Las celebraciones religiosas de afroecuatorianas (1994), Los Aru-
los afro-naviderios en la costa del Pacifico (1991), De lejanas tierras vengo
(1991) —un documental sobre la comunidad negra de San Francisco
de Calera, en la provincia de Carchi~, E/ Dios negro (1997), La belleza
negra sin igual (1998), todos documentales producidos por el Centro
Cultural Afroecuatoriano. Por otra parte, tenemos los documentales Con
manos de ébano (2008), de la Fundacién de Desarrollo Social y Cultural
Afroecuatoriana Azucar, Saberes propios, religiosidad y luchas de existen-
cia (2007) del Fondo Documental Afro-Andino, Afroecuatorianos: al-
gunas manifestaciones culturales. Afroecuatorianos: una bistoria dindmica
de identidad, resistencia y ciudadania (2008) de John Antén, en los que
se recoge diversas manifestaciones culturales del pueblo afroecuatoria-
no vinculadas a la religiosidad, saberes ancestrales y produccién artis-
tica en distintas dreas.

Sibien es cierto el aporte a la salvaguardia del patrimonio inmaterial
de parte del medio académico y de los intelectuales afrodescendientes
es significativo, no obstante, se requiere un trabajo mucho mds amplio
con la participacién de las comunidades y organizaciones afroecuato-
rianas, pues se recoge la voz de las bases escasamente. Por otro lado,
existe la tendencia de estigmatizar las tradiciones y expresiones orales
del pueblo afroecuatoriano solo con la musica y la danza, dejando de
lado la memoria histérica y el patrimonio material histérico. No se
puede desconocer la importancia de la musica, pero la expresién musi-
cal es una parte de la multiforme riqueza cultural. Por ello, se requiere



investigar otros dmbitos de la gran riqueza del patrimonio inmaterial
del pueblo afroecuatoriano.

3. Breve resefia del patrimonio
cultural inmaterial del pueblo
Afroecuatoriano

De manera sintética diriamos que el universo del patrimonio inma-
terial afroecuatioriano se podria descomponer en varios escenarios
propios de la complejidad de su entramado identitario. Partiendo de
la cosmovisién especifica de la didspora africana en Ecuador, plantea-
riamos los siguientes escenarios del patrimonio: a) la religiosidad y la
magia, que tiene que ver con las manifestaciones sincréticas afrocaté-
licas de las festividades que las comunidades rurales realizan a lo largo
de su ciclo de festividades; fiestas como las de San Martin de Porres en
Canchimalero, la Virgen del Carmen, Los Reyes, la Semana Santa, la
adoracién al Nifo Jesus, las Mercedes y otras, son las més destacadas;
b) El ritual de la muerte y sus creencias, asociadas al ciclo vital del ser
humano (los ritos de nacimiento, la ombligada, las iniciaciones a la
pubertad, los ritos para cerrar el cuerpo y la preparacién al buen morir,
entre otros); c) las expresiones mdigico medicinales, donde se recogen
ritos de curacién de males divinos y humanos, incluyendo las bolellas
curadas y las terapias del tabaco, etc; d) el conocimiento ancestral aso-
ciado a la medicina tradicional, al manejo del bosque y los ecosistemas;
e) la musica folclérica de Esmeraldas (marimba) y del Valle del Chota
(la bomba y la banda mocha); ) la culinaria; h) los conocimientos aso-
ciados a las artesanias para la produccién (pesca, caza, peinados).

El patrimonio cultural inmaterial del pueblo afroecuatoriano es
multiple, tal como se ha identificado y documentado, y hay mucho
por descubrir. Por otra parte, la descripcién de cada una de las mani-
festaciones inmateriales tomaria mucho tiempo y demanda de nuevas
investigaciones. En nuestro caso, solo nos limitaremos a describir al-
gunas manifestaciones principales de acuerdo con los dmbitos que nos
sugiere el INPC, ateniéndose a las referencias de la UNESCO 2003.

Dentro de las tradiciones y expresiones orales del pueblo afroecua-
toriano se distingue el canto de arrullos y chigualos. Generalmente, los



114

arrullos estdn constituidos por versos que, en primer lugar, son procla-
mados por una persona conocida como glosadora y que, posteriormente,
toda la asamblea repite y canta. Esta tradicién es celebrada en las fiestas
religiosas y civicas, la conmemoracién de los difuntos, los funerales, es-
pecialmente de los nifios. El contenido de la letra alude al acto que se
realiza y rinde homenaje a las personas, cuya memoria o acto finebre se
celebra. Similar a los arrullos estd la tradicion de las décimas, versadas
en algiin acontecimiento significativo en la vida de la comunidad.

La vida cotidiana y los momentos festivos de los afroecuatorianos se
expresan en las coplas, amorosas o satiricas, que son canciones popula-
res cuyo contenido tiene la intencionalidad de animar a la comunidad,
consiguiendo el efecto cémico. Esta expresion oral se expone al publico
en los concursos y los eventos tanto al interior de la comunidad como
fuera de ella. En esta tradicién de decir las coplas destacan las coplas y
copleros del Valle del Chota, personas ancianas de la comunidad que
salen en una noche de luna al patio de la casa, se sientan sobre un
asiento de carabuche y relatan un acontecimiento pasado que atrae a
los miembros de la familia, quienes escuchan sentados en el suelo. La
narracién es acogida en un ambiente festivo acompafiado de la bebida
de agua de canela o de alguna hierba, o de licor. Entre la diversidad
de creencias que tiene el pueblo afroesmeraldefio estd la fiesta de San
Juan, particularmente la creencia de la “bendicién de alta estatura” que
reciben los nifios. Segn la creencia, el dia 24 de junio entre 12,18 y 24
horas de ese dia, San Juan desciende al rio Esmeraldas y bendice sus
aguas. Los nifios que sean bafados en el rio crecen sanos y llegar a ser
de alta estatura.

“El diablo que bail6 bereji” es uno de los relatos que los ancianos de
las comunidades afroecuatorianas cuentan con frecuencia a sus hijos y
a los demds miembros de las comunidades. Este relato alude a tiempos
remotos cuando, en una noche entre el bullicio de la musica y el baile,
de pronto entré un sefior inesperadamente y se puso a bailar. El pd-
blico no se percaté de su presencia, no obstante, un joven lo miré y se
dio cuenta de que sus pies eran extranos, como las pezufias del chivo y
fue a decirselo a su mamd, pero como todos bailaban ella no le presté
atencién. La persona que vio era el diablo, quien cansado de bailar se



fue a tocar la marimba. El marimbero también se dio cuenta de que era
el diablo y los dos comenzaron a tocar. E1 demonio dijo: “Vengo de lo
caliente, soy hijo de la cornuda”, y el marimbero le respondié: “Desde el
bordadito vengo, con un gran dolor de cabeza para un diablo desatado
magnifica y en grandeza”. Esta frase causé la molestia del diablo, quien
enfurecido se fue llevando a una bailarina. Al dia siguiente vieron que
la casa donde se realizé la fiesta y el baile quedé desbaratada y con un
fuerte olor a azufre y las personas a modo de moraleja dijeron: “Ya ve.
Eso pasa por andar bailando berejd”.

En el ambiente rural del pueblo afroecuatoriano se cuenta la leyenda
del conejo y el tigre. En este relato se menciona que un dia los anima-
les del bosque decidieron celebrar la fiesta, pero no tuvieron la comida
suficiente. Entonces, el conejo decide acudir al tio tigre a pedir que
colabore con esta fiesta. Este negé la ayuda, sefialando que no tiene
ningdn sobrino ni la obligacién de ayudarles. El tigre permanecia en
su casa, pero un dia salié de compras. Entonces, el conejo lo siguié y
engandndolo se apoderé de la canasta de compras.

El duende es otra de las leyendas que se cuenta entre los afroesme-
raldefios. Segun el relato, este es un ser pequefio, vestido con sombrero
y kashimir que le gusta enamorarse de las doncellas. Tiene preferencias
por montar el caballo, pero monta al revés y obliga a galopar a toda
fuerza hasta que el animal se muera de cansancio. Ademds de seducir
a las mujeres, es hébil para el juego de los naipes. El riviel es otra de
las leyendas entre los pueblos afroecuatorianos. Es la historia de un
marinero que se emborrachaba con los muertos por ahogamiento y que
sus cuerpos no eran encontrados. La tnica sefial que representaba a los
muertos, cuyos cuerpos estaban desaparecidos, era la cruz; pero un dia,
los muertos que verdaderamente yacian en aquel cementerio le provo-
caron a pelear. El marinero traté de defenderse tomando en sus manos
todas las cruces, hasta tal punto, que quedé solo la cruz mayor de la que
emanaba el fuego. Este hecho provocé la ira de Dios, quien condené
al marinero convirtiendo su alma en un alma en pena. La manera de
salvarse que tendria este personaje era ahogando a un desprevenido
viajero para que ocupe su lugar.



116

Otro de los cuentos propios de la comunidad afroecuatoriana es la
bruja, personaje mitico, cuyo ser estd constituido por una mezcla entre
animal y humano. Es un ser maligno que adopta forma de un ave gran-
de y negra que por las noches se convierte en un pajaro y en la mafana
en una mujer, y tiene preferencia por los nifios recién nacidos, pero
tiene miedo a la cruz; de alli que entre las poblaciones afroecuatorianas
existe la costumbre de colocar la cruz en la cabecera de la cuna y echar
agua bendita invocando la proteccién divina, para ahuyentar a la bruja.

La tunda es otro de los relatos importantes de las comunidades
afroecuatorianas. En un inicio se contaba en la provincia de Esmeral-
das, pero con el tiempo se propagé entre las comunidades afroecuato-
rianas del valle de Chota. La tunda es la historia de una mujer mala,
con los pies deformes, que anda vagabundeando por el bosque y se
apodera de los nifios perdidos y que no han recibido el bautismo. La
manera de liberarse de la tunda consiste en buscar un padrino que rece
hasta que el nifio aparezca.

Entre las comunidades de Ambuqui y el valle del Chota de la pro-
vincia serrana de Imbabura, se encuentra la tradicional Banda Mocha,
un conjunto musical afroecuatoriano. Los integrantes de esta banda
entonan instrumentos musicales cortados. Las melodias de esta banda,
especialmente la bomba, constituyen la expresién ancestral de la musi-
ca de los pobladores del Valle de Chota.

Con respecto a las artes del especticulo del pueblo afroecuatoriano
tenemos el “Baile del muerto al hoyo y el vivo al baile”. Este baile
consiste en que a la mafana siguiente del entierro del difunto, la viuda
baila delante de la comunidad acompafada de los varones y se sugiere
que ella coquetea con ellos con el propésito de conseguir pronto al
nuevo esposo, posteriormente bailan todos los espectadores.

La danza es una de las artes mas apreciadas por el pueblo afroecua-
toriano. La comunidad danza en los momentos festivos, en ocasiones
en que es necesario evocar la presencia de lo divino o cambiar el orden
natural. Posee también cierto poder esotérico. En el pasado, los esclavos
negros danzaban con el propésito de adormecer a sus patrones y poder
huir de la esclavitud, y también para conquistar el amor de la mujer. El
ritual consiste en que un integrante del cuerpo del baile, recostado en el



suelo, empieza a rodar por causa de la macumba, mientras el resto baila
a su alrededor. Durante la interpretacién, las mujeres fuman cigarro
y preparan infusiones de hierbas, mientras los hombres invocan a sus
dioses para conjurar el trabajo de la brujeria.

En la provincia de Esmeraldas existe el arte de cantar el a/abao en
tributo a los difuntos. Estos son versos cantados con un ritmo lento y
triste. Se entona esta musica cuando se realiza un velorio. Las letras de
este cintico describen parte de la vida del difunto. En cada estrofa se
repite un estribillo y después de cada alabao se reza el Padre Nuestro,
un Ave Maria o una letania, tomando como referente la vida de algin
antepasado que fue un buen ejemplo, conocido por toda la comunidad.

En el Cantén Eloy Alfaro, de la Provincia de Esmeraldas, se realiza
el juego del pan quemado. Para este juego se requiere de diez nifos,
quienes hacen la semirronda agarrados de las manos y entonando un
cantico basado en preguntas y respuestas. Conforme se desenvuelvan
en el interrogatorio, los chicos hacen una ronda alrededor de aquel a
quien se acusa de haber quemado el pan, formando un circulo con el
fin de que el acusado quede cruzado de brazos y sujeto a cada lado
por sus compaiieros de juego. A todos les tocard sucesivamente estar
cruzados de brazos formando una cadena de nifios que estin a cada
extremo. Jalaran cada uno para un lado haciendo fuerza. Esto permitird
que la cadena se rompa y el grupo que tenga mds nifios garantiza al
ganador. En el cdntico se pregunta: “;Cudntos panes hay en el horno?”;
y responden: “Veinte cinco y un quemado”. Se pregunta nuevamen-
te: “:Quién lo quemé?”, y responden: “Ese tipito que esti alli”. Todos
cantan por ultimo: “Quémenlo, quémenlo por ladrén, que se vuelva
chicharrén, debajo del fogén, comiendo cocolén”.

El torbellino es otra de las danzas que tienen su origen en la parte
norte de la provincia de Esmeraldas y se viene realizando tanto en
las zonas urbanas como rurales. Generalmente, los danzantes, tan-
to hombres como mujeres, se revisten con vestimentas de lino color
blanco. Esta prictica es difundida, ensefiada y practicada por los adul-
tos y jovenes.

En toda Esmeraldas, la marimba constituye el espectdculo por exce-
lencia. En sus diversas expresiones se puede distinguir la danza ritual



118

de la marimba en el Cabuyal, pequena poblacién afro de Puerto Quito.
En la memoria oral de este pueblo se sostiene que fue creada cuando
una mujer que no gustaba peinarse se fue a la montafia con el tundo.
Al ver que ella no regresaba, la gente fue en su bisqueda entonando
tambores y maracas y al encontrarla se llenaron de alegria. Hoy en dia,
este acontecimiento se celebra bailando y entonando la marimba en el
mes de febrero. En esta fiesta hay una mujer vestida de nina que baila
y danza con los nifios.

Entre los usos sociales, rituales y actos festivos de los afroecuatorianos
tenemos los arrullos a la Virgen del Carmen, a San Martin y al Nifio
Jesus. Este ritual se desarrolla en los contextos urbanos y rurales. Es
una celebracién en que se sincretizan lo afrodiaspérico con lo catdlico.
Los arrullos se cantan con alegria para agradecerle a la santa patrona
por el favor recibido o para pedirle un favor. Se realiza una novena
antes de que sea el dia la celebracién mayor con arrullos, aclamando el
nombre de la Virgen y cada noche se hace un nudo en un pafiuelo que
es de uso exclusivo de esta celebracién.

La celebracién de Dia de Reyes es otro de los usos sociales, rituales y
actos festivos que tienen los pueblos afroecuatorianos y estd vinculada
con el nacimiento de Jesus. La fiesta se celebra durante tres dias conse-
cutivos. Cada dia representa un rey mago y es designado por un color.
La celebracién comienza el seis de enero, con el color blanco atribuido
a Baltasar; el dia siete toca al color rojo, que indica el rey Gaspar y, por
ltimo, el negro con Melchor. Todos estos dias los participantes se dis-
frazan. Los personajes mds representativos son los monos, la dama, la
viuda, la barrigona, el sargento, el abogado, entre otros, quienes tocan
bombo, bailan y piden dinero que servird de ayuda para las personas
que han participado en el evento.

En Quinindé, Parroquia Rosa Zarate, existe la creencia y los rituales
en torno de la “brujeria” o magia para atraer a las personas a quienes se
desea seducir, o para desear el retorno del ser amado que por los con-
flictos en la familia ha optado por separarse. En este ritual se requiere
que la persona necesitada del carifio o de la amistad de la persona que
desee, fume el cigarrillo o el tabaco y a través del humo, mientras reza
al santo de su devocidn, pueda ver a quien desea, invocando su retor-



no. El mismo ritual se realiza durante nueve dias en los que consume
ochenta y un cigarros.

Los conocimientos y usos relacionados con la naturaleza y el uni-
verso del pueblo afroecuatoriano son extensos. Al respecto, el INPC
identificé y documenté alrededor de 96 expresiones, de las cuales 9 es-
tan relacionadas con la medicina tradicional, para curar enfermedades
relacionadas con el uso del agua y del suelo, el malaire, la picadura de
insectos; 50 corresponden a la gastronomia, ya sea en Esmeraldas con
un sinnimero de platos preparados con mariscos, maiz, coco, animales
silvestres, y en el Valle de Chota, donde se encuentra el licor de Am-
buqui y el locro de camote; ademds de 4 expresiones sobre la pesca, el
manejo del rio, la caza de los crusticeos y el bosque tropical.

En relacién a las técnicas artesanales tradicionales del pueblo
afroecuatoriano existen muchas artesanias elaboradas a base de la
cascara de cocos, tagua, concha y madera. En la Parroquia Rio Verde
existe un grupo de mujeres dedicadas a confeccionar aretes, vinchas,
pulseras, floreros; todo hecho con conchas. En la Parroquia Tachina en
Esmeraldas, se elaboran artesanias en mate, como las maracas, carteras,
joyeros, cantimploras y alcancias; de concha se hacen cortinas y reci-
pientes, y de coco anillos y sujetadores de cabello.

4. Recomendaciones
para un proyecto regional

La Convencién para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inma-
terial de la UNESCO constituye un referente fundamental para pro-
mover las acciones encaminadas a la salvaguardia del patrimonio in-
material de los pueblos afrodescendientes en toda América Latina. No
obstante, se requiere contar con un organismo continental afroameri-
cano vinculado con la UNESCO, que coordine la realizacién de inves-
tigaciones, eventos internacionales, publicaciones y sensibilice a los go-
biernos a comprometerse con la salvaguardia de los bienes inmateriales
de los pueblos afrodescendientes.

Se requiere involucrar a las mismas organizaciones y comunidades
afrodescendientes en las acciones de salvaguardia, con el apoyo de los
organismos de gobierno y las instituciones multilaterales.



120

Igualmente, es preciso propiciar espacios de encuentro, de didlogo
entre las organizaciones afroecuatorianas, las fundaciones que trabajan
el tema afrodiaspérico, que permitan construir una agenda comun de
trabajo, investigacion y reflexién orientada a fortalecer las diversas ini-
ciativas de salvaguardia.

Se requiere fomentar la investigacién, conformando un equipo de
investigadores multidisciplinarios provenientes de las comunidades
afrodescendientes. Igualmente, es fundamental establecer, como cri-
terio basico de salvaguardia del patrimonio inmaterial, el contacto y la
participacién de los portadores del PCI, creando la representatividad
necesaria de los miembros de las comunidades afroamericanas. En el
caso del Ecuador, se necesita fortalecer el trabajo del INPC, orientan-
do las tareas de investigacién y documentacién en los espacios urbanos
donde se encuentran las nuevas comunidades de afroecuatorianos.

Ateniéndo a los aportes de Cordero (2006), habria que plantear
los interrogantes de partida: “sQué herencia recibimos? [...] ¢Qué
nacionalidades tenemos? ;Cudles bienes patrimoniales consideramos
mds importantes y por qué? ;Qué pasa con los demds bienes? ¢Para
quién es importante el bien patrimonial? ;Cudl funcién tiene el bien
patrimonial? ;Cémo y quién gestiona el bien patrimonial?” (Cordero
2006: 128). Ademads, “el detentor ¢obtiene beneficios con su patri-
monio? ;Cudl es el rol del Estado en la salvaguardia del patrimonio?
¢Cuil es la funcién de la comunidad en esa salvaguardia?...” (Cordero
2006: 128)

Finalmente, proponemos realizar etnografias densas de diez festivi-
dades afrocatdlicas, el rito de la muerte y précticas tradicionales en las
comunidades de Eloy Alfaro, San Lorenzo y Rio Verde, y publicar con
ello una enciclopedia y archivo audiovisual. Por otro lado, sugerimos
promover la recuperacién del patrimonio material de la memoria de la
esclavitud y la libertad, a través del rescate arqueolégico del Trapiche
Colonial de Mascarilla, en el Valle del Chota, y construir el museo de
la Esclavitud y la Libertad.



Bibliografia

ANTON, John

2007a “Afrodescendientes: sociedad civil y movilizacién social en
Ecuador”. En: Journal of Latin American and Caribbean An-
thropology. Vol. 12 N° 1, pp. 223~ 245. ISSN 1935-245.

2007b Afroecuatorianos: identidad, historia y ciudadania. Quito:
Museo de la Ciudad.

2008 Afroecuatorianos: algunas manifestaciones culturales. Afro-

descendientes: una historia dindmica de identidad, resisten-
cia y ciudadania. Quito: Museo de la Ciudad, Departamento
de Estado de EE.UU, Embajada de EE.UU.

BASTIDE, Roger

1969 Las Américas Negras. Madrid: Alianza Editorial.

CAIJIAS, Fernando

2006 “Politicas culturales, patrimonio inmaterial y desarrollo”. En:
VII Encuentro para la promocion y difusion del patrimonio in-
material de paises iberoamericanos. Venezuela: memorias, pp.

101-115.

CENTRO CULTURAL AFROECUATORIANO
2010 “Objetivos de la fundacién”. Quito. Consulta 22 de septiem-

bre, www.centroculturalafroe.com.

CHALA, Catherine

2009 Investigacion para la salvaguardia de la marimba y la bomba.
Quito: Instituto Nacional de Patrimonio Cultural.

CHALA, José

2006 Chota profundo. Antropologia de los afrochoterios. Quito: Cen-
tro de Investigaciones Familia Negra, CIFANE-Chota.

COBA, Carlos

1980 Literatura popular afroecuatoriana. Otavalo: Coleccién Pen-

doneros.

CONSEJO NACIONAL DE MUJERES NEGRAS
2010 “Objetivos del consejo”. Quito. Consulta 22 de septiembre;

www.conamune.org.ec.



122

CORDERO, Dolores

2006 “Latinoamérica ¢cudl es nuestro patrimonio? El caso de Pa-
nami”. En VII Encuentro para la promocion y difusion del pa-
trimonio inmaterial de paises iberoamericanos. Memorias. Ve-

nezuela, pp. 117-136.

DE LA TORRE, Carlos

2002 Afroquiterios, ciudadania y racismo. Quito: Centro Andino de
Accién Popular CAAP.
2003 “Movimientos étnicos y cultura politica en Ecuador”. En:

Iconos N° 13, enero. Quito: FLACSO, pp. 62-74.

ELIAS, Norbert

1997 El Proceso de la Civilizacion. Bogota: Fondo de Cultura Eco-
némica. FANON, Franz 1967 Black skin, white masks. New
York: Grove Press.

FEDERACION DE COMUNIDADES Y ORGANIZACIONES NEGRAS DE IMBA-
BURA'Y CARCHI

2005 Nuestra historia: documento diddctico pedagégico de etnoeduca-
cion afroecuatoriana. Quito.

FUNDACION DE DESARROLLO SOCIAL Y CULTURAL AFROECUATORIANO
"AZUCAR"

2010 “Objetivos y actividades”. Quito. Consulta 2 de octubre,

www.azucarafroe.com.

FUNDACION PAPA RONCON

2010 “Escuela de musica y danza afroecuatoriana”. Quito. Consul-
ta 2 de octubre, www.tupatrocinio.com.

GARCIA, David

1992 “Instrumentos, musicos inherentes a la cultura tradicional de
la Provincia de Esmeraldas”. En: Causes N° 2. Esmeraldas.

GARCIA, Edgar

2006 Diccionario de esmeralderiismos. Quito: Editorial el Conejo.

GARCIA, Jesus

2001 “Comunidades afroamericanas y transformaciones sociales”.
En: Daniel Mato (comp.), Estudios Latinoamericanos sobre
cultura y transformaciones sociales. Buenos Aires: CLACSO.



2001 “Reconstruccién, transformacién y construcciéon de nuevos
escenarios de las pricticas de la Afroamericanicidad”. En:
Daniel Mato (comp.), Estudios latinoamericanos sobre cultura
y transformaciones sociales en tiempos de globalizacion 2. Cara-

cas: UNESCO- CLACSO.

GILROY, Paul
2001 O Atldntico Negro. Sao Paulo: Editora 34.

GUEVARA, Juan Manuel y Valeria GRANDA
2009 El'manglar es vida. Quito: Ministerio de Cultura.

HERNANDEZ, Kattya

2005 Sexualidades afroserranas. Quito: Abya-Yala, Centro de Pla-
nificacién y Estudios Sociales.

2010 Discursos hegemanicos y tradicion oral sobre los cuerpos de las mu-

Jjeres afroecuatorianas. Quito: FLACSO, Abya-Yala.

HIDALGO, Laura

1990 Décimas esmeralderias. Recopilacion y andlisis socio-literario.

Madrid: Ed. Visor.

LAO MONTES, Agustin

2006 “Sin Justicia no hay paz: Afroreparaciones en perspectivas
histérico mundial”. En Mosquera Claudia y Jaime Arocha
(eds) Afroreparaciones, memorias de la esclavitud y justicia social
contempordnea. Bogota: Universidad Nacional.

LEON, Mauricio

2003 Etnicidad y exclusion en el Ecuador: una mirada a partir del
Censo de Poblacion de 2001. Quito: Sistema Integrado de In-
dicadores Sociales del Ecuador-SIISE.

MALONEY, Gerardo

1995 “El Negro y la Cuestién nacional”. En: Enrique Ayala
(comp.), Nueva Historia del Ecuador, Vol 13. Quito: Corpo-
racién Editora Nacional.

MONTANO, Luis

2004 Yo negro, tii negro, nosotros los negros. Quito: Disefo e impre-
sién arco Iris produccién gréfica.

_< Ecuador

N
N
w



124

MORALES, Pablo
2009 La bomba en el Valle de Chota-Mira. Quito (manuscrito).

NARANJO, Marcelo

1987 La cultura popular en el Ecuador. Tomo IV. Esmeraldas:
CIDAP.

PAREDES, Willington y Wilman ORDONEZ

2003 Elnegro de Guayaquil y el negro migrante: una reflexion desde la
historia. Guayaquil: Fundacién Miguel Aspiazu Carbo.

PETERS, Federica
2004 Sobre-vivir a la propia muerte. Quito: Abya-Yala.

RANHIER, Jean

1999 “sMami: qué serd lo quiere el negro?” En: Ecuador Racista.
Imdgenes e Identidades. Quito: FLACSO.

SANHUENZA, Ricardo

1984 “Esmeraldas afroecuatoriana”. En: Identidad, Revista de cul-
tura popular N°-5. Quito: Ministerio de Educacién y cultura.

SANSONE, Livio

2004 Negritude sem etnicidade: o local e o global nas relagées raciais
e na produgio cultural negra do Brasil. Salvador: Editora da

Universidade Federal da Bahia (EDUFBA).

SAVOIA, Rafael, (coord.)

1988 Actas del primer congreso de historia del negro en el Ecuador y sur
de Colombia. Quito: Centro Cultural Afroecuatoriano.

1990 Aportes para el Conocimiento de las Raices en América Latina.

Quito: megj. Ed. CCA.

TARDIEU, Jean Pierre
2006 Los Negros en la Real Audiencia de Quito. Quito: Abya-Yala.

VALENCIA, Osvaldo

2000 La marimba esmeralderia. Grupo Proyecto Tierra Verde.



WALSH, Catherine

2009 Interculturalidad, estado, sociedad. Quito: Universidad Andina
Simén Bolivar, Abya-Yala.

WHITTEN, Norman

1992 Pioneros negros: la cultura afro latino americana del Ecuador y
Colombia. Quito: Centro Cultural Afro-ecuatoriano.

1999 “Los paradigmas mentales de la conquista y el nacionalismo:
La formacién de los conceptos de las razas y las transforma-
ciones del racismo”. En: Ecuador racista: imagines e identida-

des. Quito: FLACSO.

ZAPATA, Olivella Manuel

1989 Las Claves Mdgicas de América. Bogota: Plaza y Janes.
1995 La Rebelion de los Genes. Bogota.
Documentos

COMUNIDAD ANDINA DE NACIONES
2004 “Decisién 588 del Consejo Andino de Ministros de Relacio-

nes Exteriores”. Quito. Consulta 5 de octubre, www.inp.gov.
ec.

CONGRESO NACIONAL DEL ECUADOR
2004 “Ley de Patrimonio Cultural, Codificacién”.

CONSEJO PROVINCIAL DE ESMERALDAS

2010 Informe de actividades drea de cultura 2005-2009. Quito. Con-
sulta 6 de octubre, www.gpe.gov.ec.

CONSTITUCION POLITICA DEL ESTADO ECUATORIANO
2008 Quito: Ministerio de Gobierno, Policia y Cultos.

CORPORACION DE DESARROLLO AFROECUATORIANA

2008 Plan Nacional de Desarrollo componente afroecuatoriano. Qui-
to: Imagine comunicaciones.

INEC

2001 “V censo de poblacién”. Quito. Consulta 12 de octubre, www.
inec.gov.ec.

‘4 Ecuador

RN
N
$)]



126

INSTITUTO NACIONAL DE PATRIMONIO CULTURAL

2010 Expediente de la declaratoria de la marimba.

SECRETARIA TECNICA DEL FRENTE SOCIAL

2004 Boletin Indice 5. Quito.

2005 Afroecuatorianos en Cifras. Quito: Zenitram Editores.

UNESCO

2003 Convencién para la salvaguardia del patrimonio cultural in-
material.

2005 Convencién sobre la proteccién y promocién de la diversidad

de las expresiones culturales.

Documentales
CENTRO CULTURAL AFROECUATORIANO

1994 “Celebraciones religiosas afroecuatorianas. Quito.

CENTRO CULTURAL AFROECUATORIANO

1991 “Arrullos afro-navidefios en la costa del pacifico”. Quito.

CENTRO CULTURAL AFROECUATORIANO
1991 “Al rescate de la navidad afro-andina”. Quito.

CENTRO CULTURAL AFROECUATORIANO
1997 “El Dios negro”. Quito.

CENTRO CULTURAL AFROECUATORIANO
1998 “Belleza negra sin igual”. Quito.

FONDO DOCUMENTAL AFRO-ANDINO
2007 “Saberes propios, religiosidad y luchas de existencia”. Quito.

FUNDACION DE DESARROLLO SOCIAL
Y CULTURAL AFROECUATORIANA AZUCAR

2008 “Con manos de ébano”. Quito.



Periddicos

1999

Diario E/ Universo, Guayaquil, 14 de noviembre.



México
Maria Elisa Veldzquez Gutiérrez



CoOoVveoUeo U DU
P . YW YW Yt YW



130

Contenido del informe

1. Introduccién

2. El patrimonio cultural inmaterial afrodescendiente:
algunas precisiones para su identificacién y estudio

3. Breve semblanza histérica
Comunidades afrodescendientes de la Costa Chica
de Oaxaca y Guerrero
Afrodescendientes de Veracruz
Los mascogos

4. Mapeo analitico de instituciones del Estado mexicano
orientadas a la identificacién, registro, inventario
y salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial
afrodescendiente, considerando:
Instituciones, objetivos y estrategias aplicadas

5. Acciones que se vienen realizando sobre PCI
afrodescendiente
Registro e inventario a nivel de instituciones
publicas y privadas
Investigacion a nivel de instituciones publicas y privadas
Difusion y promocién a través de medios
de comunicacién y educaciéon (formal y no formal)

Gestion cultural a través de planes, programas y/o proyectos

6. Procesos de salvaguardia del patrimonio
cultural afrodescendiente en el pais
Expresiones reconocidas y/o en proceso de salvaguardia
Identificacion de sitios histéricos en la salvaguardia del PCI
Principales trabajos realizados en los ultimos 30 afios
Identificacion de principales investigadores
y portadores de PCI

132

133
136

140

142
144

146

154

154
154

154
155

155
155
156
156

158



7. ldentificacion de algunos investigadores
del pasado y presente de las poblaciones
de origen africano en México
Portadores del PCI
Videos sobre poblaciones de origen africano en México

8. Dificultades en la salvaguardia
Identificacién de patrimonio en riesgo
Problemética en la salvaguardia del PCI afrodescendiente
con relacién al registro, investigacion, promocién y difusion

9. Breve resefa de las siguientes manifestaciones
y de su posible localizacion
Manifestaciones y expresiones orales
(mitos, cuentos y leyendas)
Artes del espectaculo
Usos sociales, rituales y festividades
Conocimientos y usos relacionados
con la naturaleza y el universo
Técnicas artesanales tradicionales y/o instrumentos

Bibliografia

159
162
163

164
164

165

165

165
167
168

171
171

173

I

RN
w
RN



132

1. Introduccion

Este articulo tiene el propdsito de ofrecer datos preliminares sobre la
situacién del patrimonio cultural inmaterial afrodescendiente en Mé-
xico. Para ello, se da informacién y se hacen reflexiones a partir de las
lineas temadticas propuestas por el CRESPIAL, que consisten en: un
mapeo de las principales instituciones involucradas en la salvaguardia
del patrimonio cultural inmaterial afrodescendiente en México, las ac-
ciones realizadas en investigacidn, registro, inventario y difusién, asi
como las dificultades y los procesos de salvaguardia. También se hace
una breve resefia de las principales manifestaciones del patrimonio cul-
tural inmaterial afrodescendiente y su posible localizacién, asi como
una bibliografia general sobre estudios histéricos y antropolégicos so-
bre el tema. Al informe se agregaron algunos incisos sobre los ante-
cedentes histéricos de las poblaciones afrodescendientes en México y
ciertas consideraciones de los conceptos que pueden ayudar a analizar
las caracteristicas de estos colectivos y su patrimonio, en particular de
las comunidades de Oaxaca, Guerrero, Veracruz y Coahuila.

Debe senalarse que este texto es preliminar, por lo que solo se pre-
sentan algunos ejemplos y se hace mayor énfasis en la regién de la
Costa Chica de Guerrero y Oaxaca. Para elaborar un diagnéstico mas
completo y definitivo es necesario el trabajo de un equipo de investiga-
cién que se avoque a reunir, analizar y redactar un trabajo con base en
un proyecto a mds largo plazo.

Es importante hace notar que el patrimonio cultural inmaterial afro-
descendiente en México, como en otros paises de Centro y Latinoamé-
rica, tiene caracteristicas particulares, debidas, entre otras cosas, a los
procesos histéricos que experimentaron las personas afrodescendientes
durante el periodo virreinal y a la complejidad de situaciones que les
tocé vivir en las diversas regiones y en los distintos periodos. Final-
mente, debe subrayarse que, aunque existen un nimero importante de
investigaciones histéricas sobre el tema en México, se han llevado a
cabo pocos estudios sistemdticos sobre su patrimonio cultural inma-
terial y que, a pesar de los movimientos de las organizaciones sociales
afrodescendientes y del interés académico, es relativamente reciente su
reconocimiento de parte del Estado, por lo que muchas comunidades,



incluso aquellas que presentan rasgos culturales y fenotipos ficilmente
identificables como afrodescendientes, ignoran su pasado y no se reco-
nocen como tales.

Por lo anterior y por la importancia que el patrimonio cultural inma-
terial representa para las sociedades y en particular para las comunida-
des y personas afrodescendientes, se considera fundamental y estraté-
gico el proyecto del patrimonio cultural para el reconocimiento de las
aportaciones africanas y afrodescendientes en la construccién cultural
de la sociedad mexicana.

2. El patrimonio cultural inmaterial
afrodescendiente: algunas
precisiones para su identificacion
y estudio

Este andlisis parte de la idea de patrimonio cultural inmaterial (PCI),
establecida fundamentalmente por la UNESCO en la Convencién para
la Salvaguardia de 2003, como el conjunto de usos, representaciones,
expresiones, conocimientos y técnicas que las comunidades, grupos y
en algunos casos individuos reconocen como parte de su patrimonio
cultural.’ Se asume que el PCI comprende segin este convenio, las tra-
diciones y expresiones orales, las artes del espectdculo, los usos sociales,
rituales y actos festivos, los conocimientos y usos relacionados con la
naturaleza y el universo, asi como las técnicas artesanales tradicionales.
Sin embargo, existen varios retos de identificacién de las comunidades
y poblaciones afrodescendientes y de su patrimonio cultural inmaterial
en México por varias razones que a continuacién se resumen:

a. El intenso intercambio cultural desde el comienzo de la llegada
forzada de miles de personas esclavizadas a 1a Nueva Espafia con
otros grupos, en particular con indigenas fue notorio en casi to-
das las regiones de entonces. El intercambio cultural, el mestizaje
y la convivencia entre grupos propicié la recreacién y reproduc-
cién cultural de nuevas y complejas manifestaciones.

1 Convencion para la salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial, UNESCO, Paris, 2003.



134

b. El mestizaje “ideolégico”y el desarrollo de prejuicios racistas, so-
bre todo en el siglo XIX, propiciaron la negacién y menosprecio
de la participacién africana y afrodescendiente en México. Ante
el proyecto de nacién se enalteci6 la historia indigena valorando
muy poco su problemdtica presente y se impuso el modelo de
un “mestizaje” que oculté la participacién de otros grupos en la
formacién de México.

c. Lanegacién e invisibilizacién de la participacién econémica, so-
cial y cultural de las mujeres, hombres y ninos de origen africano
en la construccién de la sociedad mexicana de parte de la histo-
riografia, la educacidn, las instituciones gubernamentales, la so-
ciedad mexicana e incluso de las comunidades afrodescendientes
ha repercutido en varias problematicas, entre ellas, el racismo y

la discriminacién.

Por lo tanto, para la identificacién del PCI afrodescendiente en Mé-
xico es importante comprender sus particularidades histéricas y antro-
poldgicas. Los conceptos relacionados a la recreacién y reproduccién
cultural pueden desempefiar un lugar importante para entender la par-
ticipacién de los africanos y afrodescendientes en México, no con el
afin de buscar “rasgos puros” o “huellas de africanias”, sino elementos
que ayuden a identificar expresiones culturales en las que se reconozca
la reproduccién cultural y, en ella, la participacién afrodescendiente.
Estos conceptos desarrollados por antropélogos como Sidney Mintz
y Richard Price,? parten de la idea de que grupos como los de ori-
gen africano que llegaron de manera forzada a diversas regiones de
América enfrentaron situaciones adversas y utilizaron la cultura como
una herramienta en las nuevas realidades que les tocé vivir. Asi, con
base en las practicas culturales que pudieron reproducir como memo-
ria, pero sobre todo con las que crearon e intercambiaron con otros
grupos como los indigenas, las comunidades y poblaciones afrodescen-
dientes desarrollaron o transformaron manifestaciones culturales que

2 Ver, entre otros, Sidney Mintz y Richard Price, E/ origen de la cultura afroamericana (1970),
México, Centro de Investigaciones y Estudios sobre Antropologia Social, 2013. Estudio intro-

ductorio de Catharine Good y Maria Elisa Velazquez y traduccién de Roberto Melville.



les dieron identidad o, por lo menos, cohesién y fuerza al interior de
las sociedades. La antropéloga Catharine Good explica que “la repro-
duccién cultural implica utilizar un concepto de cultura enfocado en
relaciones y procesos, y entender el cambio como parte natural de las
dindmicas culturales de continuidad”.? Por ejemplo, se tienen noticias
desde el periodo virreinal, a partir de fuentes inquisitoriales funda-
mentalmente, de que mujeres africanas y afrodescendientes utilizaban
hierbas o polvos de las indigenas para realizar conjuros o ritos con
elementos africanos.* Hoy en dia, en comunidades de la Costa Chica,
se identifican danzas, ritmos y palabras, elementos o pricticas de la
medicina tradicional, como la “sombra” en la que dificilmente pueden
distinguirse separadamente los rasgos mixtecos o nahuas de los de los
mandingos o bantdes de Africa; es decir, se han transformado a partir
de una recreacién cultural, en una nueva manifestacién cultural que es
distinta a la nocién de “asimilacién o sincretismo”.?

También el concepto de “resiliencia” entendido como la posibilidad
de enfrentar situaciones adversas y salir fortalecidos de ellas, nos puede
servir para entender las caracteristicas del patrimonio cultural inma-
terial de los afrodescendientes en paises como México. Por ejemplo,
la danza conocida como El Toro del Petate en la Costa Chica de los
estados de Guerrero y Oaxaca recrea las actividades de ganaderia de los
afrodescendientes de la regién. En la danza suele aparecer un hombre
como especie de capataz y una mujer que se dice es la esposa del amo
con una mufieca que representa a su hijo o hija. En la danza aparecen
elementos que muestran la rudeza de los espacios de sometimiento,
pero también la burla y el orgullo de los trabajadores o posibles es-
clavos de las haciendas. En suma, nociones como las anteriores son

importantes en la identificacién del patrimonio cultural inmaterial

3 Catharine Good, Documento Rector: Etnografia de las regiones indigenas en México en el
nuevo milenio, segunda etapa, México, Msc. Instituto Nacional de Antropologia e Historia,
2007.

4 Maria Elisa Veldzquez, Mujeres de origen africano en la capital novohispana, siglos XVl y
XVIII, México, INAH, PUEG/UNAM, 2006.

5 Los conceptos de sincretismo o asimilacion remiten a “disolucion” o “integracién” y, por lo

tanto, a desaparicion.



136

afrodescendiente de paises con un importante intercambio de dife-
rentes grupos culturales. El reto es complejo: identificar y reconocer
aportaciones sin recurrir a esencialismos o estereotipos, sino a entender

procesos de construccién cultural.

3. Breve semblanza historica

Existen distintas poblaciones y comunidades afrodescendientes en
Meéxico. Algunas, como las de la Costa Chica de Guerrero y Oaxa-
ca, por causas histdricas son mds visibles en los rasgos fisicos, el color
de la piel, la forma del pelo y en las manifestaciones culturales como
las tradiciones, fiestas, mudsica o medicina tradicional. Otras, aunque
también pueden distinguirse por su fenotipo, no saben por qué tienen
esa apariencia e ignoran que poseen una ascendencia africana, como
en los estados de Michoacin, Guanajuato, Zacatecas o Jalisco. Tam-
bién existen comunidades como las de Veracruz que tienen una cultura
afrodescendiente importante, no solo por la presencia histérica de la
poblacién de origen africano durante el periodo colonial, sino a lo lar-
go de los siglos XIX, XX y hasta hoy en dia, por su cercania y relacién
cultural con el Caribe.

Las caracteristicas y diferencias entre las poblaciones histéricas de
origen africano tienen que ver con los diversos procesos de intercambio
y convivencia con indigenas y espafioles, es decir, con las variantes del
“mestizaje” en cada regién. Algunos sitios, como los puertos de Aca-
pulco y Veracruz, se desarrollaron con africanos y afrodescendientes,
quienes construyeron los fuertes, formaron las milicias, establecieron
comercios y trabajaron en las distintas actividades maritimas. En otras
zonas, como Morelos, los africanos y afrodescendientes estuvieron en-
cargados de las tareas en los ingenios de hacer azicar, pero se mezcla-
ron y convivieron estrechamente con los indigenas de la regién. En
ciudades como la de México, Puebla o Morelia, los llamados entonces
“negros y mulatos” ingresaron a los gremios de artesanos y se convirtie-
ron en pintores, arquitectos, albafiles, comerciantes y muchas mujeres,
al servicio doméstico.

Otras migraciones de afrodescendientes mds contemporineas son
las de los mascogos en Coahuila en el siglo XIX trabajadores caribefios



en los inicios del siglo XX y las de africanos a finales del siglo XXy
hoy en dia, asi como de afrodescendientes del Caribe, paises de Cen-
troamérica y Latinoamérica. Tanto las generaciones histéricas como
las contemporédneas de africanos y afrodescendientes forman parte de
la sociedad mexicana actual. El mestizaje y las diferencias entre estos
grupos han enriquecido y transformado a los mexicanos desde el pe-
riodo colonial hasta nuestros dias.

Desde el siglo XVI, México, como otros paises de América, recibié
a miles de africanos que de manera forzada arribaron durante casi tres
siglos. Se calcula que alrededor de 250 mil africanos y africanas arri-
baron a la Nueva Espafia, sin contar con aquellos que entraron por
contrabando y los que nacieron en territorio mexicano. Cifras reveladas
por investigadores del tema demuestran que México fue, en la segunda
mitad del siglo XVI y las primeras décadas del XVII, el pais hispanico
que, junto con Perd, recibié el mayor nimero de poblacién africana.

Gestos, précticas y ritmos de distintos grupos de Africa se recrearon
con ritos y cosmovisiones de las culturas indigenas, asi como de nuevas
instituciones, leyes y creencias que los espafioles impusieron durante
el periodo colonial. A raiz de esta época, crucial para la conforma-
cién de México como un pais pluricultural, la sociedad experimenté
un complejo proceso de convivencia e intercambio entre los diversos
grupos que lo conformaban; ello ha sido una de las causas por las que
es dificil distinguir las huellas fisicas y culturales de los africanos y
africanas en México. Sin embargo, este mestizaje no justifica su olvido
en el pasado y presente.

Los primeros africanos que llegaron a México formaron parte de los
grupos de conquistadores y colonizadores espafioles. Se sabe, por ejem-
plo, que uno de ellos, acompanaba las tropas de Hernan Cortés en 1519.
Varios de estos africanos fueron recompensados con tierras y mano de
obra por su participacién en la conquista de los pueblos indigenas. Po-
cos afios después, la dristica caida demogréfica de la poblacién indigena
en Meéxico, de casi un 90 %, asi como la prohibicién de esclavizarla,
propiciaron la demanda de obra de trabajo para las nuevas empresas co-
lonizadoras. Fue asi que la Corona espaiiola decidié introducir personas
esclavizadas de Africa a la Nueva Espafia en casi todos los territorios de

S
§
N

137



138

México, pero especialmente a las zonas mineras e ingenios azucareros.
Entre 1580 y 1650 se increment6 el comercio de esclavos a México
provenientes de Africa occidental y oriental, de las grandes regiones
de Senegambia, Guinea y Mozambique, pero especialmente de Africa
central: del Congo y Angola. La mayoria de las personas esclavizadas
arribaron por Veracruz para luego ser distribuidas y vendidas a otras re-
giones de la Nueva Espafia. Algunos también llegaron por el puerto de
Acapulco en donde anualmente se llevaba a cabo una feria para la venta
de productos de Oriente que transportaba la famosa Nao de China.
Ademis, debe considerarse la entrada de muchos esclavos a través del
contrabando por puertos no autorizados por la Corona espaiiola que los
comerciantes buscaban para evitar pagar impuestos.

Gonzalo Aguirre Beltrn, pionero de los estudios del tema en IMéxi-
co en los afios cincuenta, ofrecié algunas cifras que pueden ayudarnos
a comprender la importancia de este grupo en la sociedad mexicana.
Hacia finales del siglo XVI del 100 % de la poblacién en México, un
98,7 % era indigena, un 0,2 % era europea y un 0,6 % africana; es decir,
que los africanos era més del doble que los europeos. Para mediados
del siglo XVII, como ya se menciond, los indigenas sufrieron una con-
siderable baja demogrifica, aunque siguieron constituyendo una fran-
ca mayoria, el 74,6 %; por su parte, los africanos y sus descendientes
aumentaron su proporcién al 2,0 % frente al 0,8 % de la poblacién
europea. También debe considerarse que para este mismo periodo las
mezclas entre los distintos grupos aumentaron significativamente.

Todavia para mediados del siglo XVIII, los africanos y sus descen-
dientes representaban una considerable cantidad frente a los europeos
y fue hasta mediados del mismo siglo, cuando su nimero comenzé a
disminuir, entre otras causas, porque su importacién ya no era rentable
frente al crecimiento de los grupos resultado del mestizaje, y de la de-
cadencia del comercio de personas esclavizadas en Espafna. Es impor-
tante hacer notar que es dificil calcular el nimero de afrodescendien-
tes del periodo virreinal, entre otras causas por la facilidad con que se
manipulaban las categorias o calidades y las variables que intervinieron
para su registro en los distintos archivos y las fuentes documentales que
aun quedan por investigar. Sin embargo, Aguirre Beltrdn sefiala que



para 1810 habia mds de 620 000 pardos, mulatos y morenos en la Nue-
va Espafia, que representaban mds o menos el 10 % de la poblacién.®

Poblacién por grupos en la Nueva Espaiia

Aio Total Poblaciéon Poblacién Poblaciéon Poblaciones
europea  africana  indigena  mestizas

1570 3380012 6644 20 569 3366860 15939

1646 1712615 13780 35089 1269 607 394139

1742 2477277 9814 20131 1540256 907076

1793 3799561 7904 6100 2319741 1465816

1810 6122354 15000 10 000 3676281 2421073

Afo % % % % %

1570  100,0 0,2 0,6 98,7 0,44

1646  100,0 0,8 2,0 74,6 22,6

1742 100,0 0,4 0,8 62,2 36,6

1793  100,0 0,2 0,1 61,0 38,6

1810  100,0 0,2 0,1 60,0 39,5

Fuente: Gonzalo Aguirre Beltran, La poblacion negra en México. México: Fondo de
Cultura Econémica, 1946.

Investigaciones de los dltimos diez afios, demuestran que para el
siglo XVII los africanos y sus descendientes fueron un grupo hetero-
géneo, es decir, vivieron distintas condiciones sociales y econémicas.”
Fueron esclavos en minas, ingenios azucareros o haciendas y muchos,

6 Gonzalo Aguirre Beltran, La poblacién negra en México, 2% edicién. México: Fondo de Cultura
Econdémica, 1972, p. 234.

7  Existen varios articulos y textos que han realizado revisiones historiograficas y bibliogréficas
sobre el tema; ver entre otros: Ben Vinson Ill y Bobby Vaugh, Afroméxico. El pulso de la po-
blacién negra en México: una historia recordada, olvidada y vuelta a recordar. México: CIDE-
Fondo de Cultura Econémica, 2004; Maria Elisa Velazquez y Odile Hoffmann, “Investigaciones
sobre africanos y afrodescendientes en México: acuerdos y consideraciones desde la historia
y la antropologia”. En: Diario de Campo. Boletin Interno de los Investigadores del Area de
Antropologia, marzo-abril, INAH, México, 2007, n° 91.

o

139



140

como libres, ocuparon puestos en obrajes de paos, en el servicio do-
méstico, como cocheros, sirvientes, cocineras y amas de leche; ademis,
en otros oficios de talleres artesanales y artisticos, destacando como
pintores, arquitectos o cantores. Varios fueron capataces o curanderos
y también participaron en las milicias ocupando cargos en puertos im-
portantes como Veracruz y Acapulco. Muchos de ellos se dedicaron al
comercio y algunos lograron consolidar fortunas. Un alto porcentaje
logré obtener su libertad, y consiguié mejores condiciones de vida para
ellos y sus descendientes, mientras que otros siguieron viviendo en cir-
cunstancias de sujecién y sometimiento, expuestos a los malos tratos y
la explotacién en regiones de plantaciones como Veracruz y Morelos.

Comunidades afrodescendientes de la
Costa Chica de Oaxaca y Guerrero

La presencia de los africanos en esta regién se remonta a los inicios
de la conquista de México. Esclavos y libres al mando de espafioles
y criollos llegaron a esta zona durante el periodo colonial para esta-
blecer haciendas de cultivo de cacao y algodén y para la explotacion
ganadera. Con el tiempo, muchos esclavos obtuvieron su libertad y se
convirtieron en capataces, arrieros, pescadores y vaqueros, y junto con
otros afrodescendientes de zonas aledafas, algunos que huian de la
esclavitud, poblaron significativamente la franja costera de esta regién.
Por distintas circunstancias, los indigenas de la zona fueron diezmados
y desplazados hacia territorios de dificil acceso y menos productivos,
mientras que los afrodescendientes fueron ocupando tierras fértiles
cercanas al mar. Con el tiempo, en esta zona se conformaron pueblos
con una marcada presencia de poblacién afrodescendiente o morena

como también es llamada en la regién.



Poblaciones afrodescendientes en la Costa Chica de Guerrero y Oaxaca

OCEAND PACIFICO

Fuente: Sebastidn Estremo, “La costa chica en México”, 2001. En: Maria Elisa

Velazquez, Gabriela Iturralde, Afrodescendientes en México. Una historia de silencio y
discriminacion. México: CONAPRED, 2012.

Las poblaciones indigenas, afromexicanas y mestizas estin dispersas
en toda la zona costera, incluyendo asentamientos en espacios rurales y
urbanos en zonas de pie de monte, planicie, llanos, lagunas y playas. La
mayor parte de la poblacién afrodescendiente vive en espacios rurales
con carencia de servicios, alto grado de marginacién y rezago social,
condiciones que comparte con sus vecinos sean estos indigenas o mes-
tizos. Las principales actividades econémicas estdn relacionadas con
la produccién agricola para la subsistencia y el cultivo a mayor escala
de maiz, mango, limén, copra, ajonjoli, papaya y sandia. Otras activi-
dades importantes son la pesca, la ganaderia y actividades de servicios
relacionadas con el turismo. Es importante para las familias el ingreso
que por concepto de remesas aportan las personas que han emigrado.
Las practicas culturales que caracterizan esta region son resultado del
intenso mestizaje histérico. Asi, se comparten lugares sagrados como
cerros de pedimento de agua, devocién de santos y fiestas de mayordo-
mia y, a la vez, algunas de ellas son consideradas propias de uno u otro

o

141



142

grupo social. También comparten expresiones musicales como los so-
nes de tarima, la danza de diablos, los corridos, las chilenas, entre otras.

Afrodescendientes de Veracruz

El estado de Veracruz, especialmente la zona centro y el sur son re-
terencia imprescindible cuando se habla de la presencia de poblacién
afrodescendiente en México. Expresiones culturales caracteristicas de
este estado como algunas fiestas populares (los carnavales del puerto y
el de Coyolillo), la musica (el son jarocho de Sotavento), bailes, comida
y el uso de apelativos de varios pueblos como Mandinga, Matosa o
Mozomboa, que parecen referirse a antiguos palenques, nos recuerdan
la presencia histérica de los afrodescendientes y, sobre todo, nos hablan
de la impronta que ha dejado en las practicas culturales de esta regién
la presencia africana y caribefia, intensa y variada a partir del siglo XVI
hasta nuestros dias.

Veracruz fue el puerto principal de intercambio con Europa durante
la época colonial, debido a que constituyé no solo la principal puerta de
entrada a la Nueva Espafia, sino también un punto central en el comer-
cio mundial. Los primeros africanos esclavizados llegaron a la Nueva
Espaa por este puerto y, si bien no todos se quedaron en este territorio,
un alto porcentaje de ellos fue destinado a los trabajos en las hacien-
das azucareras de Cérdoba y Xalapa, a las actividades de ganaderia en
Sotavento y en las ciudades; también algunos se desempefiaron en los
oficios, el servicio doméstico y de manera destacada en la milicias de
pardos y mulatos. Ademas de la poblacién afrodescendiente de origen
colonial, en el siglo XIX Veracruz recibid, a través de compaiiias ingle-
sas y francesas, trabajadores de origen africano libres que se dedicaban
a la construccién y, a principios del siglo XX, las compaiiias petroleras
estadounidenses también introdujeron trabajadores afrodescendientes
muchos de ellos caribefios. Cabe senalar que Veracruz hace parte de
un circuito de intercambio cultural en el Caribe que ha supuesto una
intensa y constante relacién y presencia de cubanos en la regién. Tanto
asi, que muchas veces los veracruzanos que son sefialados como negros,
mulatos o morenos, aducen ser descendientes de cubanos.



Poblaciones afrodescendientes en Veracruz

GOLFODEME!

VERACRUZ

Fuente: Sebastiin Estremo, “Poblaciones afrodescendientes en Veracruz”, 2011. En:
Maria Elisa Veldzquez, Gabriela Iturralde, Afrodescendientes en México. Una historia
de silencio y discriminacion, México: CONAPRED, 2012.

Contrariamente a lo que ocurre en regiones como la Costa Chica
de Guerrero, en Veracruz no se han articulado movilizaciones sociales
en torno de la recuperacién o reivindicacién de la identidad negra o
afromexicana. Mis bien, es en el contexto de la cultura y, sobre todo,
de expresiones como la musica, que se ha ido construyendo una idea
de pertenencia cultural al Caribe y, por esa via, de reivindicacién de la
presencia africana y afrodescendiente en Veracruz. Los fandangos, el
danzén y la elaboracién de comida con caracteristicas de origen africa-
no e influencia caribefia son caracteristicos de esta regién.

I

-—
N
w



144

Los mascogos

Los mascogos son un grupo de afrodescendientes mexicanos, cuyos
ancestros llegaron al territorio nacional a mediados del siglo XIX. Sus
comunidades estin ubicadas en la localidad El Nacimiento en Coahui-
la. Otros grupos de este mismo pueblo son conocidos como Black se-
minols, viven en Brackettville y en otros puntos del estado de Texas en
Estados Unidos.

A fines del siglo XVII y principios del XVIII, muchas personas es-
clavizadas que trabajaban en las plantaciones de arroz y algodén de Ca-
rolina del Sur, Georgia y Alabama, territorios bajo dominio angloame-
ricano, se refugiaron en la Florida, que entonces era parte del imperio
espafiol y que les prometié concederles la libertad. Alli convivieron con
grupos de indigenas fugitivos conocidos como seminoles. El mascogo es
un pueblo resultado del intercambio y convivencia de estos dos grupos.

Las comunidades seminoles y de negros cimarrones vivian de la
agricultura del cultivo del maiz, frijol y calabaza. Ademds, tenian reba-
fios de ganado y caballos, cazaban venados y se dedicaban a la pesca.
Se debe destacar también que viajaban en canoas a los cayos de Flori-
da, las Bahamas, e incluso Cuba, para intercambiar pieles de venado y
otros animales, pescado seco, miel de abeja y aceite de oso, por cigarros,
café, ron y azicar.



Ubicacién de los mascogos en Coahuila

CHIHUAHUA

COAHUILA

DURANGO NUEVO LEON

TAMAULIPAS

ZACATECAS — e

Fuente: Sebastidn Estremo, “Regién de mascogos en Coahuila”, 2011. En: Maria
Elisa Veldzquez, Gabriela Iturralde, Afrodescendientes en México. Una historia de si-
lencio y discriminacion. México: CONAPRED, 2012.

Entre 1818 y 1858 tuvieron lugar fuertes enfrentamientos entre los
colonos surefios de los Estados Unidos y los pueblos seminoles (indi-
genas y negros) de la Florida. Los colonos buscaban capturar a los es-
clavos fugados e impedir nuevas fugas, a la vez que intentaban hacerse
de territorios con tierras muy fértiles. Estas guerras se saldaron con el
desplazamiento de los seminoles y mascogos hacia reservas indigenas
en otros estados (Oklahoma) y la anexi6n de los territorios de Florida
al territorio estadounidense.

En ese periodo, México ya habia consumado su independencia,
estaba prohibida la esclavitud y se consideraban opciones para defen-
der la frontera norte de las incursiones de indigenas lipanes y coman-
ches. En ese contexto, los lideres seminoles entraron en contacto con
el gobierno mexicano. Junto con indigenas kikapus, seminoles y mas-
cogos llegaron a territorio nacional en 1850, establecieron un tratado
con el gobierno y recibieron tierras y refugio a cambio de establecer

I e

-—
N
(9]



146

puestos de defensa en la frontera. Tras su llegada a México, en el verano
de 1850, los seminoles se establecieron en Colonia Guerrero, junto al
rio Bravo y Zaragoza, al sur de la frontera, y los mascogo en El Mo-
ral, cerca de Piedras Negras. La funcién principal de estos grupos era
enfrentar las “invasiones” de los indigenas némadas. A finales de 1851,
en recompensa a sus servicios, fueron autorizados a asentarse mds al
interior del Estado y se les asignaron cuatro sitios de ganado mayor en
El Nacimiento.

Hoy en dia, los mascogos viven en El Nacimiento, llamado Naci-
miento de los Negros, que se ubica a 32 kilometros de la Muzquiz,
la cabecera municipal, en la zona carbonifera del estado. La mayoria
de las familias se dedica a la agricultura (maiz y frijol; también trigo y
hasta no hace mucho, cafia de azdcar) y a la crianza de ganado vacuno y
caprino. Es conocida en la regién su habilidad como jinetes. Igualmen-
te se desempenan en los distintos sectores de la economia del estado
de Coahuila y muchos tienen un fuerte intercambio social y comercial
con los black seminols del estado de Texas.®

4. Mapeo analitico de instituciones
del Estado mexicano orientadas
a la identificacion, registro,
inventario y salvaguardia del
patrimonio cultural inmaterial
afrodescendiente, considerando:

Instituciones, objetivos y estrategias
aplicadas

En México, varias instituciones estdn dedicadas a investigar, difundir
y preservar el patrimonio cultural inmaterial. Sin embargo, no existen
politicas publicas especificas orientadas a la investigacién, difusién y
salvaguardia del patrimonio cultural afrodescendiente. Se han realiza-
do, con el apoyo de algunos funcionarios interesados, pero casi siempre

8 Paulina del Moral, Recetario mascogo de Coahuila, México, Conaculta: Direccién de Culturas
Populares, 2000.



por iniciativa de los investigadores, espacios académicos dedicados a
estudiar la historia de los miles de mujeres, hombres y nifios que arriba-
ron de manera forzada a México durante el periodo virreinal, asi como
aspectos etnograficos relacionados a sus manifestaciones o expresiones
culturales. Hasta hace apenas un par de afios, algunas instituciones han
comenzado a pensar en acciones y estrategias para desarrollar politicas
publicas que ayuden a identificar a las comunidades afrodescendientes
en el pais y a establecer acciones en beneficio de sus derechos econé-
micos, sociales y culturales.

Organigrama de las Instituciones del Estado Mexicano orientadas ala
identificacién, registro, inventario y salvaguardia del patrimonio cultural
inmaterial afrodescendiente

Comisién Nacional ~ Secretaria de Consejo Nacional Universidad Gobierno del
de Derechos Educacién Publica  para Prevenir la Nacional Estado de
Indienas Discriminacién Auténoma de Veracruz

México y otras
Universidades

J—Ll ! ] | | J

Instituto Consejo Programa Centro de Escuela Instituto
Nacional de Nacional para Nacién Investigaciones ~ Nacional de Veracruzano
Antropologia la Cultura y Multicultural sobre América  Mdsica de la Cultura
e Historia las Artes Latina y el

Caribe
Seminario de Direccién
Poblaciones Nacional
Afrodescen- de Culturas
dientes Populares

}

Escuela Programa Sociedad Civil
Nacional de Nuestra Organizaciones
Antropologia Tercera Raiz sociales ONG’s
e Historia

Posgrado Licenciatura



148

Secretaria de Educacion Publica

Esta institucién estd dedicada a la formacién educativa y cultural na-
cional de los mexicanos. A ella pertenecen la educacién basica, media
y superior, asi como muchas otras escuelas de educacién técnica. Tam-
bién la componen, entre otros, los institutos nacionales de Bellas Ar-
tes y de Antropologia e Historia, ambos dedicados a la investigacion,
salvaguardia y difusién del patrimonio cultural, asi como de la forma-
cién de profesionales y especialistas en los temas de artes, patrimonio,
antropologia e historia.

Consejo Nacional de la Cultura y las Artes

Organismo rector y coordinador de los institutos de patrimonio cultu-
ral y de las direcciones que también se relacionan con las expresiones
culturales y artisticas. Se creé en 1990 con la idea de agilizar y hacer
mds efectivas las acciones y estrategias relacionadas a la cultura y las
artes.

Direccion Nacional de Culturas Populares

Dependencia encargada de investigar y difundir las manifestaciones
populares a nivel nacional en México. Se hacen exposiciones, concursos
y festivales para promover estas expresiones; asimismo, se brinda apoyo
y becas a organizaciones y portadores o representantes de cultura. En
1990y a partir del interés y las reflexiones de un antropélogo destacado
Bonfil Batalla que dirigi6 esta direccién, se creé el programa: Nuestra
Tercera Raiz.

Programa Nuestra Tercera Raiz, 1992-1998

Este programa comenzé a recopilar y fomentar los estudios sobre los
africanos y afrodescendientes en México. Se llevaron a cabo encuentros
nacionales y extranjeros con especialistas del tema, asi como exposicio-
nes y la publicacién de cuatro tomos con articulos de varios investiga-
dores sobre México, paises de Centroamérica, Sudamérica y El Caribe.
Este programa, ademds, impulsé la creacién del primer y Gnico museo
dedicado a la poblacién afrodescendiente en Cuajinicuilapa, inaugu-
rado en 1996. Hasta la fecha, el museo funciona, pero con muy poco



presupuesto, ya que no recibe apoyo gubernamental. El programa se
cerr6 en 1998.

Instituto Nacional de Antropologia
e Historia, 1997 hasta la fecha

E1 INAH ha sido, desde 1960, una de las instituciones nacionales mas
importantes para el estudio del patrimonio cultural inmaterial de Mé-
xico. Entre sus responsabilidades, asume la custodia, investigacién, di-
fusion, salvaguardia y formacién de recursos humanos del patrimonio
histérico material e inmaterial del pais. Cuenta con centros regionales
en cada estado de la republica, con cerca de 1000 investigadores, his-
toriadores, antropélogos, arquedlogos, antropdlogos, etnohistoriadores,
curadores y lingtiistas dedicados a la investigacién. También tiene tres
escuelas, museos nacionales, regionales y de sitio, asi como con una
fototeca y fonoteca.

El Instituto Nacional de Antropologia e Historia se dedica funda-
mentalmente al estudio del patrimonio prehispanico, colonial y del
siglo XIX, asi como del patrimonio etnogrifico del pais. E1 Museo
Nacional de Antropologia de la Ciudad de México cuenta con varias
salas dedicadas a exponer las caracteristicas de los diferentes grupos
indigenas, entre ellas una pequefia parte, muy insuficiente por cier-
to, a las poblaciones afrodescendientes. El Instituto ha contado con
especialistas pioneros en el tema y espacios de investigacién sobre el
pasado y presente de las comunidades afrodescendientes en México.
Sin embargo, todavia no cuenta con un proyecto especifico dirigido a
la identificacién, investigacién y difusion del patrimonio cultural afro-
descendiente.

Seminario Poblaciones y culturas de origen africano
en México, Direccion de Etnologia y Antropologia
Socia, INAH

Formado a partir de 1997 en la Direccién de Etnologia y Antropologia
Social, por iniciativa de investigadores del instituto preocupados por
intercambiar experiencias de investigacién y dar seguimiento a resul-

tados de estudios. El seminario también se ha convertido en un espa-
cio de presentacién de tesis de estudiantes de licenciatura y posgrado



150

interesados en el tema. De 2008 a 2012 formé parte de un Proyecto
Internacional llamado AFRODESC que vincul6 a investigadores de
varios paises de América, Africa y Europa. Como resultados del pro-
yecto existen una Coleccién Editorial llamada Africania que cuenta
hasta ahora con 8 volimenes, congresos nacionales e internacionales,
8 coloquios de difusién sobre el tema también titulados Africanias y
llevados a cabo en el marco de las Ferias Anuales de Libros de Antro-
pologia en el Museo Nacional de Antropologia de la Ciudad de Mé-
xico. Asimismo, realiza exposiciones, consultorias, asesorias y apoyo a
organizaciones sociales. El seminario funciona hasta la fecha con tres
reuniones anuales y ha sido coordinado desde entonces por Maria Eli-
sa Veldzquez, quien actualmente ha sido reconocida para formar parte
del Comité Cientifico del Proyecto Internacional La Ruta del Escla-
vo: Resistencia, Libertad y Patrimonio y elegida para ser su presidente

desde 2011.

Escuela Nacional de Antropologia e Historia

Desde 2001 en el Posgrado de Historia y Etnohistoria de esta escuela
se cre6 una linea de investigacién titulada: Diversidad cultural y pobla-
ciones de origen africano en M¢éxico, que se dedica a formar alumnos
interesados en esta temdtica. A la fecha se han titulado varios de ellos
con temas sobre poblaciones africanas y afrodescendientes en México.
También cuenta con una materia de Etnohistoria en la licenciatura.

Consejo Nacional para Prevenir
la Discriminacién 2009 a 2012

Este organismo, independiente del Estado en sus operaciones y reco-
mendaciones, pero con presupuesto gubernamental, se creé en 2003
con el propésito de llevar a cabo acciones y estrategias a favor de las
poblaciones y grupos que sufren discriminacién como las personas con
ciertas discapacidades, los homosexuales, jévenes, las trabajadoras do-
mésticas e indigenas, entre otros. Es un organismo que desarrolla cam-
pafias, publicaciones y actividades a favor de la igualdad de oportuni-
dades y en contra del racismo y la discriminacién. En los dltimos afios
se ha preocupado por el reconocimiento de las poblaciones afrodescen-
dientes, llevando a cabo algunas investigaciones, foros y talleres en las



comunidades afrodescendientes, y colaborando con la realizacién de
exposiciones, videos y de publicaciones, entre la que destaca la Guia de
Accion Piblica. Poblacion afrodescendiente en México.” En 2012, en cola-
boracién con varias instituciones, entre ellas la Secretaria de Relaciones
Exteriores, el CIESAS y el INAH, asi como diversas organizaciones
sociales de afrodescendientes, se realizé un Foro Nacional de Personas
Afrodescendientes que tuvo, entre otros, el objetivo de reflexionar y
proponer estrategias y acciones concretas a favor de las poblaciones
afrodescendientes, en particular aquellas que tienen que ver con la dis-
criminacién de sus derechos histéricos, sociales, econémicos, politicos
y culturales.

Comision Nacional de Derechos Indigenas 2011 a
la fecha

Esta comisién es la responsable de llevar a cabo estrategias y acciones
para establecer politicas publicas a favor de las poblaciones y comuni-
dades indigenas en México. En mayo de 2011 y en el marco del Afio
Internacional de las Personas Afrodescendientes promulgado por la
ONU, comenzé un proyecto de sensibilizacién e identificacién de los
pueblos y comunidades afrodescendientes en México con el propésito
de reconocer los derechos colectivos de estas poblaciones y poder esta-
blecer politicas publicas en su beneficio. Hasta ahora, se han realizado
consultas en las regiones de la Costa Chica de los estados de Oaxaca,
Guerrero y Coahuila y estdn en proceso de identificacién otras regio-
nes en Michoacin, Tabasco, Tamaulipas y Veracruz.

Gobierno del Estado de Veracruz

El gobierno del estado de Veracruz ha apoyado, desde 1990, las distin-
tas actividades de investigacién y difusién que se llevan a cabo sobre
poblacién afrodescendiente en México. Ha participado en congresos
nacionales e internacionales y realizado anualmente el Festival Afro-
caribefio en el que se presenta un evento académico, pero, sobre todo,
grupos de musica y danza del Caribe y Centroamérica. También el go-

9  Guia para la Accién Piblica. Poblacién afrodescendiente en México (documento elaborado
por Mireya Del Pino, Sergio Ramirez y Maria Elisa Velazquez), México, Consejo Nacional para

Prevenir la Discriminacion, 2011.

S
§
N

151



152

bierno del estado de Veracruz otorga anualmente el Premio Gonzalo
Aguirre Beltrdn a los investigadores o especialistas con una trayectoria
importante en el estudio de las comunidades y poblaciones afrodescen-
dientes en Veracruz y México.

Universidad Nacional Auténoma de México,
Universidad de Guanajuato, Universidad
Veracruzana, Universidad Auténoma de Guerrero,
Colegio de Michoacan, Universidad de Michoacan,
entre otras

En la UNAM vy en otras universidades del pais, se cuenta con inves-
tigadores que se han preocupado por llevar a cabo estudios histéricos
y antropolégicos del pasado y presente de los africanos y afrodescen-
dientes en México. Entre otros deben destacarse dos programas de la

UNAM:

Programa Nacién Multicultural

Desde 2002, la Universidad formé un programa de investigacién sobre
las diversas culturas de México, no solo indigenas, sino otras que han
tormado parte de su desarrollo a lo largo de la historia. Entre ellas ha
trabajado con las poblaciones afrodescendientes, sobre todo con orga-
nizaciones sociales de la Costa Chica de Guerrero y Oaxaca.

Centro de Investigaciones de América Latina

En los dltimos cuatro afos, el tema de la participacién de los africanos
y afrodescendientes en México y América Latina ha cobrado mayor
atencién de académicos y estudiantes. En el Centro de Investigaciones
de América Latina se lleva a cabo un seminario que aborda este tema
y presenta proyectos y resultados de investigacién de estudiantes e in-
vestigadores de varios paises de América Latina.

Escuela Nacional de Musica

No existe un programa dedicado al estudio o rescate de la musica afro-
descendiente en México, sin embargo, en el programa de estudio se
reflexiona sobre las caracteristicas de esta musica en regiones como la
Costa Chica de Guerrero y Oaxaca, Michoacin y Veracruz.



Organizaciones y Sociedad Civil

También organizaciones sociales, grupos y cantantes del especticu-
lo se han avocado fundamentalmente a la promocién y difusién del
patrimonio cultural afrodescendiente. Por ejemplo, en los Encuentros
de Pueblos Negros que se llevan a cabo anualmente, desde 1997, en
la Costa Chica de Guerrero y Oaxaca, donde se presentan diversos
grupos de musica y danza. Asimismo, en Veracruz se realizan diversas
actividades de los portadores de las pricticas de PCI afrodescendiente
en el Carnaval de Veracruz, en las fiestas de LLa Candelaria de Tlacotal-
pan, entre otras muchas. Lo mismo sucede con fiestas en estados como
Colima, Morelos, Michoacin, entre otros.

Hasta la fecha, no existen instituciones de investigacién privadas
dedicadas a la investigacién, aunque si a la difusién como Discos Co-
razon, que ha editado varios discos con musica de sones con influencia
africana, entre otros, un disco de recopilacién de Santa Negritud con
musica de varias regiones de comunidades afrodescendientes.

Se debe hacer hincapié en que varias organizaciones sociales reali-
zan, desde hace por los menos 17 afios, actividades para visibilizar y
luchar por los derechos de los pueblos afrodescendientes. Asi, llevan a
cabo foros, encuentros, reuniones, talleres y asisten a foros nacionales e
internacionales para estar al tanto de las preocupaciones y necesidades
de otras comunidades afrodescendientes de Latinoamérica. Entre ellas,
vale la pena mencionar a:

Meéxico Negro, A.C. (Oaxaca) afromex23@hotmail.com; Ecos-
ta Yutu Cuii (Oaxaca) http://www.ecosta.orgecostayutucuii@yahoo.
com.mx; Enlace de Pueblos y Organizaciones Costefias Auténomas
A.C., EPOCA (Oaxaca) epok8@hotmail.com; Parpura Investigacién
y Asesoria para el Desarrollo A.C. (Oaxaca) steck.daniela@gmail.
comjuanpinop@gmail.com; Africa A.C. (Oaxaca) http://colectivoafi-
ca.blogspot.comcolectivo_africa@hotmail.com; Organizacién para el
desarrollo social y productivo de los pueblos indigenas y comunidades
afrodescendientes (Socpinda-DH A.C.) http://socpindadhac.blogs-
pot.mx/


mailto:afromex23@hotmail.com
http://www.ecosta.org
mailto:ecostayutucuii@yahoo.com.mx
mailto:ecostayutucuii@yahoo.com.mx
mailto:epok8@hotmail.com
mailto:steck.daniela@gmail.com
mailto:steck.daniela@gmail.com
mailto:juanpinop@gmail.com
http://colectivoafrica.blogspot.com
http://colectivoafrica.blogspot.com
mailto:colectivo_africa@hotmail.com
http://socpindadhac.blogspot.mx/
http://socpindadhac.blogspot.mx/

154

5. Acciones que se vienen
realizando sobre PCI
afrodescendiente

Registro e inventario a nivel
de instituciones publicas y privadas

Actualmente, no existe un proyecto o programa sistemdtico de registro
e inventario que tenga el propésito de identificar el patrimonio inma-
terial afrodescendiente. Sin embargo, se han realizado varias investiga-
ciones y publicaciones sobre précticas culturales relacionadas a la mu-
sica, fiestas, danzas, comida, lengua, fiestas, costumbres y oralidad. No
obstante, falta un inventario ordenado y sistematico. Ello tiene que ver
con que muchas de las expresiones culturales afrodescendientes se es-
tudian como parte de las manifestaciones regionales del pais, influidas
por lo indigena y europeo. En Guerrero, Oaxaca, Veracruz, Michoacin
o Guanajuato, donde se ha identificado mds influencia africana, se tie-
nen estudios mas pormenorizados sobre el tema.

Investigacion a nivel de instituciones
publicas y privadas

Como ya se menciond, varias instituciones publicas cuentan con in-
vestigadores y estudiosos dedicados a estudiar el patrimonio cultural
inmaterial afrodescendiente, en lo que concierne a précticas sociales,
musica, danza, lengua, oralidad, entre otras. Sin embargo, hasta hoy no
existen instituciones privadas que registren o analicen el PCI afrodes-
cendiente.

Difusién y promocion a través
de medios de comunicacién y educacién
(formal y no formal)

Se llevan a cabo muchas y diversas acciones de transmisién y difusién
del PCI afrodescendiente, pero no de acuerdo con politicas culturales
dirigidas, sino mds bien por iniciativa de los académicos y de las orga-
nizaciones sociales. Ya se ha mencionado que, por ejemplo, el Gobierno



del Estado de Veracruz organiza anualmente un Festival Afrocaribefio
en el puerto de Veracruz y que en los encuentros de pueblos negros de
la Costa Chica de Oaxaca y Guerrero, siempre se presentan grupos
que interpretan musica y baile. También en las distintas festividades de
los santos patrones o de fiestas civiles en los estados se presentan los
grupos tradicionales de cada ocasién.

Asimismo, por iniciativa de académicos o de organizaciones sociales,
se han realizado eventos con presentaciones de videos y documentales
sobre la historia de los africanos en México y sus expresiones o caracte-
risticas culturales en las distintas regiones. Por ejemplo, en la television
y en la radio se han presentado programas, pero dirigidos mds a la
problematica del racismo y la discriminacién.

Gestion cultural a través de planes,
programas y/o proyectos

Como ya se menciond, no se cuenta con planes, programas o proyectos
dirigidos especificamente al PCI afrodescendiente. Lo que si se llevan
a cabo, desde diversas instancias gubernamentales nacionales y estata-
les, son programas sobre patrimonio cultural inmaterial, pero conside-
rando fundamentalmente al indigena. En la mayoria de las ocasiones,
las expresiones o manifestaciones del PCI afrodescendiente forman
parte de este patrimonio, pero no se distinguen como tales.

6. Procesos de salvaguardia
del patrimonio cultural
afrodescendiente en el pais

Expresiones reconocidas y/o en proceso
de salvaguardia

Existen expresiones de patrimonio inmaterial en musica, danza, fiestas
patronales y oralidad en las que las investigaciones han reconocido he-
rencia o influencia africana. Sin embargo, no se han hecho hasta la fe-
cha identificaciones de PCI como afrodescendiente en proceso de sal-
vaguardia, aunque debe sefialarse que esta en evaluacién un expediente



156

sobre bailes o sones de tarima con importante influencia afrodescen-
diente. Como se ha sefialado en este documento, el PCI afrodescen-
diente se encuentra inmerso en la manifestacién y expresién de otros
patrimonios considerados indigenas, regionales o mestizos, pero no se
ha identificado como tal. En este sentido, como se dijo anteriormente,
los sones de tarima se encuentran en la lista de patrimonio inmaterial

en riesgo para ser presentados para su evaluacién ante la UNESCO.

Identificacion de sitios historicos
en la salvaguardia del PCI

A partir de las investigaciones histdricas sobre las poblaciones de ori-
gen africano en México se tienen identificados los principales sitios
de memoria. Sin embargo, tampoco se ha llevado a cabo un trabajo de
registro y sistematizacién de esta informacién. Es importante hacer
notar que este es uno de los proyectos estratégicos del Programa In-
ternacional La Ruta del Esclavo: resistencia, libertad y patrimonio de la
UNESCO. Entre muchos otros, por ejemplo, se consideran sitios de
memoria:

Fuerte de San Juan de Ulaa (Veracruz), Fuerte de San Diego (Aca-
pulco, Guerrero), Fuerte de Campeche (Campeche), Yanga (poblacién
en Veracruz fundada por “cimarrones” como San Lorenzo de los Ne-
gros en 1609), Mandinga (comunidad afrodescendiente en Veracruz),
Guinea (barrio en el puerto de Acapulco, Guerrero), Casa de Juan Co-
rrea, pintor barroco (siglos XVII-XVIII), actual calle de Cuba, Centro
Histérico, Ciudad de México.

Principales trabajos realizados
en los ultimos 30 afios

Se han realizado varias investigaciones sobre el tema en universida-
des e instituciones publicas. Desde los afios cincuenta, el pionero de
este tema, antropélogo Gonzalo Aguirre Beltran, llevé a cabo estu-
dios, fundamentalmente de la regién de la Costa Chica de los estados
de Guerrero y Oaxaca, especificamente Cuajinicuilapa en el estado de
Guerrero, e identificé varias practicas culturales en las formas de es-
tablecer los parentescos, matrimonios o queridatos, en las maneras de



criar a los hijos, en la comida, en la medicina tradicional, en la cosmo-
visién y en los bailes o fiestas populares, que tenian rasgos semejantes a
los de varias culturas africanas. A partir de entonces, se han desarrolla-
do mds investigaciones en otras regiones especialmente interesadas en
la musica, el baile y las fiestas.™

Otros historiadores y antropdlogos han realizado valiosas investiga-
ciones en los estados de Guerrero y Oaxaca desde 1960 a 1990, como
Thomas Stanford y Gabriel Moedano, ambos del Instituto Nacional
de Antropologia e Historia, asi como Miguel Angel Gutiérrez. Ellos
recopilaron corridos, coplas, bailes y musica, a través de grabaciones de
grupos en las comunidades, editando discos y publicaciones. De esta
misma regién, pero mds contempordneos, son los trabajos de Carlos
Ruiz, quien ha realizado estudios especialmente interesantes sobre el
son o fandango de Artesa.!’ Este son se baila sobre una tarima de for-
ma zoomorfa, posiblemente de un toro o un caballo, que recuerda la re-
lacién que hasta hoy caracteriza a la poblacién afrodescendiente con las
actividades de la ganaderia en la regién de la Costa Chica. Los ritmos y
la musica en las que se utilizan instrumentos como el cajén, percusiéon
que se toca o golpetea con las manos y palos, han sido identificados con
ciertas regiones de Africa por Carlos Ruiz. Es importante sefialar que,
aunque se han escrito varios trabajos etnograficos sobre estas comuni-
dades, todavia falta mucho por hacer.

Sobre Veracruz, ademds de los trabajos pioneros del mismo Aguirre
Beltran, han realizado muy notables investigaciones Antonio Garcia
de Leén y Ricardo Pérez Monfort. Ambos han destacado la impor-
tancia de varias influencias en el desarrollo de los fandangos de tarima
y el son jarocho, desde el hispanico y caribefio, hasta el de las propias

10 Existe una amplia bibliografia sobre el tema (ver, entre otros, los resultados de investigacion en
libros que aparecen en la bibliografia de este texto con autores como: Antonio Garcia de Ledn,
Rolando Pérez, Thomas Stanford, Gabriel Moedano, Miguel Angel Gutiérrez, Jorge Amos,

Alvaro Ocho, Ricardo Pérez y Arturo Chamorro).

11 Carlos Ruiz, “En Pos de Africa: el ensamble instrumental del fandango de artesa de la Costa
Chica". En: Revista Cuicuilco Africanos y afrodescendientes en México: reflexiones del pa-
sado y presente, México, Escuela Nacional de Antropologia e Historia, Nueva época, vol. 18,

ndam. 51, mayo-agosto, 2011.



158

comunidades a lo largo de los diversos periodos histéricos. Garcia de
Leén lo explica de la siguiente forma:

...podemos decir que la fiesta jarocha es, originalmente, un singu-
lar producto de las transacciones mercantiles, moldeada por capas
superpuestas, por flujos y reflujos y por el intenso ir y venir de
tratantes, marineros, arrieros, viandantes y gentes del comun. Las
trazas de esas idas y venidas se comprueban en su lirica y en sus
tusiones musicales, en los contornos de un cancionero regional
que lo representa y lo recrea: una tradicién festiva que sélo se ex-

plica por ese hilo conductor que da origen a su regién..."

Garcia de Ledn introdujo a la explicacién de las expresiones cultu-
rales y musicales de Veracruz y del Caribe el concepto de “afroandaluz”
haciendo notar la influencia de la Espafa del sur y los africanos en la
regién. En su obra sobre el fandango, Garcia de Ledn hace un registro
de narraciones de fandangos por distintos cronistas y documentos de
la época y de un cancionero con versos y coplas de los principales sones
de la zona. También Alfredo Martinez ha realizado trabajos etnografi-
cos importantes sobre la regién.

Para las regiones de Michoacdn, Guanajuato, Colima o Jalisco se
cuenta con los trabajos de Jorge Amos, Alvaro Ochoa, Arturo Chamo-
rro, entre otros. Algunos han realizado libros mds pormenorizados y
otros articulos que se han publicado en diversas revistas.

Identificacion de principales investigadores
y portadores de PCI

Como ya se menciond, se tienen identificados a los principales inves-
tigadores del patrimonio cultural inmaterial, sin embargo, los trabajos
que existen son fundamentalmente de las regiones de la Costa Chica
de Guerrero y Oaxaca, de Veracruz, Michoacéin, Coahuila y Guanajua-
to; por lo tanto, hacen falta redes académicas sobre el tema y espacios
de reflexién sobre las diversas caracteristicas del PCI afrodescendiente.

12 Antonio Garcia de Ledn, Fandango. El ritual del mundo jarocho a través de los siglos, México:

Conaculta, Gobierno del Estado de Veracruz, Instituto Veracruzano de Cultura, 2006, p. 19.



Por otra parte, aunque también se tienen ciertos datos e informacién
sobre las regiones mds representativas del PCI afrodescendiente, no
existe un registro sistemdtico por zonas y comunidades de los porta-
dores de este patrimonio, especialmente de las comunidades. Se cuenta
con grupos que reproducen y recuperan expresiones musicales y gas-
tronémicas, asi como fiestas patronales y civicas.

7. ldentificacién de algunos
investigadores del pasado
y presente de las poblaciones
de origen africano en México

Aguirre Beltran, Gonzalo, médico y antropélogo social, pionero de
los estudios sobre las poblaciones africanas y afrodescendientes en los
afios cincuenta en México. Su obra constituye el primer compendio
histérico y antropolégico sobre este tema.

Amos, Jorge, historiador interesado en la musica de la zona de Tie-
rra Caliente de Michoacdn y de los procesos sociales de las comunida-
des afrodescendientes en esta region.

Ballesteros, Dolores, historiadora de las imdgenes de las poblacio-
nes afrodescendientes en el siglo XVIII y XIX.

Castafieda, Rafael, historiador de las poblaciones africanas y afro-
descendientes en el periodo colonial en México, interesado en fenéme-
nos como la blasfemia y las caracteristicas de las cofradias de negros y
mulatos.

Chamorro, Arturo, etnomusicélogo y lingtista, ha investigado va-
rias expresiones musicales de pueblos indigenas y comunidades afro-
descendientes de Michoacén.

Cruz, Sagrario, antropéloga, estudiosa de la region de Veracruz y de
las expresiones culturales en comunidades afrodescendientes.

De la Serna, Juan Manuel, historiador de las poblaciones afrodes-
cendientes en Querétaro, Veracruz y Guerrero. Entre otros temas, ha
investigado sobre milicias, padrones, obrajes y cimarrones.

Del Moral, Paulina, antropéloga especialista de las poblaciones
mascogas en el estado de Coahuila en México.



160

Diaz Casas, Maria Camila, historiadora interesada en las represen-
taciones de las personas afrodescendientes durante la primera mitad
del siglo XIX, periodo del cual se tienen hasta la fecha pocas investi-
gaciones.

Garcia de Le6n, Antonio, lingtista, antropdlogo e historiador, es-
pecialista en Veracruz. Ha realizado varias investigaciones sobre la mu-
sica, la danza y otras expresiones culturales, asi como el comercio, la
vida cotidiana y las caracteristicas de las poblaciones africanas y afro-
descendientes en México.

Gutiérrez, Miguel Angel, antropdlogo, especialista en corridos de
la Costa Chica de Guerrero y Oaxaca, asi como de la historia de esta
regién y de su cultura.

Hoffmann, Odile, investigadora de procesos sociales en las comuni-
dades afrodescendientes de México y Colombia.

Iturralde, Gabriela, investigadora en estudios latinoamericanos, ha
estudiado las caracteristicas de las comunidades afrodescendientes en
México, especialmente desde las problematicas del racismo, la discri-
minacién y los derechos humanos.

Juérez Huet, Nahayeilli, antrop6loga interesada en las caracteris-
ticas y procesos culturales de las religiones afroamericanas en México.

Martinez Montiel, Luz Maria, etnéloga, directora del Programa
Nuestra Tercera Raiz en México e integrante del Comité Cientifico
La Ruta del Esclavo de la UNESCO de 1994 a 2005. Coordinadora y
autora de varios textos sobre poblaciones africanas en México, hacien-
do énfasis en la importancia de los estudios regionales.

Masferrer, Cristina, etnohistoriadora que por primera vez hizo
énfasis en los niflos y nifias esclavos de origen africano en la Nueva
Espafia. También ha trabajado problemiticas de educacién, racismo y
discriminacién con nifios y maestros de la Costa Chica de Guerrero y
Oaxaca.

Moedano, Gabriel, antropélogo, uno de los pioneros en los estudios
sobre las expresiones de musica y danza en la regién de la Costa Chica
de Guerrero y Oaxaca.



Naveda, Adriana, historiadora de la regién de Veracruz, escribié
uno de los primeros libros sobre la importancia de las personas esclavi-
zadas en las haciendas azucareras de la regién de Cérdoba.

Pérez, Rolando, etnomusicélogo y lingtista interesado en las expre-
siones musicales, orales y narrativas de las poblaciones afrodescendien-
tes en IMéxico.

Pérez Monfort, Ricardo, antropélogo interesado en las expresiones
culturales y estereotipos, entre ellos de los afrodescendientes en Vera-
cruz.

Quecha, Citlali, antropdloga especialista en la problemaitica de la
nifiez y la migracién en las comunidades afrodescendientes de la Costa
Chica de Guerrero y Oaxaca.

Ruiz, Carlos, etnomusicélogo, especialista en los sones de las Costa
Chica de Guerrero y Oaxaca, en especial en el son de Artesa, caracte-
ristico de las poblaciones afrodescendientes de esta regién.

Serna, Jesus, investigador en estudios latinoamericanos dedicado a
estudiar temas sobre la influencia africana en Latinoamérica y las rela-
ciones entre africanos, afrodescendientes e indigenas.

Stanford, Thomas, etnomusicélogo, se interesa en la recopilacion
y el andlisis de distintos géneros musicales, entre ellos los corridos, las
chilenas y otras expresiones de las comunidades afrodescendientes de
Guerrero y Oaxaca.

Velazquez, Maria Elisa, historiadora y antropdloga, pionera en los
estudios sobre mujeres de origen africano en México y en las imagenes
de las poblaciones africanas y afrodescendientes en México. Interesada
en problemiticas relacionadas con el racismo y la discriminacién hacia
los afrodescendientes en México. Vicepresidenta del Comité Cienti-
fico de la Ruta del Esclavo: resistencia, libertad y patrimonio de la
UNESCO de 2009 a 2011 y después Presidenta del mismo comité
hasta hoy en dia.

Victoria Ojeda, Jorge, historiador interesado en las poblaciones
afrodescendientes en el estado de Yucatdn, especialmente aquellas que

habitaron la regién en el siglo XIX.



162

Vinson, Ben, historiador interesado en las milicias de pardos en
la Nueva Espafia y las clasificaciones sociales del periodo virreinal en
México.

Portadores del PCI

Existen un sinnimero de portadores de patrimonio cultural inmaterial
afrodescendiente en México. Serfa pricticamente imposible citarlos a
todos en este espacio. Sin embargo, como ejemplos se hace alusién a
algunos de Veracruz y de la Costa Chica de Oaxaca y Guerrero y a
algunas producciones discograficas y de videos.

* Los Fandangueros, Sones de Tarima de Tixtla, Guerrero
* Los Abajefios, Fandangos de Tixtla, Guerrero
* Los cimarrones, Corridos de Guerrero

* Los Gallardo, Costa Chica de Guerrero

+ Relicario

* Los Utrera

* Los Cojolites

*  Son de Madera

* Los Vega

* Los parientes de Playa Vicente

*  Hermanos Villalobos, Sones

» (Café con Pan, Tacumba

Miisica de la Costa Chica de Guerreroy Oaxaca. Serie Testimonio Mu-
sical de México, INAH, México, 1977.

Sones y gustos de la Tierra Caliente de Guerrero. Serie Testimonio Mu-
sical de México, 1971.

Atencion pongan seriores... El corrido afromexicano de la Costa Chica.
Gabriel Moedano Navarro, grabacién y notas, 2000 (CD).

Soy el negro de la Costa (musica y poesia afromestiza). Gabriel Moeda-
no Navarro, México, INAH-CONACULTA, 1996 (CD y cuadernillo).



René Villanueva, Miisicos y cantores de Guerrero, Ediciones Pentagra-
ma, México (CD).

Versos, musica y baile de artesa de Guerrero y Oaxaca, E1 Colegio de
México, México (2 CD).

Miisica guerrerense. Sociedad Mexicana de Musicologia-Gobierno
del Estado de Guerrero, 1959 (LP. 78 R.P.M)

Sones y Chilenas de Guerreroy Oaxaca, FONADAN, vol. 6, México (LP).

Vimonos para Guerrero, México, FONAPAS, Guerrero, 1982 (LP).

Danza y miisica de los diablos de Guerrero y Oaxaca, Museo de las Cul-
turas Afromestizas, Cuajinicuilapa, Guerrero, 2006 (CD).
Sonidos en la arena. Miisica de las costas de Michoacdn, Guerrero y Oaxa-
ca, CONACULTA-Programa de Desarrollo cultural del Pacifico Sur,
2004 (2 CD).
Yaa, ntaa, chilena... La otra chilena: musica de los pueblos mixteco,
amuzgo, chatino, tlapaneco, nahua, afromestizo y triqui. Luna, Xilonen
(coord.) y Rubén Luengas (investigacién). México: CDI, 2009 (2 CD).

Africa en America, Musica Tradicional-DGCP, 1992 (3 CD)

Antologia del son de México. Tierra Caliente, Jalisco y Rio Verde, Discos
Corason-Musica Tradicional A. C. 1985 (CD).

Antologia del son de México. Tixtla, Costa Chica y Veracruz, Discos
Corason- Musica Tradicional A. C. 1985 (CD).

Chilenas descriptivas de Costa Chica “Estampas de mi tierra”, Ediciones
Pentagrama (CD).

Chilenas de la Costa Chica. Colecciéon de Misica Popular. Discos
Pentagrama, 1992 (caset).

Encuentro regional de corridistas Tixtla 1994. Direccién General de

Culturas Populares Unidad Regional Guerrero-PACMYC (2 casetes).

Videos sobre poblaciones de origen
africano en México

» La Raiz Olvidada, Rafael Rebollar
*  Africanias, Rafael Rebollar
»  Correrias del Monte, Rafael Rebollar



164

*  Voces de mujeres de la Costa Chica, Maria Elisa Veldzquez, Alejan-
dro Villarroel y Natalia Gabayet

8. Dificultades en la salvaguardia

Identificacion de patrimonio en riesgo

Gran parte del patrimonio cultural afrodescendiente podria estar en
riesgo al no ser identificado, registrado e investigado como tal. Es decir,
varias expresiones de patrimonio han sido estudiadas, pero, al no existir
un sistema de reconocimiento y registro, corren el riesgo de pasar in-
advertidas o por lo menos de no ser identificadas como con influencia
africana.

Gracias a las investigaciones de algunos antropélogos y del interés de
las comunidades o de personas preocupadas por la cultura y el patrimo-
nio, algunas manifestaciones del patrimonio cultural afrodescendiente
han sido rescatadas, promovidas y se han formado nuevos grupos. Por
ejemplo, llama la atencién el caso del son de Artesa de la Costa Chica
que en los afios noventa habia pricticamente desaparecido en la zona
y pocos grupos los seguian tocando y bailando, entre ellos el grupo de
Dona Catalina. A partir de los Encuentros de Pueblos Negros organi-
zados desde 1997 en la regidn, el son de Artesa volvié a tomar interés
en la comunidad y hoy en dia existen algunos grupos de jévenes que lo
practican y que incluso lo han llevado a foros internacionales.’

Expresiones del PCI afrodescendiente como el son jarocho de Ve-
racruz y de otros sones de la Huasteca son promovidos a través de la
edicién de discos, de festivales y concursos.

13 Debe hacerse notar que Glenn Jylmot, sacerdote de la comunidad de El Ciruelo en la Costa
Chica de Oaxaca, fue uno de los impulsores y promotores de la identidad y cultura de los pue-

blos afrodescendientes negros de esta region.



Problematica en la salvaguardia del PCI
afrodescendiente con relacion al registro,
investigacion, promocion y difusion

Como se ha sefialado anteriormente, la salvaguardia del PCI afrodes-
cendiente es compleja para delimitarla e identificarla como tal, por los
procesos histéricos de intercambio, recreacién y reproduccién cultural.
Ya se ha explicado que los africanos y afrodescendientes no fueron un
grupo homogéneo durante el periodo colonial; su importancia, nime-
ro y participacién fue diversa de acuerdo con el periodo y la regién.
Algunas zonas de la costa de Guerrero, Oaxaca, Morelos, Michoacén,
Veracruz, Colima, Coahuila, Tamaulipas, Campeche, Guanajuato o la
ciudad de México tuvieron, por distintas causas, un mayor nimero de
poblacién de origen africano. Sin embargo, en algunas de estas regio-
nes, el mestizaje e intercambio fue mds intenso que en otras.

Por ello, un proyecto de salvaguardia de PCI afrodescendiente ten-
dria que considerar la complejidad de este patrimonio, sus diversas
manifestaciones y recreaciones; es decir, es necesario considerar una
conceptualizacién y una metodologia de registro, investigacién y sal-
vaguardia amplia. También debe considerarse que varias expresiones
culturales parten de una légica general y no pueden identificarse ais-
ladas. Por ejemplo, la danza de los diablos en la Costa Chica de Gue-
rrero y Oaxaca, se baila fundamentalmente en los dias de muertos, en
noviembre. Los diablos visitan cementerios y caminan por los pueblos
durante esos dias.

9. Breve resefia de las siguientes
manifestaciones y de su posible
localizacion

Manifestaciones y expresiones orales
(mitos, cuentos y leyendas)

8
&3
. . . . . =
Se han identificado en poblaciones y comunidades afrodescendientes
expresiones orales y lingiiisticas, como en la forma de hablar, en ciertos z>

topénimos, en palabras de uso cotidiano o de fiestas y celebraciones. 165



166

En cada regién existen variaciones y diferencias. Por ejemplo, en Vera-
cruz o Guerrero encontramos poblaciones o barrios llamados Mandin-
ga, Tambuco o Guinea, expresiones orales como tichinda (molusco co-
mestible), chirunda (sin calzones), chimeco, choca, chunda (sucio o sin
bafiar), chanda (que tira todo), chingo e incluso, segtn el historiador
Rolando Pérez, la palabra chingar, tan popular y mexicana, provienen
de una lengua bantd. Canciones de cuna o juegos de nifios, como el de
sango sango sabaré, al parecer también provienen de lenguas bantués.

Las expresiones orales en las décimas y de los sones veracruzanos
y de la huasteca o en los versos de los corridos guerrerenses también
remiten a una oralidad, que music6logos han reconocido como propia
de las culturas de origen africano. Uno de los muchos versos de sones
que se bailan en los fandangos se refiere a la devocién de San Benito
de Palermo, y dice asi:

Santo San Benito
Patron de los negros
Que tii seas negrito

De eso yo me alegro
San Benito Santo

De Yanga y Mandinga
De tu sangre negra

Yo tengo una pringa

También en Michoacin o Colima encontramos expresiones y ele-
mentos que investigadores de la region han identificado con influencia
africana. Por ejemplo, el fandango, que segin Alvaro Ochoa, deriva del
mitote indigena y que el Diccionario de Autoridades explica como el
“el baile introducido a Espafia por los que han estado en los Reinos
de las Indias”, podria provenir del bantd fandangu, caos y la cercana
fanda como “convite”, también conocida como fiesta de boda o fiesta
de tarima. °

14 Maria Elisa Veldzquez, Mujeres de origen africano en México, México: INAH, PUEG/UNAM,
2006. (Coleccion Africania n° 2).

15 Alvaro Ochoa, op. cit., p.97



Como estos, existen muchos ejemplos que estin presentes en las
letras de las canciones, de los sones o bailes de diversas regiones de
Meéxico. Es curioso resaltar que el son mexicano, que es casi “himno
nacional”se llama El Son de la Negra y es de la regién de Jalisco. Pocos
mexicanos reparan en el sentido de esta palabra y también casi todos
ignoran que Jalisco también conté en la época colonial con un nimero
significativo de africanos y afrodescendientes.

Al igual que otros pueblos, los mascogos comparten su espacio coti-
diano con otros grupos sociales y resulta complejo tratar de distinguir
qué précticas de la vida cotidiana son exclusivas, sin embargo, los an-
cianos aun hablan su propia lengua —afroseminol. Los dias de fiesta, las
mujeres del pueblo se retinen y cantan cantos a capela acompanados
por palmeadoras que recuerdan al gospe/ o spiritual de los afroamerica-
nos. La lengua hablada por los mascogos es conocida como afrosemi-
nol, que es un creole inglés con palabras derivadas del gullah, lengua
hablada en las islas costeras de Carolina y Georgia. El vocabulario es
esencialmente inglés, pero las combinaciones sinticticas estin basadas
en otras lenguas, ya sea africanas, nativas americanas y tal vez también
espafiol. Asimismo, para las fiestas se preparan platillos de la gastrono-
mia tradicional el tetapun (pan de camote), el soske (atole de maiz) y el
“soske bread” o “fried bread” (pan de maiz elaborado con una parte del
maiz quebrado para el soske).

Artes del espectaculo

Diversos grupos de Veracruz, Guerrero, Oaxaca, Michoacin o Colima
presentan espectdculos con musica de sus regiones. Algunos de estos
grupos son mds representativos de las comunidades, otros realizan in-
vestigaciones serias como el grupo Mono Blanco de Veracruz o En-
samble Continuo, y otros han aprovechado el reciente reconocimiento
de la importancia de las comunidades afrodescendientes para montar
especticulos con temas, musica y bailes de estas regiones.

Sin embargo, falta mucho por hacer en términos de teatro, baile o
musica que sea mds representativo de las expresiones de las artes del
especticulos con relacién al PCI afrodescendiente.



168

Usos sociales, rituales y festividades

Varias expresiones culturales de uso social, rituales y festividades en
distintas regiones de México, reconocidas como afrodescendientes,
no han sido registradas ni analizadas. Han sido estudiadas con mads
detenimiento las de la regién de la Costa Chica de Guerrero y Oaxaca.
Gonzalo Aguirre Beltran, en su libro Cuijla, registr6 y describi6 varias
practicas como en los matrimonios y los velorios, asi como en el esta-
blecimiento de familias destacé en particular el conocido como “que-
ridato”, que consistia en formar una familia alterna a la “legal” con
reconocimiento social y el “rapto” que era cuando la novia se fugaba o
era raptada por el pretendiente antes del matrimonio formal.

Otras investigaciones mds recientes han recopilado informacién so-
bre las caracteristicas de las fiestas, de los ciclos rituales, de los santos
patrones y de la medicina tradicional de estas comunidades, entre las
que destacan las creencias sobre los nahuales y el levantamiento de
sombra.

Entre las principales danzas y fiestas de la Costa Chica de Guerrero
y Oaxaca deben destacarse: la Danza del Toro de Petate, Danza de los
Diablos, Danza de la Tortuga, Danza del Tigre y las Chilenas, estas
tltimas con reconocida influencia de Sudimerica, por el intercambio
comercial a través del Pacifico en tiempos coloniales. LLlama la atencién
el Son de Artesa, que se practica exclusivamente por las comunidades
afrodescendientes en la Costa, en particular por comunidades como El
Ciruelo, Collantes, Tapextla y San Nicolds Tolentino. Asimismo, en la
Danza de los Diablos se utilizan instrumentos musicales como el bule
o tecomate y la quijada de burro, que son reconocidos en culturas del
Africa central como en el Congo. También en la Danza de los Diablos,
celebrada en los dias de Muertos, se tocan instrumentos que algunos
estudiosos han reconocido como de posible origen africano, como el
bote, que a semejanza de un tambor con una vara sujeta en el centro,
emite un sonido que imita el rugido de un tigre, y la charasca —quijada
de burro— a manera de sonaja. Otras expresiones culturales, que po-
drian tener antecedentes africanos, son la tradicién de la narracién oral,
rituales en torno de la “sombra”y el “tono”, la medicina tradicional, con
uso de hierbas en curaciones, asi como el uso de casas habitaciones



conocidas como “redondos”, que registré6 Aguirre Beltrin en los afios
cincuenta y que actualmente estin practicamente en extincion.

Desde los afios noventa del siglo XX se ha formado en la regién un
numero importante de organizaciones sociales cuyo interés principal
es el reconocimiento de la presencia y las contribuciones de los afro-
descendientes de la Costa Chica, asi como la garantia de sus derechos
para mejorar sus condiciones de vida. Este proceso ha respondido entre
otros factores al creciente interés mostrado por la zona y su poblacién
de parte de académicos e instituciones puiblicas que se ha hecho con-
creto en varias iniciativas como el establecimiento del Museo de la Ter-
cera Raiz en Cuajinicuilapa. De igual manera, la llegada a la regién de
personas comprometidas con los derechos de los afrodescendientes y
su interaccién con las organizaciones, asi como el trabajo de las propias
comunidades, ha potencializado las demandas de estas comunidades
por su reconocimiento.

Por su parte, Veracruz se distingue por sus fandangos y su carnaval,
en donde la musica y las expresiones de danza hacen remembranza al
origen africano. Vale la pena sefialar que el carnaval se ha transformado
cada vez mis en un espectdculo comercial, que en una celebracién de
identidad. También debe sefialarse el carnaval de Yanga, sitio de los
pobladores cimarrones de San Lorenzo de los Negros, fundado en el
siglo XVII por esclavos cimarrones al mando del africano Yanga.'¢

La comida en fiestas y rituales o en la vida cotidiana también ha
sido identificada en comunidades afrodescendientes en regiones de
Guerrero, Veracruz y Coahuila. También, y considerando la impor-
tancia de la comida con relacién a un intercambio con el entorno, el
espacio y la naturaleza, debe destacarse la elaboracién de una cultura
gastronémica significativa en las comunidades afrodescendientes de
Meéxico. Como lo han demostrado Rosa Maria Garza y Catharine
Good, gracias al apoyo de la historia y la etnogratia es posible demos-
trar que existe una relacién directa entre la comida, los valores, los

16 Sagrario Cruz, Alfredo Martinez y Angélica Santiago, El carnaval en Yanga, Veracruz: Conacul-

ta, Direccion de Culturas Populares, 1990.

S
§
N

169



170

significados y las identidades colectivas.”” La comida desempefia un
papel central en la organizacién social y, como lo afirma Rosa Maria
Garza, en la comida se encuentra la memoria histérica de una estra-
tegia cultural. Destacan en varias comunidades afrodescendientes el
uso del plitano “macho”, el pescado frito, el mole con pesado, el caldo
de iguana y otros platillos que varian en cada regién y que guardan
caracteristicas especificas y a veces, aunque no muy distintas de las
indigenas, con una percepcién diferente por las mismas comunidades.
Una mujer de la Costa Chica relataba que no eran iguales los tamales
de las “indias que de las negras”, que eran mejor los de las indias y que
las negras hacian mejor el pescado.

En Guerrero y Oaxaca, son representativos el pescado seco o frito y a
la “talla” acompafiado de arroz, los tamales de “tichinda” (bivlavo en ra-
cimo que vive en agua salubre adherido a las raices de manglares)', asi
como el uso del vino de palma en la Costa Grande rumbo a Michoacin
y Colima. Se ha dicho que el vino de palma o tuba, es de origen filipino,
pero lo cierto es que en varias regiones de Africa occidental y central es
una prictica muy comun y conocida, por lo que también podria tener
influencia africana.’” En Veracruz y con la influencia del Caribe, mu-
chos platillos tienen caracteristicas afrodescendientes como el uso de la
yuca en varios de ellos, el plitano, el mondongo, entre otros muchos.?
Entre los mascogos de Coahuila también se distinguen platillos y el
uso de molinillos caracteristicos de culturas africanas.

17 Ver entre otros los textos de Rosa Maria Garza “La vida ceremonial como patrimonio vivo en
Iztapalapa, pueblo originario de la Ciudad de México"” y “Comida ritual del dia de muertos en
Culhuacén e Iztapalapa, pueblos originarios de la Ciudad de México". En: Catharine Good y
Laura Corona (coord.), Comida, cultura y modernidad en México. Perspectivas antropoldgicas

e histéricas. México: INAH, Investigacion Proa, 2011.

18 Francisca Aparicio Prudente (comp.), La sazén de la cocina afromestiza de Guerrero, México:

Conaculta, Direccién de Culturas Populares, 2007.

19 Maria Elisa Veldzquez (coord.), “Africanos y afrodescendientes en Acapulco y la Costa Chica

de Guerrero y Oaxaca, México", Diario de Campo, Suplemento, nim. 42, marzo-abril, 2007.

20 Raquel Torres Cerdan y Doris Elena Careaga, Recetario afromestizo de Veracruz, México, Co-

naculta, Direccién de Culturas Populares, 2000.



Conocimientos y usos relacionados
con la naturaleza y el universo

En varias comunidades reconocidas como afrodescendientes existen
elementos y evidencias que podrian considerarse como afrodescen-
dientes. Por ejemplo, el nahualismo en la Costa Chica, que también
ha sido reconocido entre las poblaciones indigenas de la regién, es
especialmente importante en estos lugares. Este se entiende como la
relacién entre un individuo y un animal o tono que repercute en las
circunstancias de la vida del sujeto. Los curanderos de la regién, tan-
to hombres como mujeres, se especializan en aliviar del tono y de la
sombra, asi como de otros males que afectan a las comunidades y que
tienen un vinculo estrecho con la cosmovisién de estos grupos.

Lo mismo sucede en otras regiones como entre los mascogos de
Coahuila, descendientes de seminoles indigenas y afrodescendientes.
Los mascogos en Muzquiz también tienen formas de relacionarse con
la naturaleza y el cosmos. En Veracruz, destacan los ritos y formas de
relacionarse con la naturaleza entre comunidades como las de Cate-
maco, que han sido caracterizadas por la importancia de la magia y los
conjuros.

Técnicas artesanales tradicionales
y/o instrumentos

Hasta la fecha no se han realizado estudios pormenorizados sobre
técnicas artesanales que se identifiquen como afrodescendientes. Como
se ha mencionado a lo largo de este articulo, el patrimonio cultural in-
material de las personas afrodescendientes en México, en la mayoria
de los casos estd vinculada estrechamente con tradiciones indigenas
y mestizas. Sin embargo, como ya se menciond, existen instrumentos
musicales que se elaboran con caracteristicas particulares en comuni-
dades reconocidas como afrodescendientes como, por ejemplo, el bule
en la danza de los Diablos en la Costa Chica de Guerrero y Oaxacay la
quijada de burro. Por otra parte,la marimba es construida y utilizada en
la musica de varias regiones del sur de México como Chiapas y Oaxaca.
También la elaboracién de mascaras en varias regiones del pais, como
en comunidades afrodescendientes, desempefna un papel importante.

S
=
N

171



172

Por ejemplo, la confeccién de las mascaras de la danza de los diablos
en comunidades de la Costa Chica de Guerrero y Oaxaca, como los de
Soto, los de Cuajinicuilapa, entre otros, y en Veracruz para las fiestas de
carnaval en Coyolillo se elaboran mascaras que representan animales
cornudos relacionados con las actividades que han desempefiado los
afrodescendientes desde el periodo colonial en México.



Bibliografia

AGUIRRE BELTRAN, Gonzalo

1958 Cuijla, eshozo etnogrdfico de un pueblo negro. México: Fondo de
Cultura Econémica.

1970 “Bailes de negros”. Revista de la Universidad de México, vol.
XXV, ne 2, México, pp. 2-5.

1972 La poblacion negra en México. 22 ediciéon. México: Porrda.

1992 Medicina y magia. El proceso de aculturacion en la estructura

colonial. México: Fondo de Cultura Econémica, INI, Go-
bierno de Veracruz, Universidad Veracruzana.

ANDRADE, Juan
1996 “Historia de la poblacién negra en Tabasco”. En: Luz Ma-

ria Martinez Montiel, Presencia africana en México. México:

CONACULTA, pp. 423-461.

APARICIO PRUDENTE, Francisca (comp.)

2007 La sazon de la cocina afromestiza de Guerrero. México: Cona-
culta, Direccién de Culturas Populares.

ARMAS BRIZ, Luz Amelia y Oliva SOLIS HERNANDEZ

2001 “Esclavos negros y mulatos en Querétaro siglo XVIII. Anto-
logia documental”. En: Coleccion: Historiografia Queretana-
Volumen IX. México: Gobierno del Estado de Querétaro.

BALLESTEROS, Dolores

2010 De castas y esclavos a ciudadanos: las representaciones visuales de
la poblacion capitalina de origen africano del periodo virreinal a
las primeras décadas del México independiente. Tesis de maes-
tria, México: Instituto Mora.

CAMPOS, Luis Eugenio

2008 “Negros y morenos. La poblacién afromexicana en la Costa
Chica de Oaxaca”. En: Maria Elisa Veldzquez y Ethel Correa
(comps.), Antologia de textos: africanos y afrodescendientes en

Meéxico. México: AFRODESC, IRD, INAH. Cuaderno de
trabajo n° 3. http://www.ird.fr/afrodesc/spip.phprarticle203.

S
§
N

173


http://www.ird.fr/afrodesc/spip.php?article203

174

CRUZ SAGRARIO, Alfredo Martinez y Angélica SANTIAGO.

1990 El carnaval en Yanga. Veracruz: Conaculta, Direccién de
Culturas Populares.

CHAMORRO, Arturo

1995 “La herencia africana en la musica tradicional de las costas
y las tierras calientes”. En: Agustin Jacinto (ed.), Tradicion e
identidad en la cultura mexicana. Zamora: El Colegio de Mi-

choacin/Conacyt, pp. 415-448.

CUNIN, Elisabeth y Nahayeilli JUAREZ

2011 Antologia de textos sobre afrodescendientes en la peninsula de Yu-
catdn. México: AFRODESC,IRD,INAH (cuaderno de tra-
bajo Ne 12). http://www.ird.fr/afrodesc/spip.phprarticle433

DEL MORAL, Paulina

“Mascogos de Coahuila: una cultura transfronteriza”. En:
Herndn Salas Quinatal y Rafael Pérez-Taylor (eds.), Desier-

to y fronteras. El norte de Meéxico y otros contextos culturales.
México: UNAM/Instituto de Investigaciones Antropoldgi-
cas, Plaza Valdés, pp. 469-495.

DEL MORAL, Paulina y Alicia SILLER

2000 Recetario mascogo de Coahuila. Cocina Indigena Popular 5.
Meéxico: CONACULTA.

DEL PINO Mireya, Sergio RAMIREZ y Maria Elisa VELAZQUEZ

2011 Guia para la accion piblica. Poblacion Afrodescendiente en Meé-
xico. México: CONAPRED.

GARCIA DE LEON, Antonio

1992 “El Caribe afroandaluz: permanencias de una civilizacién
popular”. La Jornada Semanal, n° 135, enero. México.

2002 El mar de los deseos. EIl Caribe hispano musical, historia y con-
trapunto. México: UNESCO/Gobierno de Quintana Roo/
Universidad de Quintana Roo/Siglo XXI Editores.

2006 Fandango. El ritual del mundo jarocho de los siglos. México:
Conaculta, Instituto Veracruzano de Cultura.
GARZA MARCUE, Rosa Maria

2011 “La vida ceremonial como patrimonio vivo en Iztapalapa,

pueblo originario de la Ciudad de México”y “Comida ritual



del dia de muertos en Culhuacin e Iztapalapa, pueblos origi-
narios de la Ciudad de México”. En: Catharine Good y Lau-
ra Corona (coords.), Comida, cultura y modernidad en México.
Perspectivas antropoldgicas e historicas. México: INAH, Inves-
tigacién Proa.

GOOQOD, Catharine

2007 Documento Rector: Etnografia de las regiones indigenas en Mé-
xico en el nuevo milenio, segunda etapa. México: Msc. Institu-
to Nacional de Antropologia e Historia.

HOFFMAN Odile

2010 “Afroveracruzanos”. En: Florescano Enrique y Juan Ortiz
Escamilla (coords.), Atlas del patrimonio natural, histérico y
cultural de Veracruz. Tomo 2 Patrimonio Cultural. Estado de
Veracruz: Universidad Veracruzana.

LARA, Gloria

2010 “Una corriente etnopolitica en la Costa Chica México, (1980-
2000)”. En: Odile Hoffmann (coord.), Politica e identidad.
Afrodescendientes en México y América Central. Colecciéon
Africania n° 4. México: CEMCA, IRD, INAH, UNAM, pp.
307-334.

MARTINEZ MONTIEL, Luz Maria (coord.)
1994 La presencia africana en México. México: CONACULTA.

MASFERRER, Cristina

2011 “Nifios esclavos de origen africano en la capital novohispana
(siglo XVII)”. En: Maria Elisa Velizquez Gutiérrez (coord.),
Debates historicos contempordneos: africanos afrodescendientes en
Meéxico y Centroamérica. Serie Africanias. Coleccién Africa-

nia n° 7. México: INAH, pp. 195-242.

MENDOZA, Luciano

1995 Festival Costerio de la Danza. 2* edicién. Oaxaca: Instituto
Oaxaquefio de las Culturas.

MINTZ, Sidney y Richard PRICE

2013 [1970]  E/ origen de la cultura afroamericana. México: Centro de In-
vestigaciones y Estudios sobre Antropologia Social. Estudio
introductorio de Catharine Good y Maria Elisa Veldzquez y
traduccién de Roberto Melville.



176

OCHOA SERRANO, Alvaro

1997

2005

Afrodescendientes. Sobre piel canela. México: El Colegio de
Michoacan.

Mitote, fandango y maniacheros. 3ra edicién. México: El Co-
legio de Michoacin, Editorial Cuesh, Casa de la Cultura del
Valle de Zamora, Editorial Grifica Nueva, Zamora.

PEREZ FERNANDEZ, Rolando,

1991

2008

La muisica afromestiza mexicana. México: Universidad Vera-
cruzana, Xalapa.

“Tras las huellas de Africa en el son jarocho”. En: E/ lugar de
la miisica. Testimonio Musical de México 50. México: INAH,
pp-41-51.

PEREZ MONFORT, Ricardo

1992

1992

Tlacotalpan, la virgen de la Candelaria y los sones. México:
Fondo de Cultura Econémica.

“El fandango veracruzano y las fiestas del Caribe hispanoha-
blante”, Anales del Caribe. 1.a Habana: Casa de las Américas,
n° 12, pp. 59-72.

PRICE, Richard y Sally

2005

RUIZ, Carlos
2005

2007

2009

2011

“La historia cultural afroamericana en los albores del siglo
XXI”. En: Maria Elisa Veldzquez (comp.), Poblaciones y cul-
turas de origen africano en Meéxico. México: INAH. (Colec-
cién Africania n° 1).

Versos, miisica y baile de artesa de la Costa Chica. México: El

Colegio de México.

“Estudios en torno a la influencia africana en la musica tradi-
cional de México: vertientes, balance y propuestas”. En: Re-
wvista Transcultural de Miisica, n° 11. http://creativecommons.

org/licenses/by-nc-nd/2.5/es/deed.es

“La Costa Chica y su diversidad musical: ensayo sobre las ex-
presiones afrodescendientes”. En: Hijar Sdnchez, Fernando
(coord.) Cunas, ramas y encuentros sonoros. Doce ensayos sobre el
patrimonio musical de México. México: Direccién de Culturas

Populares, Conaculata, pp. 39-81.

“En Pos de Africa: el ensamble instrumental del fandango
de artesa de la Costa Chica”. En: Revista Cuicuilco Africanos


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.5/es/deed.es
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.5/es/deed.es

y afrodescendientes en Meéxico: reflexiones del pasado y presente.
Meéxico: Escuela Nacional de Antropologia e Historia, Nue-
va época, vol. 18, nim. 51, mayo-agosto.

STANFORD, Thomas

1963 “Lirica popular de la Costa Michoacana” En: Anales del Ins-
tituto Nacional de Antropologia e Historia, XVI. México.
1984 E! Son Mexicano. México: Secretaria de Educacién Publica,

Fondo de Cultura Econémica.

TORRES, Raquel y Doris Elena CAREAGA

2000 Recetario afromestizo de Veracruz. Serie Cocina Indigena y
Popular n° 13. México: Conaculta, Direccién de Culturas
Populares.

UNESCO

2003 Convencion para la salvaguardia del Patrimonio Cultural In-

material. Paris.

VELAZQUEZ GUTIERREZ, Maria Elisa y Ethel CORREA (comps.)

2006 Mugeres de origen africano en México, siglos XVII y XVIII. Co-
leccién Africania, 2. México: INAH, PUEG/UNAM.
2007 (coords.) “Africanos y afrodescendientes en Acapulco y la

Costa Chica de Guerrero y Oaxaca”, Diario de Campo, Su-
plemento n° 42, marzo-abril. México.

VELAZQUEZ Maria Elisa y Odile HOFFMANN

2007 “Investigaciones sobre africanos y afrodescendientes en Mé-
xico: acuerdos y consideraciones desde la historia y la antro-

pologia”. Diario de Campo n°® 91, marzo-abril, pp. 63-68.

VELEZ Radl y Efrain VELEZ

2006 iVamonos al fandango! El baile y la danza en Guerrero. 32 edi-
cién. México: Gobierno del Estado de Guerrero, Conaculta.

VINSON Il Ben y Bobby VAUGH

2004 Afroméxico. El pulso de la poblacion negra en Meéxico: una his-
toria recordada, olvidada y vuelta a recordar. México: CIDE-
Fondo de Cultura Econémica.

S
§
N

177



Ana Maria Argiiello M.






180

Contenido del informe

Presentacion

Aspectos relevantes e historicos del acta de San Salvador-Brasil,
Durban, Cartagena de Indias de Colombia y del encuentro

de Esmeraldas-Ecuador

Metodologia y objeto de la investigacion

Presencia africana en el Paraguay

Estado del Arte del Universo Cultural Afrodescendiente

El primer censo de los afroparaguayos

Mapeo de las instituciones involucradas
en la salvaguardia del patrimonio cultural
inmaterial afrodescendiente del Paraguay
Instituciones Publicas

Privadas

Publica

En el &mbito internacional

Instituciones Privadas

Organizaciones no gubernamentales

Acciones en curso para la salvaguardia del PCI
afrodescendientes del Paraguay

Investigacion del PCI

Gestiones del PCI

Dificultades en la salvaguardia del patrimonio
cultural inmaterial con relacién al registro,
investigacion, promocion y difusion
Tradiciones y expresiones orales e idioma

Artes del espectéaculo

Usos sociales, rituales y actos festivos

Proceso de Salvaguardia del Patrimonio Cultural
Accién de divulgacion

Resefia de las manifestaciones culturales afroparaguayas
Recreacion histérica a través de la musica
Fiesta de Kamba-Cua en la actualidad

182

182
183
184
187
190

191
191
191
193
195
196
197

200
200
201

201
201
201
202
203
203

204
205
21



El idioma
Tradicion oral
Artesanias

6. Recomendaciones
Proyecto Nacional
Proyecto Regional
Estrategias
Componentes e Instituciones y posibles aliados
involucrados en el rescate del patrimonio inmaterial

de los afrodescendientes
7. Conclusion

Bibliografia

213
215
217

222
222
222
223

223
224
225

ELE. Paraguay

RN
oo
-



182

1. Presentacion

Aspectos relevantes e histoéricos del acta
de San Salvador-Brasil, Durban, Cartagena
de Indias de Colombia y del encuentro

de Esmeraldas-Ecuador.

Estamos convencidos que el proceso y los acuerdos suscitados en las
reuniones o encuentros con representantes estatales, para recapacitar
sobre la poblacién afrodescendiente como parte de la historia y cultura
de muchos paises de América Latina, es un gesto loable e histdrico.
Por este motivo, creemos oportuno resefiar las conclusiones de estas
reuniones, especialmente las declaraciones que vinculan el intercambio
de experiencias sobre politicas publicas y actuaciones especificas para
la implementacién de la Agenda de Afrodescendientes de las Américas
2009-2019.

En Salvador, Brasil, los dias 25 y 26 de mayo de 2010, se reunieron
los Ministros, Autoridades y Representantes de los Ministerios e Ins-
tituciones de Cultura de Barbados, Brasil, Colombia, Cuba, Ecuador,
Jamaica, México, Nicaragua, Panama, Paraguay, Uruguay y Venezuela,
junto con delegados de las Naciones Unidas para la Educacién, la Cien-
cia y la Cultura (UNESCO), de la Secretaria General Iberoamericana,
la Agencia Espafiola de Cooperacién Internacional para el Desarrollo,
el Programa de Apoyo a los Pueblos Afrodescendientes Rurales de
América Latina y el Fondo Internacional de Desarrollo Agricola.

Otra conferencia importante respecto a los afrodescendientes, se
realiz6 en el afio 2001, en Durbén, Sudafrica, donde se abordaron te-
mas como racismo, discriminacién racial, xenofobia y otras formas co-
nexas de intolerancia.

Posteriormente, en el Encuentro de Ministros de Cultura llevado a
cabo en el 2008 en Cartagena de Indias, Colombia, se acordé el com-
promiso ético de los Estados asistentes de valorar los aportes de los
afrodescendientes en la formacién de nuestras culturas, nuestras histo-
rias y nuestras naciones. El afio 2010 fue proclamado por la Asamblea
General de las Naciones Unidas, Afio Internacional de Acercamiento
de las Culturas y, lo mds transcendental, fue la declaracién de la ONU



que el 2011 serfa reconocido como el Afio Internacional de las perso-
nas de ascendencia africana.

Los dias 26,27 y 28 de octubre de 2010 se llevé a cabo en la ciudad
de Esmeraldas, Ecuador, la Reunién del Proyecto “Universo Cultural
Afrodescendiente de América Latina”, con presencia de representan-
tes de la sociedad civil de los paises adheridos al CRESPIAL como
Argentina, Bolivia, Brasil, Chile, Colombia, Cuba, Ecuador, Paraguay,
Pert, Uruguay y la Oficina Regional de Cultura para América Latinay
el Caribe de la UNESCO y la Oficina UNESCO Quito, bajo la coor-
dinacién del CRESPIAL. En aquella oportunidad, cada pais present6
el estado del Patrimonio Cultural Inmaterial de los afrodescendientes,
como también sus condiciones socioeconémicas. El Paraguay ilustré el
proceso histérico sobre la presencia africana desde el periodo colonial
e independiente y las hipétesis que demuestran las razones o las cau-
sas de la escasa poblacién de afrodescendientes. No obstante, al tener
conocimiento cabal en cifras a través del censo del afio 2006-2007,
la Republica del Paraguay registré por primera vez el porcentaje de
poblacién afroparaguaya: 0,13 % de personas de ascendencia africana.
Considerando la Declaracién de las Naciones Unidas que el 2011 es el
afio Internacional de los Afrodescendientes, todos los Estados miem-
bros tienen el gran compromiso de salvaguardar su memoria colectiva.

Metodologia y objeto de la investigacion

El material describe brevemente el aporte cultural de los afroparagua-
yos. Los datos e indagaciones recopilados proceden de fuentes varia-
das, tomando como pardmetro fundamental las pesquisas de manus-
critos originales y bibliogrificos, como también archivos musicales y
mercados de artesanias, para luego utilizar la exploracién de campo
con los actores principales, quienes ofrecieron importantes testimo-
nios, especialmente en el contexto de la oralidad y religiosidad. A estas
informaciones incorporamos las informaciones vertidas por los esta-
mentos estatales dependientes de la Secretaria Nacional de Cultura,
como la Direccién General de Bienes Culturales, Direccién General
de Promocién de Cultura Comunitaria, Direccién de Investigacion,

! Paraguay

183



184

Arqueologia y Antropologia, y el Ministerio de Educacién y Cultura
dependiente del Poder Ejecutivo.

Las averiguaciones rescatadas nos abren otros campos de indaga-
ciones, busquedas y valoraciones interpretativas, lo que resultard en
nuevos planteamientos tendientes a acercarnos a la realidad histérica
de los afrodescendientes paraguayos. Respecto a Emboscada, existen
aun posibilidades de rescatar la cultura oral que, en cierta medida, se
encuentra solapada por los mismos protagonistas, especialmente por
las personas adultas, debido a que no aceptan su ascendencia africana.

En el caso de la historia pasada y presente de los afros del Paraguay,
recién iniciamos nuestras indagaciones y precisamos un tiempo pru-
dencial para recorrer los diferentes puntos geogrificos del pais, con el
objeto de rescatar la historia de las mentalidades que posiblemente se
han perdido, mientras otras permanecen timidamente.

El trabajo de campo originé una reciprocidad fantéstica entre el
profesional académico y los protagonistas principales, que suscitaron
un intercambio enriquecedor con los representantes o con los actores
directos, como es el caso de Kamba Cu4, con quienes comparti el rito
del 6 de enero de este ano, donde pude observar la ceremonia religiosa
a San Baltasar, en un festival artistico de danzas y musicas. La ex-
ploracién se enmarcé en la observacién, entrevista, recopilacién oral y
captura de imdgenes.

Presencia africana en el Paraguay

¢Por qué no existe un nimero considerable de afrodescendientes en el
Paraguay?

Los primeros esclavos llegaron a la provincia del Paraguay con los
conquistadores espafoles, posteriormente a la fundacién de Buenos
Aires en 1536. El acceso se realizé por este puerto, pues el Paraguay
es un pais mediterrdneo.! A partir de esa fecha, el pais incorporé en
forma paulatina esclavos como mano de obra. Los africanos fueron
destinados al servicio doméstico y a las haciendas rurales del pais y

1 Ana Maria Arglello M, El rol de los Esclavos Negros en el Paraguay. Asuncion-Paraguay: Cen-
tro Editorial Paraguayo, 1999.



con el transcurrir de los afios se produjeron los procesos de mestizaje y,
légicamente, el nimero de esclavos y libres fue en aumento.?

En relacién a la cantidad poblacional contamos con una importante
referencia realizada por Félix de Azara, quien fue enviado por la Co-
rona espafola en 1782, con la misién de estudiar la demarcacién de
limites del Paraguay. Este inspector apunta que en la provincia existian
12 000 negros, sobre una poblacién blanca de 100 000 personas.?

Asi, en un didmetro de 60 km aproximadamente, estaban distri-
buidos en Asuncién, Aregud, Emboscada, Villeta, Taptia o Limpio,
Campo Grande, Lambaré, Quiindy ,Ybytymi, Paraguari, Carapegua y
Norte de Concepcidn; en Tevegd, que fue una colonia penal, Capiata,
Caacupé, Tobati, Neembuct, Altos, Pirayd y Quyquyho.*

En relacién a los matrimonios, la Corona de Espafa instituyé una
serie de preceptos juridicos a lo largo de los siglos para regularlos y una
Real Cédula del afo 1527 establecié que las esclavas debian casarse
con negros, con el fin de evitar situaciones amorales y otros inconve-
nientes.’

En 1541, otra Real Cédula recomendé el matrimonio entre negros
y negras con fundamentos e informes que los negros tenian diversidad
de mujeres indias; sin embargo, los indigenas que vivian en la misma
casona del amo y del esclavo, y optaban por unirse con los esclavos,
pues la descendencia de este tipo de relacién estaba exceptuada del
pago del tributo personal.®

Pese a las reglamentaciones especiales, las uniones entre negros e
indias eran frecuentes, porque en la casa del amo convivian sirvientes
negros e indias y compartian las mismas ocupaciones, como las labores
domésticas y el trabajo en las haciendas, las cuales favorecian el con-
tacto permanente. Los indigenas de las comunidades, movidos por el
deseo de la libertad de sus hijos, se emparejaban con negras, mulatas y

2 Ibid.

3 Félix de Azara, Descripcién e Historia del Paraguay y del Rio de la Plata. Madrid: Bajel, 1943.
4 Ana Maria Argtello, op.cit.

5 Recopilacion de las Leyes de los Reinos de Indias, Ediciones Ultra, Madrid, 1943.

6 Ibid.

! Paraguay

185



186

otras libres; por ello, el amancebamiento fue una constante en la pro-
vincia del Paraguay.”

De esta manera, en la segunda mitad del siglo XVIII se evidencia el
mestizaje de mulatos y zambos con indios o con mestizos paraguayos,
por lo que los rasgos fenotipicos fueron expresando este mestizaje.®

El estudio del censo de la parroquia Nifio Jesis de Quyquyhd, con
una poblacién de 650 personas afrodescendientes en 1846, devela la
preferencia de contraer matrimonios con las mismas castas, es decir,
la del pardo libre con la parda libre y viceversa, pardo agregado libre
con una parda agregada libre y asi sucesivamente, porque el hijo o la
hija seguia la condicién juridica de la madre. Este fenémeno se da en
comunidades cerradas, especialmente en los asentamientos dirigidos
por religiosos.” Pero el proceso de fusion se acentia con el decreto de la
Libertad de Vientres de Esclavas que establecia que, a partir del 25 de
noviembre de 1842, todos los hijos nacidos del seno de esclavas serian
libres, pero los padres seguian siendo esclavos hasta su muerte.'

El crecimiento demogrifico de los afrodescendientes fue truncado
durante la Guerra de la Triple Alianza que sostuvo el Paraguay contra
Brasil, Argentina y Uruguay en los afios 1864 a 1870. En ese mo-
mento, unos 6000 negros fueron enrolados para el ejército nacional a
cambio de la preciada libertad. En su mayoria, estos eran sirvientes que
provenian de estancias estatales y de particulares, mientras las mujeres
jévenes fueron reclutadas como lavanderas en los hospitales militares.™

Casi al finalizar la contienda, el 2 de octubre de 1869, el gobierno
provisorio conformado por Carlos Loizaga, Cirilo Antonio Rivarola
y José Diaz de Bedoya, decreta la abolicién total de la esclavitud en la

7  Archivo Nacional de Asuncién. Seccion Nueva Encuadernacion. Volumen N° 3317, afio 1848-
1849.

8 José Luis Mora Mérida, Historia Social del Paraguay 1600. Centro de Estudios Hispanos-Ame-

ricanos, 1973.
9  Archivo Nacional de Asuncion. Seccion Nueva Encuadernaciéon. Volumen N° 3305, afio 1846.
10 Archivo Nacional de Asuncion. Seccién Historia. Volumen N° 252, afio 1842.

11 Archivo Nacional de Asuncién. Seccion Nueva Encuadernacion. Volumen N° 2835, Folio N° 43,
afo 1866.



Republica del Paraguay. El precepto beneficié a 450 sobrevivientes de
la guerra.’?

Estado del Arte del Universo Cultural
Afrodescendiente:

Tendencias demograficas de las poblaciones negras
a fines del siglo XVIl y comienzos de los siglos
XVIII, XIX y XX

Desde la colonizacién, la poblacién afrodescendiente estuvo distri-
buida de manera desigual en la provincia del Paraguay. Hacia el afio
de 1682 un 6 % formaba parte de la poblacién regional de las zonas
rurales, incluyendo algunos pueblos jesuiticos, donde los negros traba-
jaban como conchabados, pero con sueldo mbae repy, lo que significa
“a cambio de algo”, que podria ser yerba mate, azicar, carne seca entre
otros, mientras en Asuncién se registra un 11 % de poblacién negra y
en Villarrica un 15 %."

Al realizar un recorrido segun las fuentes de informacion, encontra-
mos que Aregia, Emboscada y Tavapy fueron pueblos de origen negro,
agrupados y organizados por los religiosos.

Referente a la poblacién de Areguaa, Félix de Azara apunta que en
esta estancia existian 200 almas, con “gentes de toda laya”, mientras
que en la rancheria de Santa Catalina Virgen y Martir de Asuncién se
totalizan 92 personas “de color”.!*

En 1714, cuando la provincia se sintié constantemente atacada por
tribus hostiles, se funda el pueblo de Villeta del Guarnipitdn, con mu-
latos y negros “mal entretenidos”, tal como mencionan las fuentes.” El
curato de San Blas, de la ciudad de Asuncién, consigné 4000 negros

12 Registro Oficial de la Reptblica del Paraguay 1869-1875. Editores Fischer y Quell. Ano1887.

13 Juan Carlos Garavaglia, Mercado interno y economia colonial. México: Editorial Grifaldo,
1938.

14 Willians John Hoyt, “Esclavos y pobladores. Observaciones sobre la historia parda del Para-
guay en el siglo XIX". En: Revista Paraguaya de Sociologia. Volumen 11, N° 31. Asuncién,
1978.

15 Agustin Blujaki, Pueblo de Pardos Libres. Asuncion (s/n) ,1981.

LE. Paraguay

N
(e}
N



188

en 1792, el Oratorio de Aregua 336 y en los rancherios de los esclavos,
4241

En el padrén se censan unos 250 mulatos tributarios, que represen-
tan un coeficiente de 3,44 personas por familia, lo que podria equivaler
a unos 850 mulatos de ambos sexos, entre los que destacan numerosos
pardos libres de las rancherias de los conventos y 6rdenes religiosas.

Dichas personas, para aquella época constituyeron pricticamente
un botin en fuerza de trabajo familiar. Por ello, los vecinos los hacian
trabajar en sus chacras y estancias. La mayoria de estos mulatos eran
campesinos extremadamente pobres.”” Como en ese entonces no cir-
culaba la moneda en la provincia, esa falta la suplieron con productos
de la tierra como yerba, algodén, tabaco y azicar y, al no existir fi-
bricas ni otro trabajo, los negros se vieron imposibilitados del pagar
sus tributos, y debido a ello fueron amparados por familias de buena
posicién econémica.'®

De tal forma, en Tapia o Limpio, en 1838, las personas mds dis-
tinguidas posefan hasta 40 esclavos, como también peones agricolas
y agregados. Por su lado, en la compaififa de Salado, zona del citado
pueblo, en 60 casas de las mujeres “donasviudas” habia muchos escla-
vos.” Mientras, en Tavapy, una cantidad de negros, mulatos, zambos y
zambaigos de estatus no bien definido, segin el autor, moraban en la
hacienda de los sacerdotes dominicos.*

En el afio 1812, parte de los mencionados negros se asientan en la
zona cercana de la barranquera del rio Pilcomayo en unién con el rio
Paraguay, hacia el cerro Lambaré. Por lo que se explica que en la ac-
tualidad existe la devocion a San Baltasar en una de las iglesias en la
citada zona. Al afio siguiente, en 1813, los pardos de Tavapy ocuparon

16 Juan Francisco Aguirre, Diario. Buenos Aires: Imprenta de la Biblioteca Nacional, 1949.

17 Branislava Susnik, Una Visién socio-antropoldgica del Paraguay del siglo XVIII. Asuncién: Li-
tocolor, 1991.

18 Garavaglia, op. cit.
19 Archivo Nacional de Asuncion. Seccion Nueva Encuadernaciéon. Volumen 3290, afio 1846.

20 Eladio Velazquez, La poblacidn del Paraguay en 1682. Asuncién: Centro de Publicaciones de
la Universidad Catdlica, 1981.



la zona norte del pais en Concepcidn y, en el lugar denominado Teve-
g6, fueron al sitio para resguardar la frontera, siempre contra el avance
de tribus adversarias. El nimero de pardos para el nuevo poblado fue
de 648 personas.”

El censo del afio 1782 demuestra la distribucién de los africanos
en los siguientes partidos y o pueblos: Pirayd, Taptaa, Campo Grande,
Lambaré, Quiindy, Paraguari, Carapegud, Bobi, Quyquyhé, Capiatd,
Curuguaty, Caacupé, Neembuci y el pueblo de Emboscada, en los
cuales existian 2059 negros y mulatos libres, 978 parvulos y 1337 es-
clavos, 2937 mujeres, 919 parvulas y 1628 esclavas.?? Susnik menciona
que, en ese entonces, Emboscada contaba con una poblacién de 1750
personas.®

En 1845, el curato de San Lorenzo de Quiindy registra 366 esclavos,
mientras que eran una minoria escasa en San Juan de Nepomuceno.
La Parroquia Nuestra Sefiora de Dolores de Mbuyapey conté con 56
personas afro y en Tavapy, en el afio 1854, se hallaba el grupo mas nu-
meroso de esclavos de todo el Estado.?* En esta misma fecha, Villeta
contaba con 674 personas afrodescendientes, con un fuerte nicleo de
familias de pardos libres que prestaba servicio militar desde la funda-
cién de la villa.?

Ya habiamos mencionado que gran parte de la poblacién negra fue
enrolada durante la guerra, pero los pueblos que se fundaron y orga-
nizaron en comunidades, fueron los que en cierta medida conservaron
sus culturas africanas. En los mapas siguientes podemos observar los
asientos africanos histéricos y los que atin sobreviven.

21 Branislava Susnik, Una Visién socio-antropoldgica del Paraguay siglo XIX. Museo Andrés Bar-
bero, 1992.

22 Aguirre, op. cit.
23 Susnik, op. cit.
24 Archivo Nacional de Asuncién. Seccion Nueva Encuadernacion. Volumen 3304, afio 1846.

25 Hoyt Williams, op. cit.

! Paraguay



190

El primer censo de los afroparaguayos

Se llevé a cabo en los afios 2006-2007 y fue ejecutado por la Direccién
General de Estadisticas, Encuestas y Censos, con la cooperacién de la
“Asociacién Afro-paraguaya Kamba Cud”. Para realizacion se tuvieron
en cuenta los siguientes aspectos:

Objetivos

Superar la invisibilidad y la negacién de la presencia africana en el pais.
Servir de base como herramienta para solicitar al Estado paraguayo, la
inclusion del reconocimiento como nacidn, en los censos nacionales.
Conocer la realidad de la poblacién afrodescendiente en el Paraguay.

Estrategia

 Elaboracién del cuestionario y manuales.
* Identificaciéon geografica de las zonas por censar.
* Estrategia de capacitacién del personal del censo.
*  Procesamiento de datos.

Localizacién geografica

Se previeron tres localidades: Emboscada, Kamba Cud de Fernando de

la Mora, y Kamba Kokué de Paraguari.

Metodologia

Encuesta con un criterio personal de parte del censado en el auto-
rreconocimiento basado en la identidad y caracteristicas fenotipicas
frecuentes de la poblacién negra.

Activa participacién de los miembros de las comunidades afrodes-
cendientes y organizaciones dedicadas a las reivindicaciones de los
derechos de la poblacién negra en el Paraguay. Aproximadamente no-
venta personas participaron en los censos de capacitacién y ejecucion.

Resultados

Viviendas 1900
Poblacién 8013



Mujeres 4046
Hombres 3976%

La cantidad de la poblacién afrodescendiente en el Paraguay es de
8,013 personas, lo que significa el 0,13 de la poblacién total. En cuanto
a los asentamientos tipificados, las cifras son las siguientes: Kamba-

Cui 5,6 %, Emboscada 89,5 % y Paraguari 4,9 %.%

2. Mapeo de las instituciones
involucradas en la salvaguardia
del patrimonio cultural inmaterial
afrodescendiente del Paraguay

Instituciones Publicas

e Ministerio de Educacion y Cultura
Datos proporcionados por la Direccién
General de Curriculum

Evaluacion y Orientacién

Directora General, Licenciada Nancy Oilda Benitez Ojeda manifiesta
que, en el curriculo nacional, el mencionado tema no se ha incluido de
manera explicita, aunque rescata el reconocimiento y valoracién de las
distintas culturas, dentro de las cuales es posible estudiar concretamen-
te el patrimonio inmaterial de los afrodescendientes de nuestro pais.

Privadas

Editorial Vazpi.
Autoras del texto: Ana Maria Argiello M./ Gladys Astigarraga.
Afio 2004.

26 Datos de Internet de la Direccién General de Estadisticas, Encuestas y Censos del Paraguay de
los afos 2006-2007.

27 Ibid.

lg Paraguay

N
O
-



192

Obijetivo

Dar a conocer que los negros procedentes del Africa forman parte de la
historia del pais, desde los primeros dias del coloniaje espaiiol.

Estrategia

En el afio 2004 se incluye como un tépico trasversal, en la asignatura
de Historia y Geografia del primer curso de la Etapa Media “La histo-
ria de la presencia africana en el Paraguay”.

Las instituciones educativas establecieron trabajos de investigacién
sobre la esclavitud en el Paraguay. La bisqueda e indagacién la han
realizado los estudiantes en materiales bibliograficos y exploracién o
trabajo de campo.

e Secretaria Nacional de Cultura

Organismo Rector de la Politica Cultural del pais.
Ministro Secretario, Ticio Escobar.

e Direccion General de Patrimonio Cultural

Dependiente de la Secretaria Nacional de Cultura.
Directora: Gloria Mufioz Yegros.
Informe de la Directora General: Gloria Mufioz Yegros.

Objetivo
Salvaguardar el Patrimonio Cultural Inmaterial y Material.
Estrategia

Los objetivos y su ejecucién son canalizados por la Direccién de Inves-
tigacion, Arqueologia y Antropologia.

e Direccion General de Promocion de Cultura
Comunitaria

Dependiente de la Secretaria Nacional de Cultura.
Informe del Director General Ramén Azuaga.



Puablica
Objetivo

* Diagnosticar la participacién de los grupos afros del Paraguay.

* Fortalecer a las nuevas organizaciones y comisiones de afros del
pais.
* Crear y fomentar la red de comunicacién y el intercambio cul-

tural.

* Preparar académicamente a los funcionarios sobre la historia,
fines y objetivos de instituciones como la Unesco, y sobre el Pa-
trimonio Material e Inmaterial y la Legislacién Paraguaya en
relacién a la salvaguardia del Patrimonio Cultural. Instruir a los
funcionarios publicos para el registro del Patrimonio Cultural.

* Formacién de agentes comunitarios en relacién al Patrimonio
Cultural.

Estrategia

Cursos de capacitacion.

e Reunion y visitas con los referentes
de las comunidades afros

Proyecto

*  Creacién del POA “Programa de Organizacién Anual”y esta-
blecimiento de una relacién interinstitucional en el marco del
Bicentenario de la “Independencia del Paraguay”.

* Reprogramacién del encuentro para el mes de marzo del afio
en curso, con los presidentes de Comisiones y Organizaciones y
sus correspondientes miembros, de los pueblos de Emboscada,
Paraguari y Fernando de la Mora. La fecha, inicialmente estuvo
prevista para el dia 3 de diciembre de 2010 y no pudo concretarse
por falta de medios financieros.

l Paraguay

N
O
w



194

e Direccion Investigacion, Arqueologia

y Antropologia
Dependiente de la Direccién General de Patrimonio Cultural.
Informe del Director Lic. Ramén Rolandi.
Creacién por Resolucién 292/2008.
En forma paralela son creadas las Direcciones del Registro del Patri-
monio Cultural, como departamentos dependientes de la Secretaria
Nacional de Cultura, a cargo directo de la Direccién General de Patri-
monio Cultural.

Obijetivo

La creacién de la Direccién de Investigacién, Antropologia y Arqueo-
logia obedecié a una sentida necesidad de reglamentar las proyeccio-
nes arqueoldgicas y antropoldgicas, y funciona como oficina técnica
de habilitacién legal de las referidas prospectivas y, por ende, para un
seguimiento de la utilizacién cultural de los objetos arqueoldgicos o
vestigios arqueoldgicos hallados. Se han generado algunos inconve-
nientes en la aplicacién tanto de la ley N°946, de proteccion de los bie-
nes culturales, que en su “Articulo 33” sefiala que “Quedan prohibidas
la destruccién, transformacién, desnaturalizacién y la exportacién de
bienes culturales”.

El Ministerio de Industria y Comercio autorizaba, por ejemplo, la
exportacién de madera petrificada, pero hubo logros significativos en
cuanto a la aplicacién de este reglamento, asi también como en las
prospecciones arqueoldgicas y paleontolégicas.

La Direccién de Investigacién cuenta con una seccién antropoldgica
que se encarga de cultura inmaterial y, a su vez, cumple con la funcién
de recabar e investigar datos sobre manifestaciones de esta indole.

En cuanto al patrimonio inmaterial se apoya a distintos departamen-
tos para cumplir compromisos tanto nacionales como internacionales.

En el dmbito nacional se realizan relevamientos e investigaciones del

patrimonio inmaterial, cuyos logros fueron:

a. Presentacién de una nomenclatura del Patrimonio Inmaterial y
esquema bdsico de manifestaciones culturales inmateriales para



sus investigaciones. Esto se realizé con la ayuda de una experta
cubana y comparando los esquemas de Pert y México.

Recopilacién de las obras de Los Compuesteros, a la vez que se
investigé el origen del grupo musical, para posteriormente pasar
esta informacién a fichas de catalogacién del Patrimonio Cultu-
ral Inmaterial.

El mismo proceso de investigacién, con produccién de una mo-
nografia y posterior fichaje se hizo, por ejemplo, con los festejos
de Minas-Emboscada, en homenaje a San Francisco Solano, una

fiesta religiosa.

Se documentaron las manifestaciones religiosas de Tafarandy
“Misiones”, consistentes en una serie de representaciones tradi-
cionales llevadas a cabo cada Semana Santa.

Actualmente se estd investigando y documentando la organi-
zacion de “los estacioneros, grupos de personas compuestos de
nifios hasta ancianos, que transmiten, a través de canticos que
pasan de generacién a generacidn, la tematica de la vida pasién y
muerte de Jesucristo.

En el ambito internacional

Con apoyo del CRESPIAL se inicia en forma sistemdtica el rescate
del Patrimonio Inmaterial. Esta institucién, a partir de las directivas
y disposiciones de la Convencién para la Salvaguardia del Patrimonio
Cultural Inmaterial (Paris, 2003), inicia una intensa campafa de socia-
lizacién de los principios de salvaguardia del Patrimonio Inmaterial.
Paraguay, a través de la Direccién General de Patrimonio Cultural y
Direccién de Investigacién, Antropologia y Arqueologia, coordiné con

CRESPIAL la organizacién de los siguientes eventos:

“Taller de Sensibilizacién sobre Patrimonio Cultural Inmate-

rial”, en Asuncién, los dias 10 y 11 de agosto de 2010.

b. Apoyo para el registro de Catalogacion del Patrimonio Cultural

Inmaterial, financiando la capacitacién de funcionarios, asi como
la normalizacién de las fichas para la catalogacién, etc.

! Paraguay

195



196

Apoyo a la UNESCO

La Direccién de Investigaciones estd desarrollando un proyecto auspi-
ciado por la UNESCO llamado “Sitios de la Memoria de la Ruta del
Esclavo en Argentina, Uruguay y Paraguay”. Paraguay presenté una
investigacién de Ignacio Telesca, en la que se proponen tres sitios para
la Memoria del Esclavo: Son Kamba Cud, Kamba Kokué y Embosca-
da. El compromiso por cumplir, hasta marzo de 2011, es la realizacién
de un documental de los sitios seleccionados.

Instituciones Privadas

e Academias de Danzas de Tango

Compases.

Geraldine Doldan.

Objetivo

Contribuir a la recreacién de las personas sin distincién de edades.
Estrategias

Se ensefia el baile del tango.

e Secretaria Nacional de Turismo “Senatur”

Datos proporcionados por Lic. Laura Campuzano, jefa del Departa-
mento de Eventos de la Senatur.

Obijetivo

*  Apoyar logisticamente a la organizacién de Kamba Cua, para la
realizacién de festivales nacionales e internacionales.

 Difundir y promocionar la musica y la danza de Kamba Cu4, por
medio de la pdgina web de la Senatur.

Estrategias

*  Provisién de materiales de difusién cultural.



* Facilitacién y agilizacién de envio de los equipos e instrumen-
tos musicales del Ballet de Kamba Cud, para los eventos en el
exterior, en el aeropuerto, aduanas, migraciones y la Direccién
Nacional de Aerondutica Civil (Dinac).

Organizaciones no gubernamentales

e Distrito de Fernando de la Mora

Asociacién Afroparaguaya Kamba Cud (AAPKC).
Creada el 16 de junio de 1999.
Lideres de la comunidad: Lézaro Medina y José Medina.

Objetivos

* Conformar la asociacion para luchar y recuperar sus tierras.

* Mantener relaciones con otros paises, asi como con Mundo Afro
Uruguay, con el fin de difundir sus conocimientos en toda Amé-
rica Latina. Asi, ya lograron establecer relaciones con la etnia
Zuld, establecida en el Africa del sur.

* Luchar por el reconocimiento de parte del Estado como afrodes-

cendiente “minoria étnica”.

Estrategias

* Reuniones y visitas con los referentes de los pueblos afros.

* Difundir y promocionar la cultura de los afrodescendientes de
Kamba Cu4, a través de festivales que se realizan cada afio.

e Pueblo de Paraguari

Comisién Afroamericana Kamba Kokué.
Coordinadora: Susana Arce.

Obijetivo

Establecer lazos con las organizaciones afros del pais para rescatar el

origen y la historia de sus asientos primigenios y antepasados.

LE. Paraguay

N
O
~



198

Estrategia

* Reunidn con los lideres de las comunidades afros.

* Encuentro de afrodescendientes de todas las tres comunidades
identificadas.

e Pueblo de Emboscada

Asociacién de Afrodescendientes de Emboscada.
Coordinador de la ciudad de Pardos Libres de Emboscada: Patricio

Zirate.
Obijetivo
Rescatar la tradicién cultural afroparaguaya.

Estrategias
* Reunién con los representantes y lideres de las comunidades afro
del pais.

* Revivir la cultura inmaterial de los afros de Emboscada, para lo
cual se organizé un Festival el dia 23 de febrero del 2011.

e Archivo Histérico Fotografico “Centro de
Investigacion, Publicacion y Desarrollo”.

Obijetivos
* Registrar, a través de la memoria visual, oral y escrita, la cultura
de los afros
*  paraguayos.

*  Crear un banco de datos de imdgenes en diferentes soportes:
magneto y papel fotogrifico, y su conservacion.

* Fundar un banco informético de datos con referencias de docu-
mentos archivisticos relativos a los afrodescendientes.



Estrategias

+ Trabajo de campo, captura de imdigenes, especialmente en las
techas festivas o patronales in situ, en dos lugares especificos:

Kamba Cud y Emboscada.

» Visitas a archivos.

Proyectos
* Busqueda, localizacién y fichaje de documentos en archivos y
fuentes bibliogrificas relativas a la esclavitud en el Paraguay.
* Recopilacién de fuentes orales.
* Trabajo de campo.

* Reedicién del libro E/ ro/ de los esclavos negros en el Paraguay, am-
pliacién con temas como: cultura de los kamba, conocimientos
magicos de esclavos, mestizos e indigenas, su medicina alternati-
va y su utilizacién en la actualidad, ritos y festividades e historias

de amor de los esclavos, entre otros.

*  Opbservatorio de los festejos del Bicentenario en relacién a los

afroparaguayos.

e Organizaciones Afrodescendientes

Ballet Kamba Cu4.
Objetivo

* Difundir la musica y la danza de Kamba Cua.

*  Creacién de una red de los actores directos de la cultura afro en

el pais.
Estrategia

* Realizacién y participacién en festivales nacionales e internacio-
nales.

l Paraguay

N
O
O



200

3. Acciones en curso para
la salvaguardia del PCI
afrodescendientes del Paraguay

Investigacion del PCI

Institucion publica

e Direccion de Investigacion,
Arqueologia y Antropologia

Desarrolla un proyecto denominado “Sitios de la Memoria de la Ruta
del Esclavo en Paraguay, Argentina y Uruguay”. El Paraguay presenté
un informe de Ignacio Telesca y propuso tres sitios para la memoria del
esclavo, los cuales son Kamba Cud, Emboscada y Kamba Kokué. Exis-
te un compromiso para la elaboracién y realizacién de un documental
de los lugares seleccionados.

*  Capacitacion, con auspicio de CRESPIAL, en el “Taller de sen-

sibilizacién sobre PCI”, realizado en Asuncién los dias 10 y 11

de agosto de 2010.

Registros e Inventarios del PCI

En la actualidad es un compromiso la aplicacién del registro y catalo-
gacién del PCI con la utilizacién de registros, a través de fichas norma-
lizadas y, de manera similar, la elaboracién de monografias y fichajes de
los festejos de Minas Emboscada.

Difusion y Promocion

Pégina Web de la Senatur.

Medios de comunicacion

Prensa radial y televisiva en los dias festivos.

Organizaciones Civiles

Para los festejos tradicionales, la difusién se realiza por medio de la
prensa escrita, radial y televisiva.



A través de la Educacion

No contempla los programas educativos del Ministerio de Educacién.
Gestiones del PCI

Proyectos

UNESCO
CRESPIAL

4. Dificultades en la salvaguardia
del patrimonio cultural inmaterial
con relacién al registro,
investigacion, promocion
y difusion

Tradiciones y expresiones orales e idioma

Kamba Cua4 es la unica poblacién que acepta su origen africano y ex-
presa con satisfaccién sus tradiciones culturales. En cambio, en Embos-
cada lo hacen timidamente y tienen cierto recelo en sefialar su origen,
motivo por el cual es sumamente dificil la recopilacién de datos orales.
Por ello, esta cultura se encuentra en situacién de desaparicién, pues
una de las tradiciones, como la fiesta de la rda, hoy solo la recuerdan
los ancianos. En relacién al idioma, en su mayoria hablan castellano y
guarani.

Artes del espectaculo

El Ballet de Kamba Cud es la inica organizacién que posee las con-
diciones para participar en especticulos, los cuales se realizan gene-
ralmente en forma muy selectiva. Las otras organizaciones de Em-
boscada y Kamba Kokué atin se encuentran en etapas incipientes de
formacién como organizacién civil y precisan intensificar el rescate de
sus tradiciones.

Lé. Paraguay

N
o
2



202

Usos sociales, rituales y actos festivos

Kamba Cui celebra y practica sus ritos a San Baltasar, aunque con
algunas modificaciones. Por lo general, los lideres de las comunida-
des son sumamente reservados, especialmente en lo que respecta a los
cultos que han heredado del Africa. Rinden culto al santo negro San
Baltasar el dia 6 de enero, seguido de una novena en la capilla de la
comunidad y, al finalizar cada novenario, hacen el toque de tambores e
izan la bandera paraguaya.

En Emboscada, las personas de mayor edad no aceptan su negritud,
motivo por el cual existe el riesgo que estos pierdan sus tradiciones
orales.

Ahora bien, los jévenes que desean rescatar sus culturas, pero no
disponen de medios financieros para llevar adelante eventos culturales,
conmemoran el dia del santo patrono San Solano, el 24 de julio, en la
ciudad de Emboscada, y a 5 km, en el lugar denominado Minas, prac-
tican el ritual de las mascaras y la danza del Guaicurd.

En relacién a la artesania, en este pueblo trabajan las piedras espe-
cialmente para decoraciones arquitecténicas, pero existe ausencia de
esculturas relativas a los afro. Sin embargo, en Areguia y Caacupé en-
contramos parejas o cazal de cerdmica de negros/negras, aunque en
forma muy escasa.

En el caso de Kamba Kokué casi son desconocidas las manifestacio-
nes culturales; ademads, en la mayoria de los pueblos olvidan su historia,
lo que dificulta el trabajo de campo y la revitalizacién cultural.

Otra realidad paraguaya es la insuficiencia de recursos financieros y
logisticos para emprender acciones de emergencia para la salvaguardia
de las culturas en peligro de extincién, como lo constituyen los casos de
Kamba Kokué y Emboscada. Se suma a esto el desconocimiento de la
totalidad de afrodescendientes dispersos a nivel pais y, por ende, de los
posibles asentamientos. De otro lado, las organizaciones y comisiones
conformadas en los pueblos son atn débiles.



Proceso de Salvaguardia
del Patrimonio Cultural

El rescate del PCI de los afrodescendientes es un proceso reciente para
la Secretaria Nacional de Cultura, como también para las organizacio-

nes civiles.

Identificacién de hitos histéricos en la salvaguardia

del Patrimonio Cultural Inmaterial

Se han focalizado tres poblaciones principales en las documentacio-
nes histéricas, que sobrevivieron mediante un régimen comunitario-
politico-estratégico creado durante el periodo colonial, Emboscada,
Tavapy y Kamba Cu4, aunque esta ultima data del periodo indepen-
diente del pais.

El trabajo fue realizado con la coordinacién del Lic. Ramén Rolan-
di, Director de Investigaciones, Arqueologia y Antropologia. La pes-
quisa y la actividad de campo estuvieron a cargo de Susana Amarilla y
Blanca Romero Flor.

Accion de divulgacion

e Principales trabajos realizados
en los udltimos 30 afios

Accién privada

Obras publicadas en Paraguay.

* PLA, Josefina. Hermano Negro. Coleccién Puma. Madrid: Para-
ninfo, 1972.

» BLUJAKI, Agustin. San Agustin de Emboscada. Asuncién: Im-
prenta militar, 1980.
«  ARGUELLO, Ana Maria. E/ Rol de los Esclavos Negros en el Pa-

raguay.
Asuncién: Centro Editorial Paraguayo S.R.L., 1999.

+ BOCCIA R., Alfredo. La esclavitud en el Paraguay. Asuncién:
Servilibro, 2004.

l Paraguay

N
o
w



204

Accién Internacional

* Informe de Ignacio Telezca. Memoria de los Esclavos Negros en el

Paraguay. Asuncién, 2008.

5. Resena de las manifestaciones
culturales afroparaguayas

Cofradias en la provincia del Paraguay y rancherios de esclavos en los
conventos religiosos.

Las Archicofradias constituyeron corporaciones espirituales y hu-
manitarias implementadas en América, cuyos origenes arrancan desde
Espafia. En el Paraguay existen la Archicofradia del Santisimo Sacra-
mento, la Archicofradia del Cordén de Santa Ana y la Cofradia Bal-
tasar. Estas dos dltimas inclufan como “tenientes a los negros, pardos
y demds personas de servicios del vecindario, aun los esclavos siempre
y cuando consientan sus amos”. Era comin también que las familias
tengan su propio oratorio particular o nichos de santos.

La imagen de San Baltasar corresponde a un oratorio familiar del
pueblo de Capiatd a 18 km de Asuncién. La pieza posiblemente data
de mediados del siglo XVIII. Es el santo mds antiguo que se ha podi-
do encontrar hasta la fecha. Lo llamativo es el color de la vestimenta,
rosada y celeste, y puede que este criterio para los colores del vestido
provengan del manto de la Virgen Maria, pero con la corona amarilla
ribeteada en rojo, capa amarilla y cinturén también amarillo.

La peticién para la aprobacion de la cofradia de San Baltasar en la
provincia paraguaya data de 1787,y en ella asientan los fines, devocio-
nes y rituales al Santo Patrono, ademas de las asistencias a los cofrades
miembros, en caso de enfermedad y fallecimiento.?® Entre los pedidos
sefialan que en la fiesta de San Baltasar, como es costumbre, el Alférez
es el portador de la bandera con las armas reales de los monarcas ca-
télicos y veinte personas a caballo lo acompaifien hasta los corredores
de la iglesia y anualmente, el dia seis de enero, se haga solemnemente
la festividad del santo patrono. La otra cofradia “El cordén de Santa
Ana’, celebraba el dia de su Santa Patrona el segundo dia de agosto,

28 Ibid.



con misas y banquetes donde asistian los sirvientes esclavos negros del
convento franciscano”.

Loma Cabari se extendia desde la calle 15 de Agosto, Convencién,
Avenida de la Republica y el barranco del Rio Paraguay en la ciudad
de Asuncién. En dicha zona, se encontraba la Orden de Predicadores
“mds conocida como dominicos por su fundador Santo Domingo de
Guzman”. Después de algunos afios se hizo urgente la reparacion del
convento y se trasladaron a la Casa de la Recogida y Huérfanas, y fue
alli que el Oficial de Santa Catalina Virgen y Martir recibi6 el titulo
de Oficial.”

En dicho rancherio, los religiosos tenfan cierta cantidad de esclavos
y el santo de devocién fue el Sefior Santa Paciencia. Aqui los esclavos,
en los dias de Semana Santa, cantaban y bailaban, acompanados de un
violinista de Emboscada.®

El primer Gobernador de la provincia del Paraguay, Domingo Mar-
tinez de Irala, entregé un solar destinado para el convento e Iglesia de
la Merced, en el actual sitio de la Plaza de la Independencia. A fines del
siglo XVII, por su estado ruinoso, fue trasladado donde actualmente es
la Plaza de la Democracia. Detras del convento se ubicaba el ranche-
rio de los esclavos, hoy Hotel Guarani. Alli vivian, en el afio 1778, 16
esclavos y 18 esclavas, provenientes de la estancia de los mercenarios
de Aregia. En la rancheria funcionaban una cocina de los religiosos, la
herreria y 21 viviendas de esclavos.

La Virgen de la Merced que fuera del convento, actualmente for-
ma parte del retablo mayor de la parroquia de San Francisco de Asis,

ubicado en la calle Luis Alberto de Herrera N° 363 y esquina Iturbe.?
Recreacion histérica a través de la masica

Mauricio Cardozo Ocampo, compositor y musico, gran observador y
recopilador, especialmente del folklore social paraguayo, tiene en su

29 Margarita Durdn, La Iglesia en el Paraguay. Asuncién: Editorial R.P., 1999.
30 Argtello, op. cit.

31 Margarita Duréan E., “Conventos, Ermitas, Iglesias y Parroquias del Paraguay Colonial”. En: abc

color. Edicién, afio 2000. Asuncién, Paraguay.

! Paraguay

205



repertorio dos composiciones, una de ellas “Kamba la Mercé”, en la
cual describe la fiesta del dia de la Virgen de la Merced con la parti-
cipacién de las primorosas kamba, coquetas mujeres negras. La otra
composicién se denomina “San Baltasar” y en esta relata la festividad
del 6 de enero, dia del Santo Patrono San Baltasar de Kamba Cua.
Cabe destacar que el relato de Cardozo Ocampo coincide plenamente
con los datos hallados en las fuentes originales del Archivo Nacional
de Asuncién, en relacién a la festividad de San Baltasar a cargo de los
cofrades, del periodo colonial. E1 mencionado musico nacié en Yvycui,
Paraguay, el 14 de mayo de 1907 y fallecié el 5 de mayo de 1982. Sus
obras se destacan porque captan el sentir popular y una visién socioan-
tropolégica.®?

KAMBA LA MERCE
24 de septiembre

sobre la cumbre frondosa
la virgen de la mercé,
hoy adoran las camba
con qué destreza y donaire
danzan las dvidas

las mozas,

entre el corro del gentio
en la loma Tarumad
impetuoso ritmo negro
ya se aduefa del suburbio
y bajo el typoi bordado
tiran faldas de percal

en la cabeza claveles,
peinetén de oro real

con crisdlitas y aros

y el rosario de coral

Kuygua-Vera o peineta de oro
con piedras preciosas. Pieza siglo XIX.

Museo de Numismatica del Banco

206 32 Ana Maria Arglello M., op. cit.



Central del Paraguay. Son las prendas
que lucian las mujeres de entonces,

sin distincién de clase o color de piel.

Tupasy la mercé ard
llamando estd la campana
con su voz de eternidad

hoy festejan las camba
enlazan a las sortijas

jinetes con estremecidos
alborotos de los nifios

rodea el ybyrasyi

poniendo un matiz cristiano
humildad y de piedad
comida y aloja

llevan a los presos las camba
hay dicha en todo el contorno
pués llegé el araguaza
descansable de noche y dia
suena la galopapd

con el rojo del ocaso

se marchd el cielo anil
prenden velas en las naranjas
y visten el toro candil
llamando estd en la campana
con su voz de eternidad
tupasy merce ara

hoy festejan las camba

Campamento Loma -Laurelty Kamba-Cua

Rosario o collar de oro y coral.
Pieza siglo XIX
Museo de Numismaitica del Banco

Central del Paraguay.

! Paraguay

207



208

Camino que conduce a Kamba-Cua

Kamba Cud etimolégicamente significa “agujero del negro”. Se en-
cuentra en el Departamento Central, a 10 km de Asuncién. En el afio
1820, el lider uruguayo Gervasio Artigas trajo consigo 200 hombres de
caballeria, todos lanceros, afroorientales del Uruguay.*

Artigas fue hospedado en una celda del Convento la Merced y, en
1821, por orden del Dictador José Gaspar Rodriguez de Francia, fue
trasladado a Curuguaty, a 210 km de Asuncién, mientras sus acom-
pafiantes libertos recibieron, por disposicién del gobierno, viviendas y
tierras para labranzas en San Lorenzo del Campo, donde fueron reu-
bicadas 80 personas. Ademas, se le proveyd, a cada varén adulto, herra-
mientas e implementos de labranza, yuntas de novillos para amansar
y convertirlos en bueyes.’* Entre ellos, se distinguid, por su trabajo y
espiritu humanitario, Donato Pereira, motivo por el cual fue considera-
do padre y protector en el seno de la comunidad. Donato se hizo cargo
de la Imagen de San Baltasar que habian traido consigo del Uruguay.*

Pero no todos los que vinieron con Artigas fueron totalmente libres,
tal como manifiesta el liberto José Segade, integrante de la comitiva
de Artigas, que fue depositario de dos esclavos y declar6 tener dos
ahijados hijos de padres africanos. Se debe mencionar que Segade con-
sigui6 su libertad al ser reclutado por Artigas.’® Ahora bien, en relacién
a las précticas religiosas de Kamba-Cud o de los africanos artiguistas,
Héctor Francisco Decoud menciona en su libro que era muy llamativa
la fiesta del 6 de enero. Durante el festejo, los negritos de ambos sexos
se vestian con telas de sedas rojas, con capas de la misma tela y color
orlada con relucientes galones dorados, y una corona o gorra de oro
pelada en la cabeza, que simbolizaban a los Reyes Magos, y montados

33 Héctor F. Decoud, op. cit.
34 Héctor F. Decoud, op. cit.
35 Héctor F. Decoud, op. cit.

36 Archivo Nacional de Asuncién. Seccion Propiedades y Testamentos. Volumen N° 770, N° 4,
ano 1846.



cada uno sobre briosos caballos, “alegria y chibcha se conjugaban con
vivas al Santo Patrono”. Y prosigue®”:

La fiesta duraba tres dias y danzaban: la Rueda, Zemba, Marimba
Guerrilla, Marimba Galopa y Carimba. Lizaro Medina, princi-
pal lider de la Comunidad dice: “cada 6 de enero recordamos a
nuestro Santo Patrono, bailamos y danzamos al compis de los

tambores y tamboriles”.

La danza de los Kamba-Cud es una de las mayores expresiones de
resistencia cultural existente en Latinoamérica; es una forma de sentir-

se negro en un contexto sociocultural absolutamente extrafo a la visién
afro de la vida.®

Recreacion historico-musical del rito
religioso de Kamba-Cu4, compuesta
por Mauricio Cardozo Ocampo

San Baltasar

Ya lleg6 el 6 de enero
fecha de San Baltasar

en la Loma Campamento
se aprestan a celebrar
Kambi de roja bandera

se adelanta hacia el camino
hoy ya bajan por la Loma
los grupos de peregrinos
encuentros de abanderados
que saludan toreando
piruetas de disfrazados

que danzan contorsionando
el cura de la capilla prepara
misa allf alegre viste y

resuena el

37 Héctor F. Decoud, op. cit.

38 Informe del Director del Ballet de Kamba-Cud, Lazaro Medina. Trabajo de campo realizado por
Ana Maria Argtiello en el aflo 2000.

l Paraguay

N
o
O



210

tam tam del tamboril

San Baltasar nuestro Rey
Mago que protege a los kamba
San Baltasar somos tus hijos
y alabamos tu bondad
Treinta metros de rodillas
un promesero va

con céntaro en la cabeza
aqui baila una kambad

de gran capa colorada

va vestido un mocetén

luce corona dorada de
refulgente candén

las hojas de ébano

bailan bajo la fresca
enramada

el mozoco rey retoza

en la calesita encantada

y es la forma del sonido

y del color

ritos negros

blancos, indios

se han metidos

en el tambor

San Baltasar nuestro Rey Mago
que protege a los kambd
San Baltasar somos tus hijos

que alabamos tu bondad.

Misas, procesiones, danzas, promeseros, banderas y méscaras forman
parte de la fiesta, como menciona la cancién. La danza, como rito re-
ligioso, se inicia con la marimba y la galopa, como una invitacién a la
comunidad, a sumarse al ritual. El segundo cuadro es la danza del Kua-
rajhy, veneracién al sol, y contindian con la danza del viejito, como salu-
tacién a sus antepasados. Recuerdan a su vez la danza del Santo Zapati
o calzado del santo negro, como una forma de veneracién al color de



la piel negra; y luego terminan con el Pitiki Pitiki, danza con ritmo
répido y contagiante.’” El autor, Nelson Caula, opina que el ritual del
negro montevideano tiene una estrecha relacién con la poblacién de
Kamba-Cu4, pues en su inmensa mayoria, los negros traidos de las cos-
tas africanas estaban bajo la advocacién protectora de San Baltasar.®

Fiesta de Kamba-Cua en la actualidad

Kamba-cud, verano, enero de 2011, aproximadamente tres mil personas
expectantes, esperaban compartir la tradicional fiesta de Kamba-cud en
Campamento Loma Laurelty de Fernando de la Mora, principal grupo
de los afrodescendientes del Paraguay. Estaba previsto un gran festival
folklérico a las 21:00 h en la cancha de fitbol 6 de enero. El predio
forma parte de la antigua comunidad africana, que fuera concedido por
el gobierno del dictador Gaspar Rodriguez de Francia en el afio 1820.

Este dia celebrarian la festividad del Santo Patrono San Baltasar ante
una gran multitud. El lider de la comunidad, Lazaro Medina, comenté
que en la actualidad cuentan con una poblacién de dos mil personas,
aunque muchos ya son mestizos. Varios grupos musicales ambientan la
llegada y esperada presentacién de los Kambd.

San Baltasar y una feliz muchacha de la comunidad, integrante del
Ballet de Kamba-Cu4, ante el aguardo de la acostumbrada procesién
de la imagen San Baltasar, santo patrono de Kamba Cud. Viste una
capa rosada y roja, con atuendo interior celeste y blanco. La corona es
roja con ribetes amarillos y simula estar en un cielo azul con las estre-
llas y la luna. La efigie estd adornada con rosas rojas y amarillas “colores
de la realeza espafiola”.

Numerosos artistas invitados formaron parte del evento artistico,
como preludio del rito religioso del santo patrono San Baltasar. Entre
otros, participaron el Grupo Generacién de Villarrica que interpreté
el tango “La Cumparsita’ y el candombe uruguayo “Negro José”, que
constituyen piezas relacionadas a los negros, y una seleccién de po-
lkas paraguayas; el grupo “Los Ojeda”, con canciones paraguayas; la

39 Ibid. Informe del Ballet de Kamba-Cua.

40 Nelson Artigas Caula, Nemofiaré. Montevideo: Rosebud Ediciones, 2000.

! Paraguay

211



212

cantante Marivi Vargas, con musicas que aluden al negro, cantando
“Arenita Azul”, de autor costarricense.

Danza ritual ancestral: a las 11:30 de la noche, el grupo indigena
Maka antecede a los Kamba con su danza. Cintico y saltos en forma
de circulos, demostraron su unién con la madre tierra. Los caracterizan
los adornos plumarios de avestruz que lucian en sus vestimentas, pues
el ave corredora es el animal de su hédbitat y el tétem del clan al cual
pertenecen, asi pues, representaron la danza totémica con la que se
identifican.

Los procesionarios abren la marcha. La imagen de San Baltasar es
transportada en andas, sobre los hombros de cuatro integrantes de la
comunidad para llegar a la tarima. Conformado de hombres y mujeres,
el cortejo se desplaza entre el piblico hasta llegar al escenario, donde
el Santo es presentado a la concurrencia y luego colocado sobre un
pedestal, previamente acondicionado.

El cortejo se completa con todos los integrantes del grupo de danza,
en este caso, de los tamborileros.

Los primeros en llegar al escenario: es el momento del Encuentro
de abanderados, “tradicién histérica desde el ano 1787, segin consta
en los documentos”.

Inician la danza los nifios y ninas del ballet, el varén luce un calzén
blanco y cinto rojo, y el torso desnudo. La nifia vestida con pollerona
de color amarillo y rojo, con pechera.

Incursionan las muchachas; los jévenes y adultos bailan el candombe.

Los varones bailan y realizan distintas mimicas. Segun fuentes ora-
les, “es un lenguaje secreto de los antiguos esclavos, cada varén maneja
un cédigo para su pareja’.

iImpetuoso ritmo negro!

Momentos de Extasis!

Final de la primera parte de la presentacién, saludan al piblico.

Canto a San Baltasar, “6 de enero”.

Indigenas, negros y blancos, al son del tamboril, incursionan nueva-
mente. Los antiguos enemigos de los pardos de Emboscada, indigenas
del Chaco paraguayo, pasaron a ser sus amigos, lo que se denota en la



fiesta de Kamba-Cu4, y la fiesta del 24 de julio de Minas de Embos-
cada.
Final de la presentacién.*!

El idioma
Idioma

“Todos los afrodescendientes de Camba-Cud hablan guarani, al igual
que todos los paraguayos”. Los residentes de edad avanzada hablan el
castellano como segunda lengua, pero pueden existir remanentes del
habla bozal colonial; es decir, que el africano que hablaba el espafiol
con dificultad, se conocia como bozal, tal como afirma el escritor John

M. Lipski.
Gastronomia

Benito Medina, otro de los lideres de la comunidad, nos comenta sobre
algunas comidas propias africanas. Por ejemplo, se refiere con nostalgia
del kishima, cuyos ingredientes son:

* Coco y mandioca pisados en mortero, luego se moldea en forma
de una chipa alargada para cocinarla con el asador.

* El kaburé de typyraty con chichard, se prepara en olla de barro o
fiaepy(, con grasa de cerdo acompafiando la carne de cerdo para
el chicharé.

Por dltimo, manifesté que el Andai es originario del Africa. Esta
fruta es uno de los principales alimentos de la poblacién paraguaya.

Historia de San Agustin de Emboscada

Las manifestaciones culturales africanas, sobrevivieron en el pais, es-
pecialmente en las poblaciones donde se implementaron comunidades
religiosas y otras fundadas con fines defensivos: “asi al verse la provin-
cia atacada por grupos hostiles llamados guaicurtes, el gobierno dis-

41 Trabajo de campo de Ana Maria Argiiello. M. Kamba-Cu4, 8 de enero de 2011.

! Paraguay

213



214

puso en el afio 1714 la leva de negros y mulatos libres y creé el asiento
poblacional de Villeta del Guarnipitin”.*

Por el mismo inconveniente de la hostilidad de los grupos Guai-
curdes, las mds belicosas de la regién occidental del Paraguay, el gober-
nador Rafael de la Moneda ordena, en el afio 1740, el traslado de gente
amparada, negra, mulata y pardos libres. Con ellas fundé San Agustin
de Emboscada, para servir también de refuerzo a un presidio inmedia-
to llamado Arecutacud.

En Emboscada se establecié un régimen donde la organizacién del
trabajo conjugaba con el servicio militar y la labranza, mientras las mu-
jeres se ocupaban de la hilanza comunal. Sin embargo, podian obtener
permisos para cultivar su propio algodén, lo que revirtié en un gran
estimulo econémico. No obstante, muchas veces los negros se sentian
descontentos y trataron de trabajar cada uno para si, por eso huian
frecuentemente.

En 1761 fue designado cura de Emboscada el padre Amancio Gon-
zélez, sacerdote franciscano. En esa fecha, la zona ya contaba con una
poblacién de varios miles de personas. La iglesia fue construida presu-
miblemente en el afio 1774, con la administracién del cura Amancio.
Ya para el siglo XIX, la poblacién se dedicaba a la agricultura y provi-
sién de piedras.®

Las piedras eran enviadas a Asuncién para la construccién de obras
publicas. Acerca de la explotacion de las minas de piedra por los em-
boscadefios existe gran cantidad de informacién en el Archivo Nacio-
nal de Asuncién. “Respecto a la religiosidad, cada 24 de julio recuerdan
a su santo patrono San Solano, que constituye una festividad religiosa-
catélica, con misas, procesiones y danzas; en cuya oportunidad drama-
tizan la vida cotidiana y dolorosa de sus ancestros, vestidos con rgpas
ornadas de plumas de aves, la cabeza y el rostro lo cubren con tela o se
pintan como también usan mdscaras”, mientras una moradora recuerda
el baile del tangé. La imagen que vemos es la de San Francisco Solano,
perteneciente a la parroquia San Francisco de Asis.

42 Branislava Susnik, op. cit.

43 Ibid.



Con respecto al asiento primigenio, a la comarca la denominan ace-
ra-jhd, o lugar del negro. Las antiguas viviendas tenfan dos puertitas,
las paredes estaban hechas con palos revestidos con barro, llamado es-
taqueo y el techo con soporte de maderas atadas con lianas o ysypé.

Los cuartos tenfan todas las mismas dimensiones y eran contiguos,
es decir, carecian de ventanas. Actualmente lamentan que treinta afios
atrds fueran demolidos. En la iglesia de Emboscada existe también,
como santo de veneracién, una imagen de Sansén, que se encuentra en
una cdpsula de cristal, con el fin de garantizar su conservacién, pues los
creyentes anhelan tener una pequefiisima porcién de la imagen ya sea
de la punta de la nariz, dedos de las manos o pies, para utilizarlos como
amuletos mdgico-protectores.*

Sansén correspondiente a la iglesia de Emboscada, siglo XVII

Tradicién oral
Princesa Floripa

Laleyenda de la princesa Floripa es el relato de una persona que nace y
vive en Emboscada. Segun ella, existi6 una vez una muchacha hermosa
que vivié en un castillo bellisimo, con una escalera mégica, rodeada
de sirvientes y sirvientas. Un dia se enamoré de un principe de quien
engendré un hijo, pero como la princesa pretendié permanecer virgen,
cuando nacié el nifio lo regalé a una ancianita muy fea. El nifio se
llamé el “miserable Agustin’. Luego lo adopté un jardinero. Cuando
Agustin cumplié 15 afios, la princesa envié a un mulato junto al hijo
para agasajarlo con una torta, pero la torta estaba envenenada. La prin-
cesa no queria que nadie supiese de la existencia de Agustin. El joven
mulato apenas recibié la torta la sabore6 y murid, pero “el miserable
Agustin sigui6 viviendo por muchos afios”.

El relato es posiblemente la descripcién inconsciente de la esclavitud
que existié hace mds de un siglo, pero que como estado mental y emo-
cional adin sobrevive.

El ama, presumiblemente de nacionalidad espafiola o descendiente
“criolla”, tenia todos los poderes terrenales y sobrenaturales. Presumi-

44 Trabajo de campo. Ana Maria Argtello.

! Paraguay

215



216

mos que la escalera significa el medio con el cual podrian huir de la
esclavitud, y el castillo al mismo tiempo puede considerarse como el
refugio-presidio Arecutacud.

Ademads, podemos suponer que el principe personifica al jardinero,
esclavo de la familia, con quien el ama tuvo una relacién ilegitima y
pecaminosa, pues segin los documentos de entonces y obrantes en el
archivo, los casos de uniones espontineas sin distincién de clases, y a
su vez los envenenamientos a sus amas, fueron frecuentes en el periodo
colonial y atn en el espacio independiente del Paraguay a partir del afio
1811. El mestizaje y los encuentros de los novios que eran parejas a es-
condidas fue una constante, y muchos nifios fruto de dichas relaciones
se convirtieron en seres socialmente desarraigados, sin residencia fija y
padres separados por imposicién de las leyes imperantes de entonces.
La narracién encierra también la aceptacién y el rechazo a la vida que
llevaban, no concibe un nuevo dia, un empezar y terminar, pues la vida
es una constante esclavitud.” Al respecto existe un poema anénimo ti-
tulado “Un negro enamorado por su sefiora”. Dicha poesia circulaba en
la época del presidente don Carlos Antonio Lépez, quien estuvo en el
poder en los afios 1842-1862,y en el manuscrito original estd escrito:

“soy del uso y propiedad de Bernardita Almirén.

Asuncion, febrero 20 de 1850”.

El negro

Se ha visto muchos esclavos
Que yo no soy el primero;
Que disfrutan de las flores
Como el mejor caballero.
Se ha visto sefioras tales
Entregarse a sus esclavos;
De dia le dice negro

Y de noche son los amos!
La mujer

Ya estoy resuelta, criado,

Si me guardas el decoro

45 Trabajo de campo. Ana Maria Argtiello.



Tendr4s ama, tendris duefia
Y también un gran tesoro

Y asi sucesivamente...*

La fiesta de Minas

Es una compaiiia o poblado que se halla a 5 kilémetros del pueblo de
Emboscada, en el cual se conmemora también el dia de San Solano el
24 de julio, con misas, procesiones y danzas. La danza es una forma
de expresién muy peculiar, pues imitan a sus antiguos enemigos, los
grupos guaicurdes que, con el correr de los afios, terminaron identifi-
candose con sus adversarios.

Los atuendos son hechos por ellos mismos y estin adornados con
plumas de gallinas y guineas, y tienen mdscaras. Celebrada la misa,
ninos y adultos danzan al ritmo de los tambores y la arménica, los
movimientos denotan un tinte totémico, que representa hipotética-
mente al clan de los avestruces, que constituy6 unas de las formas de
organizacién de los antiguos grupos étnicos del Chaco, asiento de los
guaicurtes.*’

Artesanias
Mascaras

En uno de los fasciculos de la serie cultural de arte popular, Gloria
Muiioz escribe: “El kamba rd anga es una creacién de la época colonial,
para precisar del siglo XVII en el Paraguay”. Este personaje recuerda
a “un sujeto legendario de historia de hombres... que se presenta dis-
frazado de negro, con trapos y ropas viejas, a veces con vestidos feme-
ninos, llevando el rostro cubierto con una miscara...”; y menciona al
autor Roberto Quevedo, quien en una investigacién sobre la biografia
de Felipe Cabafias Ampuero, cita por primera vez la frase “figura del
negro’, que es la traduccién al castellano del vocablo guarani kaméba
ra’ anga®®, aunque también la terminologia anga, significa en el idioma

46 Alfredo Boccia Romafiach, Esclavitud en el Paraguay. Asuncion: Servilibro, 2004.
47 Trabajo de Campo Ana Maria Arglello.

48 Gloria Mufioz, Fasciculos de la Serie Cultural Arte Popular. Asuncién. Aio 2000.

! Paraguay

217



218

guarani “pobre” . Traducido al castellano podria ser la “imagen del po-
bre negro”. Varios son los pueblos que en sus fiestas patronales utilizan
las mdscaras, como en la compaiiia de Ytaguaza de Altos, en la fiesta
de San Pedro y San Pablo el 29 de junio.*

En la mayoria de lugares donde hubo asientos de negros en el inte-
rior del pais, sobreviven las mdscaras, especialmente de madera, como
por ejemplo en el pueblo de Tobati, que fue una esclavatura estatal
denominada Virgen Concepcidn, y es precisamente en la plaza 21 de
julio donde se subastaban esclavos y esclavas. Para dar un ejemplo, en
el ano 1848 se pregond la venta de Francisca, de 24 afios, en 80 pesos
y no hubo postor, Laureana de 9 afios en 45 pesos, Rosa Isabel de 9
afios y un morador llamado Santiago Aramburd pagé 54 pesos en esa
subasta.’® Atyrd es otro pueblo donde hay rastros de cultura africana,
pues un documento del afio 1809 menciona que un maestro de escuela
de primeras letras de Atira “fue destituido por adiestrar a los nifios en
bailes y mojigangos, disfraz con mascaras”.’!

Miscaras de madera del pueblo de Tobati, la primera denota rasgos
indigenas, ojos rasgados y oscuros, tez negra con falta de dientes; la
siguiente es muy especial: ojos oscuros y una flecha atraviesa la denta-
dura, al igual que la Gltima, pero con ausencia de los ojos. Son méscaras
que inspiran miedo y terror, es decir, el miedo de la situacién vivida en
un régimen de esclavitud y sumisién, flechados y amordazados.

Artesania en barro de Aregua

Aregua es una ciudad que se encuentra a 29 km de Asuncién. Fue
asiento de indigenas guaranies y estancia de los religiosos mercedarios
con cierta cantidad de esclavos. El 2 de noviembre, dia de los difuntos,
se conmemora en la iglesia catdlica de Aregua, cuya poblacién, en su
inmensa mayoria, se dedica a la artesania de barro. Entre tantas obras
de arte encontramos a la parejita de la suerte: la negra Simona y el ne-
gro Simén, que habria que tenerlos especialmente en la entrada de la

49 |bid.
50 Archivo Nacional de Asuncion. Seccién Carpetas Sueltas, N° 198, afo1849.

51 Archivo Nacional de Asuncién. Seccion Nueva Encuadernacion. Volumen 2905, aifo 1812.



casa, con el fin de evitar la entrada de espiritus malignos en los hogares,
pues poseen poderes magicos.*

El tango afrorioplatense paraguayo

La voz tango se encuentra en las culturas africanas e hispanicas del
periodo colonial. Segun algunas teorias, la terminologia tango deriva-
ria de tango, que en una de las lenguas del continente negro significa
palpar, tocar y acercarse. En la colonia rioplatense los negros daban esta
denominacién a sus parches de percusién. Ellos la pronunciaban como
palabra aguda, tangé. Y tangé fueron también los bailes que organiza-
ron los africanos que llegaron a la fuerza al Rio de la Plata. Ahora bien,
“fueron las compaifiias de zarzuelas las que condujeron las habaneras a
América en su tercer cruce ocednico, a mediados del siglo XIX”, y es
posible que de esta manera haya llegado dicha corriente de expresion
cultural al Paraguay, pues la fecha coincide plenamente.*®

Zarzuela “Los dos Ciegos"

Con respecto al tangé, un documento suelto en el Archivo Nacional
de Asuncién, consistente en una hoja desapercibida, amarillenta y sin
data, pero que por las caracteristicas de la informacién, cabe que pro-
ceda de la década de 1860.

Devela vestigios de la cultura africana con un marcado léxico rio-
platense, y se trata de la puesta en escena en Asuncién de la zarzuela
“Los Dos Ciegos”, acompafiada de orquesta en la ejecucién del tan-
go americano, compuesta por bombos, platillos, piano y algunas veces
campanillas. La obra teatral tiene como personajes a la Celestina, que
es mujer fea y algo boba, de 19 afios de edad, sin contar los afios que
tue a la escuela. Pelagia, dama joven que, segin se asegura, se muere por
los faldones largos, y un testigo oculto con la edad escondida dentro de
un gran talismén.

52 Recopilacion trabajo de campo. Aregtia. Ana Maria Argiello.

53 Revista Origen del tango N° 1y 2. Ediciones Altaya, Buenos Aires,1998.

! Paraguay

219



PRIMERA PARTE
Testigo

Mis la nifia ni por éstas
Al mozo quiere dejd

Y al final de la escalera
Se hace... jphis!...

Pelagia

Aqui estoy Madrinita
No se asuste por nd
Celestina es

Y hace por lo engafd

Testigo y Pelagia
Guachindanguita contenta vene
Guachindanguita triste se vd
Jest que nifa tan apura

Jest que bromas tan malas da

Jest que bromas tan malas da

Ay Jesu

SEGUNDA PARTE
Testigo y Pelagia

El muchacho que la entiende
Se pone entoncé 4 fumd

Y le dice 4 Pelagita

Que todo aquello no es nd

Pelagia a Celestina

No hagas sonsa estas cosas
Que no te quiere yd

Pues que no te hace caso

Y contento se va

Celestina a Pelagia
Cillate nifia necia
Que otra vez volvera
Que va encandilas

220 Y el amor lo traera



TERCERA PARTE
Guachindanguita contenta vene
Testigo solo con la orquesta y piano...
La nina en sus ilusiones

Suefia que al cabo caerd

Y el suefia con diversiones

Jest que barbaria

Testigo
Pajarraco de un cielo

No de cielo turqui

Coro

Guachindanquita contenta vene
Guachindanguita triste se vd
Jest que nifia tan apurd

Jest que bromas tan malas da
Ay Jest

Ay Jesa

Ay Jest que bromas

Jest que bromas tan malas da

El documento indica, ademds, que “estdn en la prensa otras compo-
siciones para cantar con la misma musica, los que gusten suscribirse
en la Plaza de la Victoria, al pie de la Pirdmide, hallardn con quién
tratar...jja precios médicos!!™*

Técnica

En relacion a la musica de Kamba-Cu4, anteriormente se utilizé el
bombo, considerado auténticamente africano, y luego la marimba,
siendo usada la técnica de percusién. En las procesiones cantadas y
rezadas priman los tambores. Actualmente, en la 20° edicién del Fes-
tival correspondiente al afio 2011, realizada el dia sibado 8 de enero,
pudimos observar la ausencia de la tradicional marimba, citada en el

informe de Ldzaro Medina, y solo se ejecutaron los tamboriles de dis-

tintos tamafios, que daban distintos tonos.

54 Archivo Nacional de Asuncion. Seccion Documentos Reservados. Sin data.

! Paraguay

221



222

6.

Recomendaciones

Proyecto Nacional

Creacién de un Departamento de Estudios Afro en el Paraguay.

Incorporacién o contratacién de especialistas académicos versa-
dos en el tema.

Capacitacién de funcionarios en el drea del PCI de los afrodes-
cendientes.

Incorporacién de funcionarios para trabajos especificos y cienti-
ficos sobre africanidad paraguaya.

Capacitacién de lideres para las organizaciones civiles fragiles.

Elaboracién de proyectos de financiacién para la Salvaguardia
del Patrimonio Cultural Inmaterial.

Elaboracién de propuesta al Ministerio de Educacién y Cultura
para la inclusién en los programas educativos.

Establecer alianzas con los diferentes “Estamentos Estatales,
Municipales y Organizaciones Civiles para salvaguardar y difun-
dir la cultura afroparaguaya”.

Proyecto Regional

Sobre una agenda comun entre los paises integrantes del CRES-
PIAL, unificar y consensuar criterios de acciones de rescate, de
emergencia y de asistencia a los paises con poca experiencia en el
estudio sobre la cultura inmaterial de los afrodescendientes.

Impulsar la recuperacién de la memoria histérica con la investi-
gacion cientifica, como soporte de los futuros trabajos de campo
en materia de oralidad, expresién artistica y religiosidad de los
afrodescendientes en Paraguay.

Difundir el arte y religiosidad afroparaguaya.



* Gestionar recursos econémicos tanto para los investigadores y
gestores culturales y organizaciones civiles que deseen rescatar
sus tradiciones ancestrales.

*  Promover la inclusién de la danza, musica y ritos religiosos de los
afrodescendientes, como parte del desarrollo turistico del pais.

* Capacitar lideres y animadores de organizaciones civiles afrodes-
cendientes, que manifiesten fragilidad institucional.

Estrategias

* Pesquisa en fuentes documentales y bibliograficas.
* Investigacién de campo.

» Conversatorio con los actores directos.

* Interacciones artisticas.

*  Promocién cultural a través de foros y encuentros con sus pares
nacionales e internacionales.

* Incorporacién de académicos expertos en estudios africanos.

Componentes e Instituciones y posibles
aliados involucrados en el rescate
del patrimonio inmaterial de los
afrodescendientes
« UNESCO
« CRESPIAL
* Secretaria Nacional de Cultura
* Entidades Binacionales
* Asociacién Afro Paraguayo Kamba-Cud
e Direccional General de Patrimonio Cultural
* Direccién General de Promocién de Cultura Comunitaria
* Direccién de Investigacién, Arqueologia y Antropologia

* Secretaria Nacional de Turismo

! Paraguay

N
N
w



224

*  Municipios
*  Empresas Privadas

*  Organizaciones civiles y ONG

7. Conclusion

Se han podido cotejar los datos recuperados de fuentes escritas, con la
aplicacién de otros métodos cualitativos e interpretativos y aplicados
a poblaciones especificas, en este caso, las de Emboscada y Kamba-
Cud, pueblos que conservan sus tradiciones culturales. No obstante, el
tiempo para realizar la tarea de rescate no fue suficiente, pues los datos
recogidos precisan un tiempo mayor para ser analizados y procesados.
Quedan también pendientes, como estudio, otros lugares que fueron
antiguos asientos de poblacién negra.

Las personas entrevistadas de las entidades estatales manifestaron
con sinceridad que desconocian el tema. En el caso del Ministerio de
Educacién y Culto, la Directora General del Departamento de Curri-
culum se comprometié en incluir en la malla curricular la historia de
los afrodescendientes del Paraguay, lo cual manifesté por medio de un
dictamen por escrito.

También los lideres de Kamba-Cua se mostraron receptivos frente a
la prensa nacional y extranjera, en el dia del festejo de San Baltasar en
Loma Campamento.

En el acto festivo de Kamba-Cu4, hubo veinte momentos artisticos,
de los cuales solo cinco nimeros hicieron alusién a los afrodescen-
dientes. Lo admirable es que luego de los ciento noventa y un afios
de la llegada de los negros artiguenos al Paraguay, sus descendientes
mantienen el rito de sus antepasados con infima modificacién, es mis,
se sienten orgullosos de su cultura e identidad.

En Emboscada se entrevisté a cinco personas mayores de 70 anos.
Una de ellas comenté sobre los negros, antiguos pobladores del lugar, y
se refiri6 a ellos de una forma despectiva diciendo: “Nosotros aqui no
tenemos ningun parentesco con los negros, ellos son indios”. Estos re-
lataron sus historias personales, pidiéndome que reservara sus nombres
y también que nadie sepa que sufrieron mucho.



Bibliografia

ARGUELLO M, Ana Maria

1999 El Rol de los Esclavos Negros en el Paraguay. Asuncién: Centro
Editorial Paraguayo.

AGUIRRE, Juan Francisco

1949 Diario. Segunda Parte. Buenos Aires: Imprenta de la Biblio-
teca Nacional, Vol. 2.

AZARA, Félix de

1943 Descripcion e Historia del Paraguay del Rio de la Plata. Madrid:
Bajel.

BOCCIA ROMANACH, Alfredo

2004 Esclavitud en el Paraguay. Asuncién: Servilibro.

BLUJAKI, Agustin
1981 Pueblo de Pardos Libres. Asuncién: (s.n.).

CAULA, Nelson Artigas
2000 Nemodaré. Montevideo: Rosebud Ediciones.

CI,ENTRO DE PUBLICACIONES DE LA UNIVERSIDAD CATOLICA. ELADIO VE-
LAZQUEZ
La Poblacion del Paraguay en el afio 1682: Asuncion.

DECOUD, Héctor Francisco

1930 EL Campamento de Laurelty. Montevideo: El Siglo Ilustrado.

DURAN, Margarita

1999 La Iglesia en el Paraguay. Asuncién: R. P.

FISCHER y QUELL Editores

1887 Registro Oficial de la Republica del Paraguay 1869-1875,
Asuncién.

GARAVAGLIA, Juan Carlos

1984 Mercado Interno y Economia Colonial: Editorial Grigalbo:
México.

! Paraguay

N
N
($)]



226

HOYT, Williams

1978 “Esclavos y Pobladores. Observaciones sobre la Historia Par-
da en el Paraguay en el siglo XIX”. Revista de Sociologia,
Vol. 11, Ne 31, Asuncién.

MEDINA, Lazaro

2000 Informe del Director del Ballet de kamba-Cu4, de la comun-
didad de Kambé-Cua.

Revista. Origen del tango

1998 Buenos Aires: Ediciones Altaya. N© 1-2.

RECOPILACION DE LAS LEYES DE LOS REINOS DE INDIAS
1943 Madrid: Ediciones Ultra.

MORA MERIDA, José Luis

1973 Historia Social del Paraguay 1600-1650. Sevilla: Escuela de
Estudios Hispanoamericanos.

SCHWARTZMAN, Mauricio
2000 Editor Fasciculos de la Serie Cultural Arte Popular. Gloria

Mufioz: Asuncién.

SUSNIK, Branislava
1992 Una Vision socio-antropoldgica del Paraguay siglo XIX. Asun-

cion.

Fotografias

Archivo Fotogrifico Histérico. Fotografias. Serie Santeria. Demografia. Ins-
trumentos Musicales e Iglesias: San Baltasar, Sefior de la Santa Paciencia,
Sansén, Bombo, iglesia de Emboscada, Camino a Kamba-Cuad. Rito religioso
del 6 de enero de Kamba-Cud Archivo Fotogrifico Histérico... Gentilezas:
Asociacién de Artesanos Productores del Paraguay “méscaras”. Musica Dis-
queria Confort “Cambd la Mercé y San Baltasar”. Peineta y collar de coral
Foto del Museo de Numismitica del Banco Central del Paraguay. Artesania
de Aregua foto del Archivo Histérico Fotografico.



Documentales

Archivo Nacional de Asuncién. Seccién Nueva Encuadernacién, Vol. N

3317, ai01848/49.

Archivo Nacional de Asuncién. Seccién Nueva Encuadernacién, Vol.

N°3305, afio 1846.

Archivo Nacional de Asuncién. Seccién Nueva Encuadernacién, Vol. N

2835, Folio N° 43, afio 1866.

Archivo Nacional de Asuncién. Seccién Nueva Encuadernacién, Vol. N

3290, aio 1846.

Archivo Nacional de Asuncién. Seccién Nueva Encuadernacién, Vol. N
3304, afio 1846

Archivo Nacional de Asuncién. Seccién Nueva Encuadernacién, Vol. Ne
2905, afio 1812

Archivo Nacional de Asuncién. Seccién Historia, Vol. N° 439, afio 1787.

Archivo Nacional de Asuncién. Seccién Propiedades y Testamentos, Vol. N°

770, Ne 4, afio 1846.
Archivo Nacional de Asuncién. Seccién Carpetas Sueltas, N° 198, afio 1849.

Archivo Nacional de Asuncién. Seccién Documentos Reservados, sin Data.

Fuentes Electronicas

Goliath. Acceso del usuario Ana Maria Argiello. M. Fecha: 20 de febrero
de 2011.

Natalia Ruiz: Los afrodescendientes salen del anonimato. Diaz. Usuario Ana

Maria Argiiello. M. Fecha: 20 de febrero de 2011.
Zulma Sosa. Los afrodescendientes salen del anonimato

http://goliath.ecnext.com/coms2/gi_0199-12083579/Paraguay los Afrodes-
cendientessalen-del.html htt:// www.geledes.org.br Primer censo afrodes-

cendientes en el Paraguay. Direccién General de Estadisticas, Encuestas y
Censos. Usuario Ana Maria Argiiello. M. Fecha: 20 de febrero de 2011

! Paraguay

N
N
N



Peru
Rodrigo Chocano Paredes



L S S U



230

Contenido del informe

1. Aspectos preliminares
Breve definicién de PCI
PCl y afrodescendientes en el Peru
Antecedentes: la presencia afrodescendiente en el Pert

2. Mapeo de instituciones involucradas en el Estado
Miembro en la salvaguardia del patrimonio cultural
inmaterial afrodescendiente
Del Estado
De la sociedad civil

3. Acciones que se vienen realizando
Investigacion a nivel de instituciones publicas y privadas
Registro e inventario a nivel de instituciones
publicas y privadas
Difusién y promocién a través de medios de comunicacion

y educacion (educacién formal y no formal)

4. Dificultades en la salvaguardia
Identificacién de patrimonio en riesgo
Problematica en la salvaguardia del PCI afrodescendiente
con relacién al registro, investigacién, promocion y difusion

5. Procesos de salvaguardia del patrimonio cultural
afrodescendiente en el pais
Identificacion de hitos histéricos en la salvaguardia del PCI
Principales trabajos realizados en los Gltimos 30 afios

6. Breve resefia de las siguientes manifestaciones
y de su posible localizacion
Lengua, giros linguisticos, cosmovisién y manifestaciones
orales (mitos, cuentos y leyendas)
Ritos y festividades
Técnicas e instrumentos
Artes del espectéaculo
Técnicas artesanales

232
232
235
237

244
244
247

253
253

255

255

258
258

259

264
264
270

272

272
275
281
281
282



7. Recomendaciones para un proyecto regional
Balance general
Objetivos
Estrategias
Componentes

Bibliografia

283
283
285
286
290

291



232

El presente estado del arte sobre el Patrimonio Cultural Inmaterial de
las poblaciones afrodescendientes en el Pert ha sido elaborado a par-
tir de la informacién obtenida en el Taller sobre Patrimonio Cultural
Afrodescendiente en el Pera organizado por CRESPIAL y la Mesa
de Trabajo Afroperuana del Congreso de la Republica en setiembre de
2010, asi como de la recopilacién y revisién de textos sobre el tema y de
la realizacién de una serie de entrevistas a expertos en la temdtica del
PCI afrodescendiente en el Peru.

1. Aspectos preliminares

Breve definicion de PCI

El Patrimonio Cultural Inmaterial (PCI) puede entenderse como el
conjunto de elementos intangibles, por lo general saberes, pricticas y
creencias, que las distintas comunidades consideran parte de su identi-
dad y de su legado cultural, al tiempo que los mantienen y los practican
como parte de su vivencia cotidiana. La Convencién para la Salvaguar-
dia del Patrimonio Cultural Inmaterial (UNESCO 2003) lo define de

la siguiente manera:

Se entiende por “patrimonio cultural inmaterial” los usos, repre-
sentaciones, expresiones, conocimientos y técnicas —junto con los
instrumentos, objetos, artefactos y espacios culturales que les son
inherentes— que las comunidades, los grupos y en algunos casos
los individuos reconozcan como parte integrante de su patrimo-

nio cultural.!

El PCI es a la vez antiguo y contemporineo y perdura en el tiempo
a través de la transmisién de una generacién a otra. Los elementos
que forman parte del PCI de una comunidad vienen de su pasado y se
transmiten de generacién en generacién a lo largo del tiempo, pero son
al mismo tiempo vividos como cotidianos y contemporaneos. Asimis-
mo, estos elementos estin sumamente compenetrados con la forma de
vida de las comunidades que los ponen en prictica, por lo que son parte

1 Convencioén para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial (UNESCO 2003).



central de su identidad. Entonces, el PCI abarca todas las expresiones,
conocimientos y précticas culturales que, habiendo surgido en el pasa-
do, se mantienen vivas en el presente y que son parte fundamental de
las identidades de las comunidades que las practican.

El PCI comprende pricticas de diversos tipos. La Convencién para
la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial (UNESCO 2003)
reconoce de manera particular a las tradiciones y expresiones orales
(incluido el idioma), las artes del especticulo, los usos sociales, rituales
y actos festivos, los conocimientos y usos relacionados con la naturale-
za y el universo y las técnicas artesanales tradicionales. La legislacién
peruana reconoce, ademds, las costumbres y normativas tradicionales,
las formas de organizacién y autoridades tradicionales, las practicas
tecnolégicas y productivas, los conocimientos, saberes y practicas como
la medicina tradicional y la gastronomia y los espacios culturales de
representacion o realizacién de précticas culturales.? Pero més alld de
estas delimitaciones, cualquier expresién cultural vigente que haya sido
transmitida desde el pasado a través de varias generaciones puede ser
considerada como parte del PCI, siempre y cuando no contravenga los
instrumentos internacionales de derechos humanos ni los imperativos
de respeto mutuo entre comunidades, grupos e individuos y de desa-
rrollo sostenible.?

La salvaguardia del PCI puede ser comprendida como el conjun-
to de medidas encaminadas a garantizar la viabilidad del PCI. Esta
salvaguardia es necesaria dada la cantidad de circunstancias que ame-
nazan la existencia o la vigencia del PCI sobre todo en los casos de
grupos culturales no occidentales. Estas amenazas pueden ser, entre
otras, la exclusién social, las migraciones y desplazamientos forzados
de comunidades enteras, los cambios en las dindmicas de vida en mu-
chas comunidades a partir de la urbanizacién y la industrializacién o
la hegemonia de ciertas expresiones culturales occidentales asociadas
al mercado que invisibilizan a otras manifestaciones menos conectadas
con los circuitos de mercado.

2 Decreto Supremo N° 011-2006-ED: Reglamento de la Ley de Patrimonio Cultural de la Nacién
28296.

3 Convencién para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial (UNESCO 2003).

Peru

\
7.\

233



234

Es importante salvaguardar y mantener la vigencia del PCI por di-
versas razones. En primer lugar, porque mantiene viva una gran can-
tidad de saberes, conocimientos técnicas y pricticas tradicionales, im-
portantes no solo para las personas y colectividades que los practican,
sino también para el resto de la humanidad, para la cual el PCI puede
ser un factor de acercamiento, colaboracién, intercambio y entendi-
miento entre los seres humanos. En segundo lugar, el PCI tiene una
importancia trascendental en el afianzamiento de la identidad cultural
de los sujetos y colectividades, asi como en la proteccién y promo-
cién de la diversidad cultural. Esto, por cuanto la salvaguardia del PCI
implica salvaguardar también gran parte de lo que ellos son, piensan,
viven y sienten; es decir, su vivencia personal y su identidad particu-
lar. En tercer lugar, la promocién eficiente del PCI da visibilidad y
reconocimiento legal y politico a las colectividades portadoras, lo que
contribuye a que se constituyan como actores sociales y politicos rele-
vantes en el escenario local, nacional y mundial. Por estas tres razones,
la salvaguardia del PCI es fundamental para el desarrollo y la mejora
de la calidad de vida de las poblaciones portadoras de saberes tradicio-
nales y ancestrales.

El Per ratificé la Convencién para la Salvaguardia del Patrimonio
Cultural Inmaterial (UNESCO 2003) en el afio 2005, siendo el se-
gundo Estado en la regién en ratificarla. Esta convencién se sumé a la
Ley General del Patrimonio Cultural de la Nacién* promulgada en el
afio 2004, la cual reconoce y protege los bienes culturales inmateriales
en sus articulos 1y 2. En el articulo 1 inciso 2 de esta ley, el PCI se
define como:

Las creaciones de una comunidad cultural fundadas en las tradi-
ciones, expresadas por individuos de manera unitaria o grupal, y
que reconocidamente responden a las expectativas de la comuni-
dad, como expresién de la identidad cultural y social, ademas de
los valores transmitidos oralmente, tales como los idiomas, len-
guas y dialectos autéctonos, el saber y conocimiento tradicional,

ya sean artisticos, gastronémicos, medicinales, tecnolégicos, fol-

4 Ley 28296: Ley del Patrimonio Cultural de la Nacion.



cléricos o religiosos, los conocimientos colectivos de los pueblos
y otras expresiones o manifestaciones culturales que en conjunto

conforman nuestra diversidad cultural.

Segun el articulo 2 de la misma ley, estos bienes pertenecen a la na-
cién en general, y en forma directa y especifica a las comunidades que
los mantienen y conservan.

El reglamento de esta ley, promulgado en el afio 2006, delinea los
alcances de lo que la legislacién nacional reconoce como PCI y com-
plementa el mandato de las instituciones nacionales al respecto. En su
articulo 85, este reglamento sefiala que el ente encargado de la gestién
del PCI en el Peru es el Instituto Nacional de Cultura (INC) y que
su mandato es “fomentar y velar por la identificacién, documentacién,
investigacién, preservacién, proteccién, promocién, valorizacién, trans-
misién y revitalizacién del patrimonio cultural inmaterial en sus dis-
tintos aspectos”. Para este fin, se considera fundamental la participa-
cién activa de la comunidad, los grupos o individuos portadores de los
elementos del PCI. Asimismo, y en concordancia con la Convencién
para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial (UNESCO
2003), el articulo reitera que se tendrd en cuenta como PCI solamente
a las expresiones que guarden respeto a los derechos humanos y que
no se opongan a los principios de respeto mutuo entre comunidades,
grupos e individuos y de desarrollo sostenible.

E121 de julio de 2010 se promulgé la ley 29565, Ley de Creacién del
Ministerio de Cultura. En esta ley, se transfirieron todas las competen-
cias en materia de cultura del INC a este nuevo ministerio, incluyendo
las competencias respecto del PCI. En la actualidad, la Direccién de
Patrimonio Inmaterial Contemporineo del Viceministerio de Patri-
monio Cultural e Industrias Culturales del Ministerio de Cultura es el
6rgano estatal encargado de implementar las acciones de salvaguardia

del PCI en el Peru.
PCl y afrodescendientes en el Peru

De acuerdo con lo ya sefialado, hablar del PCI es entonces hablar de la
vivencia, la identidad y las préicticas de las personas. Al hablar de PCI
afrodescendiente se hace referencia, en principio, a los saberes, las vidas

Peru

\
7.\

235



236

y la historia en comuin de los sujetos y colectividades afrodescendien-
tes. La unica definicién formal precisa sobre afrodescendientes que fue
posible ubicar durante el desarrollo de este trabajo fue la del Instituto
Interamericano de Derechos Humanos (IIDH), que define el término
“afrodescendiente” de la siguiente manera:

Pueblos de origen africano que fueron traidos como esclavos
durante la colonia para sustituir la mano de obra de los pueblos
indigenas exterminados en Estados Unidos y otros paises del
continente. Constituyen la mayoria en los paises del Caribe y un
porcentaje elevado de la poblacién de Brasil, Colombia y los Es-
tados Unidos. En Brasil y otros paises de la regién, el mestiza-
je —como via al “emblanquecimiento’™ dio origen a los llamados
mulatos, los que en EEUU son asumidos como negros junto con

los no mestizos.’

Esta definicién, si bien guarda concordancia con los procesos socia-
les de algunos paises de la region, estd divorciada de procesos de paises
como el Pert. Esto, en primer lugar, por cuanto ni el régimen esclavista
fue un mero reemplazo de mano de obra ni los pueblos originarios fue-
ron exterminados en el Perd. En ese sentido es posible ensayar una de-
finicién del término “afrodescendiente” mas amplia y adecuada al caso
nacional. Para efectos de este trabajo, el término “afrodescendiente”
hard referencia a los sujetos y grupos sociales descendientes de las po-
blaciones de Africa subsahariana trasladadas a América Latina como
parte de la migracién forzada de hombres y mujeres esclavizados entre
los siglos XVI y XIX, y que a lo largo de cinco siglos han constituido
colectividades culturales y afectivas ancladas en el territorio nacional,
con raices africanas, pero profundamente arraigadas en los procesos
socioculturales acontecidos en este territorio.

Dados los diversos procesos sociales que ha atravesado el pueblo
afroperuano durante su presencia en el territorio nacional, su PCI es
sumamente diverso y complejo. En el Pert, una parte de este ha sido
visibilizado y difundido, sobre todo durante los tltimos 40 afios, como

5 Fuente: IIDH; extraido del Glosario Afroindigena de la Oficina de UNICEF para América Latina
y el Caribe.



es el caso de muchas expresiones musicales y gastronémicas, las cua-
les son socialmente identificadas con poblaciones afrodescendientes.
Sin embargo, hay muchas expresiones del PCI afrodescendiente que
no son conocidas, visibilizadas ni difundidas, pero que forman parte
fundamental de la vivencia, la memoria y la identidad de las perso-
nas y colectividades que se identifican como afrodescendientes. Un
plan de salvaguardia del PCI afroperuano debe poner atencién a toda
esta gama de expresiones culturales y tomar medidas diferenciadas de
acuerdo con sus caracteristicas y con las diversas amenazas que sobre
cada una se ciernen.

Antecedentes: la presencia
afrodescendiente en el Peru

La presencia de poblaciones afrodescendientes en el Pert se remonta
al siglo XVI, a la llegada de los espafioles al actual territorio nacional
y al subsiguiente periodo de conquista y establecimiento colonial. Una
de las primeras referencias de esta presencia es la licencia otorgada en
1534 a Hernando Pizarro para importar esclavos a América.® Estos es-
clavos llegaban al virreinato del Perd como fuerza de trabajo en calidad
de mercancias y eran objeto de transacciones econémicas o frafa. En
este trafico fueron particularmente importantes los traficantes espano-
les y portugueses primero, y luego los ingleses, franceses y holandeses,
y los puertos de Sevilla, Veracruz, Panama Cartagena y Callao fueron
importantes centros de trifico de esclavos para la América espafiola.”
Los primeros africanos y afrodescendientes en el Peru vivieron en
calidad de esclavos durante toda la colonia y parte de la republica. Las
poblaciones afrodescendientes se ubicaron en zonas urbanas y rura-
les del Perd, principalmente en zonas de hacienda de la costa central
del Pert, en la costa norte, en Lima y en algunas zonas de los Andes
como Huancavelica, Cusco, Ayacucho y Puno.? En las zonas urbanas,
los esclavos trabajaron como domésticos, fueron mulateros, cocineros,

6 Rostworowski (2000: 28).
7 Bowser (1977: 82).

8 Aguirre (2000: 64), Vallejos (2007: 148).

Peru

\
7.\

237



238

vendedores de comida, dependientes de tienda, guardianes, porteros,
guardaespaldas e incluso musicos o artesanos, siendo estos ultimos
dos oficios de gran reconocimiento social.” En las zonas rurales fueron
mano de obra en plantaciones de azicar, algodén y vid, y en menor
cantidad trabajaron en zonas mineras. En todos los casos fueron vic-
timas de explotacién y malos tratos, situacién que continué hasta la
abolicién de la esclavitud en 1854.

En términos demogréficos, la presencia de afrodescendientes en
el Perd ha sido significativa durante toda su historia. Carlos Aguirre
menciona que entre 1532y 1816, no menos de cien mil esclavos africa-
nos bozales fueron llevados al virreinato del Pert, y que en su momento
de mayor presencia demogrifica su nimero superé los 90 mil.® Asi-
mismo, Aldo Panfichi sefiala que, para el caso de Lima, en 1790 el 45%
de la poblacién tenia ascendencia africana.!! Por otro lado, los afrodes-
cendientes tuvieron intercambios constantes con criollos, mestizos e
indigenas, por lo que se generd un mestizaje biolégico y cultural, el cual
fue aumentando a medida que los esclavos iban obteniendo su liber-
tad y dejando atras las restricciones sexuales y reproductivas impuestas
durante el virreinato.'”? Este mestizaje fue socialmente asimilado por
las élites politicas a través de clasificaciones fenotipicas que indicaban
el origen de los sujetos, por ejemplo, el retofio de un negro (entendido
como descendiente africano de linea directa, sin mezcla biolégica con
mestizo, criollo, indio o asiitico) con una india daban un zambo, al cual
se le atribuian ciertas caracteristicas particulares en cuanto a su espiritu
y su comportamiento. Este esquema clasificatorio se acentué con el
tiempo y se mantuvo incluso durante el siglo XIX y el XX, con un pre-

9  Aguirre (2000: 64), Tompkins (2011).
10 Aguirre (2000: 64).
11 Panfichi (2000: 137).

12 En efecto, durante la colonia se realizaron esfuerzos denodados para evitar la mezcla de los
indigenas con los afrodescendientes, bajo la creencia de que podrian unirse y constituir una
amenaza para la presencia espafiola. Algunas de las acciones mas institucionales fue poner
restricciones sexuales a los esclavos, y algunas de las menos oficiales fue fomentar la enemistad
entre indios y negros. Para mayores alcances ver Cosamalon (1999), Aguirre (2000) y Rostwo-
rowski (1992).



tendido asidero objetivo en las teorfas del racismo cientifico, del cual
Hipélito Unanue y Clemente Palma fueron —en distintos momentos
histéricos— representantes importantes en el Perg.

La esclavitud, sin embargo, no fue la situacién constante de todos
los afrodescendientes hasta antes de 1854. Hubo esclavos que fueron
obteniendo su libertad, sea por gracia de sus patronos (que eran los
menos), porque lograban comprar su libertad o porque se escapaban
de su cautiverio. Poco a poco, los afrodescendientes libres fueron inte-
grandose en la sociedad como sujetos libres y desempefaban diversos
oficios, formaban cofradias y ponian en prictica sus expresiones cultu-
rales, incorpordndolas con mayor fuerza al entorno cultural nacional.
La abolicién de la esclavitud en 1854 hizo que mds de 25 mil nuevos
ciudadanos se incorporaran a la vida democritica.”® Los avances en
términos de politicas publicas universales ha contribuido a superar el
clima inicial de discriminacién hacia las poblaciones afrodescendien-
tes, pero hay situaciones de desigualdad que atn persisten.

Segun las cifras existentes a la fecha, se estima que la poblacién afro-
descendiente comprende entre el 1y el 10 % de la poblacién nacional.™
Esta cifra es imprecisa porque no existen mediciones censales u oficia-
les que den cuenta del nimero de afrodescendientes a nivel nacional o
su dispersion geografica. Las ultimas cifras censales al respecto son del
censo de 1940, que recoge informacién sobre los afrodescendientes a
través de la variable “raza”. En este censo, la poblacién nacional censa-
da fue de 6 207 967 peruanos, de los cuales los afrodescendientes (28
800) representaban el 0,47%. La poblacién afrodescendiente censada
presentaba la siguiente dispersién nacional:

13 Esto, sin embargo, no resolvié necesariamente la demanda laboral de esta nueva poblacién —
situacion que fue aprovechada por los antiguos patrones — ni el contexto de discriminacion y
marginacion con el que se encontraron en aquel momento. Para mayores alcances ver Aguirre
2000.

14 LUNDU, Centro de Estudios y Promocién Afroperuano: Presentacion “El proceso histérico y

politico de los afroperuanos y la conformacion de su identidad”, s/f.

Peru

\
7.\

239



240

Departamento ~ Costa Sierra Selva

Lima 13 732

Ica 5889

Piura 3713

Lambayeque 1280

Callao 1191

Arequipa 800

La Libertad 577

Ancash 409

Tacna 296

Tumbes 147

Moquegua 113

Cusco 212

Junin 174

Cajamarca 102

Loreto 165
Total por regién 28 147 488 165

Total nacional 28 800

Elaboracién: LUNDU, Centro de Estudios y Promocién Afroperuano: Presenta-

cién “El proceso histérico y politico de los afroperuanos y la conformacién de su

identidad”

Hay razones para pensar que esta cifra estd subvaluada. Lo mds sal-
tante es que, dado que las preguntas de un censo son respondidas a
titulo personal, es muy probable que muchos afrodescendientes mes-
tizos no se reconozcan como tales, lo que no quiere decir que no sean
afrodescendientes. Por esta misma razén, cuesta creer que no haya nin-
gun afroperuano en casi toda la sierra ni en toda la selva a excepcién
de Loreto, particularmente en ciudades como Puno o Ayacucho, de
documentada presencia afro.”” Esta cifra, a pesar de ser imprecisa, brin-

15 Aguirre (2000: 64), Vallejos (2007: 148).



da una idea acerca de la dispersion de las poblaciones afroperuanas en
la época, ubicando su mayor concentracién en la costa norte y central.

Actualmente, las poblaciones afrodescendientes se encuentran en si-
tuacién de desigualdad frente a otros grupos sociales y étnicos del Pert.
No existen estadisticas concluyentes acerca de la cantidad, dispersién o
desarrollo humano de los afrodescendientes en el Perd, lo que dificulta
los procesos de toma de decisiones al respecto. Sin embargo, existen
algunos estudios que brindan cifras que dan una idea sobre la situacién
socioeconémica de estas poblaciones. La encuesta nacional de hoga-
res (ENAHO) del afio 2004 sefiala que, para el afio 2004, el 37 % de
afrodescendientes se encontraba en condiciones de pobreza y el 4 % en
condiciones de pobreza extrema. Asimismo, el ingreso y el gasto per
cdpita de estas poblaciones eran de 220 y 197 soles respectivamente,
por debajo del promedio nacional. La poblacién afrodescendiente ex-
hibia también una mayor vulnerabilidad frente a enfermedades créni-
cas que el promedio nacional: 59,7 % frente a 48,1 % respectivamente.
Asimismo, el Andlisis de la situacién socioeconémica de la poblacién
afroperuana y de la poblacién afrocostarricense (Programa de las Na-
ciones Unidas para el Desarrollo 2012) sefiala que hacia el afio 2010
esta poblacién correspondia al 3,1 % de la poblacién nacional. Las re-
giones con mayor presencia afrodescendiente son La Libertad (380
mil), Piura (153 mil), Callao (180 mil), Ica (52 mil) y Lima (27 mil).
La incidencia de la pobreza en este grupo poblacional es de 34 % y la
de pobreza extrema de 11 %, significativamente mayores a las de otros
grupos sociales como los autoadscritos mestizos, por ejemplo.

Por otro lado, en el taller sobre Patrimonio Cultural Afrodescendien-
te en el Pert organizado por CRESPIAL y la Mesa de Trabajo Afro-
peruana del Congreso de la Republica, los asistentes pusieron énfasis
en el hecho de que uno de sus principales problemas es la invisibilidad,
tanto de los afrodescendientes como grupo social, como de su PCI.
Esto acarrea una desatencién del Estado a sus demandas particulares
y los aleja del desarrollo como grupo poblacional. En ese sentido es
importante proponer alternativas de salvaguardia que al mismo tiempo
doten a las poblaciones afrodescendientes de herramientas que con-
tribuyan a su visibilidad, su reconocimiento y su desarrollo sostenible.

Peru

)
7.\

241



242

En términos de su PCI, es fundamental tener en cuenta la profunda
diversidad de los sujetos y los grupos humanos africanos y afrodescen-
dientes que arribaron y se desarrollaron en este territorio. Un primer
elemento por tomar en cuenta fue la diversidad cultural de los sujetos
esclavizados que llegaron al Perd. Los esclavos traidos directamente
desde Africa o bozales, quienes segtin Bowser fueron la mayor cantidad
de africanos que llegaron al Pera'®, provenian de una gran diversidad
de grupos étnicos subsaharianos, con idiomas, costumbres y matrices
culturales diferentes, y quienes conocian muy poco o nada del idio-
ma o costumbres occidentales.”” A su vez, llegaron también esclavos
que, habiendo nacido en o llegado hacia mucho tiempo a Europa o a
sus colonias, ya habian adquirido el idioma espaiiol y ciertas costum-
bres europeas. Estos esclavos occidentalizados eran llamados /adinos
y llegaban a América con sus amos europeos o como parte de lotes
pequeiios de venta. Los esclavos africanos y afrodescendientes, si bien
compartian una condicién de deshumanizacién comin, culturalmente
eran muy diversos.

Un segundo elemento por tomar en cuenta era la ruta de llegada
de los esclavos al Perd. El trifico de esclavos, proveniente de Africa y,
en menor medida, de Europa y distintas colonias europeas, principal-
mente atravesaba el Atldntico y llegaba a Panama, de donde partian
traficantes de esclavos rumbo a Cartagena, y de alli hacia el Callao.
Asimismo, cada uno de estos puertos era a su vez centro de compra y
venta de esclavos: esclavos bozales y ladinos, de diferentes etnias e idio-
mas eran intercambiados, aglomerados en lotes y enviados a distintos
destinos, por lo que la mezcla interétnica fue inminente, algo que no
sucedié en la costa atlintica de América.!” Al llegar a Peru, los grupos
de esclavos estaban constituidos por sujetos sumamente diversos, quie-
nes muy probablemente encontraban en el idioma espafiol el Gnico ve-

16 Bowser (1977: 108).
17 Bowser (1977: 115), Rostworowski (2000: 29) y Tompkins (2011).
18 Bowser (1977: 82).

19 Rostworowski (2000: 29).



hiculo de comunicacién medianamente comun a todos.?’ Entonces, no
son muchas las costumbres, creencias o practicas las que quedan incé-
lumes, sino que se transforman a partir del intercambio con otras muy
diversas y generan nuevas expresiones culturales que pese a su herencia
africana tienen partida de nacimiento en el actual territorio nacional.

En tercer lugar, a lo largo de su presencia en el territorio nacional, las
poblaciones afroperuanas no se constituyeron en guetos culturales ais-
lados del resto de la sociedad, sino que por el contrario experimentaron
intercambios con diversos grupos sociales, muchos de los cuales inclu-
so fueron cotidianos. Las poblaciones afrodescendientes se ubicaron en
zonas rurales y urbanas de todo el Perd, y se relacionaron con criollos,
indios y mestizos. De esta manera, se dio un profundo y constante
intercambio cultural y a procesos de mestizaje.”! De estos fenémenos
surgieron diversas expresiones culturales: sincretizaron sus creencias
tanto en la religion cristiana como en las andinas, intercambiaron ele-
mentos lingtiisticos, musicales, gastronémicos, etc. y formularon nue-
vas maneras de comprender el mundo y su medio social.

Finalmente, el cuarto elemento es el paso del tiempo hasta la fecha,
que suma un poco mis de quinientos afios. Este proceso de mestizaje
cultural continué a lo largo de los siglos, se mantuvo ya entrada la
colonia, después de la abolicién de la esclavitud en el Perd y continda
hasta nuestros dias. La poblacién afrodescendiente ha recibido muchos
aportes culturales de poblaciones no afrodescendientes, pero es tam-
bién tremendo el aporte cultural de estas al resto del pais, al punto de
que hay elementos culturales identificados como afro que son parte de
la vivencia y la identidad de la diversidad de sujetos que se reconocen
como peruanos. En Lima, por ejemplo, el elemento cultural afro usual-
mente se encuentra asimilado dentro del elemento cultural criollo sin
disolverse en este, de modo que lo “negro” es tanto afro como criollo.
En este caso, el elemento afrodescendiente permea a la cultura criolla
limefia desde dentro y le transmite practicas y simbolos que teniendo
origen afro son entendidas también como parte de la identidad de un
sector poblacional no afrodescendiente.

20 Tompkins (2011).

21 Cosamalon (1999: 154), Panfichi (2000: 138) y Rocca (2007: 15).

Peru

o
7.\

243



244

Dadas estas circunstancias, lo afrodescendiente en el Pert es desde
sus inicios culturalmente diverso y mestizo. No es posible hablar de
este como un ente cultural separado o distanciado del resto de expre-
siones culturales del pais. Entonces, la salvaguardia de su PCI no se
circunscribe solo a un grupo poblacional o étnico, sino que se extiende
a todo el territorio nacional e involucra a la sociedad civil en general.
El proyecto de salvaguardia del PCI afrodescendiente entonces, si bien
debe ser dirigido tanto por el Estado como por los representantes de
las poblaciones afrodescendientes del Pert, debe realizarse con una vi-
sién amplia e inclusiva que permita visibilizar y promover su aporte
cultural en el Peru.

2. Mapeo de instituciones
involucradas en el Estado
Miembro en la salvaguardia
del patrimonio cultural inmaterial
afrodescendiente

Del Estado

Desde el Estado, las instituciones que han tenido y tienen el rol de
salvaguardar el PCI afrodescendiente en el Pert son fundamental-
mente cinco: La Direccién de Patrimonio Inmaterial Contemporéneo
del Viceministerio de Patrimonio Cultural e Industrias Culturales del
Ministerio de Cultura, el Viceministerio de Interculturalidad del Mi-
nisterio de Cultura, el Instituto Nacional de Desarrollo de Pueblos
Andinos, Amazénicos y Afroperuanos (INDEPA) (absorbido por el
Viceministerio de Interculturalidad del Ministerio de Cultura a partir
del afio 2011), la Mesa Afroperuana del Congreso de la Republica y la
Escuela Nacional Superior de Folklore “José Maria Arguedas”.

La Direccién de Patrimonio Inmaterial Contempordneo del Vice-
ministerio de Patrimonio Cultural e Industrias Culturales del Minis-
terio de Cultura, creada en el afio 2003, es la instancia estatal a cargo
de la salvaguardia del PCI del territorio nacional. Su principal objetivo
ES organizar el registro de las diversas expresiones y manifestaciones



culturales del patrimonio cultural vivo o patrimonio cultural inmaterial
del pais y promover el estudio, investigacién y difusién de la cultura
viva para que sirva a la gestién cultural propia de las regiones, grupos y
colectividades creadores, y a las politicas de defensa y desarrollo cultu-
ral del pais.*? Entre las actividades que realizan estdn las declaratorias
como Patrimonio Cultural Inmaterial de la Nacién de diversas expre-
siones del PCI afrodescendiente, un nimero importante de reconoci-
mientos a nombre de la nacién a portadores de este, una investigacién
acerca de la marinera limefia recientemente terminada y un proyecto
de investigacién y promocién sobre el Hatajo de Negritos y las Pallitas
de El Carmen, que tiene como primer producto un documental. Estas
iniciativas son el inicio de un trabajo constante que esta oficina realiza-
rd a futuro en relacién al PCI afrodescendiente del Pera.

El Instituto Nacional de Desarrollo de Pueblos Andinos, Amazé-
nicos y Afroperuano (INDEPA), creado en el afio 2005, era hasta el
ano 2011 el organismo rector encargado de proponer y supervisar el
cumplimiento de las politicas nacionales, asi como de coordinar con
los Gobiernos Regionales la ejecucién de los Proyectos y Programas
dirigidos a la promocién, defensa, investigacién y afirmacién de los de-
rechos y desarrollo con identidad de los Pueblos Andinos, Amazénicos
y Afroperuano.” Respecto a sus actividades, no fue posible encontrar
acciones de salvaguardia del PCI afrodescendiente llevadas a cabo por
esta institucion hasta el afio 2011.** Las prioridades de esta institucién
tenian una orientacién mds politica que cultural y al parecer brindaba
mayor espacio a otros temas prioritarios para la situacién de pueblos
andinos y amazénicos, tales como su visibilizacién, reconocimiento y
situacién socioecondmica, entre otros.

En la actualidad, la institucién a cargo del sector afrodescendiente
en el Pertd es el Viceministerio de Interculturalidad del Ministerio de
Cultura. Su labor principal es la generacién de politicas publicas espe-
cificas que, alineadas con la politica nacional, orienten el desarrollo de

22 http://www.mcultura.gob.pe/areas_tecnicas.shtml?x=13
23 http://www.indepa.gob.pe/index.php

24 Plan Operativo Institucional 2011 de INDEPA.

Peru

\
7.\

245



246

la poblacién afroperuana. En tal sentido, urge la necesidad de lograr
una instancia institucional que pueda tener la rectoria politica en las
acciones del Estado hacfa la comunidad afroperuana.

Con relacién a la poblacién afroperuana, el Viceministerio tiene las
siguientes competencias:

* Coadyuvar en la implementacién de programas y proyectos de
alcance nacional y de politicas sectoriales para su desarrollo in-
tegral.

*  Coordinar con los gobiernos regionales y locales las actividades
para su desarrollo integral.

* Concertar, articular y coordinar las acciones de apoyo, fomento,
consulta popular, capacitacién, asistencia técnica y otros, de las
entidades publicas y privadas a su favor.

* Coordinar con los gobiernos regionales las acciones pertinentes
para la proteccidn a la diversidad biolégica peruana y los conoci-
mientos colectivos de la poblacién afroperuana.

* Coordinar las acciones necesarias para culminar con los procesos
de saneamiento fisico, legal, territorial de los pueblos, andinos,
amazdénicos y afroperuanos.

* Garantizar el cumplimiento de las normas nacionales e interna-
cionales de proteccién de los derechos de los pueblos andinos,
amazdénicos y afroperuanos.

En relacion al PCI, realiza diversas acciones en coordinacién con la
Direccién de Patrimonio Inmaterial Contemporineo del Viceminis-
terio de Patrimonio Cultural e Industrias Culturales del Ministerio de
Cultura para visibilizar y poner en valor el aporte cultural afrodescen-
diente ante la sociedad nacional en conjunto.

La Mesa de Trabajo Afroperuana del Congreso de la Republica nace
en el afio 2004% por iniciativa de la congresista Martha Moyano y
constituye un espacio de convocatoria a distintas personalidades e ins-

25 Arroyo (2006: 17).



tituciones identificadas con la problematica del pueblo afroperuano.?
Actualmente es presidida por el congresista Santiago Gastafiaudi y su
principal actividad en relacién a la salvaguardia del PCI afrodescen-
diente ha sido la creacién del museo afroperuano en el afio 2009, que
tiene el objetivo de narrar la historia del pueblo afrodescendiente en el
Pert y reflexionar sobre la contribucién de los afroperuanos a la iden-
tidad y cultura nacional.” Este museo realiza una serie de actividades
de difusién, entre las cuales se cuenta la apertura de salas de exposicién
sobre elementos del PCI, actividades de difusién como concursos gas-
tronémicos, conversatorios temdticos o pasacalles, y la implementacién
de una biblioteca especializada en temas histéricos y culturales relacio-
nados al pueblo afrodescendiente en el Pert.

La Escuela Nacional Superior de Folklore “José Maria Arguedas”,
creada en el afio 1949, tiene como objetivo la difusién y puesta en valor
del folklore nacional.?® Transmite saberes sobre expresiones musicales
afroperuanas a través de la ensenanza, como parte de los programas de
formacién profesional y cursos de extensiéon que ofrece. Asimismo, su
direccién de investigacién lleva a cabo un proyecto de historias de vida
de cultores tradicionales de musica costefia, entre los que se cuentan
reconocidos musicos afrodescendientes como Carlos Hayre y Adolfo
Zelada. Asimismo, ha desarrollado recientemente una investigacion
a cargo del investigador Victor Hugo Arana acerca de tradicién oral
en Aucallama, poblado famoso por albergar principalmente a familias
afrodescendientes, al menos hasta hace algunas décadas.

De la sociedad civil

Las instituciones no estatales que realizan actividades de salvaguardia
del PCI afrodescendiente pueden dividirse en tres grupos: asociaciones
de portadores, instituciones de investigacién y difusién e instituciones
artisticas. Las primeras, las asociaciones de portadores, tienen como
principal actividad realizar las pricticas y actividades que permiten re-

26 http://www.mesaafroperuana.es.tl/Sobre-Nosotros.htm
27 http://www.guiavirtual.pe/museo-nacional-afroperuano

28 http://escuelafolklore.edu.pe/

Peru

\
7.\

247



248

producir el PCI afrodescendiente y darle sostenibilidad a su practica.
Estas asociaciones son sumamente diversas y las hay de diversos tipos.
Existen algunas que son muy antiguas, como es el caso de las Her-
mandades de la Procesién del Sefor de los Milagros o las cuadrillas
de zapateadores de Hatajo de Negritos en Chincha. Otras son resul-
tado de procesos de asociatividad mds recientes. Entre las mds activas
se encuentran las distintas asociaciones de decimistas y, entre estas, la
Asociacién de Decimistas del Perda (ADEP) y el Taller de la Kontro-
versia®, dedicadas a organizar talleres de transmisién y actividades de
difusién de la décima en el Perd. Otra asociacién muy activa es la Red
de Mujeres Afroartesanas (REDMAA), cuyo objetivo es busca difun-
dir el arte de las artesanas afrodescendientes y fortalecer su capacidad
de gestién empresarial, entre otros objetivos.*

Entre las instituciones que promueven acciones de investigacién,
promocién y difusién del PCI afrodescendiente puede mencionarse a
diversas instituciones que respaldan la investigacién y la produccién de
publicaciones sobre elementos del PCI afrodescendiente. Entre ellas,
destacan la Pontificia Universidad Catélica del Peru, la Universidad
Nacional Mayor de San Marcos, la Universidad San Martin de Porres
y el Centro de Desarrollo Etnico CEDET —este tltimo constituido y
gestionado por afrodescendientes—, cuyo objetivo es potenciar el accio-
nar politico del movimiento afroperuano proporcionando los conoci-
mientos y experiencias adquiridas en el campo del desarrollo y promo-
cién social, desde la década de los ochenta.’! En el caso de la Pontificia
Universidad Catdlica del Pert se destacan el Instituto de Etnomusico-
logia, cuyo objetivo es promover la diversidad y creatividad culturales a
través del estudio y documentacién de la musica y sus principales con-
textos: las fiestas, los rituales, las danzas y otras representaciones afines
3% el Instituto Riva-Agitiero, cuyo objetivo es realizar investigaciones
y estudios en las disciplinas humanisticas, con especial énfasis en el

29 http://tallerdelakontroversia.blogspot.com/
30 http://afroartesanas.blogspot.com/
31 http://www.cedet.net/finalidad %20y % 20mas.html

32 http://ide.pucp.edu.pe//index.php?option=com_publication&task=vista&id=17&ltemid=43



conocimiento de la realidad cultural del Peru, en las 4reas de historia,
arte, literatura y antropologia cultural®; y el Centro de Musica y Dan-
za de la Pontificia Universidad Catélica del Pera (CEMDUC), que
realiza actividades de transmisién de expresiones musicales afrodes-
cendientes a través de cursos de expresiones musicales entre las que se
encuentra la ensefianza de danzas, toque de guitarra y cajén y de canto
de jarana o marinera limefia.’* En el caso de la Universidad Nacional
Mayor de San Marcos se destacan el Centro Cultural Casona de San
Marcos, cuyo objetivo es identificar la actividad artistica de la Univer-
sidad con la investigacién y la creacién cultural mis exigente, compleja
y diversa®; y el Instituto de Investigaciones Histérico-Sociales.*® Asi-
mismo, existen otras asociaciones cuyo trabajo estd relacionado al PCI
afroperuano. Por ejemplo, la organizacién Pera Afro, dirigida por Lalo
Izquierdo, realiza investigacién y difusién de PCI, ademds del rescate
de instrumentos musicales antiguos y la promocién de intercambios
internacionales para la difusién de la cultura afrodescendiente. Asimis-
mo, la Pastoral Afroperuana realiza investigaciones para la recupera-
cién de la historia, identidad y expresiones de la religiosidad.
Igualmente, se debe mencionar entre estas instituciones al Museo
Afroperuano de Zafia, dirigido por Sonia Alvarez y Luis Rocca. Su
objetivo es la investigacién, salvaguardia y difusién del patrimonio
cultural de los afrodescendientes en el Pert con una perspectiva con-
tinental.’” Entre sus principales labores estin la promocién de la tra-
dicién oral, la musica y la identidad. En lo que se refiere a la tradicién
oral, esta institucién organiza talleres de décimas, asi como actividades
de difusién y promocién de decimistas de la regién. En cuanto a la
musica, han hecho un trabajo importante de recuperacién de instru-
mentos musicales ya desaparecidos (como es el caso de la marimba y

33 http://ira.pucp.edu.pe/el-ira/presentacion

34 http://cemduc.pucp.edu.pe/; Vasquez, entrevista personal.

35 http://www.ccsm-unmsm.edu.pe/inicio/sobreccsm.htm

36 http://sisbib.unmsm.edu.pe/bibvirtual/publicaciones/inv_sociales/default.htm

37 http://www.museoafroperuano.com/index.php?option=com_content&view=article&id=54:e
ditorial&catid=58&Itemid=203

Peru

\
7.\

249


http://cemduc.pucp.edu.pe/

250

los tambores de botija y de troncos huecos) o que estin en proceso de
desaparicion (como es el caso del checo). Finalmente, realizan también
conversatorios y publicaciones acerca de la historia, la herencia y las
expresiones culturales afrodescendientes en el Pert.

Las instituciones artisticas son organizaciones que, a diferencia de
las asociaciones de portadores, se organizan para la difusién y puesta
en escena de expresiones culturales afrodescendientes con fines diver-
sos, en espacios culturales casi siempre no tradicionales. En el taller
sobre PCI afrodescendiente organizado por CRESPIAL y la Mesa de
Trabajo Afroperuana del Congreso de la Republica, los representantes
afrodescendientes identificaron una serie de instituciones artisticas que
realizan actividades de difusién de distintas formas de su PCI. Se iden-
tificaron instituciones artisticas como Perd Negro (cuyo objetivo es
conservar la cultura negra en el Perd®), el grupo Jiza (cuyo objetivo es
el de lograr la recuperacién de la identidad cultural afrodescendiente,
difundirla y revalorarla a través de la danza, musica, teatro u otras ma-
nifestaciones afroperuanas®) y Teatro del Milenio (que trabaja con las
expresiones culturales afroperuanas en el pais y en el extranjero, a través
de la creacién de especticulos de danza, teatro y musica, investigacién
y campafias educativas y culturales*’), ademds de instituciones invo-
lucradas en la revaloracién del PCI afrodescendiente y la educacién
por el arte para el desarrollo como la organizacién Unete Afro (cuyo
objetivo es contribuir al desarrollo cultural del afrodescendiente en el
Pert en beneficio de la comunidad*!), la agrupacién Cristo Moreno, la
agrupacién cultural Cafiete Negro, Arena y Esteras (cuyo objetivo es
democratizar el acceso al arte y la cultura de las poblaciones con me-
nos oportunidades, empoderando a los actores sociales histéricamente
mis excluidos para que, desde el arte, encuentren oportunidades de

38 http://www.facebook.com/perunegrooficial?sk=info
39 http://es-es.facebook.com/grupo.jiza
40 http://teatrodelmilenio.com/elgrupo.html

41 http://www.facebook.com/pages/ % C3 % 9Anete-Afro/110274089035788



desarrollo*) y La Carimba, Escuela de Danzas Afroperuanas para el
Desarrollo Humano (cuyo objetivo es responder al problema de la falta
de alternativas artistica atractivas para el uso del tiempo libre, asi como
el mejoramiento de la autoestima de nifias y nifios*).

Dentro de este grupo se consideré también a los elencos artisticos
de la Escuela Nacional Superior de Folklore “José Maria Arguedas”,
del CEMDUC de la Pontificia Universidad Catélica del Pera y del
Centro Cultural de la Universidad Nacional Mayor de San Marcos.
También se identificaron algunas pefias tradicionales, como las pefias
La Oficina y Don Porfirio, y otras mas comerciales como la pefia Brisas
del Titicaca.

Organizacién Ao Organizaciéon Ao

Cuadrillas de za-
pateadores de Ha-

Escuela de Turismo
1761 (aprox.) de la Universidad Década

tajo de Negritos en  las primeras ~ San Martin de Po- 1990

Chincha

Ires

Primera cuadrilla de

la Hermandad de la

La Carimba - Es-

cuela de Danzas

Procesion del Sefior 1766 Afroperuanas para el 2000
de los Milagros Desarrollo Humano
Instituto Riva-Agie- Centro Cultural de
ro de la Pontificia la Universidad Na-

194 1
Universidad Catélica fad cional Mayor de San 200
del Pera (IRA) Marcos
Escuela Nacional
fup(j,nor d’e Folklore 1949 Tall‘er de la Kontro- 2002
José Maria Argue- versia
das”

42 http://arenayesteras.org/index.php?option=com_content&view=article&id=92 &ltemid=58&l

ang=es

43 http://lacarimba.obolog.com/carimba-escuela-danzas-afroperuanas-desarrollo-huma-

no-88261

Peru

7N

/‘t
251



252

Organizacién Afo Organizacién Afo
Direccién de Patri-
monio Inmaterial
Contemporineo del
Viceministerio de
Patrimonio Cultural
l?ena Brisas del Ti- 1960 e Industrlas' (?ultt%— 2003
ticaca rales del Ministerio
de Cultura (antes
Direccién de Regis-
tro y Estudio de la
Cultura en el Pert
Contemporineo)
) Pastoral Afroperua-
Pert Negro 1969 12 2003 2003 (aprox)
Mesa de trabajo
Af 1
Pefia Don Porfirio 1984 roperuana de 2004
Congreso de la Re-
publica
Instituto de Etno- Instituto Nacional
musicologia de la de Desarrollo de
Pontificia Univer- 1985 Pueblos Andinos, 2005
sidad Catdlica del Amazoénicos y Afro-
Peru peruano (INDEPA)
Agfupacmn Cultural 1989 Muse(z Afroperuano 2005
Caiiete Negro de Zafia
Centro de Musica
y Danza de la Pon- Red de Muje-
tificia Universidad 1992 res Afroartesanas 2009
Catolica del Peru (REDMAA)
(CEMDUC)
Arena y Esteras 1992 Unete Afro 2009




Organizaciéon Afo Organizaciéon Afo

Viceministerio de

I lturali
Teatro del Milenio 1992 nterculturalidad =) )
del Ministerio de
Cultura
Instituto de Investi-
gaciones Histérico
Sociales de la Uni- Asociacién Cristo
versidad Nacional 1995 Moreno No se sabe
Mayor de San Mar-
cos

. Asociacién de Deci-
Grupo Jiza 1997 mistas del Perd No se sabe

Centro de Desarrollo

Etnico CEDET 1999 Pert Afro No se sabe

Pefia La Oficina Década 1990

Cuadro de elaboracién propia. Fuentes: Pdginas web de las distintas asociaciones,
Tompkins (2011).

3. Acciones que se vienen
realizando

Investigacion a nivel de instituciones
publicas y privadas

El nimero de iniciativas de investigacién de PCI afrodescendiente que
se llevan a cabo desde el Estado han experimentado un importante
crecimiento a partir del afo 2011. Ese afo, el Ministerio de Cultura
llevé a cabo una investigacién acerca de la marinera limena, a cargo de
la Direccién de Patrimonio Inmaterial Contempordneo del Vicemi-
nisterio de Patrimonio Cultural e Industrias Culturales del Ministerio
de Cultura. Asimismo, se ha iniciado un proyecto de investigacién del

Peru

‘\’
PN



254

Hatajo de Negritos y las Pallitas de E1 Carmen, que inauguré una linea
de investigacién sobre PCI afrodescendiente dentro de esta oficina,
y que tiene como primer producto el documental “El Hatajo para el
Nifio”, concluido en junio de 2011. También se han declarado como
patrimonio cultural de la nacién expresiones del PCI afrodescendiente
como el checo (instrumento musical) y el Hatajo de Negritos y las
Pallitas de la costa surcentral entre los anos 2011 y 2012 Finalmente,
se han realizado diversos reconocimientos a portadores de PCI afro-
descendiente, varios de ellos en coordinacién con los especialistas en la
temadtica del Viceministerio de Interculturalidad.

La direccién de investigacién de la Escuela Nacional Superior de
Folklore “José Maria Arguedas” lleva a cabo un trabajo de recopila-
cién y edicién de historias de vida de musicos afrodescendientes como
Carlos Hayre y Adolfo Zelada, materiales que ain se encuentran en
proceso de elaboracién. Asimismo, se realiza una investigacién acerca
de tradicién oral en Aucallama. Vale mencionar que estas institucio-
nes cuentan con material importante acerca del PCI afroperuano que
no es trabajado o editado por falta de recursos, por lo que convendria
estudiar cudles de estos trabajos pueden ser retomados y/o financiados
con miras a un proyecto de salvaguardia del PCI afrodescendiente de
alcance nacional.

Las universidades actualmente constituyen los mds importantes cen-
tros de investigacién de PCI afrodescendiente del Pert, que producen
materiales como libros y articulos académicos publicados en las revistas
especializadas. Las universidades que mas investigaciones respaldan son
la Pontificia Universidad Catélica del Peru (principalmente a través del
Centro de Etnomusicologia y el instituto Riva-Agtiero), la Universidad
Nacional Mayor de San Marcos y la Universidad San Martin de Porres,
especializada esta tltima en el tema de la gastronomia.

Existen algunas instituciones que si cuentan entre sus prioridades la
salvaguardia del PCI afrodescendiente, aunque son pocas. Entre estas
puede citarse al Centro de Desarrollo Etnico (CEDET) y al Museo
Afroperuano de Zafia, que respaldan investigaciones difundidas en for-
ma de libros y compilaciones de articulos acerca de diversas expresiones
del PCI afrodescendiente. Asimismo, hay instituciones como el mismo



Museo Afroperuano de Zafia y Pert Afro que trabajan en el rescate y
reconstruccién de instrumentos afrodescendientes desaparecidos.

Registro e inventario a nivel
de instituciones publicas y privadas

En el Pert no existe un registro exclusivo de PCI afrodescendiente. La
instancia de registro de PCI a nivel nacional es el inventario oficial del
Ministerio de Cultura de Patrimonio Cultural Inmaterial de la Nacién.
Este registro nacional incorpora varias expresiones afrodescendientes
como la marinera, el cajén peruano, la cajita o la cumanana. De esta
manera, el Estado otorga reconocimiento oficial a estas expresiones
como parte del PCI del territorio nacional.

Mis alld de este registro, las instituciones realizan acciones de iden-
tificacién, investigacién, rescate y difusién de expresiones culturales
puntuales, mas no realizan mapeos, registros ni inventarios como tales.

Difusién y promocién a través de medios
de comunicacién y educacién (educacion
formal y no formal)

Las acciones de transmisién y difusién son las acciones mayoritarias
dentro del conjunto de acciones de salvaguardia del PCI afrodescen-
diente. A partir tanto de la informacién obtenida en el taller sobre Pa-
trimonio Cultural Afrodescendiente en el Pert organizado por CRES-
PIAL yla Mesa de Trabajo Afroperuana del Congreso de la Republica
como de informacién extra obtenida para la realizacién del presente
trabajo, fue posible agrupar las iniciativas de difusién en diversos tipos.

El primero de ellos es la difusién artistica, que es también el tipo
mayoritario de acciones dentro de las actividades de difusién y trans-
misién. Se trata, por lo general, de expresiones musicales y dancisticas,
a través de especticulos comerciales y venta de discos. En estos casos,
la difusién es un objetivo, pero es también consecuencia de la venta
de discos y la puesta en escena. Mds adelante se profundizard en estas
propuestas, al hablar de los actores que participan de estos procesos.
Existen también algunas acciones de difusién de expresiones musicales
y de puestas en escena teatrales que tienen como finalidad la revalo-

Peru

\
7.\

255



256

racién y recuperacién del PCI afrodescendiente y su uso para el desa-
rrollo humano, como es el caso de Arena y Esteras y La Carimba en el
caso de las expresiones musicales, y de las agrupaciones Cristo Moreno
y Pert Afro en el caso de las puestas en escena. Todas estas acciones
tienen propuestas diversas, aunque suelen basarse en la obra de refe-
rentes emblematicos como las familias Vdsquez y Santa Cruz, asi como
del conjunto Pert Negro. Asimismo, es posible encontrar iniciativas
autogestionarias: Chalena Visquez* cita al respecto, entre otras expe-
riencias, el caso de diversos decimistas chinchanos que hacen difusién
de su trabajo a partir de la produccién propia de discos compactos.

El segundo es la difusién a través de la ensefianza, que también com-
prende por lo general expresiones musicales. A nivel de instituciones,
esta transmision se lleva a cabo a través de talleres de ensefianza, como
es el caso de la Escuela Nacional de Folklore “José Maria Arguedas”,
el CEMDUC, el Centro Cultural de la Universidad Nacional Mayor
de San Marcos y algunas otras instituciones. Asimismo, hay muchos
portadores y musicos profesionales que también llevan a cabo talleres
de expresiones musicales afrodescendientes, sea a través de talleres —los
mads reconocidos son los de Marco Oliveros o Maria del Carmen Don-
go— o a través de clases particulares. Estos talleres también ofrecen una
gran diversidad de propuestas, pero partiendo casi siempre de las obras
emblematicas arriba citadas. Como parte de este trabajo de difusion,
puede citarse la elaboracién de metodologias musicales para el toque
de cajon, elaboradas por distintos cultores como Francisco Vallejos
Paulett, Maria del Carmen Dongo, Marco Oliveros, Hugo Alcizar,
Giggio Parodi o Tico Benavides. Es posible también encontrar inicia-
tivas por el estilo en los talleres de décimas como los organizados por
el Museo Afroperuano de Zafia, la Asociacién de Decimistas del Pert
(ADEP) y el Taller de la Kontroversia. Finalmente, pueden mencio-
narse dentro de este grupo las iniciativas de diversas escuelas naciona-
les, que incluyen talleres y presentaciones de danzas folkléricas como
pare de sus actividades extracurriculares. Estas presentaciones incluyen
danzas afrodescendientes, por lo general derivadas de los estindares

44 Entrevista personal 2011.



impuestos por conjuntos tradicionales como Perd Negro y otros con-
juntos contemporaneos.

Una tercera forma de difusién de expresiones culturales afrodescen-
dientes se da a través de los medios de comunicacién. Ciertas expre-
siones del PCI afrodescendiente tienen una importante cobertura en
medios de comunicacién desde hace ya varias décadas, mientras que
otras han obtenido gran popularidad durante esta década. Expresiones
como la procesién del Sefor de los Milagros o diversos géneros mu-
sicales afrodescendientes son expresiones con difusién de larga data
a través de programas televisivos y articulos periodisticos entre otros
medios. Asimismo, los elementos gastronémicos afrodescendientes
han experimentado una mayor visibilidad durante esta década, con la
difusién y visibilizacién de la herencia afrodescendiente de distintos
potajes como los anticuchos o la carapulcra, y el reconocimiento de sus
portadores mds destacados como en el caso de las cocineras afrodes-
cendientes Teresa Izquierdo (ya fallecida) o Esther Cartagena “Ma-
mainé”, entre otras.

Otro espacio importante de promocién y difusién de manifesta-
ciones culturales afrodescendientes son los festivales y concursos de
expresiones musicales y orales como la cumanana, el tondero y la ma-
rinera limena y nortefa, de gran trayectoria a nivel nacional y de larga
data. Hay eventos mds recientes, como los concursos gastronémicos
del Museo Nacional Afroperuano y el Festival Internacional del Cajon
Peruano, organizado por Rafael Santa Cruz y el Centro Cultural Es-
pafia. Este evento promueve el uso del mencionado instrumento y ha
adquirido continuidad en el tiempo.

Finalmente, es importante destacar también el trabajo de difusién
realizado por el Museo Afroperuano de Zafia y el Museo Nacional
Afroperuano del Museo de la Republica a través de sus salas de expo-
sicién, asi como de los multiples talleres, conversatorios y eventos que
organizan, los cuales han sido ya detallados lineas atris.

Peru

o
7.\

257



258

4. Dificultades en la salvaguardia

Identificacion de patrimonio en riesgo

La salvaguardia del PCI afrodescendiente en el Pert es un tema com-
plejo de delimitar, por cuanto esta poblacién no es estética ni heterogé-
nea ni ha existido exenta del proceso de mestizaje biolégico y cultural.
Ubicar y localizar “lo afrodescendiente” en el Pert no pasa solamente
por concentrarse en determinados grupos poblacionales, sino implica
revisar, documentar y estudiar las formas en que las poblaciones afro-
descendientes se han relacionado o aliado con grupos poblacionales
distintos, e incluso cémo se han mimetizado junto con estos en grupos
poblacionales mas amplios. Asimismo, es necesario analizar también
la forma en la que la presencia afrodescendiente ha transformado la
vida social en el Perd, en particular las expresiones culturales tradicio-
nales que se mantienen hasta la fecha. En ese sentido, un proyecto de
salvaguardia del PCI de los afrodescendientes en el Pert debe necesa-
riamente problematizar dos aspectos: a) delimitar el alcance de lo que
se comprenderd como poblaciones portadoras y b) como expresiones
culturales tradicionales.

En ese sentido, la conceptualizacién de lo que se va a salvaguardar
pasa primero por una serie de precisiones operativas. En primer lugar,
dado el contexto sociohistérico diverso de la presencia de los afrodes-
cendientes en el Perd, no es posible salvaguardar expresiones culturales
que sean exclusivamente afrodescendientes, dado que lo afrodescen-
diente en el Perd es en gran medida mestizo, y es asi como debe ser
analizado. En segundo lugar, y por la misma razén, no es convenien-
te tampoco analizar el PCI afrodescendiente como algo cerrado en si
mismo o exclusivo de uno o algunos grupos poblacionales claramente
delimitados; por el contrario, debe ser estudiado como un conjunto de
expresiones culturales de filiacién y herencia afrodescendiente, pero en
constante didlogo e intercambio cultural con el resto de poblaciones
del pais. E1 PCI afrodescendiente debe ser conceptualizado entonces
como el conjunto de pricticas y expresiones culturales de las colectivi-
dades afrodescendientes en el Pert, forjadas a lo largo de cinco siglos,



a partir de una herencia africana muy diversa y del intercambio cultu-
ral con los diversos grupos sociales existentes en el territorio peruano.
Finalmente, la agenda de investigacién del PCI afrodescendiente debe
tener como elemento central la visibilizacion de las poblaciones afro-
descendientes y su PCI, asi como su aporte cultural al Pera.

Operativamente, entonces, la delimitacién de qué se debe salvaguar-
dar como parte del PCI afrodescendiente en el Pert debe ser amplia
antes que limitante. Un buen punto de partida para la salvaguardia del
PCI afrodescendiente es enfocarse en las expresiones culturales que
las poblaciones autorreconocidas como afrodescendientes identifican
como parte de su practica cultural colectiva, independientemente de
que sean exclusivas o no de estas comunidades. Esto pasa por obser-
var qué practicas culturales llevan a cabo actualmente las colectivida-
des afrodescendientes en el Pert, asi como cudles son las influencias y
aportes culturales de las poblaciones afrodescendientes al PCI nacio-
nal en general. Para estos efectos es importante no solo documentar
las pricticas actuales, sino también estudiar y visibilizar los procesos
histérico-culturales a través de los cuales el PCI afrodescendiente se
ha constituido, a la vez que ha transformado e influido las diversas
expresiones del PCI a nivel nacional. Lo que se debe contribuir a sal-
vaguardar, finalmente, es una herencia afrodescendiente vigente en la
actualidad, firmemente anclada en los afrodescendientes del Peru y al
mismo tiempo profundamente incrustada en los procesos culturales e
identitarios de la poblacién peruana en general.

Problematica en la salvaguardia del PCI
afrodescendiente con relacion al registro,
investigacion, promocién y difusion

En el taller sobre Patrimonio Cultural Afrodescendiente en el Perd or-
ganizado por CRESPIAL y la Mesa de Trabajo Afroperuana del Con-
greso de la Republica, el cual conté con la participacién de representan-
tes de diversos sectores de la sociedad civil afrodescendiente en el Per,
se revisaron una serie de desafios a superar al momento de disefiar e
implementar acciones de salvaguardia del PCI afrodescendiente.

Peru

\
7.\

259



260

En primer lugar, la percepcién general en el taller fue de que todo
el PCI afrodescendiente en el Perd estd en situacién de riesgo. Sin
embargo, no todas las expresiones que comprende se encuentran bajo
el mismo tipo de riesgo, ya que en algunos casos se trata de la invisi-
bilidad de las expresiones culturales y, en otros, en la progresiva des-
aparicién de los cultores de pricticas tradicionales. Estas, a su vez, se
van perdiendo debido a que las generaciones jévenes ya no las cultivan.
Otro tipo de riesgo es la exotizacion o alteracién arbitraria de estas ex-
presiones, debido a una insercién no sostenible de estas en circuitos de
mercado. Vale decir que estos riesgos no son aislados y que, por el con-
trario, suelen presentarse simultineamente en la mayoria de las veces.

Un ejemplo particular de este tipo de riesgo complejo es el que
afronta el cultivo de las décimas populares. Este era muy popular entre
la poblacién nacional hasta hace algunas décadas. Las composiciones
poéticas con esta forma tenfan una presencia constante en medios de
comunicacién y eran varios los decimistas afrodescendientes de gran
reconocimiento en la esfera publica, como Nicomedes Santa Cruz y
Juan Urcariegui, entre otros. En la actualidad, la produccién de dé-
cimas es escasamente difundida y poco reconocida, por lo que cada
vez menos personas se dedican a cultivar esta practica tradicional. Al
mismo tiempo, los viejos cultores fallecen con el paso del tiempo y
surgen muy pocos nuevos, por lo que mucha de la tradicién oral afro-
descendiente desaparece. Si bien existen diversas iniciativas de parte de
asociaciones de decimistas para cultivarla e inculcarla en las poblacio-
nes jévenes, es necesario que estas sean complementadas por acciones
de salvaguardia de mayor alcance. Algo similar ocurre en el caso de la
cumanana (costa norte) y del canto de jarana (costa central). En casos
como estos, la no renovacién de cultores y la invisibilidad de la expre-
sién estd directamente relacionada: la ausencia de espacios de difusién
y de cultivo de estas expresiones desaniman a las generaciones jévenes
y, al mismo tiempo, la progresiva disminucién de cultores hace que la
préctica se retraiga y se haga menos visible. El principal desafio es, en-
tonces, el fortalecimiento tanto de la transmisién como de la difusién
de estas expresiones.



Un tipo de riesgo diferente es el que afrontan las expresiones mu-
sicales afrodescendientes de amplia difusién. Danzas como el festejo
o el ingd son escenificadas en diversos tipos de especticulos y cuen-
tan con una gran difusién en la actualidad. Sin embargo, esta difusién
no siempre es la de las danzas tradicionales propiamente dichas. Por
el contrario, y sobre todo en los caso de su difusién para la industria
turistica y de entretenimiento nocturno, estas danzas se presentan exo-
tizadas o se alteran con fines comerciales: se las nutre de elementos
pretendidamente africanos para darles una apariencia mds exética en
el caso del turismo o se incorporan elementos de la musica caribena
para hacerla mis bailable en el caso de la industria del entretenimiento
y, en ambos casos, es practica usual que se utilicen vestuarios peque-
fios que dejen buena parte del cuerpo al descubierto, privilegiando la
mostracién erotizada del cuerpo de los bailarines. Asimismo, es comun
que estas transformaciones sean hechas por particulares con escasos
conocimientos sobre las tradiciones afrodescendientes con fines emi-
nentemente mercantiles. De esta manera se simplifican y modifican ar-
bitrariamente los bailes que presentan. Ademds, estos montajes suelen
ser presentados al publico en general como “auténtico folklore afrodes-
cendiente”. Estas practicas tienen efectos nocivos en dos sentidos. Por
un lado, al promocionarse como folklore afrodescendiente sin serlo, y
dada su amplia difusién, estos montajes (y los significados que trans-
miten) se instalan en el imaginario popular, estereotipando a las pobla-
ciones afrodescendientes y a sus expresiones culturales como salvajes e
hipersexualizadas. Por el otro lado, la amplia difusién de estas practicas
difundidas como si fueran tradicionales invisibiliza las practicas locales
que si lo son. En este caso sucede lo contrario al anterior: una forma
de difusién meramente mercantilista de estas expresiones termina exo-
tizando e invisibilizando su practica popular. El principal desafio en
este tipo de acciones es lidiar con la exotizacién y la mercantilizacién
de las pricticas tradicionales de la poblacién afrodescendiente, pro-
moviendo el reconocimiento y difusién de las pricticas tradicionales
o de las innovaciones que surgen de la préctica popular de las propias
comunidades.

Peru

o
7.\

261



262

Otra dificultad particular puede derivarse de los procesos de migra-
cién interna y del mestizaje que producto de esta se suscita en localida-
des tradicionalmente afrodescendientes. Al respecto, es interesante el
ejemplo de Aucallama, narrado por el investigador Marino Martinez.*
Localidad tradicionalmente afrodescendiente de la costa central del
Perd, Aucallama era muy famosa por albergar musicos, bailarines, de-
cimistas e incluso curanderos. En la actualidad, luego de ser receptora
de migrantes andinos, es muy poco lo que puede encontrarse de PCI
afrodescendiente. Por ejemplo, solo quedan pocos decimistas que por
lo general son personas de edad avanzada. Por el contrario, si es posible
encontrar elementos del PCI relacionados con poblaciones andinas.
En ese sentido, un proceso social ha transformado el contexto del lugar,
de modo que el PCI perdié cultores dentro de su propia comunidad
de origen. Es pertinente realizar diagnésticos de las localidades tradi-
cionalmente afrodescendientes en la actualidad, a fin de conocer cémo
perdura la practica del PCI y cémo es que esta ha cambiado hasta la
actualidad.

Una de las principales dificultades mencionadas por los representan-
tes afrodescendientes en el citado taller es el escaso interés de las pobla-
ciones por llevar a cabo acciones de salvaguardia de su PCI, unido a su
poca participacién en la formulacién de politicas puiblicas. Esto sucede
a pesar de la creacién de instancias estatales durante la dltima década,
tales como el INDEPA o la Mesa de Trabajo Afroperuana, que estin
a cargo de la convocatoria y articulacién de acciones de la comunidad
afrodescendiente y de la incidencia del tema afrodescendiente en la
agenda nacional y la formulacién de politicas publicas. Al parecer, estas
dificultades para la salvaguardia del PCI no son exclusivas de este 4m-
bito, sino que son transversales a la diversidad de problemiticas afro-
descendientes en general y, ademds, son producto de la invisibilizacién
de la poblacién afrodescendiente, asi como de la situacién de exclusién
en la que esta se encuentra. Por un lado, una poblacién excluida y po-
bre, dificilmente dedicard esfuerzos y recursos a salvaguardar su PCI,
porque debe antes resolver necesidades basicas que en muchos casos
no estan cubiertas. Por el otro lado, el PCI afrodescendiente y su salva-

45 Entrevista personal 2011



guardia no tienen un lugar prioritario dentro de las politicas publicas
nacionales. Sin embargo, la salvaguardia de su PCI puede ser abordada
de una manera estratégica, en la cual su investigacién, promocién y di-
tusién contribuya a la visibilizacién de las poblaciones afrodescendien-
tes, empoderdndolas para el emprendimiento de acciones de incidencia
en politicas pablicas de diversa indole.

Otra dificultad importante identificada en el taller es el hecho de que
muchas de las acciones de difusién del PCI afrodescendiente no tienen
como punto de partida un trabajo serio de investigacién o recopilacién.
Las acciones de difusién son mayoritarias en el Perd, mientras que las
acciones de registro e investigacién son minoritarias, lo que plantea de
inicio un panorama complicado. Como consecuencia de este desba-
lance, mucha de la difusién de expresiones del PCI afrodescendiente
que se lleva a cabo es imprecisa o porta informacién recreada o poco
veraz. Esto, ademds, deja una puerta abierta a reinterpretaciones que
bien pueden ser social o politicamente interesadas, tal como menciona
Heidi Feldman en el caso de ciertos usos de la musica afrodescendiente
en el Pert (2009). En ese sentido, es fundamental que la difusién del
PCI vaya a la par de acciones de registro e investigacién rigurosas y
constantes.

Finalmente, otras dificultades sefialadas por los representantes afro-
descendientes fueron la inadecuada orientacién de la entrega de fi-
nanciamientos y/o el uso de los fondos recibidos para la salvaguardia
del PCI, y la escasez de espacios para promover su cultivo, tales como
centros de formacién o lugares de difusién, lo que incluye la escasa
difusién del PCI afrodescendiente en medios de comunicacién, parti-
cularmente en el caso de expresiones no musicales.

Peru

o
7.\

263



264

5. Procesos de salvaguardia
del patrimonio cultural
afrodescendiente en el pais

Identificacion de hitos historicos
en la salvaguardia del PCI

Es posible ubicar las primeras acciones para la preservacién y promo-
cién de expresiones culturales afrodescendientes en el Perd hacia las
primeras décadas del siglo XX. Sin embargo, es pertinente realizar un
pequefio recorrido por los antecedentes de estas iniciativas, acciones y
trabajos que recopilaron y/o promovieron expresiones del PCI afrodes-
cendiente desde antes de este periodo.

Es poco lo que se sabe de las pricticas tradicionales de los africanos
y sus descendientes en el Perd colonial antes del siglo XIX. Las prin-
cipales fuentes, que ademds son escasas, hacen referencia a expresiones
musicales, religiosas y gastrondmicas sobre todo, muchas de las cuales
no existen en la actualidad. Estas fuentes consisten en crénicas colo-
niales y, mds adelante, también en relatos de viajeros europeos que vi-
sitan el Perd. Dentro de este periodo, el documento mds importante al
respecto es el del obispo Baltasar Jaime Martinez de Compafién, quien
entre los afos 1782 y 1785 escribié una enciclopedia sobre la provincia
de Trujillo, obra que incluye importante informacién e ilustraciones de
—entre otras cosas— las practicas populares de los afrodescendientes de
la zona. Estas referencias pueden ser consideradas las fuentes mas im-
portantes en la tarea de rastrear el PCI afrodescendiente en el pasado.

En el siglo XIX, son mds y mds precisas las referencias a las cos-
tumbres populares de los afrodescendientes. Asimismo, aparecen mds
relatos de viajeros que las recogen y surgen intelectuales peruanos que
recopilan y brindan detalles de estas costumbres en diversos géneros
literarios. Entre los mds importantes escritores de esa época estin
Manuel Atanasio Fuentes, estudioso de la ciudad de Lima y sus cos-
tumbres que publicé tratados y ensayos acerca de esta ciudad hacia la
segunda mitad del siglo XIX; José Gilvez, quien publicé también un
tratado sobre la ciudad de Lima en 1890; y Ricardo Palma, literato que



escribié sus Tradiciones Peruanas durante las ultimas décadas de ese
siglo. Otro documento fundamental referido al PCI afrodescendiente
en este periodo es el trabajo del pintor Pancho Fierro, cuyas acuare-
las elaboradas durante la segunda mitad del siglo XIX constituyen los
testimonios visuales mds trascendentes sobre las expresiones populares
afrodescendientes de aquel siglo. Las limitaciones con estos documen-
tos es que recogen testimonios principalmente de Lima, con lo que las
tradiciones afrodescendientes de provincias quedan desatendidas.

Los primeros trabajos de salvaguardia propiamente dicha de ex-
presiones culturales afrodescendientes se inician durante las primeras
décadas del siglo XX, también en Lima, y estin mayoritariamente en-
focados a las pricticas musicales. Este sesgo se debe tal vez a la forma
mds notoria de manifestacién popular afrodescendiente que podian
percibir los primeros recopiladores no afrodescendientes en el espacio
publico desde su posicién de agentes externos. Pero, por otro lado, es
necesario enfatizar que la recopilacién y estudio de la musica ha ser-
vido también de vehiculo para la salvaguardia de otras expresiones de
PCI, como es el caso de la tradicién oral o la fabricacién de instrumen-
tos, por ejemplo.

Uno de los primeros hitos de la salvaguardia del PCI afrodescen-
diente han sido las recopilaciones de cantos populares limefios de Rosa
Mercedes Ayarza, hacia comienzos de la década de 1920.* Mujer aris-
técrata y musica profesional, se dedicé a recoger cantos limefios popu-
lares, entre los cuales se cuentan desde piezas de musica criolla hasta
pregones callejeros, muchos de ellos interpretados por afrodescendien-
tes. Ella recopilaba piezas de la época y aquellas que sus entrevistados
rescataban de su vivencia pasada, con la finalidad de estudiarlas, es-
tilizarlas musicalmente para un publico ilustrado y darlas a conocer
a la sociedad limefia a través de presentaciones artisticas y montajes.
A partir de su recopilacién e indagaciones, teatralizaba estampas de
Lima antigua y popular, en las cuales escenificaba roles y vestuarios, e
incorporaba todos estos elementos musicales adornados y arreglados
por ella misma. De estas representaciones nos han quedado, ademas
de las recopilaciones de las piezas musicales y los pregones de la época,

46 Cueto (2009: 78).

Peru

o
7.\

265



266

estos vestuarios, roles, escenarios y piezas musicales, es decir, las versio-
nes de la Lima popular de esta autora. Es posible encontrar en su obra
diversas expresiones culturales afrodescendientes de la época y algunas
otras un poco mds antiguas, aunque con los alcances y limitaciones que
acaban de ser sefialados.

Un segundo hito importante es el comienzo del estudio del PCI
afrodescendiente desde la corriente de los estudios de folklore, corrien-
te de gran presencia en el Pert pero enfocada principalmente a lo andi-
no. Son particularmente importantes los trabajos de Fernando Romero
y José Durand. Los trabajos de Fernando Romero sobre la zamba y la
marinera fueron algunos de los primeros esfuerzos de investigadores
nacionales por conocer la herencia y trayectoria histérica de expresio-
nes culturales afrodescendientes. Posteriormente profundizé en el es-
tudio y la recopilacién de formas lingtiisticas particulares usadas por
afrodescendientes.*” Su trabajo es tributario de autores como el cubano
Fernando Ortiz, por lo que tiene un sesgo marcadamente africanista.

El trabajo de José Durand, un poco posterior (entre las décadas de
1950 y 1980), estuvo enfocado al estudio de la musica y la tradicién
oral afrodescendiente, no solo en Lima, sino a toda la costa nacional.
Era literato de formacién y catedritico de ocupacién, ademds de asi-
duo jaranista popular y notable ejecutante del cajén. Registré y estudié
formas musicales tanto criollas como afrodescendientes y realizé tra-
bajo de difusién principalmente a través de articulos periodisticos, asi
como a través de una compania de musica y danzas tradicionales lla-
mada Pancho Fierro. Fundada por él mismo, fue la primera compania
de musica y danza afrodescendiente que, si bien tiene el antecedente
del trabajo de Rosa Mercedes Ayarza, busca que los mismos cultores
lleven a cabo la difusién de sus propias expresiones culturales. Su ob-
jetivo era la difusién y el reconocimiento de estas expresiones de parte
de la sociedad nacional.* Asimismo, fue un acucioso recopilador de
décimas, cumananas y otras formas poéticas afrodescendientes. Gran
parte de la riqueza del trabajo de Durand radica la incorporacién de
los testimonios de los cultores como elementos centrales del estudio

47 Romero (1987, 1988).

48 Feldman (2009: 21).



de las expresiones culturales que estudiaba. La recopilacién y estudio
de expresiones afrodescendientes, sin embargo, no estaba motivada
por un interés particular en esta poblacién, sino porque pertenecian al
espectro general de expresiones culturales costefias que constituian la
materia principal de interés de Durand.

Un nuevo hito importante a partir de ese momento, generado a par-
tir de estos trabajos, es la voluntad de las poblaciones afrodescendientes
de asumir un rol protagénico en la narracién de su propia historia y su
propia cultura viva. Como reaccién al trabajo de José Durand, grupos
de pensadores afrodescendientes criticaron la intermediacién cultural
de un no afrodescendiente —propiamente la de un “blanco’™ en la di-
tusién de sus expresiones tradicionales.” En este proceso fueron claves
los hermanos Victoria y Nicomedes Santa Cruz, quienes a través de
metodologias diversas iniciaron un trabajo de recopilacién y rescate de
sus expresiones tradicionales. Estas investigaciones tenian como punto
de partida conceptual la herencia africana y la memoria ancestral de
los afrodescendientes en el Pera. El trabajo de Victoria Santa Cruz se
caracterizé por recurrir a la memoria ancestral alcanzada a través de
procesos de meditacién y reflexiéon. Esta memoria ancestral rescatada
era luego puesta en escena en estampas costumbristas a través de los
cuerpos de bailarines de la compania “Danzas y Canciones Negras del
Perd”. El trabajo de Nicomedes Santa Cruz estuvo mds orientado a la
investigacién de diversas expresiones del PCI afrodescendiente des-
de una mirada africanista basada en los trabajos de Fernando Ortiz,
Edison Carneiro y Cdmara Cascudo entre otros. Este trabajo incluso
comprendi6 visitas a Africa en busca de la herencia ancestral perdida y
tue reflejado en diversos articulos de difusién periodistica, numerosas
conferencias, una serie de libros y algunas compilaciones discografi-
cas.” Tanto los planteamientos como las metodologias de los herma-
nos Santa Cruz son objeto de serio cuestionamiento en cuanto a su
rigurosidad y autenticidad. Pero tal vez la dimensién mds importante
de estos trabajos es la dimensién politica: a través de la labor de re-
construccién y difusién de los hermanos Santa Cruz, el PCI afrodes-

49 Feldman (2009: 57).

50 Feldman (2009: 97).

Peru

o
7.\

267



268

cendiente, ademds de hacerse visible, fue conocido y reconocido por
afrodescendientes y no afrodescendientes. En ese sentido, como men-
ciona Heidi Feldman, lo importante de esta obra no es la autenticidad
de los planteamientos, sino la forma en que integraron y visibilizaron a
la comunidad afrodescendiente en el Pert como colectivo y como parte
del panorama social y cultural de la nacién.”*

Otro hito fundamental en la salvaguardia del PCI afrodescendien-
te, y probablemente el mas importante en términos de visibilizacién y
difusién, fue la creacién y el éxito del conjunto Pertd Negro desde 1969
hasta la fecha. Este conjunto de musica afrodescendiente fundado por
ex integrantes del conjunto “Danzas y Canciones Negras del Perd” de
Victoria Santa Cruz, tuvo gran éxito en el exterior, e incluso gané el
primer premio en el Festival Internacional de la Danza y la Cancién
celebrado en Buenos Aires en el afio 1969, acontecimiento que consa-
graria al conjunto a nivel internacional. Pertd Negro, ademds de la mu-
sica, difundié otros elementos de la cultura afrodescendiente, a través
de su puesta en escena, tales como el contexto popular del callején o sus
vestuarios, aunque modificindolos y estandarizandolos para el escena-
rio o incluso caricaturizando las supuestas escenas de la vida cotidiana.
Asimismo, han incorporado elementos musicales y coreograficos tanto
de la musica del Caribe como de algunos conjuntos de baile africanos®2.
Dados los éxitos de este conjunto, la musica afrodescendiente obtuvo
gran reconocimiento a nivel nacional e internacional, e hizo visible al
Pert y su poblacién afroperuana frente al mundo entero. Asimismo,
elevé el reconocimiento y la estima de la opinién publica nacional
hacia estas expresiones culturales, con la generacién de modelos que
se conservan en el imaginario colectivo y que se repiten hasta la ac-
tualidad. Fue, ademds, una importante cantera de destacados musicos,
bailarines, actores e investigadores afrodescendientes, muchos de los
cuales se mantienen en actividad.

Un hito contemporaneo en la salvaguardia del PCI afrodescendien-
te, dada la coyuntura nacional de la dltima década, es el boom gastro-
némico que se experimenta en el Perd desde hace algunos afios. La

51 Feldman (2009: 145).

52 Martinez, entrevista personal (2010), Feldman (2009: 183).



gastronomia peruana se ha convertido en un producto de exportacion,
en el cual el contenido cultural es un factor clave. En efecto, mucha de
la comida que se vende y difunde dentro y fuera del pais es de raiz afro-
descendiente y es difundida como tal, por lo que el PCI relacionado
a la gastronomia —que incluye uso de insumos, técnicas e incluso sa-
z6n— estd experimentando una importante difusién a nivel nacional e
internacional. En esta misma linea, son de destacar los nuevos estudios
sobre gastronomia nacional que actualmente son impulsados desde
distintas instituciones, entre las cuales destaca la labor de la Universi-
dad San Martin de Porres, con los trabajos sobre gastronomia afrodes-
cendiente de Humberto Rodriguez Pastor y Rosario Olivas Weston,
entre los mds reconocidos.

En términos de administracién publica, es posible reconocer tam-
bién hitos importantes para la salvaguardia del PCI afrodescendiente.
Por un lado, se encuentra el reconocimiento de diversas expresiones del
PCI como Patrimonio Cultural inmaterial de la Nacién, como es el
caso de expresiones tales como la Marinera, el cajén peruano, la cajita
o la cumanana. La ratificacién de la Convencién para la Salvaguardia
del Patrimonio Cultural Inmaterial (UNESCO 2003) por el Estado
peruano en el afio 2005 es un hito importante también, dado que ge-
nera una plataforma para implementar la salvaguardia del PCI como
politica de Estado. Por otro lado, se pueden reconocer como hitos im-
portantes también la creacién de instituciones estatales que recono-
cen a los afrodescendientes como minoria étnica y que tienen como
objetivo trabajar para su desarrollo, como son el INDEPA (2005), la
Mesa de Trabajo Afroperuana (2004) y el Viceministerio de Intercul-
turalidad del Ministerio de Cultura (2010). Entre los objetivos de estas
instituciones se incorpora el reconocimiento de la diversidad cultural y
las costumbres de estas minorias étnicas, lo que comprende también la
gestién del PCI afrodescendiente, aunque son pocas atn las acciones
desarrolladas en esta linea.

Peru

o
7.\

269



270

Principales trabajos realizados
en los dltimos 30 afios

En términos de investigaciones sobre musica afrodescendiente, uno de
los principales trabajos de investigacién de los ultimos 30 afios es el li-
bro de William Tompkins titulado Tradiciones musicales de los negros de
la costa del Perii (2011), que es su tesis doctoral finalizada en 1981. Esta
es una de las primeras aproximaciones etnomusicoldgicas a la practi-
ca musical afrodescendiente en el Perd. Esta investigacién se realiza
aproximadamente en la misma época que el estudio de Rosa Elena
Viasquez titulado La prdctica musical de la poblacion negra en el Peri, pu-
blicado en 1982. Ambos trabajos abordan la prictica musical afrodes-
cendiente desde una perspectiva etnomusicolégica y trabajan tanto con
fuentes secundarias como con testimonios de importantes portadores.
El primero de estos trabajos brinda un panorama histérico-social acer-
ca de las practicas musicales afrodescendientes y luego investiga las
diversas expresiones musicales; el segundo, hace un anilisis del con-
texto sociopolitico del desarrollo de estas expresiones y luego se da al
estudio del Hatajo de Negritos de El Carmen. Un tercer trabajo de este
tipo que aborda la tematica del PCI afrodescendiente es Rifmos Negros
del Perii de Heidi Feldman, publicado en el afio 2009. También desde
una perspectiva etnomusicolégica, estudia la produccién de discursos
de autenticidad en la musica afrodescendiente y revela su trascenden-
cia social y politica en la actualidad. Un importante trabajo surgido
en 1992 es Del Fuego y del Agua de Susana Baca, que busca rescatar
y revalorar las tradiciones musicales afrodescendientes y que incluye
ademds un estudio etnomusicoldgico de Chalena Visquez. Otro traba-
jo importante es Herencia de esclavos en el norte del Peri de Luis Rocca,
publicado el 2010, que brinda importante informacién acerca de can-
tos, formas musicales y danzarias de las poblaciones afroperuanas del
norte del Peru.

En términos de investigaciones sobre gastronomia afrodescendiente,
los trabajos mds importantes son los estudios de Humberto Rodri-
guez Pastor De tamales y tamaleros: tres historias de vida (2006), La vida
en el entorno del tamal peruano (2007) y el capitulo sobre gastronomia
afrodescendiente del libro Negritud: afroperuanos: resistencia y existen-



cia (2008). Es posible también encontrar menciones a la gastronomia
afrodescendiente en los trabajos de Rosario Olivas Weston (1996) e
Isabel Alvarez (1997). En términos de usos lingtisticos afrodescen-
dientes es fundamental el trabajo de Fernando Romero en los libros £/
negro en el Peril y su transculturacion lingiidstica (1987) y Quimba, fa, ma-
lambo, rieque: afronegrismos en el Perii (1988). También son importantes
el trabajo de John Lipski (1994) y Maria del Carmen Cuba (1996).
En tradicién oral, destacan los trabajos de Luis Rocca La otra historia:
memoria colectiva y canto del pueblo de Zafia (1985) y Herencia de esclavos
en el norte del Peri (2010). En términos de festividades tradicionales,
es importante el trabajo de Orlando Veldsquez E/ pueblo negro de Ya-
patera: tradicion fe esperanza (2003), sobre las festividades del pueblo
afrodescendiente de Yapatera en Piura.

Finalmente, existen una serie de libros compilatorios acerca de ex-
presiones culturales afrodescendientes. Uno de los mds importantes es
el libro Lo africano en la cultura criolla editado por Carlos Aguirre en el
afio 2000, que retne articulos de diversos investigadores que incluyen
temas de religiosidad y vivencia popular afroperuana, ademas de testi-
monios de diversos portadores afrodescendientes. Otro trabajo signifi-
cativo de compilacién es el libro Africanos y pueblos originarios: relacio-
nes interculturales en el drea andina, editado por el Museo Afroperuano
de Zaa en el afio 2007, que constituye una primera aproximacion al
estudio de las relaciones entre pueblos originarios y afrodescendientes
en el Pertd y que incluye también diversos articulos sobre expresiones
culturales afrodescendientes relacionadas con el drea andina. Una ter-
cera publicacién destacable en esta linea es el libro Escribir la identidad:
Creacion Cultural y Negritud en el Peri, editado por M’bare N’gom en el
afio 2008, que contiene diversos articulos que versan sobre expresiones
culturales afrodescendientes como la décima o las distintas expresiones
musicales afro.

Peru

o
7.\

271



272

6. Breve resefia de las siguientes
manifestaciones y de su posible
localizacién

Lengua, giros lingiiisticos,
cosmovisién y manifestaciones orales
(mitos, cuentos y leyendas)

El espectro de lengua y manifestaciones orales en el PCI afrodescen-
diente es muy amplio y abarca desde formas particulares de hablar
hasta expresiones orales de larga presencia y gran arraigo. Es mas com-
plicado, en cambio, hablar de una cosmovisién particular de las pobla-
ciones afrodescendientes en el Perd. Retomando el contexto general
ya descrito lineas arriba, la diversidad de la procedencia de los esclavos
africanos y el profundo intercambio comercial del que fueron objeto a
lo largo de la ruta desde Africa hasta el Pert provocaron que los grupos
de africanos y afrodescendientes que llegaban al virreinato fuera cultu-
ralmente muy diverso. Por esa razén, hubo muy pocas oportunidades
de que las matrices culturales fueran mantenidas por colectividades
transportadas en su integridad, como si ocurrié en el caso de Brasil o
Cuba.*® Por el contrario, las diversas cosmovisiones se integraron en
un nuevo crisol cultural forjado en el Pert en el contexto de la colonia
y a partir del idioma espafiol y la religién cristiana. Sin embargo, se
conservé una profunda herencia africana. Este proceso se ilustra de
manera particular en el sincretismo religioso afrodescendiente, el cual
serd materia de discusién del siguiente acipite.

En lo que respecta a la lengua y a los giros lingiisticos de los afro-
descendientes, en el Perd se reconoce que poseen formas particulares
de utilizar el lenguaje. Estas diferencias abarcan desde cambios en la
pronunciacién y entonacién hasta el uso de una serie de vocablos par-
ticulares, muchos de los cuales ya forman parte del habla de gran parte
de la poblacién nacional no afrodescendiente. En este tltimo caso, es
fundamental sefialar el trabajo de Fernando Romero, quien escribié los
que probablemente son los estudios mds reconocidos acerca del uso

53 Rostworowski (2000: 29), Tompkins (2011).



del lenguaje de parte de los afrodescendientes: F/ negro en el Perii y su
transculturacion lingiiistica y Quimba, fa, malambo, rieque: afronegrismos
en el Peri. Inicialmente, parte del mismo trabajo, el primero de estos
textos estudia el proceso de transculturacién lingiistica acontecido a
partir de la llegada de inmigrantes africanos al Perd, mientras que el
segundo es una recopilacién y andlisis de un poco mis de 470 expre-
siones del habla popular afrodescendiente, que a decir del autor tienen
probables raices en Africa o fueron forjadas durante la trata de escla-
vos. Dentro de esta recopilacién, se comprenden diversas expresiones
del habla popular ya asimiladas por poblaciones no afrodescendientes,
lo que sugiere su profunda influencia en la forma de hablar de otras
colectividades.”* En afios posteriores surgieron otros importantes estu-
dios lingtiisticos como los de Lipski (1994) y Cuba (1996), entre otros.
El pequefio nimero de trabajos al respecto muestra que el campo de
los usos lingiisticos de los afrodescendientes en el Peru es una veta ain
abierta para el estudio, y que su registro y difusién constituirian una
iniciativa importante para la visibilizacién de su aporte lingtistico a las
diversas hablas del territorio nacional.

Por otro lado, en lo que respecta a las expresiones orales, en el Pert
existe una larga tradicién de poesia popular. Las poblaciones afrodes-
cendientes, entre otros grupos poblacionales, acogieron y adoptaron di-
versas formas de poesia popular espafiola, tales como las décimas y las
distintas formas de coplas, las cuales —segiin Nicomedes Santa Cruz—
llegaron al territorio nacional casi con la llegada de los conquistadores
espafioles.”® Eran muy diversos los modos de expresién de esta poesia
popular en aquella época. Ademds de la composicién o declamacion
artistica de la poesia popular, estas formas orales se utilizaban en autos
sacramentales y diversas puestas en escena como elaborar testimonios
y crénicas populares, ejercer la defensa en litigios, reclamar mercedes,
hacer odas o criticas sociales. Eran formas de expresién sumamente
cotidianas, que a decir de Ratl Porras Barrenechea, “no se debe a un
capricho poético, sino que corresponde a una costumbre de época... El
verso era como un traje de gala para sentarse en la corte, y las mejores

54 Romero (1988) y Rodriguez Pastor (2008: 365).

55 Santa Cruz (1982: 39)

Peru

o
7.\

273



274

defensas eran unas coplas”.*® Con el transcurrir del tiempo, estas for-
mas de expresién oral se instalan en el Perd y se apropiaron de ellas los
sectores populares no solo criollos, sino también mestizos, indigenas y
afrodescendientes, quienes las tomaron como vehiculo de expresién de
sus vivencias, gustos e ideas, al tiempo que las cultivan en competen-
cias de contrapunto y las incorporan en sus formas musicales, como ha
ocurrido en muchas otras partes de Latinoamérica.

En el caso de las poblaciones afrodescendientes, las formas orales
mis difundidas e identificadas con esta poblacién son las décimas y las
cumananas. En el caso de la décima, es posible encontrar decimistas en
las distintas localidades con alta concentracién de afrodescendientes,
aunque el ndmero de estos ha descendido dramaticamente durante las
tltimas décadas. Nicomedes Santa Cruz sefiala que es hacia el siglo
XVIII que la décima se instala en el Pert y se hace parte de los cantares
populares de la poblacién.’” La décima en el Pera ha tenido un cultivo
extenso que no se ha limitado a la composicién o la declamacién, sino
que es centro de una préctica social compleja centrada en competen-
cias de contrapunto rezado y cantado. De esta manera ha dado lugar a
formas escénicas y musicales y ha provocado la formacién de colecti-
vidades de cultores, roles, jerarquias e incluso formas de asociatividad
institucional, como es el caso de la Asociacién de Decimistas del Peru.
Es similar el caso de la Cumanana, forma poética localizada princi-
palmente en las colectividades afrodescendientes de la costa norte del
Peru. Esta forma poética consiste en la declamacién o cantar improvi-
sado de versos en cuartetas, que abordan temas diversos y que son tam-
bién rezados o cantados en desafios de contrapunto. Hay otras formas
orales que no suelen ser muy reconocidas como tales, porque forman
parte de géneros musicales como la marinera o el tondero, géneros de
canto en contrapunto en los que las letras de las canciones obedecen
también a patrones poéticos. Finalmente, puede ser interesante tam-
bién estudiar las expresiones orales contenidas en las letras de géneros
musicales tales como el festejo o el panalivio. Todas estas formas orales,
a pesar de su diversidad, tienen como rasgo comun su transmisién ge-

56 Extraido de Santa Cruz (1982: 42).

57 Santa Cruz (1982: 39).



neracional —no solo de la prictica, sino también de numerosos versos
que quedan en la memoria colectiva—y el contenido testimonial y ex-
presivo que portan como forma de expresién popular. En ese sentido,
es pertinente para la salvaguardia del PCI afrodescendiente estudiar la
tradicién oral de estas poblaciones y contemplar iniciativas de inter-

vencién para mantener y estimular su préctica.
Ritos y festividades

De manera similar al caso anterior, es dificil hablar de ritos y festivida-
des, sobre todo religiosos, transportados directamente de Africa. Dada
la diversidad de los afrodescendientes que llegaron al Per, los ritos y
festividades fueron forjados aqui de forma colectiva, y articulados en
torno de la vida social y religiosa virreinales de la época. Sin embargo,
esto no quiere decir de ninguna manera que los africanos y afrodescen-
dientes se acogieron a las formas espafiolas. Por el contrario, adoptaron
su impronta a estas, generando expresiones nuevas que tomaron ele-
mentos de ambos mundos.

En términos de las creencias y ritos religiosos, diversos autores en-
cuentran razones de peso para pensar que los afrodescendientes lleva-
ron a cabo un sincretismo religioso no solo con la religién cristiana que
les fue inculcada, sino también con los cultos de las poblaciones ori-
ginarias. En el primer caso, William Tompkins sugiere que —tal como
sucedié tanto en poblaciones andinas como en poblaciones afrodes-
cendientes de otras regiones de América— la amplitud de las creen-
cias catolicas, la diversidad de rituales con simbolos religiosos (como
cruces y agua bendita) y la adoracién de santos y virgenes permitieron
la reinterpretacién de creencias africanas de parte de los nuevos evan-
gelizados.”® En el segundo caso, Maria Rostworowski sefiala que los
afrodescendientes en la colonia se unieron al culto de los indios en el
culto al dios de los temblores, y sugiere que los rituales andinos ofrecen
también una plataforma para la reinterpretacién de sus cultos.”” Con el

58 Tompkins (2011).

59 Rostworowski (1992: 143).

Peru

\
7.\

275



276

paso del tiempo, estos sincretismos se consolidaron en formas particu-
lares de religiosidad que perduran hasta la actualidad.

Un elemento que debe ser revisado es la instancia de asociatividad
religiosa conocida como cofradia, que es el antecedente de las actua-
les hermandades religiosas. Las cofradias eran agrupaciones religio-
sas constituidas por afrodescendientes a partir de la devocién por un
santo catdlico. Constitufan un modelo de asociacién religiosa traido
de Espafa e implementado por los conquistadores en las poblaciones
de afrodescendientes que pretendian evangelizar. La primera cofradia
en el Pert data de 1540 y comenzaron a ser reguladas por el poder
eclesidstico hacia 1604. Estas cofradias cuidaban del bienestar de sus
miembros y velaban por el tratamiento adecuado de los esclavos y por
su entierro de parte de sus amos. Asimismo, las cofradias solian ser
invitadas a bailar en las grandes ceremonias religiosas y festividades
de las ciudades y pueblos, como es en el caso de los autos del Corpus
Christi. Es posible que su devocién y sus ceremonias hayan incorpo-
rado sincréticamente distintos elementos rituales africanos. Si bien no
todos los afrodescendientes formaban parte de una cofradia obliga-
toriamente, si fueron una importante instancia de asociatividad entre
afrodescendientes. Para William Tompkins la importancia de las co-
fradias reside en que contribuyeron a dar un cierto grado de comuni-
dad a las poblaciones afrodescendientes, acosadas por diversos procesos
sociales que atentaron contra su unidad identitaria.®® Estas cofradias,
en muchos casos, constituyeron la base social de muchas de las festi-
vidades afrodescendientes a lo largo del tiempo, tanto de las religiosas
como de las laicas.

Las expresiones de la religiosidad afrodescendientes suelen ser fe-
némenos complejos que portan multiples significados, e incluso estin
estrechamente asociados a otras expresiones del PCI. Un ejemplo in-
teresante es el del Hatajo de Negritos del Carmen, que segin Wi-
lliam Tompkins encuentra sus antecedentes en la tradicién espafiola
de bailar y cantar frente a los nacimientos. Todos los afios en diciem-
bre, cuadrillas de danzantes afrodescendientes interpreta bailes y can-
tos tradicionales para honrar al nifio Jests y a la Virgen del Carmen,

60 Tompkins (2011).



patrona del pueblo. Estos danzantes ensayan el baile con semanas de
anticipacién, tiempo en el cual involucran a la poblacién solicitando su
apoyo econémico para llevar a cabo el baile. Las cuadrillas, integradas
por danzantes devotos donde se observan también jerarquias, bailan
desde la noche buena hasta el dia de la bajada de reyes, tanto en la
iglesia del pueblo como en la plaza central. Asimismo, acompafiaban a
la procesién de la Virgen del Carmen el dia 27 de diciembre.®! Tanto
las danzas como la musica, el canto y el vestuario son expresiones tra-
dicionales afrodescendientes. Esta festividad, entonces, retine una serie
de elementos del PCI afrodescendiente en un mismo evento: religio-
sidad, musica y danza, ademads del involucramiento de la poblacién en
una expresiéon que se comprende como parte de la identidad colectiva.
Esta riqueza hace que a través de su salvaguardia se puedan proteger
también una serie de expresiones culturales conexas.

Otra expresién religiosa afrodescendiente de gran importancia es
la festividad del Sefior de los Milagros, que constituye la festividad
religiosa mas grande del Perd. Culto aparecido hacia mediados del si-
glo XVII, surge a partir de que un esclavo angolefio pinté una ima-
gen de Cristo Crucificado en los muros del local de su cofradia hacia
1651. Luego de este suceso, el lugar donde se encontraba la imagen
se convirtié en un centro de cultos para afrodescendientes de la zona
de Pachacamilla. La imagen en el muro resisti6é tanto el embate de
los terremotos de 1655, 1687, 1746 y 1940 como los intentos de las
autoridades eclesidsticas de borrar la imagen en 1671. Estos eventos
reforzaron la fe en la imagen, a la cual se le comenzaron a atribuir
numerosos milagros.® En el afio 1718, se nombra al Sefior de los Mila-
gros como Patrono de los Reyes. En el afio 1730, se funda el Convento
de las Nazarenas y se inicia la procesién y, en el afio 1878, se forma la
primera hermandad del Sefior de los Milagros. Entre las décadas de
1890 y 1930, los sectores sociales no afrodescendientes se apropian
también del culto al Sefior de los Milagros, y es entonces que comien-

61 Tompkins (2011) y Vasquez (1982: 69).

62 Rostworowski (1992: 158), Panfichi (2000: 143).

Peru

o
7.\

277



278

za a convertirse en un culto de cardcter nacional.®® En la actualidad,
el culto al Sefior de los Milagros se realiza a través de multitudinarias
procesiones a lo largo de todo el pais, asi como en otros paises a car-
go de colectividades de migrantes peruanos. Asimismo, sin perder su
filiacién afrodescendiente, es un culto representativo de muy diversos
sectores de la poblacién nacional.

Hay algunos elementos interesantes respecto del caricter sincrético
del culto al Sefior de los Milagros. Segtn diversas crénicas, muchos de
los rituales de alabanza a la imagen eran similares a rituales africanos.®*
Rostworowski sostiene que el culto al Sefior de los Milagros es en
realidad el culto al dios andino Pachacdmac, sefior de los temblores.
Sefiala que hacia el afio 1550, cien afios antes, un grupo de indigenas
de Pachacdmac pinté en ese mismo lugar una imagen de su huaca,
con lo que sugiere que la veneracién a esta imagen no es sino la conti-
nuacién del culto a Pachacimac a través de un culto sincrético.”® Esto
puede relacionarse a la asociacién entre los terremotos que azotaron
Lima y que respetaron el muro en el que la imagen se mantenia. Este
culto, que continta con gran fortaleza hasta hoy, concentra también
una serie de elementos del PCI conexos: sincretismo religioso afrodes-
cendiente, formacién de colectividades culturales y una manifestacién
multitudinaria a través de las procesiones; todos los cuales se favorece-
rian también de las acciones de salvaguardia llevadas a cabo a favor de
la festividad en su conjunto.

Una festividad religiosa relativamente nueva, pero al mismo tiempo
expresién de un culto muy antiguo, es la procesién de Santa Efigenia
de Etiopia en Caiete. Santa Efigenia es una santa etiope y es la pri-
mera santa afro del panteén catélico. Segin Julio Luna, la imagen de
esta santa debid llegar entre los pertrechos de los esclavos, y en 1741 se
construyé una capilla en su honor. Si bien la devocién hacia esta santa
se remonta mds o menos a esa fecha, la procesién se inicié en el afio
1995, fecha en la que la municipalidad provincial de Canete declaré a

63 Rostworowski (1992: 175), Panfichi (2000: 145).
64 Panfichi (2000: 144).

65 Rostworowski (1992: 149).



Santa Efigenia Patrona del arte Negro.® La festividad en honor a esta
santa se celebra el 21 de setiembre de cada afio y congrega a las po-
blaciones afrodescendientes y afromestizas de la zona de cafete. Una
particularidad interesante es que, con motivo de esta festividad, se ela-
boran en la zona diversos potajes —tanto tradicionales como contem-
pordneos— a base de carne de gato.

Dos festividades afrodescendientes de particular importancia del
pueblo de Yapatera, poblacién de fuerte ascendencia afrodescendiente,
son la fiesta de San Sebastidn y la fiesta del Sefior de la Piedad. La
primera de estas fiestas surge en el afio 1935, impulsada desde la parro-
quia de Chulucanas. La razén por la cual San Sebastidn es el patrono
de Yapatera es incierta, lo cual no ha sido obsticulo para su celebracién
anual, que tiene lugar en la segunda quincena de enero. Esta es una
fiesta que concentra diversos elementos culturales del pueblo yapatera-
no: la cofradia de San Sebastidn se encarga de recolectar fondos entre
los pobladores para organizar la fiesta que concentra procesiones, mu-
sica, venta de viandas con potajes tradicionales y un gran consumo de
chicha. Orlando Veldsquez®” sefiala que la fiesta comenzé a declinar
hacia finales de la década de 1990, por lo que se incorporaron nuevos
elementos como el homenaje al Mango (producto emblematico de Ya-
patera) y los concursos de belleza, los cuales contribuyeron a reforzarla,
junto con el involucramiento y los aportes de los migrantes yapatera-
nos en Lima.*®® Este mismo autor sefiala que las principales amenazas
a la fiesta, las cuales fueron también causantes del declive de finales de
la década de 1990, fueron el descenso de la capacidad adquisitiva de los
pobladores yapateranos y la presencia de diversas iglesias protestantes
que no permitian a sus fieles participar de esta fiesta.®” La festividad del
Sefior de la Piedad surge durante la década de 1960 y se celebra cada
14 de setiembre. Esta fiesta congrega fieles tanto yapateranos (loca-
les y migrantes) como procedentes de localidades aledafias e involucra

66 Mufoz (2011).
67 Velasquez (2003: 94).
68 Velasquez (2003: 94).

69 Veldsquez (2003: 94).

Peru

o
7.\

279



280

también bailes, comidas y procesiones. La situacién de esta festividad
es muy similar a la de la fiesta de San Sebastidn y comparte la misma
problematica respecto del escaso poder econémico de los fieles y de la
presencia de iglesias protestantes en la zona.”

En cuanto a las festividades no religiosas, estas también se llevan a
cabo de acuerdo al contexto social de la época, respetando una deter-
minada temporalidad y determinadas ocasiones. Una de las ocasiones
festivas no religiosas mds reconocidas y documentadas fueron los car-
navales, en los cuales los afrodescendientes eran participantes asiduos,
pertenecientes por supuesto al vulgo que practicaba indecentes juegos
ante los ojos de las élites durante esas fechas.”” En cuanto a expresio-
nes culturales que acompafiaban el carnaval, un ejemplo importante es
el Son de los Diablos, danza que las cuadrillas de danzantes afrodes-
cendientes llevaban a cabo en estas fechas. Derivadas de las cuadrillas
de diablos danzantes de los autos de la procesién del Corpus Christi
durante la colonia, eran cuadrillas de danzantes afrodescendientes dis-
frazadas de diablos que alegraban el carnaval danzando en las esquinas,
zapateando al ritmo del arpa, la guitarra, la cajita y la quijada de burro
bajo el mando de un lider o diablo mayor enmascarado. La dltima vez
que una de estas cuadrillas bail6 en el carnaval de Lima fue en el afio
1930; sin embargo, es una danza que ha sido reconstruida numerosas
veces, asi como presentada en montajes escénicos, y que representa una
de las expresiones artisticas populares afrodescendientes mas tradicio-
nales de Lima.

Hay, finalmente, una serie de festividades asociadas a poblaciones
afrodescendientes que, si bien son modernas, toman como base diver-
sos elementos del PCI afrodescendiente. Una de ellas es la Fiesta de la
Vendimia de Ica, celebracién contemporinea muy asociada a la tradi-
cién vitivinicola de esta regién. Otras celebraciones de este tipo son los
numerosos festivales de marinera que se realizan a lo largo de todo el
Peru. Otro espacio, mds reciente, son los Festivales del Cajén Peruano
—ya antes descritos—, festivales que celebran al instrumento y su vin-
culo con la identidad nacional y, sobre todo, afrodescendiente. Como

70 Velasquez (2003: 96).

71 Rojas (2005: 81).



estas celebraciones hay muchas mids. Es pertinente para los encargados
de un proyecto de salvaguardia de expresiones afrodescendientes en el
Pert preguntarse por la pertinencia de incluir este Gltimo tipo de cele-
braciones en las acciones de salvaguardia.

Técnicas e instrumentos

El registro y conocimiento preciso de técnicas, tecnologias e instru-
mentos relacionados con las poblaciones afrodescendientes es atin muy
escaso. No se han encontrado inventarios o estudios particulares sobre
estas expresiones, por lo que puede suponerse que la difusién también
es minima.

Sin embargo, esto no quiere decir que no existan; por el contrario,
este vacio llama la atencién sobre un dmbito en el cual debe hacerse
un importante trabajo de recopilacién e investigacion, para luego vi-
sibilizar estas expresiones y revalorar su importancia y su arraigo en la
poblacién afrodescendiente.

Por un lado, puede ser interesante revisar a profundidad dmbitos ya
conocidos del PCI afrodescendiente en busca de estas técnicas, tec-
nologias e instrumentos como, por ejemplo, las tecnologias utilizadas
en la cocina o la forma de fabricacién de instrumentos musicales. Por
otro lado, en el taller sobre Patrimonio Cultural Afrodescendiente en
el Perd organizado por CRESPIAL y la Mesa de Trabajo Afroperua-
na del Congreso de la Republica, los participantes afrodescendientes
hablaron de expresiones culturales tales como mirar la hora a través
de la posicién del sol o diversas técnicas de aseo tradicional, las cuales
consideraban parte de su identidad y su legado afrodescendiente y cuya
investigacion es pertinente para efectos de este trabajo. En la misma
linea, hay una tradicién de curanderos en Aucallama que seria impor-
tante estudiar en busca de posibles técnicas de curacién o conocimien-
to de plantas medicinales.

Artes del espectaculo

Ademis de todo lo ya mencionado en el campo de la musica, las pobla-
ciones afrodescendientes tienen una importante tradicién en el dmbito
de las artes del especticulo. De acuerdo con crénicas de la colonia, las

Peru

\
7.\

281



282

poblaciones afrodescendientes tuvieron importantes participaciones en
los especticulos organizados por la iglesia como procesiones o autos sa-
cramentales.”” Estas poblaciones también incorporaron performances
artisticas musicales en muchas de sus celebraciones tradicionales bajo
la forma de comparsas, como es el caso del Son de los Diablos en el
carnaval limefio o de las cuadrillas de Hatajo de Negritos en Chincha.
Asimismo, los afrodescendientes han tenido una importante presencia
en las tablas nacionales durante la repiblica. Se puede mencionar entre
otros a Nicomedes Santa Cruz Aparicio, importante dramaturgo afro-

descendiente autor de la obra teatral “Confort del Hogar””

y a Manuel
Quintana, cantor afrodescendiente de marineras limefas, quien parti-
cipé como actor y cantor en presentaciones de Zarzuela.”

Al respecto, es fundamental mencionar que conjuntos de musica y
danza afrodescendientes como Pancho Fierro, Danzas y Canciones
Negras del Pert y Pert Negro fueron importantes canteras de actores
y bailarines. Dada la importancia del elemento escénico en las presen-
taciones de danza de estos conjuntos, un nimero importante de jéve-
nes afrodescendientes recibié una sélida formacién escénica en danza,
actuacion, direccién y creacién de guiones teatrales. Muchos de estos
actores —como por ejemplo Teresa Palomino y Lalo Izquierdo entre
otros— siguen realizando producciones artisticas en la actualidad.

Técnicas artesanales

Al igual que en el caso de las técnicas e instrumentos afrodescendien-
tes, son muy escasos los registros sobre técnicas artesanales, por lo que
se necesita tomar medidas urgentes de investigacién al respecto. Esto,
porque diversos registros histéricos sefialan que los afrodescendientes
tienen una importante tradicién de técnicas artesanales, relacionadas
sobre todo a la creacién de instrumentos musicales desde su llegada al
Pert hasta la actualidad. Diversas crénicas registran que los afrodes-
cendientes utilizaban instrumentos producidos por ellos mismos, sobre

72 Tompkins (2011).
73 Variedades (1908).

74 Tompkins (2011).



todo de percusién, como marimbas y tambores de troncos de drboles
y botijas de cerdmica entre muchos otros”™. Esta produccion requeria
de conocimientos y técnicas artesanales asociadas a la produccién de
sonidos para su uso musical. De estos instrumentos perviven en la ac-
tualidad la quijada de burro, la cajita y el cajén, que en algunos casos
siguen siendo fabricados por artesanos afrodescendientes, aunque en
otros casos son también fabricados a gran escala por empresas espe-
cializadas.

En la actualidad, estos conocimientos artesanales de fabricacion de
instrumentos musicales ha tenido importantes desarrollos creativos,
por lo que han producido toda una gama de nuevos instrumentos mu-
sicales, fundamentalmente idiéfonos basados en el cajén, que son de-
sarrollados por diversas asociaciones de afrodescendientes y que poco
a poco ocupan lugares interesantes en la escena musical peruana. Asi-
mismo, hay iniciativas de recuperacién de instrumentos tradicionales
ya desaparecidos, como las que lleva a cabo el Museo Afroperuano de
Zaiia, por ejemplo. Por otro lado, es de rescatar el esfuerzo que actual-
mente desarrolla la Red de Mujeres Afroartesanas (REDMAA) por
promover el desarrollo de las mujeres afrodescendientes a partir del
trabajo artesanal en proyectos asociativos.

7. Recomendaciones
para un proyecto regional

Balance general

Las acciones de salvaguardia del PCI afrodescendiente en el Pert a
lo largo del siglo XX y lo que va del XXI han consistido en iniciati-
vas aisladas, motivadas no siempre por la salvaguardia del legado cul-
tural afrodescendiente en el Pert como conjunto, sino por el interés
de ciertos sujetos e instituciones en algunas expresiones en particular.
Estas acciones han estado dirigidas en mayor medida a salvaguardar
expresiones musicales y dancisticas y, en menor medida, a expresiones

orales, religiosas y gastronémicas. En el caso de la salvaguardia de las

75 Tompkins (2011).

Peru

\
7.\

283



284

expresiones musicales, los esfuerzos han sido diversos y han abarcado
desde la investigacién académica hasta la difusién comercial. Estas se
han mezclado e influido entre si y se han transformado a tenor de los
procesos politicos y —en muchos casos— de la demanda del mercado.
De estas manera, se ha generado un conocimiento amplio, pero impre-
ciso acerca de las tradiciones musicales afrodescendientes en el Peru,
en el cual no estd tan claro cudles elementos son objeto de la trans-
misién generacional y cudles otros constituyen tradiciones inventadas
(Hobsbawm 2002). En el caso de la salvaguardia de la tradicién oral,
la religiosidad y la gastronomia, éstas han sido esfuerzos realizados por
colectividades o sectores particularmente interesados en estas expre-
siones y han tenido éxito en la medida en que han logrado instalarse
en la identidad colectiva nacional o posicionarse en agendas politicas
particulares. El resto de expresiones culturales afrodescendientes, en
general recibe poca atencién fuera de las colectividades que lo cultivan.
Asi, en algunos casos estd desapareciendo y en otros casos ni siquiera
es concebido como tal.

A pesar de haber discurrido de la manera descrita, las acciones de sal-
vaguardia del PCI afrodescendiente han logrado visibilizar en una me-
dida importante el aporte cultural de las poblaciones afro a la poblacién
peruana en general. Sus expresiones musicales gozan de un importante
reconocimiento, asi como su gastronomia, al punto que las poblaciones
no afrodescendientes tienen un contacto cotidiano con estas expresio-
nes. De manera similar, una expresiéon de la religiosidad afroperuana
como la procesién del Sefior de los Milagros es actualmente un simbo-
lo religioso nacional con el que diversas colectividades de peruanos se
identifican, tanto a nivel nacional como en el extranjero. Sin embargo,
es necesario problematizar estas formas de visibilizacién de la cultu-
ra afrodescendiente en el Perd. En primer lugar, si bien estas acciones
han hecho notoria la presencia de su legado en el Pert, no han logrado
visibilizar a las colectividades afrodescendientes como un sector pobla-
cional que sufre una situacién de exclusién y desigualdad que debe ser
resuelta a través de politicas sociales. Tampoco han ido de la mano con
un empoderamiento de estas comunidades como actores politicos clave
o como participantes en la toma de decisiones a nivel de politicas pa-



blicas. Asimismo, esta visibilidad del legado afrodescendiente ha provo-
cado en algunos casos el surgimiento y refuerzo de estereotipos raciales
que se han instalado en el imaginario colectivo. La visibilidad lograda a
través de estas acciones no ha tenido suficiente eficacia para revalorar a
las poblaciones y la cultura afrodescendiente a todo nivel. Por esta razon,
un proyecto regional para la salvaguardia del PCI afrodescendiente se
presenta como una interesante oportunidad para realizar una propuesta
integral que aborde la salvaguardia del PCI como una herramienta para
el desarrollo de las poblaciones afroperuanas.

Obijetivos

Dada la situacién de invisibilizacién politica y desigualdad de la pobla-
cién afrodescendiente respecto al conjunto nacional, la implementa-
cién de un proyecto regional de salvaguardia de su PCI puede ser vista
como una oportunidad para contribuir a la superacién de esta situacién
negativa. La salvaguardia del PCI puede contribuir al desarrollo de
estas poblaciones de diversas formas. Puede lograrlo, en primer lugar,
a través de la promocién de los saberes y acciones que forman parte
de su idiosincrasia y su vida cotidiana, entendidos también como par-
te del acervo cultural de la nacién y como aportes culturales al resto
del mundo. En segundo lugar, puede contribuir al desarrollo de estas
poblaciones promoviendo la cohesién de los individuos y poblaciones
afrodescendientes a través del fortalecimiento de su identidad. Por ul-
timo, en tercer lugar, contribuye a su desarrollo como herramienta de
visibilizacién y reconocimiento de las poblaciones afrodescendientes,
su herencia y su gran aporte a la cultura y la identidad nacional y lati-
noamericana, empoderando a estas colectividades para posicionar sus
agendas y prioridades en el debate nacional al mds alto nivel.

En ese sentido, la salvaguardia del PCI afrodescendiente debe ser
entendida como una herramienta para el desarrollo de las poblaciones
afroperuanas, principalmente a través de las lineas propuestas. El obje-
tivo general del proyecto regional debe ser la salvaguardia del PCI como
herramienta para el desarrollo de las colectividades afrodescendientes
de Latinoamérica. Un primer objetivo especifico debe ser el registro, in-
ventariado e investigacién de las expresiones del PCI afrodescendiente

Peru

o
7.\

285



286

a nivel nacional. Un segundo objetivo debe ser la implementacién de
acciones de su promocién y difusion dirigidas a visibilizar los aportes
culturales de la poblacién afrodescendiente en el Perd, poniendo énfasis
en el reconocimiento de rol fundante en la formacién histérica de la
nacién y de las diversas identidades que esta acoge. Un tercer objetivo
especifico debe ser lograr la cohesién de los individuos y las poblaciones
afrodescendientes en torno de su identidad colectiva y su consiguiente
asociacién y participacién en la gestién sostenible de su PCI.

Estrategias

Dada la diversidad y dispersién de la poblacién afrodescendiente en el
Pert, asi como a los frecuentes procesos de mestizaje citados a lo largo
del presente trabajo, la tarea de salvaguardar expresiones puras se tor-
na inviable. La cultura afrodescendiente, lejos de practicarse en guetos
poblacionales de manera aislada al resto del pais, se ha integrado con
este y con sus diversas matrices culturales, y le ha transmitido nume-
rosos aportes culturales que son hoy indisociables de la vivencia coti-
diana de millones de peruanos no biolégicamente afrodescendientes.
El PCI afroperuano estd en todos lados, de modo que podria decirse
que la poblacién nacional en general es, dentro de su compleja diver-
sidad, también culturalmente afrodescendiente. Si bien en la mayoria
de casos son las poblaciones afro las que se relacionan con este PCI de
manera mds directa, no puede negarse que este forma parte también de
un grupo poblacional mucho mayor. En ese sentido, un proceso de sal-
vaguardia del PCI afrodescendiente puede centrarse particularmente
en los sujetos y poblaciones afroperuanas, mas no limitarse exclusiva-
mente a estos. Por el contrario, debe extender su estudio también hacia
las colectividades, espacios y contextos que ha influido y transformado.
Una segunda recomendacién seria entonces emprender un proceso de
salvaguardia del PCI afrodescendiente que parta de la prictica cultural
de estas poblaciones, pero que se extienda también a la influencia que
estas practicas han tenido en el conjunto cultural de la nacién.

Esta situacién compleja del PCI afrodescendiente demanda que la
salvaguardia exceda el registro sincrénico de informacién y se involucre
en un proceso de recuperacién y visibilizacién de la memoria histérica



afropuerana. Las actividades de registro, investigacién y difusién del
PCI afrodescendiente deben ir de la mano con acciones que generen
memoria sobre estos procesos y que revelen los procesos histéricos,
sociales y culturales a partir de los cuales estas expresiones se forjaron,
se transformaron en el tiempo y se incorporaron a la identidad y a
la memoria colectiva de sujetos y poblaciones tanto afrodescendien-
tes como no afrodescendientes. Estas acciones no solo contribuirdn a
contextualizar y comprender los elementos del PCI afrodescendiente
como fenémenos sociales, sino que también visibilizardn su historia y
su legado a la cultura peruana, y generardn reconocimiento e identifi-
cacién con estas poblaciones y su PCI a nivel de la colectividad perua-
na en su conjunto.

En términos concretos, hay una serie de recomendaciones que pue-
den seguirse al momento de disefiar e implementar las acciones de
salvaguardia del PCI afrodescendiente en general. En primer lugar, es
importante que la salvaguardia de una expresion cultural sea amplia y
abarque la mayor cantidad posible de elementos asociados. Por ejem-
plo, la salvaguardia de una fiesta tradicional incluye también la musica,
las danzas y los rituales asociados a esta si es que se consideran elemen-
tos fundamentales. En segundo lugar, y en vista de lo ya revisado, es
fundamental que las actividades de difusién que se realicen estén res-
paldadas por acciones serias de recopilacién e investigacién. En tercer
lugar, es importante dar prioridad a las expresiones culturales que no
han sido objeto de salvaguardia alguna, a fin de generar un balance con
expresiones que han sido mds investigadas y difundidas. Finalmente, es
imperativo priorizar también la salvaguardia del PCI afrodescendiente
de las zonas andinas y amazénicas, sobre todo en lo que a registro e
investigacion se refiere.

De manera mds puntual, en el taller sobre Patrimonio Cultural
Afrodescendiente en el Pert organizado por CRESPIAL y la Mesa de
Trabajo Afroperuana del Congreso de la Republica, los participantes
afrodescendientes brindaron las siguientes recomendaciones especifi-
cas para la implementacién en el Pert de un proyecto de salvaguardia

de su PCI:

Peru

o
7.\

287



288

* Escribir partituras y registrar patrones ritmicos de las expresio-
nes musicales afrodescendientes.

* Se deben establecer clinicas musicales en las que se impartan ta-
lleres, donde se difundan y se ensefien las expresiones musicales.

 Evitar que se desvirtae la tradicién por la fusién musical irres-
ponsable, entendida como la que no se reconoce como tal sino
que se apropia de las nominaciones tradicionales por intereses
comerciales, de marketing u otros.

* Promover la profesionalizacién de musicos afrodescendientes, a
través de academias de musica profesional que recluten a los de-
tentores, tanto a los cultores antiguos como a los jévenes.

* Realizar registros de Historias de Vida de los cultores mayores
de las comunidades a través de un barrido en las zonas de asen-
tamiento afro en el Perd, a fin de registrar informacién diversa.

* Realizar acciones de difusién de los aportes culturales afrodes-
cendientes a través de los medios de comunicacién.

* Incorporar en el curriculo educativo el cultivo de expresiones
culturales afrodescendientes.

* Realizar exposiciones periédicas sobre elementos del PCI afro-
descendiente a nivel nacional.

* Realizar el registro de las diversas expresiones culturales y sus
cultores por region.

*  Organizar festivales culturales afroperuanos con comidas, dan-
zas, décimas, CD, libros, peliculas para rescate de la tradicién
colectiva.

En cuanto al estudio de las expresiones orales, tal vez la medida mis
urgente es fortalecer la transmisién de las formas poéticas populares,
tales como la décima, la cumanana o el contrapunto de marinera entre
otras. Es necesario estudiar los mecanismos de transmision y buscar a
jovenes cultores con interés en promover y extender la prictica de estas
expresiones. Al mismo tiempo, es necesario implementar acciones de
difusién de estas précticas, asi como premios y reconocimientos, a fin



de respaldar las acciones de promocién de esta tradicién. Dado que
son expresiones orales eminentemente creativas que se transforman y
reinventan, habria que evaluar la pertinencia de hacer recopilaciones.
En cuanto a las expresiones lingiiisticas, una medida interesante podria
ser la recopilacién las investigaciones realizadas hasta el momento y
contrastarlas con exploraciones en el campo en poblaciones y barrios
de tradicién afrodescendiente. Otra accién pertinente puede ser la ela-
boracién de materiales educativos y de difusién, a fin de que la socie-
dad en general conozca la tradicién afrodescendiente de muchos de sus
terminologias cotidianas. Finalmente, habria que evaluar la posibilidad
de explorar otros elementos de la tradicién oral, como por ejemplo el
humor, el cual segin diversos conocedores tiene carices particulares y
distintivos.

Para el caso de las festividades y ritos afrodescendientes es impor-
tante, sobre todo, visibilizarlos para promover su inclusién en los ca-
lendarios oficiales nacionales y/o subnacionales. Asimismo, es funda-
mental que se investiguen localidades afrodescendientes en los Andes
y en la selva en busca de festividades de raigambre afro y es importante
también que se estudien las ya conocidas. Es necesario tomar en cuenta
también que salvaguardar estas festividades puede extender la protec-
cién patrimonial a otras expresiones del PCI que la componen, como
las danzas, la musica, la comida o el arte popular, por lo que hay que
pensarlas como elementos englobantes y de efecto multiple.

En el caso de técnicas, tecnologias e instrumentos, es fundamental
realizar acciones de registro e investigacion, por cuanto no hay trabajos
realizados al respecto. Una primera accién debe ser la indagacién de
técnicas, tecnologias e instrumentos en dreas del PCI afrodescendiente
que ya han sido investigadas, tales como la gastronomia o la musica.
Una segunda accién debe consistir en una busqueda de testimonios
respecto a estos elementos del PCI en localidades de poblacién tradi-
cionalmente afrodescendiente. Se puede comenzar indagando por los
elementos que mencioné lineas arriba, para luego seguir con la bisque-
da de elementos atin menos conocidos.

Peru

o
7.\

289



290

Componentes

Un primer componente debe incorporar acciones de registro e inves-
tigacién. En términos de registro, es importante emprender un mapeo
de elementos del PCI con participacién activa de la poblacién en loca-
lidades y barrios de tradicién afrodescendiente. Al mismo tiempo, debe
indagarse también espacios no tradicionalmente afrodescendientes en
busca de nuevas expresiones culturales de esta raigambre. En el caso de
las acciones de investigacién, se debe optar por expresiones en los 4m-
bitos elegidos, priorizando las acciones que estén bajo mayor peligro
de desaparicién y las menos investigadas si es que fuese necesario esco-
ger. Ademis, tanto en el caso del registro como de las investigaciones,
debe emprenderse un trabajo de investigacién y recopilacion de fuentes
acerca de la historia afrodescendiente y de sus expresiones culturales,
a fin de conocer su proceso de formacién y su relacién con diversos
aspectos de grupos culturales diferentes.

El segundo componente debe consistir en acciones de promocién
y difusién del PCI. Estas acciones deben partir del trabajo del primer
componente y deben tomar en cuenta el trabajo de historia y memoria
afrodescendiente trabajado también en el componente anterior, a fin
de que resalten tanto los elementos del PCI afrodescendiente como
su rol estructural en la cultura e identidad de los distintos grupos po-
blacionales del Perd. Asimismo, estas acciones deben estar prioritaria-
mente dirigidas a generar reconocimiento y conciencia en la poblacién
en general a través de productos de amplia difusién y ripida asimila-
cién, y de forma secundaria a la publicacién de investigaciones y a la
ensefianza en las escuelas.

El tercer componente del proyecto debe estar dirigido a formar
alianzas y redes de actores interesados en la salvaguardia del PCI
afrodescendiente y en promover su asociatividad en pro de su gestién
sostenible. Este componente debe contribuir a cohesionar, en primer
lugar, a los individuos y colectivos afrodescendientes interesados en
salvaguardar su patrimonio. En segundo lugar, debe incorporar tam-
bién a investigadores y gestores comprometidos con la salvaguardia de
estas expresiones.



Bibliografia

AGUIRRE, Carlos (comp.)

2000 Lo africano en la cultura criolla. Lima: Fondo Editorial del
Congreso del Peru.
2000 “La poblacién de origen africano en el Perd”. En: Carlos

Aguirre, Lo africano en la cultura criolla. Lima: Fondo Edito-

rial del Congreso del Peru.

AGUIRRE BELTRAN, Gonzalo

1994 El negro esclavo en nueva Espania: la formacion colonial, la me-
dicina popular y otros ensayos. México: Universidad Veracru-
zana.

ALVAREZ NOVOA, Isabel

1997 Huellas y sabores del Peri. Lima: Universidad de San Martin
de Porres. Escuela Profesional de Turismo y Hoteleria.

ARANA, Victor

2003 “.Es posible academizar el folklore?” En: Arariwa. Afio 1,
numero 2, setiembre.

ARTEAGA MUNO?Z, Sonia (ed.)

2007 Africanos y pueblos originarios: relaciones interculturales en el

drea andina. Lima: Museo Afroperuano y Quito: UNESCO.

ARROYO AGUILAR, Sabino

2006 “Presencia afroperuana en el Pert hoy”. En: Investigaciones
sociales, N° 16, agosto, pp. 17-50.

BACA, Susana

1992 Del fuego y del agua: el aporte del negro a la formacion de la mii-
sica popular peruana. Lima: Pregon.

BANCO MUNDIAL Y GRUPO DE ANALISIS PARA EL DESARROLLO (GRADE)

2006 Mads alld de los promedios: 4, Ifrodescendientes en América Latina-
pobreza, discriminacion social e identidad: el caso de la poblacion
afrodescendiente en el Peri. Banco Mundial.

BOWSER, Frederick

1977 El esclavo africano en el Perii colonial (1524-1650). México,
D.F.: Siglo Veintiuno.

Peru

7N

/‘t
291



292

COSAMALON AGUILAR, Jestis Antonio

1999 Indios detrds de la muralla: matrimonios indigenas y convivencia
inter-racial en Santa Ana (Lima, 1795-1820). Lima: PUCP,
Fondo Editorial.

CUBA, Maria del Carmen

1996 E] castellano hablado en Chincha. Lima: Universidad Nacional
Mayor de San Marcos, Escuela de Posgrado.

CUETO, Alonso

2009 Rosa Mercedes Ayarza...: la musica, su vida: ser peruana, una
pasién... Lima: Edelnor.

DEFENSORIA DEL PUEBLO

2011 Los Afrodescendientes en el Peri, Una aproximacion a su reali-
dad y al ejercicio de sus derechos. Informe de Adjuntia N° 003-
2011-DP/ADHPD. Lima, Defensoria del Pueblo.

FELDMAN, Heidi Carolyn

2009 Ritmos negros del Perii: reconstruyendo la herencia musical afri-
cana. Lima: PUCP, Instituto de Etnomusicologia; IEP.

HOBSBAWM,, Eric John.

2002 “Introduccién”. En: Eric Hobsbawm y Terence Ranger
(eds.), La invencion de la tradicion. Barcelona: Critica.

LIPSKI, John

1994 “El espafiol afroperuano: eslabén entre Africa y América’.

Anuario de Lingiiistica Hispdnica 10.179-216.

MUNOZ, Maruja
2011 “Los santos Negros”. En: E/ Dominical, 10 de abril, Lima.

N'GOM, M'baré (comp.)

2008 “Escribir” la identidad: creacion cultural y negritud en el Peril.
Lima: Universidad Ricardo Palma, Editorial Universitaria.

OLIVAS WESTON, Rosario

1996 La cocina en el Virreinato del Peri. Lima: Universidad de San
Martin de Porres, Escuela Profesional de Turismo y Hotele-
ria.



PANFICHI, Aldo

2000 “Africania, barrios populares y cultura criolla a inicios del si-
glo XX”. En: Carlos Aguirre, Lo africano en la cultura criolla.
Lima: Fondo Editorial del Congreso del Peru.

PROGRAMA DE LAS NACIONES UNIDAS PARA EL DESARROLLO

2012 Andlisis de la situacion socioecondmica de la poblacion afrope-
ruana y de la poblacion afrocostarricense y su comparacion con
la situacion de las poblaciones afrocolombiana y afroecuatoriana.
Panama: Programa de las Naciones Unidas para el Desarro-

llo.
REVISTA VARIEDADES
1908 “Teatros y espectdculos”. Afio IV N° 12, 23 de mayo, p. 412.

ROCCA TORRES, Luis

1985 La otra historia: memoria colectiva y canto del pueblo de Zania.
Lima: Instituto de Apoyo Agrario.

2007 “Introduccién’. En: Sonia Arteaga Mufoz (ed.), Africanos y

pueblos originarios: relaciones interculturales en el drea andina.

Lima: Museo Afroperuano; Quito: UNESCO.

2010 Herencia de esclavos en el norte del Perdi: (cantares, danzas y mii-

sica). Lima: Centro de Desarrollo Etnico (CEDET).

RODRIGUEZ PASTOR, Humberto

2006 De tamales y tamaleros: tres historias de vida. Lima: Universi-
dad de San Martin de Porres, Escuela Profesional de Turis-
mo y Hoteleria.

2007 La vida en el entorno del tamal peruano. Lima: Universidad
de San Martin de Porres, Escuela Profesional de Turismo y
Hoteleria.

2008 Negritud: afroperuanos: resistencia y existencia. Lima: Centro

de Desarrollo Etnico (CEDET).

ROJAS ROJAS, Rolando

2005 Tiempos de carnaval: el ascenso de lo popular a la cultura nacio-

nal (Lima, 1822-1922). Lima: IFEA - IEP.

ROMERO PINTADO, Fernando

1987 El negro en el Perii y su transculturacion lingiiistica. Lima: Mi-
1la Batres.

Peru

7N

/‘t
293



294

1988 Quimba, fa, malambo, rieque: afronegrismos en el Peri. Lima:

IEP.

ROSTWOROWSKI, Maria

1992 Pachacamac y el Serior de los Milagros: una trayectoria milena-
ria. Lima: IEP.
2000 “Lo africano en la cultura peruana’. En: Carlos Aguirre, Lo

africano en la cultura criolla. Lima: Fondo Editorial del Con-
greso del Peru.
SANTA CRUZ GAMARRA, Nicomedes

1982 La décima en el Perd. Lima: Instituto de Estudios Peruanos.

TARDIEU, Jean-Pierre

1998 El negro en el Cuzco: los caminos de la alienacion en la segunda
mitad del siglo XVII. Lima: PUCP, Instituto Riva-Agiero;
Banco Central de Reserva del Per.

TOMPKINS, William

2011 Las tradiciones musicales de los negros de la costa del Peri. Lima:
Centro de Musica y Danza de la Pontificia Universidad Ca-
télica del Perd (CEMDUC); Centro Universitario de Fo-
lklore de la Universidad Nacional Mayor de San Marcos.

VALLEJOS SALCEDO, Francisco

2007 “Danzas y bailes negros en el Altiplano peruano-boliviano:
La saya”. En: Sonia Arteaga Munoz (ed.), Africanos y pueblos

originarios: relaciones interculturales en el drea andina. Lima:
Museo Afroperuano; Quito: UNESCO.
VASQUEZ RODRIGUEZ, Rosa Elena

1982 La prdctica musical de la poblacion negra en el Perii. La Habana:
Casa de las Américas.

2003  “El derecho a la cultura propia”. En: Arariwa Afio 1, Numero 1,

agosto.

2007 “Danza de Negritos de Cora Cora”. En: Sonia Arteaga Mu-
fioz (ed.), Africanos y pueblos originarios: relaciones intercul-

turales en el drea andina. Lima: Museo Afroperuano; Quito:

UNESCO.



VELASQUEZ BENITES, Orlando

2003 El pueblo negro de Yapatera: tradicion fe esperanza. Trujillo:
Apligraf.

Entrevistas

Entrevista a Chalena Visquez, investigadora de musica y tradiciones

afrodescendientes: viernes 6 de mayo de 2011.

Entrevista a Marino Martinez, investigador de musica afrodescen-

diente: lunes 10 de mayo de 2011.

Entrevista a Fernando Patrén, promotor cultural y director de la aso-
ciacion Pera Afro: lunes 16 de mayo de 2011.

Entrevista a Humberto Rodriguez Pastor, experto en expresiones cul-
turales afrodescendientes: lunes 23 de mayo de 2011.

Peru

7N

/‘t
295



Uruguay
Karla Chagas
Natalia Stalla



ATATATA



298

Contenido del informe

1. Introduccién

2. Mapeo de instituciones involucradas
en el Estado Miembro en la salvaguardia
del patrimonio cultural inmaterial afrodescendiente
Instituciones Publicas
Legislacion
Asociaciones de la Sociedad Civil
3. Acciones que se vienen realizando

Investigacion a nivel de instituciones publicas y privadas
Registro a nivel de instituciones publicas y privadas

Difusién y promocién a través de medios de comunicacion

y educacion (educacién formal y no formal)
Otros gestion cultural a través de planes,
programas y/o proyectos

4. Dificultades en la salvaguardia
Identificacién de patrimonio en riesgo
Problematica en la salvaguardia del PCI afrodescendiente

con relacién al registro, investigacién y promocion y difusién

5. Procesos de salvaguardia del patrimonio cultural
afrodescendiente en el pais

Identificacion de hitos histéricos en la salvaguardia del PCI

Principales trabajos realizados en los Gltimos 30 afios
Identificacion de principales investigadores
y portadores de PCI

300

309
310
312
314

322
322
325

326

327

330
330

333

333
333
334

340



6. Breve resefia de las siguientes manifestaciones
y de su posible localizacion
Lengua, giros linglisticos, cosmovision
y manifestaciones orales (mitos, cuentos y leyendas)
Ritos y festividades
Técnicas e instrumentos

7. Recomendaciones para un proyecto regional

Bibliografia

343

344
352
356

358
361

Uruguay

>

299



300

1. Introduccion

El informe, de caricter primario, busca aproximarse al estado del arte
del Patrimonio Cultural Inmaterial de la poblacién Afrodescendien-
te del Uruguay. La poblacién afrouruguaya, hasta entrado el siglo XX
padecié el silenciamiento de su pasado bajo el dominio esclavista, asi
como de su riqueza cultural, parte sustantiva del acervo patrimonial del
pais. En estos ultimos afos, paulatinamente ha comenzado un periodo
de identificacién y visibilizacién del aporte afro. Renovados enfoques,
asi como la profundizacién de investigaciones que estudien especial-
mente pequefias ciudades del interior y espacios rurales, permitirin
aproximarnos mds y conocer el legado de los afrodescendientes a la
cultura uruguaya.

La Republica Oriental del Uruguay estd situada en América del
Sur, con su costa oriental sobre el Océano Atlintico, comprendida
entre los paralelos 30° y 35° de latitud sur y los meridianos 53° y 58°
de longitud oeste. El territorio uruguayo se divide en 19 departamen-
tos, siendo la ciudad de Montevideo su capital, situada sobre la bahia
del Rio de la Plata. En el pasado, la poblacién uruguaya ha sido ca-
racterizada por su “homogeneidad” étnica en comparacién con otros
paises latinoamericanos. La importancia del aporte migratorio, prin-
cipalmente desde mediados del siglo XIX, se superpuso a un sustrato
nativo compuesto por los descendientes de indigenas y descendientes
de africanos, lo que determiné una fuerte primacia de la poblacién
blanca de origen europeo.

La ausencia de informacién estadistica que identifique a la pobla-
cién afrodescendiente, constante desde la década de 1860 hasta fines
del siglo XX, contribuyé a “asimilar” a la poblacién afrodescendiente
en el conjunto de los “orientales”, a diferencia de lo que ocurrié con
las diversas oleadas de inmigrantes llegados al pais, quienes fueron re-
gistrados por su lugar de origen. Asimismo, la omisién en los docu-
mentos oficiales de la presencia afrodescendiente o indigena tendi6 a

1 Pellegrino (2003: 6-7).



uniformizar la visién que se tenia de la conformacién étnico-racial de
la poblacién.?

La “debilidad” demogrifica de la poblacién indigena y afrodescen-
diente, sumada al énfasis puesto por el proyecto modernizador impul-
sado por José Batlle y Ordéifiez en las primeras décadas del siglo XX
para conformar una sociedad “integrada”, contribuyeron a consolidar
una autoimagen colectiva homogénea y bédsicamente europeizada de
la poblacién, a expensas del “desdibujamiento” de las diferencias étni-
cas. El “cosmopolitismo” uruguayo iba de la mano de una permanente
invocacién sobre lo beneficioso de la hegemonia de la “raza caucasi-
ca’, la debilidad de la presencia de la poblacién afrodescendiente, al
igual que otros grupos étnicos y la omisién del aporte de otras etnias.
Aunque la valoracién negativa estaba dirigida fundamentalmente a
“lo indigena”, no fueron escasas las referencias despectivas hacia los
afrodescendientes.’

Desde la década de 1860 hasta nuestros dias, solo en dos instan-
cias fueron empleados instrumentos estadisticos dirigidos a conocer la
composicién étnica de la poblacién uruguaya. Estos fueron el médulo
raza de la Encuesta Continua de Hogares (ECH) 1996 y 1997* y la
Encuesta Nacional de Hogares Ampliada (ENHA) 2006° realizados
por el Instituto Nacional de Estadistica (INE).® Actualmente, segtin

2 Fregaetal (2008:51-53).
3 Aguiar Arocena (2007: 11); Caetano (1996: 24-25); Frega et al. (2008: 51-53).

4 De acuerdo con los datos surgidos del médulo raza de la ECH 1996 y 1977, sobre la base de
las localidades de 5000 o més habitantes, la poblacion negra representaba el 5,9 % de la po-
blacion total urbana del pais, algo mas de 160 000 personas. INE (1998: 1).

5  La ENAH 2006 brindé informacién no solo de las localidades de 5000 o més habitantes, sino
también de las localidades pequefias y zonas rurales del pais, utilizando como marco mues-
tral la actualizacion del Censo Fase | del afio 2004. Los primeros resultados expusieron que
la poblacién que se percibe como afro o negra se situaba en torno del 9,1 % del total de la
poblacién. Bucheli y Cabela (2007: 9-10).

6 Entre ambos documentos surgié un aumento de la poblacién afro del 3,2 %. Los expertos en
el tema, sin olvidar las diferencias muestrales, entienden que la modificacion de la formulacion
de la pregunta utilizada para relevar la pertenencia racial de la poblacion ha sido la fuente méas
importante de discrepancia en ambas mediciones. Si bien en ambos casos la clasificacion fue

subjetiva, mientras en 1996-1997 se pidi6 a la poblacién que definiera a qué “raza” perte-



302

los datos obtenidos de la expansién a la proyeccién nacional de la ECH
20087, en el Uruguay viven 315 198 personas que se autoperciben como
afrodescendientes y representan el 10,6 % del total de la poblacién.® De
esta forma, algo mas de uno de cada diez uruguayos consideré que con-
taba con ascendientes afros o negros.’

El departamento que cuenta con mayor cantidad de personas que se
autoperciben como afrodescendientes es Montevideo (141 392), segui-
do por Canelones (39 019) y Rivera (23 944). En cuanto a la presencia
de la poblacién afrodescendiente por regiones, se aprecia que algo mas
del 55 % residen en el interior del pais (173 806). Al norte del Rio Ne-
gro, la proporcién de poblacién afrodescendiente es significativamente
mayor respecto a los departamentos al sur.

necia, en 2006 se solicité que determinara cudntas y cudles eran sus lineas de “ascendencia
racial” (Afro o Negra, Asiatica o Amarilla, Blanca, Indigena). La declaracién positiva a un tipo
de ascendencia, no era excluyente de otras, sino complementaria. De esta forma, se considerd
que una persona era afrodescendiente o negra al responder que contaba con ascendencia afro
o negra, independientemente de si, ademas, considerara otras ascendencias. No obstante,
los investigadores entienden que es posible que también haya incidido una mayor conciencia
étnica, favorecida por los movimientos de autoafirmacion de los afrodescendientes y por un
contexto cultural que en los Ultimos afios ha promovido la recuperacion de las raices africanas.
Bucheli y Cabela (2007: 9-12), Cabella (2008: 106), Bucheli y Porzecanski (2008: 127).

7  La ECH tiene propositos multiples, entre ellos, monitorear la evolucién del mercado de trabajo,
el ingreso de las familias y las condiciones de vida de la poblaciéon. Desde 2006 se releva en
forma ininterrumpida en todo el territorio del pais. Asimismo, se ha incluido el método de
autopercepcion, empleado por primera vez en la ENHA 2006. INMujeres (2010: 7).

8 Este valor es un 1,5 % superior al registrado en el afio 2006 y 4,7 % puntos superior al rele-
vado entre los afios 1996 y 1997. Asimismo, la ECH realizada en 2007, establecia un aumento
de la poblacién afro o negra, llegando a situarse entre el 10,2 % y el 10,5 % del total de
poblacién. Cabella (2008: 106), Bucheli y Porzecanski (2008: 127), INMujeres (2010: 11-12).

9 A mediados de 2012, luego de realizado este informe, se dieron a conocer los resultados finales
del Censo Nacional efectuado en 2011. Segun estos, los individuos que creen tener ascenden-
cia afro o negra representan el 8% de la poblacién del pais. Los departamentos con mayor
cantidad de habitantes que se autoperciben como tales son: Artigas (17 %) y Rivera (17 %),
Cerro Largo (11 %) y Montevideo (9 %). http://www.ine.gub.uy/censos2011/resultadosfi-
nales/breves.html y http://www.ine.gub.uy/censos2011/resultadosfinales/mapastematicos/
afro.html


http://www.ine.gub.uy/censos2011/resultadosfinales/breves.html
http://www.ine.gub.uy/censos2011/resultadosfinales/breves.html
http://www.ine.gub.uy/censos2011/resultadosfinales/mapastematicos/afro.html
http://www.ine.gub.uy/censos2011/resultadosfinales/mapastematicos/afro.html

Estimacién de la poblacién afrodescendiente por departamento segtin
sexo (ECH-INE-2008)

Porcentaje sobre Total

Departamento Valores absolutos de Poblacién

Mujeres Varones Total Mujeres Varones Total

Artigas 6157 5873 12030 16,30%  16,60%  16,50%
Canelones 19 259 19 850 39109 8,40% 9,40% 8,90%
Cerro Largo 5511 4682 10193 13,00% 12,10% 12,60%
Colonia 1220 1222 2442 2,10% 2,20% 2,20%
Durazno 2087 2013 4100 7,50% 7,90% 7,70%
Flores 229 507 736 1,90% 4,40% 3,20%
Florida 821 1067 1888 3,00% 4,20% 3,60%
Lavalleja 856 1065 1921 3,40% 3,40% 3,40%
Maldonado 6205 5697 11902 9,00% 8,90% 9,00%
Montevideo 74 653 66 739 141392  11,20% 12,10% 11,70%
Paysandu 1335 1832 3167 2,50% 3,80% 3,20%
Rio Negro 2607 2698 5305 10,20%  10,90%  10,60%
Rivera 12 264 11 680 23944 23,90%  25,10%  24,50%
Rocha 2935 2958 5893 8,80% 9,40% 9,10%
Salto 7327 8901 16 228 12,80% 17,20% 15,00%
San José 5620 5543 11163 10,00% 10,50% 10,30%
Soriano 3333 3210 6543 8,60% 8,80% 8,70%
Tacuarembé 6281 6537 12 818 14,60% 15,90%  15,30%
Treinta y Tres 2346 2078 4424 9,30% 9,00% 9,20%
Total Pais 161046 154152 315198

Fuente: Sobre la base de datos publicados en INMujeres (2010: 11).

En la frontera uruguayo-brasilefia, la presencia de afrouruguayos
tiende a intensificarse y representa cerca del 19 % (58 985) de total de
la poblacién del pais que se percibe como tal. En los departamentos de
Artigas, Rivera, Cerro Largo y Tacuaremb6 —en donde antiguamente
se concentré buena parte de la poblacién esclava durante el siglo XIX~

| : Uruguay

303



304

la poblacién afrodescendiente constituye respectivamente entre el 13 %
y el 25 % del total de la poblacién departamental respectivamente. En
el resto de los departamentos situados al norte de Rio Negro, salvo en
Paysandg, el peso de la poblacién afro se sitda por encima del prome-
dio pais (10,6 %).

Por el contrario, en los departamentos del sur del pais, la participa-
cién demogrifica de la poblacién negra se ubica por debajo del prome-
dio nacional (10,6 %), a excepcién de Montevideo (11,7 %). Colonia,
Flores y Florida se destacan por la muy escasa presencia de afrodes-
cendientes: en estos departamentos, menos de un 3,5% de la poblacién
consideré que tenia ascendencia negra. Colonia representa el caso mds
extremo, con apenas un 2,2 % de poblacién afrodescendiente.

En la capital del pais, segin los datos de la ENHA-2006, vive el
45 % de la poblacién afrouruguaya. Una importante proporcién de la
poblacién afromontevideana reside en las zonas residenciales mds po-
bres de la ciudad y en las dreas en donde se localizan los asentamientos
irregulares. Cabe destacar que en los barrios Sur y Palermo, tradicio-
nalmente considerados barrios de fuerte concentracién de poblacién
afrodescendiente, la proporcién de este grupo no es particularmente
importante, pero si se destaca su presencia en la Ciudad Vieja.'

10 Bucheli y Cabella (2007: 21-22).



Proporcién de poblacién afrodescendiente por departamento de residen-
cia segun sexo (ECH-INE-2008)

Fuente: Sobre la base de datos publicados en INMujeres (2010: 12).

La poblacién afrodescendiente presenta una composicién demogra-
fica particularmente joven, en contraposicién a la poblacién blanca e
indigena, cuya estructura refleja el envejecimiento demogrifico de la
poblacién uruguaya. Los afrouruguayos presentan una situacién des-
tavorable en todos los indicadores relativos al desempefio educativo y
econémico. Su ubicacién en los estratos de ingreso y en sus niveles de
pobreza estd en concordancia con sus bajos desempefios educativos y la-
borales." Los patrones de distribucién espacial y la magnitud diferencial
de poblacién afrodescendiente en el territorio nacional, son la expresién
de diversos fenémenos histdricos, sociales y demograficos relacionados
con el proceso de ocupacién del territorio en general' y con el pasado
esclavo de la poblacién negra en el territorio oriental en particular.

11 INMujeres (2010: 19-32).

12 Bucheli y Cabella (2007: 17).

Uruguay

>

305



306

Los africanos fueron inmigrantes forzados, capturados e incorpo-
rados al sistema de trabajo. La presencia africana en lo que constituia
la Banda Oriental, denominacién colonial del territorio al este del rio
Uruguay, se remonta a 1680, ano de la fundacién de la Colonia del
Sacramento, primer asentamiento europeo en esa zona. Una vez fun-
dada la ciudad de Montevideo (1726), alegando escasez de mano de
obra, el Cabildo solicit6 autorizacién para comenzar la importacién de
esclavos. En 1743 llegé el primer embarque legal de africanos. Desde
1787 se extendié permiso a la Real Compania de Filipinas para traficar
esclavos y sus primeros arribos datan de 1788. En 1791 se designé a
Montevideo unico puerto de introduccién de esclavos para el virreina-
to del Rio de la Plata, Chile y Peru.

Recientes investigaciones han establecido cifras que constituyen el
piso de una estimacién del trifico de esclavos hacia el Rio de la Plata.
Durante el siglo XVII, arribaron por via maritima unos 14 000 es-
clavos a Buenos Aires y, en la primera mitad del siglo XVIII, fueron
introducidos algo més de 20 000 esclavos. Durante el periodo 1650-
1786 arribaron a la Banda Oriental alrededor de 12 000 esclavos desde
Brasil y unos 5 000 desde Africa. Entre 1777 y 1812, al menos 60 000
esclavos fueron traidos al Rio de la Plata desde Africa y Brasil, mas
aquellos que llegaron a la Banda Oriental por la frontera abierta del
norte con la colonia portuguesa.”® Los esclavos que entraban a Mon-
tevideo provenian de diversas 4reas de Africa y eran comercializados y
distribuidos en otras zonas del virreinato. Los que habian de permane-
cer en el territorio, llegaban habiendo sufrido ya en Africa diferentes
grados de “hibridacién” entre otras culturas africanas y, en América,
con los portugueses y los indios aborigenes del territorio lusitano.*

Los datos de poblacién existentes para el territorio oriental en el
siglo XVIII y XIX son escasos e incompletos. Sin embargo, existen es-
timaciones publicadas y padrones aislados de poblacién. Durante esos
siglos, la poblacién negra se concentré en Montevideo, asi como en
la frontera este y noreste del territorio. Diferentes estimaciones han
situado a la poblacién afrodescendiente en torno del 25 % —incluso en

13 Borucki (2008b); Acree y Borucki (2008: 23).

14 Cordones-Cook (2010: 2).



el 30 %— de los habitantes de Montevideo durante el coloniaje tardio.”
Luego del periodo revolucionario, el porcentaje de poblacién esclava y
de origen africano continué siendo importante. En 1819, los esclavos
representaban entre un 20 % y 25 % de la poblacién de Montevideo."
Hacia 1830, el indice de poblacién africana y descendiente era cercano
a un tercio tanto en la capital como la frontera. Las antiguas jurisdic-
ciones de frontera de Cerro Largo, Tacuarembé y Rocha concentraban
gran parte de la poblacién esclava del territorio, que constitufan entre
el 25 % y el 30 % de los habitantes en cada lugar.!” Por su parte, en el
litoral del territorio oriental (antiguas jurisdicciones de Soriano y Co-
lonia) los esclavos representaban respectivamente el 7 % y 8 % del total
de la poblacién.*®

Los esclavos fueron la mayor parte de la fuerza laboral de la econo-
mia rural y urbana del territorio oriental y su trabajo se utilizaba en
casi todos los rubros desde la época colonial, durante el periodo revo-
lucionario y tras el establecimiento del Estado Oriental. El servicio do-
méstico era fundamental para los pobladores, pero era solo parte de la
actividad que desarrollaban los esclavos. Trabajaron como vendedores
ambulantes, lavanderas, planchadoras, costureras y en las operaciones
portuarias. Algunos oficios tales como zapateria, sastreria, carpinteria,
albanileria o herreria eran aprendidos y luego ejecutados por esclavos.
También fueron empleados en establecimientos de produccién y de
comercio tales como saladeros, panaderias, velerias. En ocasiones, los
esclavos trabajaron “conchabados” para otras personas, y recibian una
paga por ello, 1a cual iba mayoritariamente a las arcas del amo, salvo el
generado por las tareas realizadas los domingos y feriados.”

Los establecimientos productivos existentes en el territorio oriental
emplearon de forma diversa el trabajo esclavo. Aunque la utilizacién de

15 Carvalho Netto (1965: 37).

16 Frega, (2004: 57); BENTANCUR, APARICIO (2006). §
oo
17 Borucki, Chagas y Stalla (2004: 163-173). ’33‘
18 Chagas, Stalla (inédito 2011). K “‘
19 Sala, De La Torre y Rodriguez (1968: 54-58, 138, 141-150.), Bentancur y Aparicio (2006), 307

Borucki, Chagas y Stalla (2004: 174-198), Montafo (2008), Chagas y Stalla (inédito 2011).



308

la mano de obra esclava fue mas frecuente en los establecimientos de
mayor concentracién ganadera, también se incorporé en estancias de
mediana y pequefia dimensién, labranzas y quintas, complementindo-
lo con formas de trabajo libre (peones y jornaleros) y/o con el trabajo
familiar. Asimismo, en la frontera norte y este existieron grandes ha-
ciendas propiedad de brasilefios que incorporaron casi exclusivamente
fuerza de trabajo esclava. En los establecimientos rurales, los esclavos
realizaron una variedad de labores: las propias de la ganaderia (arreo,
yerra, faena, etc.), asi como de la produccién agricola y en forma oca-
sional podian desempenarse en la fabricacién de cal, la molienda del
trigo, etc.?’

La abolicién de la esclavitud en el Uruguay, al igual que en la regién,
fue un proceso lento y no exento de conflictos. Durante la coyuntura
generada a partir de la superposicién de autoridades (espafiolas, porte-
fias, orientales y portuguesas), surgieron disposiciones graduales, como
las disposiciones sobre “libertad de vientres” (1813, 1825, 1830) y de
prohibicién del trafico de esclavos (1825, 1830, 1837) que tuvieron una
efectividad relativa. Sin embargo, los esclavos recorrieron, tanto en for-
ma individual como colectiva, complejos caminos en pos de obtener su
libertad durante esta coyuntura. Solo un contexto politico internacio-
nal favorable (prohibicién del trifico entre 1839-1842) y una coyuntu-
ra apremiante como la Guerra Grande (1839-1852) determinaron la
concrecién de la abolicién de la esclavitud en el territorio. El gobierno
de Montevideo (conocido como Gobierno de la Defensa) procedié al
reclutamiento general de esclavos por medio de la ley de abolicién del
12 de diciembre de 1842. Una vez establecido en el territorio oriental,
el gobierno de Manuel Oribe (conocido como Gobierno del Cerrito)
también aplicé medidas de alistamiento hasta concretar la abolicién a
través de la ley del 28 de octubre de 1846. Finalmente, en 1853 una

nueva ley que declaré “pirateria” el trifico de esclavos.?!

20 Borucki, Chagas y Stalla (2004: 174-198), Chagas y Stalla (inédito 2011).

21 Sobre el final del proceso de abolicion en el territorio oriental ver Borucki, Chagas y Stalla
(2004) y Borucki (2009).



2. Mapeo de instituciones
involucradas en el Estado
Miembro en la salvaguardia
del patrimonio cultural inmaterial
afrodescendiente

En el Uruguay existen distintas instituciones publicas y organizacio-
nes de la sociedad civil involucradas en la salvaguardia del patrimonio
cultural inmaterial.

Las acciones legales en torno del patrimonio se encuentran bajo la
responsabilidad de Instituciones publicas, siendo la méxima autori-
dad el Ministerio de Educacién y Cultura (MEC). Este comprende
a la Comisién de Patrimonio Cultural de la Nacién y la Direccién
de Cultura del mencionado ministerio, ademds de otras reparticiones
y/o dependencias.? Asimismo, hemos incluido otras organizaciones
y/o planes que han implementado politicas afirmativas y/o programas
en beneficio de la poblacién afrouruguaya, los cuales se han ejecutado
desde las dos ultimas décadas en adelante.

Las organizaciones y/o asociaciones civiles tradicionalmente han
sido las que han procurado conservar y difundir el patrimonio cul-
tural de los afrouruguayos. Estas, integradas fundamentalmente por
afrodescendientes, pueden rastrearse desde mediados del siglo XIX.
Recordemos que en esos afios las élites gobernantes latinoamericanas
frecuentemente tomaron medidas encaminadas a invisibilizar la heren-
cia africana. En ese marco, los afrodescendientes emprendieron un ca-
mino de nucleamiento en asociaciones que generalmente se asimilaban
en actividades y propuestas a las de la poblacién blanca.?

R 3
22 Para profundizar al respecto del patrimonio inmaterial en el Uruguay, consultar: Sonnia Rome- g’
ro Gorski, Gustavo Laborde y Juan Andrés Nadruz (2010), Informe Patrimonio Cultural Inma- -
terial del Uruguay, Comision de Patrimonio Cultural de la Nacion - Ministerio de educacién y K .“.
Cultura.
309

23 Andrews (2007).



310

Instituciones Publicas

Las instituciones publicas se han acercado a la poblacién afrodescen-

diente tanto a partir de organismos y programas abiertos a toda la po-

blacién, como de focalizados.

Ministerio de Educacién y Cultura (MEC)

La Comision del Patrimonio Cultural de la Nacion (CPCN) fue creada
por la Ley 14.040 del 20 de octubre de 1971 y funciona bajo la depen-

dencia del Poder Ejecutivo en la érbita del Ministerio de Educacién y

Cultura. Entre sus cometidos estin:

Asesorar al Poder Ejecutivo en el sefialamiento de los bienes a
declararse monumentos histéricos.

Velar por la conservacién de los mismos, y su adecuada promo-
cién en el pais y en el exterior.

Proponer la adquisicién de la documentacién manuscrita e im-
presa relacionada con la historia del pais que se halle en poder
de particulares, las obras raras de la bibliografia uruguaya, las de
caricter artistico, arqueoldgico e histérico que por su significa-
cién deban ser consideradas bienes culturales que integran el pa-

trimonio nacional.

Proponer el plan para realizar y publicar el inventario del patri-
monio histérico, artistico y cultural de la nacién.

Cuando lo considere conveniente, la Comisién propondra modi-
ficar el destino de los bienes culturales que integran el acervo de
los organismos oficiales en ella representados.

La ley, si bien hace el énfasis en los bienes materiales, refiere al pa-

trimonio cultural inmaterial (PCI) en lo que respecta a la necesidad de

realizar un inventario del patrimonio cultural.

Articulo 5 “Podrin ser declarados monumentos histéricos, a los
efectos de esta ley, los bienes muebles e inmuebles vinculados a

acontecimientos relevantes, a la evolucién histérica Nacional, a



personajes notables de la vida del pais o a lo que sea representativo

de la cultura de una época nacional”.

Igualmente y de acuerdo con este espiritu, agregé la siguiente decla-
racion:
Articulo 6 “Decldrase Patrimonio Histérico, a los efectos de esta
ley, 1a ruta seguida por el Precursor de la Nacionalidad Oriental,
General José Artigas, en el Exodo del pueblo oriental hasta el

Campamento del Ayui. Esta ruta se denominara “Ruta del Exodo
o de la Derrota [...]”.%*

Por otra parte, la necesidad de un 4rea con técnicos abocados a las te-
maticas del PCI, motivé que hacia 2007 se conformara un espacio con
dos técnicos dedicados a dichas tareas. Junto a especialistas en trabajo
coordinado por la Comisién Nacional para la UNESCO (Ministerio de
Educacién y Cultura) e integrantes referentes de la comunidad porta-
dora, se trabajé en la elaboracién de la candidatura del Candombe. Ese
proceso culminé con la inscripcion del Candombe y su espacio sociocul-
tural: una prdctica comunitaria en Lista Representativa del Patrimonio
Cultural Inmaterial de la Humanidad en 2009.

En la actualidad, el drea de PCI cuenta con el trabajo de tres técnicos
formados en Antropologia e Historia. Es de sefialar, que en estos dos
ultimos afios se trabajé conjuntamente con la comunidad portadora
en la elaboracién de varios proyectos enmarcados en las acciones de
salvaguardia del Candombe.

Asimismo, en 2009 la Comisién del Patrimonio Cultural de la Na-
cién declaré Patrimonio Cultural Inmaterial varias especies musicales

del Uruguay, debido a:

“la importancia identitaria de fenémenos culturales tales como: el
arte del payador, el arte del tamboril afromontevideano (y el com-
plejo de hechos englobados bajo el nombre genérico de candom-
be), la murga montevideana, y de especies musicales y liricas tales

como el estilo o triste, y de especies musicales, liricas y coreografi-

24 Ley N° 14.040 disponible. En: http://patrimoniouruguay.net/normas%20legales/Ley %20
14_040.mht. En la actualidad existe un proyecto de Ley sobre Patrimonio que esta en discu-

sion.

| : Uruguay

311



312

cas tales como el tango y la milonga —en sus distintas vertientes—,

asi como el cielito, la cifra, la vidalita y el pericén, entre otras”.

Por otra parte, en las dos tltimas décadas ha aumentado el interés
por las temadticas sobre la poblacién afrodescendiente en general. Es
necesario mencionar que durante periodo 1973-1985 el pais padecié
una dictadura civico-militar que significé la pérdida de los derechos de
los ciudadanos y la prictica del terrorismo de Estado. Con la restau-
racién democritica en 1985 comenzé un lento proceso de restitucién
de los derechos individuales y colectivos. Las denuncias realizadas por
la poblacién negra, en conjunto con las desarrolladas por organismos
internacionales —Conferencia Mundial contra el Racismo, la Discrimina-
cion Racial, la Xenofobia y las Formas Conexas de Intolerancia, (Durban
2001)- redundaron en una mayor visibilidad de la situacién de la po-
blacién negra.

La Intendencia de Montevideo (IM) cre6 la Unidad Temdtica por
los Derechos de los Afrodescendientes, el 26 de setiembre de 2003 tras la
resolucién N° 3895/03. La unidad fue creada como un instrumento
creado para la promocién y ejecucién de Politicas Publicas dirigidas
hacia los afrodescendientes.”

Legislacion

La Ley N° 18.035 del 11 de octubre de 2006 aprobé la Convencién
para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial, acordada el
17 de octubre de 2003 en ocasion de la 32a. Conferencia General de
la Organizacién de las Naciones Unidas para la Educacion, la Ciencia
y la Cultura, celebrada en la ciudad de Paris, del 29 de setiembre al 17
de octubre de 2003.

Legislacion contra la discriminacion

La Asamblea General decret6 la Ley N© 17.817, de Lucha Contra el
Racismo, la Xenofobia y la Discriminacion el 6 de setiembre de 2004.

25 http://www.montevideo.gub.uy/institucional/gobierno/equipo-de-gobierno/unidad-temati-

ca-por-los-derechos-de-los-afrodescendientes-



Articulo 2°.- A los efectos de la presente ley se entenderd por dis-
criminacién toda distincidn, exclusién, restriccién, preferencia o
ejercicio de violencia fisica y moral, basada en motivos de raza, co-
lor de piel, religién, origen nacional o étnico, discapacidad, aspecto
estético, género, orientacién e identidad sexual, que tenga por ob-
jeto o por resultado anular o menoscabar el reconocimiento, goce
o ejercicio, en condiciones de igualdad, de los derechos humanos y
libertades fundamentales en las esferas politica, econémica, social,

cultural o en cualquier otra esfera de la vida publica.

La Ley N° 18.059 del 10 de noviembre de 2006 declaré el dia 3 de
diciembre de cada afio el Dia Nacional del Candombe, la Cultura Afrou-
ruguaya y la Equidad Racial. La fecha escogida rememora la “Gltima
llamada” previa al desalojo del conventillo “Medio Mundo”, ocurrida el
3 de diciembre de 1978.

La ley 17.930, Presupuesto Nacional, fechado el 19 de diciembre
de 2005, creé la Direccién Nacional de Derechos Humanos, la cual
tunciona en la érbita del Ministerio de Educacién y Cultura. Entre sus

cometidos estin:
*  Promover la mas amplia vigencia de los Derechos Humanos.
e Desarrollar un Plan Nacional de Derechos Humanos.

*  Promover la sensibilizacién y el conocimiento de tales derechos,
y la educacién en Derechos Humanos, en todo el sistema educa-
tivo nacional, piblico y privado, formal e informal.

* Elaborar normativas para compatibilizar la legislacién nacional
con la internacional.

* Implementar un programa que promueva el reconocimiento y
respeto de los derechos ante la Administracién Puablica y de los

funcionarios.

* Desarrollar acciones tendientes a la eliminacién de toda clase de
discriminacién por razones étnicas, raciales, de género, religién,
opcién sexual, capacidades diferentes, edad o aspecto fisico.

* Proponer el establecimiento de marcos institucionales de partici-
pacién ciudadana que conformen garantias contra las violaciones

| : Uruguay

313



314

de los derechos de los habitantes y habiliten el seguimiento y
evaluacién del ejercicio de la funcién publica.

* Proponer y coordinar temas de Derechos Humanos en la regién.

La Ley N° 18.447 aprobé el Protocolo de Intenciones con el Go-
bierno de la Republica Federativa del Brasil en el Area de la Lucha
Contra la Discriminacién y Promocién de Igualdad Racial el 17 de
diciembre de 2008.

Asociaciones de la Sociedad Civil

En las organizaciones se identifica la premisa subyacente de lucha con-
tra la discriminacién, asi como otros objetivos que varian en cada una.
Estos se han configurado de acuerdo con el tipo de institucién, asi
como la coyuntura de su creacién.

Desde fines del siglo XIX y a lo largo del XX, los afrouruguayos
se congregaron en Asociaciones de Ayuda Mutua —siguiendo el modelo
de los inmigrantes europeos—, en Sociedades de Negros y en asociacio-
nes carnavaleras, posteriormente denominadas Comparsas o Sociedades
de Negros y Lubolos. Las asociaciones de afrodescendientes durante las
primeras décadas del siglo XX, fundamentalmente promovieron acti-
vidades intelectuales vinculadas al desarrollo de las letras, la pintura,
la musica, entre otras, que tendieran a nuclear al colectivo. Asimismo,
es importante notar el rol que desempefiaron las publicaciones afro-
descendientes en la difusién y propaganda de algunas de las ideas y
expectativas del colectivo negro, lo cual se vincula con el proceso de
autolegitimacién del cual fue participe el colectivo.

La década de 1930 representé un jalén importante en cuanto a la
organizacién de movimientos en la comunidad negra. La revista Nues-
tra Raza® reaparecié en Montevideo en 1933 y fue muy fructifera en
lo que concierne al fomento e impulso de las empresas intelectuales,
socioculturales y politicas en pro del colectivo afro. El devenir sociopo-
litico no le era ajeno a la colectividad negra en Uruguay. En noviembre
de 1935, en oposicién a los Estados fascistas y a raiz de la invasién
italiana a Etiopia, se establecié el Comité de la Raza Negra contra la

26 Ensu primera época fue editada en el periodo marzo de 1917 a noviembre de 1917.



Guerra y el Fascismo. En ese contexto, los circulos y organizaciones afro
consideraron la posibilidad de crear un partido politico afrouruguayo:
el Partido Autdctono Negro (PAN)¥, cuyo lema fue otorgado en enero
de 1937.%

En este marco de incipiente formacién politica formal, llegaron a
Uruguay en 1938 los restos de quien se pensaba era Ansina, compaifiero
de José Artigas en sus ultimos treinta afios de existencia en Paraguay.
Debemos recordar que quince afios antes, a impulsos del Comité Pa-
triético “Ansina”, se habia descubierto una placa recordatoria y se habia
nombrado una calle del barrio Reus al Sur en su homenaje. En 1943 se
colocé la piedra fundamental del monumento que seria realizado por
el escultor José Belloni.?

En 1935 se fundé el Circulo de Intelectuales, Artistas, Periodistas y
Escritores Negros (CIAPEN) y en 1941 la mds antigua de las organi-
zaciones existentes, la Asociacién Cultural y Social Uruguay Negro
(ACSUN). Las consignas y acciones de mediados de siglo de las or-
ganizaciones afroamericanas que denunciaban el segregacionismo ra-
cial en los EEUU, fueron apoyadas y reivindicadas por las asociaciones
afrouruguayas.

En la actualidad, hay mas de una decena de asociaciones del colec-
tivo afro que trabajan sobre diferentes temdticas. Es de hacer notar
que algunos de sus integrantes simultineamente colaboran en varias
instituciones.

Las organizaciones primarias fundamentalmente se orientaron a la
promocién de actividades de esparcimiento y dispersién para los inte-
grantes del colectivo negro. Tras la finalizacién de la dictadura civico-
militar resurgieron antiguas organizaciones, asi como nacieron otras
nuevas. En lineas generales es posible identificar objetivos y acciones
desarrolladas a lo largo de las diversas trayectorias:

27 Tras participar en las elecciones nacionales de marzo de 1938 se disolvié en 1944. Constituy6

un importante ensayo de organizacion politica en torno de la comunidad afro.
28 Chagas. En: Chagas, Montafo y Stalla (2007: 11).

29 Idem.

| : Uruguay

315



316

* Sensibilizacién acerca de la existencia de Racismo y Exclusién
en el Uruguay.

* Difusién del aporte sociocultural de la poblacién afrouruguaya a
través de charlas y conferencias.

* Talleres sobre historia, toque, canto y danza del candombe.

*  Promocién de diversas manifestaciones artisticas a través de pu-
blicaciones, exposiciones y charlas.

* Articulacién de actividades conjuntas con instituciones educati-
vas y civiles.

* Apoyo de iniciativas de cooperacién y gestién de proyectos del
colectivo.

Paulatinamente, la critica y la denuncia de los integrantes de las or-
ganizaciones en torno de la “invisibilidad historica de los afrodescendien-
tes” motivé la necesidad de generar un Wiscurso alternativo” que po-
sibilitara entre otros, las ‘reparaciones y acciones afirmativas” sobre de
comunidad afrouruguaya. Igualmente, propuso romper ‘con e/ discurso
oficial e historico” estableciendo el rescate y la relectura de “datos™y ‘epi-
sodios historicos”.”

Si bien las organizaciones han realizado abordajes mdltiples, es po-
sible identificar organizaciones que fundamentalmente han trabajan-
do sobre el racismo y la discriminacién, asi como en la generacién de
programas educativos y de formacién; entre ellas estin: Mundo Afro,
Mundo Afro Rivera y Mundo Afro Salto, CECUPI (Centro Cultural
por la Paz y la Integracion) y el reciente Instituto Raices Afro; otras
orientadas al Candombe y sus manifestaciones como los son Africa-
nia, AUDECA (Asociacién Uruguaya del Candombe) y Triangulacion
Kultural. También estdn las que han abordado diversos aspectos de la
cultura afrouruguaya como: ADACAU (Asociacién para el Desarro-
llo del Arte y la Cultura Afro-Uruguayos), UAFRO (Universitarios,
Investigadores y Técnicos Afro-Uruguayos), y el Centro Uruguay de
Melo, asi como religiosas, entre las que se encuentran las asociaciones
religiosas que trabajan conjuntamente, Atabaque e Instituciones Fe-

30 Machado (2004: 86-93).



deradas Afroumbandistas-IFA del Uruguay. Algunas organizaciones
han trabajado a partir de diversas expresiones la problematica de las
mujeres afrodescendientes, como Afrogama y Mizangas. La joven or-
ganizacién UBUNTU trabaja en pro de la promocién y defensa de los
derechos del colectivo afrodescendiente. La Casa de la Cultura Afrou-
ruguaya nuclea a diferentes asociaciones de afrodescendientes, con el
objetivo de investigar, preservar y difundir la cultura afrodescendiente
como forma de lucha contra el racismo.

Las Comparsas de Candombe retnen a los personajes tipicos, como
lo son la Mama Vieja, el Gramilleroy el Escobero, quienes junto al cuerpo
de baile de ambos sexos, bailan al ritmo de la cuerda de tambores.3! A lo
largo del pais existen diversas agrupaciones y comparsas de candombe
que se reinen periédicamente para el toque del tambor y participar de
diversas actividades. Entre ellas estdn: Afrokan, Al Toque Cardal, C
1080, Candongafricana, De Villa Espafiola, Eleggua, Elumbé, Escuela
del Candombe de Melo Integracién, Kachikaracuta, Kiamba, Kilombo,
La 14, La Carolina, La Figari, La Fuerza, La Gozadera, La Jacinta, La
llama sigue encendida, La Magia, La Tangé, La Zabala, Las cuerdas
de Ejido, Las panteras de Benguela, Lulonga, M.Q.L., Makale, Mi
Morena, Nigeria, Retumbe de Encina, Sarabanda, Senegal, Serenata
Africana, Sinfonia de Ansina, Swahili, Triniboa, Tronar de Tambores,
Tucurucumba, Urafrica, Yambo Kenia, Zumbae.

>

<

>

o

>

2

)

31 La Mama Vieja, representa a la anciana, el Gramillero, al anciano “yuyero” sabedor de los o o
beneficios de las hierbas medicinales y el Escobero, es el joven que con su escoba guia a los Y

tambores. Montafio (2009). Se le denomina cuerda de tambores al conjunto de tres tambores:

317

chico repique y piano (ver mas adelante).



Organizaciones e Instituciones de Afrodescendientes

Nombre

Fecha de creacién

Ciudad

Objetivos/Acciones desarrolladas

ACSUN

1941, Montevideo

Su principal objetivo es la visualizacién

de los aportes de los afrodescendientes a

la identidad uruguaya. Se moviliza contra

el racismo y la exclusién social que atn en
pleno siglo XXI deben afrontar los afrodes-
cendientes en el Uruguay. Como principal
herramienta utilizan a la cultura, vehiculo
que ha servido de resistencia desde la llegada
de los primeros africanos esclavizados al Rio
de la Plata.

Sitio web: http://acsunuruguaynegro.
blogspot.com/

Africana

1999, Montevideo

Se genera como proyeccién y respaldo del
Conjunto Bantd, grupo artistico creado en
1971 en Barrio Reus al Sur. Sus fines son
revalorizar las pautas tradicionales de los
pueblos africanos y de sus descendientes.
La educacién tiene un rol principal en las
actividades, entre las que destacan: cursos de
historia del candombe, charlas ilustradas so-
bre medicina preventiva, figuras deportivas,
hechos de notoriedad respecto al colectivo
afro, cursos de tambores, canto y danzas y
exposiciones diversas.

Sitio web: http://www.bantuuruguay.com/
africania.php

Afrogama

1995, Montevideo

Desde el Candombe, se busca el fortaleci-
miento de la identidad, impulsando nuevas
formas que permitan, desde la cultura, la
visibilidad de las acciones necesarias para el
desarrollo de la mujer.

Sitio web: http://afrogama.blogspot.com/

318


http://www.bantuuruguay.com/africania.php
http://www.bantuuruguay.com/africania.php
http://afrogama.blogspot.com/

Nombre

Fecha de creacién

Ciudad

Objetivos/Acciones desarrolladas

CECUPI (Centro
Cultural por la Paz
y la Integracién)

1987, Montevideo

Favorecer a las minorias vulnerables y
particularmente a los afrodescendientes.
Promociona acciones que tiendan a crear
condiciones equitativas para una integra-
cién efectiva de las minorias subestimadas y
desfavorecidas por factores de perpetuacién
histérica. Promueve la puesta en préctica de
politicas afirmativas, publicas y privadas, que
respondan a los compromisos internacional-
mente asumidos por el Uruguay.

Sitio web: http://cecupi2.blogspot.
com/2008/11/que-es-cecupi.html

Instituto Raices

Afro

2011, Artigas

Promover y difundir la cultura afro como
patrimonio de la humanidad, su influencia
en Latinoamérica y redefinir nuestro aporte
al desarrollo colectivo e integral en la confor-
macién de la identidad nacional. Bregar de
todas las formas posibles contra el racismo,
la xenofobia y toda forma de discriminacién,
injusticia social e inequidad que incumplan
con la Constitucién, el Cédigo Penal y los
Derechos Humanos. Brindar asesoramiento
y asistencia integral gratuita juridica y psico-
légica a personas de bajos recursos victimas
de racismo, discriminacién, xenofobia, injus-
ticia social, inequidad, violencia doméstica y
abuso sexual y trata de personas.

Mundo Afro

1988, Montevideo

Instrumento que permita organizar y nuclear
a la comunidad negra del Uruguay trabajan-
do en torno de un Programa de Desarrollo.
La organizacién tiene cardcter continental al
integrar desde diciembre de 1994, 1a Red de
Organizaciones Afroamericanas, resultado
del “Seminario Racismo, Xenofobia y Discri-
minacién - Un Programa para los Afroame-
ricanos”y a partir del proceso de trabajo

hacia la III CMCR, es parte fundadora de la

. s . . . >
Alianza Estratégica de Organizaciones afro- 8
. . . . ~ o
descendientes latinoamericanas y caribefias, >
. » 5
instrumento puntual para la elaboracién de
LN Y
o

319


http://cecupi2.blogspot.com/2008/11/que-es-cecupi.html
http://cecupi2.blogspot.com/2008/11/que-es-cecupi.html

320

Nombre

Fecha de creacién

Ciudad

Objetivos/Acciones desarrolladas

propuestas comunes de los pueblos afro-
descendientes y el seguimiento de las reso-
luciones emanadas de Durban-2001. Sitio
web: http://www.gloobal.net/iepala/gloobal/
fichas/ficha.php?entidad=Agentes&id=4115

Mundo Afro Rivera

1995, Rivera

Propiciar el escenario de analisis y discusién
de todas las cuestiones relacionadas a la
presencia afrodescendiente: desde la esclavi-
tud, el racismo, la discriminacién, la falta de
autoestima, la cultura, la religién, los aportes
a la sociedad local, nacional y mundial. Asi-
mismo, ha procurado, por todos los medios,
una insercién en la sociedad del colectivo
afrodescendiente, para lo cual ha utilizado
en forma permanente el didlogo con Auto-
ridades de Gobiernos Nacionales y locales,
asi como la articulacién e interaccién con
otras Instituciones de la sociedad civil de la
frontera, del territorio nacional, de América

Latina y El Caribe Afrodescendiente

Mundo Afro Salto
(MAS)

2008, Salto

UAFRO (Univer-
sitarios, Investiga-
dores y Técnicos
Afro-Uruguayos)

2001, Montevideo

Promover la ciudadania plena de los afrodes-
cendientes, combatiendo la discriminacién
racial, social, cultural y de género.

Sitio web: http://uafrouruguayos.blogspot.
com/

Atabaque,
Instituciones Fe-
deradas Afroum-
bandistas-TFA del

Uruguay

1997, 1998 Mon-
tevideo

Se trabaja por la cultura religiosa afro en
todas sus manifestaciones locales y regio-
nales: Kimbanda, Batuque, Candomblé y
Umbanda. Su principal herramienta es un
periédico mensual llamado Atabaque, térmi-
no genérico para denominar al tambor ritual.
Fundadores de la primera federacién con
personeria juridica IFA del Uruguay. Desde
la organizacién se influy6 para que en la Ley
del Candombe se aludiera a los origenes
rituales del toque.

Sitio web: http://www.atabaque.com.uy



http://www.gloobal.net/iepala/gloobal/fichas/ficha.php?entidad=Agentes&id=4115
http://www.gloobal.net/iepala/gloobal/fichas/ficha.php?entidad=Agentes&id=4115
http://uafrouruguayos.blogspot.com/
http://uafrouruguayos.blogspot.com/
http://www.atabaque.com.uy/

Nombre

Fecha de creacién

Ciudad

Objetivos/Acciones desarrolladas

Mizangas

Montevideo

Grupo que trabaja para garantizar la par-
ticipacién de las mujeres jévenes afrodes-
cendientes, con la ubicacién en el escenario
politico-social de demandas y propuestas
concretas, con el fin de lograr la transforma-
cién de la realidad.

Sitio web: http://mizangas.wordpress.com/

Asociacién Afro
iberoamericana

Montevideo

Mantener las culturas tradicionales afro, que
en sus multiples manifestaciones son parte
de la cultura iberoamericana. De esta ma-
nera, formar un gran patrimonio para todos,
garantizando su proteccién, fomentando su
desarrollo y ofreciendo politicas nacionales,
regionales e internacionales dentro del marco
de todos los paises en general.

Triangulacién Kul-
tural

Montevideo

Triangulacién Kultural redne artistas de
Montevideo (Uruguay), Kinshasa (RD Con-
go) y Paris (Francia), para crear una dina-
mica de investigacién y produccién artistica
que haga emerger las riquezas de las culturas
africanas y las nuevas culturas afroamerica-
nas que son producto de las adaptaciones e
innovaciones en las sociedades con presencia
de afrodescendientes.

La base de este trabajo se hace en el en-
cuentro de los artistas con las poblaciones y
artistas locales.

Sitio web: http://triangulacionkultural.
blogspot.com/

Ubuntu

Montevideo

La organizacién lleva a cabo un proyecto
politico-pedagégico, orientado a la promo-
cién de la reflexion critica, la produccion

de conocimiento, la formacién de sujetos
protagonistas de la transformacion social y la
generacién de oportunidades para el desarro-
llo de la comunidad afrodescendiente.
http://www.blogger.com/profi-
1e/16881140848354835121

3

| : Uruguay

N

1


http://mizangas.wordpress.com/
http://triangulacionkultural.blogspot.com/
http://triangulacionkultural.blogspot.com/
http://www.blogger.com/profile/16881140848354835121
http://www.blogger.com/profile/16881140848354835121

322

Nombre Fecha de creacién  Objetivos/Acciones desarrolladas

Ciudad
AUDECA (Asocia- La asociacién nuclea a las Comparsas de
cién Uruguaya del Candombe que participan en el Desfile ofi-
Candombe) cial de Llamadas: Afrokan, Al Toque Cardal,

C 1080, Candongafricana, De Villa Espafio-
la, Eleggua, Elumbé, Integracién, Kachikara-
cuta, Kiamba, Kilombo, L.a 14, Lla Carolina,
La Figari, La Fuerza, La Gozadera, La
Jacinta, La llama sigue encendida, La Magia,
La Tangé, La Zabala, Las cuerdas de Ejido,
Las panteras de Benguela, Lulonga, M.Q.L.,
Makale, Mi Morena, Nigeria, Retumbe de
Encina, Sarabanda, Senegal, Serenata Afri-
cana, Sinfonfa de Ansina, Swahili, Triniboa,
Tronar de Tambores, Tucurucumba, Urafrica,
Yambo Kenia, Zumbae. Sitio web: http://
latangocandombe.com/audeca/

3. Acciones que se vienen
realizando en:

Investigacion a nivel de instituciones
publicas y privadas

La temadtica de los afrodescendientes ha venido siendo abordada con
mayor fuerza desde los dltimos quince afos, en los que nuevas mira-
das y enfoques cobraron fuerza. Asimismo, se han realizado estudios
histéricos, musicoldgicos y culturales, entre otros. Ademds, existen ini-
ciativas desde el Estado que han impulsado renovadas investigaciones
sobre los afrodescendientes del pais.

En diciembre de 2005 fue creado por la ley N° 17.930, articulos 238
y 250, el Fondo Concursable para la Cultura, para el financiamiento
de Proyectos de Fomento Artistico Cultural de impacto en todo el te-
rritorio nacional. En la edicién 2008, los Fondos Concursables para la
Cultura incluyeron la Categoria Investigacion en Historia y Cultura
Afrouruguaya, de modo que fueron seleccionados y financiados dos
proyectos de investigacién sobre la historia de los afrouruguayos: Recu-


http://latangocandombe.com/audeca/
http://latangocandombe.com/audeca/

perando la memoria afrodescendientes en la frontera uruguayo-brasilesia a
mediados del siglo XX, cuya investigadora responsable fue Natalia Stalla
y Aprendiendo del decir y del hacer... Ayer. ;Y hoy? Afrouruguayos y tra-
dicion Oral de Moénica Olasa. Los proyectos realizados culminaron en
dos publicaciones distribuidas y difundidas en todo el pais.

Asimismo, desde el afio 2009, Uruguay, a través de la Comisién del
Patrimonio Cultural de la Nacion, participa de Proyecto La Ruta del
Esclavo: Resistencia, Libertad y Patrimonio de UNESCO, cuyas prin-
cipales lineas de accién son:

. prafundizar la investigacion cientifica sobre la trata de esclavos y la

esclavitud;

s desarrollar materiales curriculares y educacionales con vista a fomen-

tar la enserianza sobre esta tragedia en todos los niveles de educacion;
s promover la contribucion de Africa y su Didspora;

s promover las culturas vivas y las expresiones artisticas y espirituales
que resultaron de las interacciones generadas por la trata de esclavos

y la esclavitud;

s preservar los archivos y tradiciones orales relacionadas con la trata de

esclavos y la esclavitud;

s realizar inventarios y preservar el patrimonio cultural material y los
lugares de memoria vinculados con la trata de esclavos y la esclavitud

y promover el turismo de memoria basado en este patrimonio.

En el marco de la implementacién del proyecto, en el 2009 se fue
conformando un grupo operativo integrado con representantes de or-
ganismos publicos a nivel nacional y del departamento de Montevideo,
asi como referentes de distintas asociaciones y organizaciones del co-
lectivo afrouruguayo. Conté con la presencia y colaboracién del Sec-
tor Cultura de la Oficina de UNESCO con sede en Montevideo. Las
reuniones de discusién e intercambio se centraron en la elaboracién
de los objetivos especificos y estrategias para el desarrollo de “La Ruta
del Esclavo en Uruguay”, asi como en la bisqueda de caminos para la
necesaria incorporacién de referentes del colectivo afrouruguayo en la
formulacién e implementacién de este proyecto. Entre los objetivos a

3

| : Uruguay

N

3



324

lograr se incluyeron: a) la profundizacién del conocimiento sobre las
condiciones del trifico y de la esclavitud en esta region; b) la investi-
gacién sobre las culturas, lenguas, musica, vestimenta, rituales de las
poblaciones esclavizadas, con miras a reconstruir los lazos con los ori-
genes; c) la visibilizacién de sus formas de resistencia y preservacién de
sus valores culturales; d) la valoracién de la contribucién de la didspora
africana en la construccién de la historia y las tradiciones nacionales;
e) la exposicion de las consecuencias de la esclavitud en la actualidad
y f) la promocién de estructuras sociales mds respetuosas de la diver-
sidad, equitativas y democriticas. Las lineas de trabajo definidas en
el corto y mediano plazo combinan la investigacién, la ensefianza y
la divulgacién, centradas en la definicién de los “sitios de memoria”
concebidos como lugares desde donde romper el silencio y objetivar la
problematica de la esclavitud.*

En esta primera etapa de trabajo se han identificado cinco Sitios de
Memoria de la Ruta del Esclavo, en el entendido de continuar am-
pliando la seleccién. Los sitios propuestos y avalados por la Comisién
de Patrimonio Cultural de la Nacién del Uruguay son: El Caserio de los
Negros, “El candombe y su espacio sociocultural: una prictica comunitaria”, el
casco histérico de la ciudad de Colonia del Sacramento, la Calera de las
Huérfanas y El Oratorio de los Correa. Los sitios evidencian la diversidad
de interacciones culturales producidas por la poblacién esclava y sus
descendientes con el resto de la sociedad uruguaya, lo cual se manifiesta
en su ubicacién espacial y en la funcién asignada. Conceptos como:
trdfico, trabajo esclavvo, resistencia, abolicion, ritualidady musicalidad, entre
otros tantos, emergen de los sitios propuestos y se vinculan tanto al pa-

trimonio material como inmaterial de los afrodescendientes.3?

32 Ana Frega, “Sitios de memoria de la esclavitud en el Uruguay”, en: Sitios de memoria de la
Ruta del Esclavo en Argentina, Paraguay y Uruguay, Villa Ocampo, Argentina, 28 de octubre
de 2009, p. 18.

33 Extraido del informe final de Sitios de Memoria de la Ruta del Esclavo en Uruguay de Karla
Chagas, Natalia Stalla y Alex Borucki, 30 de noviembre de 2010.



Registro a nivel de instituciones
publicas y privadas

En Uruguay existe un registro de especies musicales realizado por el
musicélogo Lauro Ayestaran en todo el territorio del pais durante el
periodo de 1946 hasta 1966, gestionado actualmente por el Centro
Nacional de Documentacién Musical (CDM) que funciona en la 6r-
bita del MEC. Este consta de grabaciones de ejecuciones musicales,
fotografias y entrevistas realizadas de forma sistematica.

La Comisién del Patrimonio Cultural de la Nacién ha elaborado tres
proyectos que incluyen entre sus actividades, las acciones de registro de
maestros tocadores del arte del Candombe, asi como el fortalecimiento
de la transmisién intergeneracional a través de talleres de sensibiliza-
cién, asi como la creaciéon de materiales educativos, entre otros.>

El Centro de la Memoria del Obispado de Tacuarembé, es un pro-
yecto que se llevé adelante entre julio de 2006 y julio de 2008 con el
objetivo de “estimular y posibilitar a los pobladores de las diversas
localidades de la Diécesis — Departamentos de Tacuarembé y Rivera—
para que fueran ellos mismos quienes registraran la historia y cultura
de sus pueblos”. Se trabajé en las localidades: La Aldea y Rincén de
La Aldea, Bonilla, Sauce de Batovi, Curtina y Los Cuadrados, Villa
Ansina, Caraguatd (Tacuarembé) y Minas de Corrales y Cortume (Ri-
vera). A raiz del proyecto se crearon tres archivos: oral, audiovisual y
de fotografias, asi como se relevé documentacién en formato digital.®

La Casa de la Cultura Afrouruguaya retine diversas asociaciones y
tiene el cometido de “contribuir a la cohesién social, a la disminucién
de la brecha cultural y a incidir en los niveles de discriminacién racial.
También tiene como finalidad promover un mayor conocimiento de
los valores, costumbres, raices e historia de la cultura afro descendiente
y cémo ésta ha contribuido en la sociedad uruguaya”. Esta institucién
ha recibido el apoyo del gobierno departamental de Montevideo y de
la Cooperacién Espaiola para la reconstruccién de su sede, que serd un
lugar de encuentro de la cultura afrouruguaya, asi como reservorio de

34 Auln en proceso de evaluacion.

35 Ver el sitio web: http://www.centromemoria.ifastnet.com/index.htm

3

| : Uruguay

N

5


http://www.centromemoria.ifastnet.com/index.htm

326

diversos materiales sobre los afrodescendientes. Tanto para la gestion
del proyecto sociocultural como para el acondicionamiento fisico del
edificio, la IMM ha dispuesto un equipo técnico y ha asignado fondos
por ser invertidos en la obra, en contrapartida de la subvencién dada
por AECID. Asimismo, estd en formacién un archivo digital, al cual se
accede mediante el sitio web: http://www.negritud.com.uy

Difusion y promocion a través
de medios de comunicacién y educacion
(educacion formal y no formal)

Con motivo de la celebracién del Dia del Patrimonio de las Culturas
Afrouruguayas, los dias 6 y 7 de octubre de 2007, la Comisién del Pa-
trimonio Cultural de la Nacién edité la Revista Culturas Afrourugua-
yas. La publicacién fue distribuida en todas las instituciones de educa-
cién publica del pais con el objetivo de difundir y promover la historia
y cultura de los afrouruguayos.

Desde el 2009 funciona la Red Tematica Afrodescendientes en el
Uruguay de la Universidad de la Republica. Las redes temiticas fueron
creadas como espacios interdisciplinarios cuyos objetivos son “estrechar
vinculos con las redes temdticas y carreras compartidas de la Universi-
dad de la Republica, buscando las mejores formas de apoyar su trabajo
a través de un intercambio fluido entre todos los participantes”. La red
sobre afrodescendientes busca coordinar investigaciones y acciones que
se desarrollan en los distintos servicios universitarios, vinculadas al pa-
sado y el presente de los afrodescendientes en el Uruguay. Asimismo
procura contribuir a partir de la investigacion cientifica, la docencia y la
labor de extension, a la construccién de una sociedad sin discriminacién.

Ditusién de la publicacién del taller “Sitios de Memoria de la Ruta
del Esclavo en Argentina, Paraguay y Uruguay” la cual recoge las ex-
posiciones de los expertos que participaron y se centra en cémo los
procesos de esclavitud transformaron profundamente la realidad de
América Latina y el Caribe, y particularmente en los paises de Argen-

tina, Paraguay y Uruguay.*®

36 Para acceder a la version pdf: http://www.unesco.org.uy/cultura/es/areas-de-trabajo/cultu-

ra/servicios/publicaciones.html#c4421



Recientemente se edité en Argentina la compilacién: La Ruta del
esclavo en el Rio de la Plata. Aportes para el didlogo intercultural, la cual
retine diversos trabajos que problematizan sobre la tematica.

La Casa de la Cultura Afrouruguaya edita desde 2010, periédicamen-
te, un Boletin con articulos diversos sobre el colectivo afro. Inicialmente,
este se editaba en versién digital y se distribuia via correo electrénico.
Actualmente, se edita en soporte papel y se distribuye gratuitamente.

Por otra parte, no es menor la difusién que realizan las organizacio-
nes en sus sitios web y blogs (ver tabla de organizaciones). Asimismo,
hemos incluido

http://www.candombe.com.uy

http://candomberos.com.uy/ (Comparsa Zumbaé)

http://www.nigeria-purotambor.blogspot.com/ (Comparsa Nigeria)

Otros gestion cultural a través de planes,
programas y/o proyectos

Es necesario apuntar que este es solo un registro primario y que estd en
proceso un relevamiento més amplio.

Es necesario mencionar una accién de impacto que contribuyé a
visibilizar a los afrodescendientes: la inclusién del item etnia/raza en la
Encuesta Ampliada Continua de Hogares y en el Censo 2011 de parte
del Instituto Nacional de Estadistica.

En el Ministerio de Desarrollo Social (MIDES) funciona el De-
partamento de Mujeres Afrodescendientes Inmujeres. En 2007, el Mi-
nisterio, a través de la Comisién de trabajo Interinstitucional formada
en torno del Debate Nacional sobre Politicas Sociales, Envejecimiento
y Territorio, plante6 una serie de recomendaciones en relacién a los
Derechos Humanos que deben considerarse en el disefio de politica
publica. En cuanto a igualdad y no discriminacién, la comisién enten-
di6 que “el envejecimiento es un proceso complejo, que se construye a
lo largo de toda la vida, condicionado por diferentes factores culturales
y sociales, entre otros [...] y la necesidad de promover la investigacién
y el conocimiento de la situacién que presenta respecto a su envejeci-
miento, la poblacién afrodescendiente en el conocimiento de la socie-

| : Uruguay

327


http://www.candombe.com.uy
http://candomberos.com.uy/
http://www.nigeria-purotambor.blogspot.com/

328

dad que representa respecto a su envejecimiento, la poblacién afrodes-
cendiente en Uruguaya”.’” En ese afio se comenz6 a ejecutar el Primer
Plan nacional de Igualdad de Oportunidades y Derechos que posee
entre sus lineas estratégicas de Igualdad el desarrollo de Mecanismos
Institucionales para la igualdad y la No Discriminacién y la imple-
mentacién de del Plan de Accién hacia las Mujeres Afrodescendientes,
quienes por motivos étnico-raciales y de género padecen situaciones de
discriminacién multiple, pobreza y desigualdad.

Mis reciente es el Proyecto hacia un Plan Nacional contra el Racis-
mo y la Discriminacion (PNRD), iniciado en 2010, cuya primera etapa
consultiva terminard en agosto de 2011. E1 PNRD es financiado por
la Agencia Espafiola de Cooperacién Internacional para el Desarrollo,
la Oficina de la Alta Comisionada para los DDHH, el Ministerio de
Desarrollo Social (MIDES) y el Ministerio de Educacién y Cultura
(MEC). Se elaboré una agenda en funcién de compromisos interna-
cionales del Estado uruguayo “relacionados con las distintas formas de
discriminacién, que los correlaciona con legislacién y politicas internas,
asi como mecanismos del empoderamiento a las organizaciones socia-
les representativas de los colectivos discriminados” en el pais.®®

Por otra parte, una iniciativa privada es la Red de Turismo Comu-
nitario (RTC) de Barrio Sur y Palermo creada en 2009. Entre sus ob-
jetivos se encuentra “trabajar en forma participativa y sinérgica entre
sus distintos actores con el fin de construir una meta colectiva que
ayude a combatir los problemas sociales y la falta de oportunidades,
y que beneficie a todas las organizaciones y al conjunto barrial a tra-
vés de: Actividad Turistica, Sostenibilidad Ambiental, Valorizacién del
Patrimonio y Diversidad Cultural”. El proyecto incluye la venta de
un paquete en dos agencias de turismo de Montevideo, en donde se
propone la visita de algunos sitios de los barrios Sur y Palermo. Entre
ellos aparecen organizaciones afrodescendientes, asi como lugares de
memoria del colectivo.

37 Departamento de Mujeres Afrodescendientes Inmujeres - MIDES. Ver materiales en: http://

www.inmujeres.gub.uy/mides/carpeta.jsp?contentid=2962 &site=1&channel=inmujeres

38 http://www.mec.gub.uy/innovaportal/v/1780/6/mecweb/plan_nacional_contra_el_

racismo_y_la_discriminacion



Organizaciones y Puntos de Interés que se visitan:

*  Museo y Centro Cultural Dr. Pedro Figari - UTU
* Ex Barrio Reus al Sur

*  Murales de la Calle Minas

*  Peatonal Encina

* Asociacién Cultural y Social Uruguay Negro (ACSUN)
* Ecotiendas/La Olla de Barro*

* Calle Isla de Flores/Carlos Gardel

* Plaza Zitarrosa

* Ex Conventillo Medio Mundo

* Plaza Gardel y Peatonal del Candombe

* Casa del Vecino al Sur

*  Comparsa Las Cuerdas de Ejido

Participacién en el Proyecto La Ruta del Esclavo de UNESCO, des-
de el afio 2009 (ver arriba).

Proyecto Audiovisual-Documental llamado Las ofras Nosotras de la
joven afrouruguaya Leticia Rodriguez. El documental registra los tes-
timonios de mujeres afrouruguayas de distintas edades y vivencias. En
proceso.

A mediados de julio (2011), la organizacion UBUNTU da inicio
al curso de Gestion de la Transformacion Social Afrodescendiente, el cual
busca habilitar para trabajar como gestor social de la transformacién
social afrodescendiente. El curso se inscribe en el proceso de capacita-
cién de parte de la organizacién.

En la actualidad (2012) el afrouruguayo Martin Nierez viene rea-
lizando el proyecto Giie: La Huella afro en Uruguay, a través del cual
busca profundizar la identificacién de los rastros de la cultura afro en
el pais. Segin lo define su responsable, Giie es una intervencién urbana
en sitios de memoria africana situados en Montevideo. Su objetivo es

39 Solo el dia martes.

| : Uruguay

329



330

“descubrir nuevas narrativas histéricas por medio de las artes y la orali-
dad facilitando la resignificacién y reelaboracién del ADN africano en
la identidad uruguaya”.

4. Dificultades en la salvaguardia:

Identificacion de patrimonio en riesgo
Las Memorias

Las Memorias de los afrodescendientes adultos mayores forman parte
del llamado patrimonio en riesgo. La avanzada edad de algunos de los
referentes reconocidos determina la necesidad de implementar regis-
tros sistematicos.

Respecto al rol de las tradiciones trasmitidas oralmente, afirmaba
Gladys, entrevistada en el libro de Ménica Olaza:

Porque nosotros no hemos escrito libros, por eso la transmisién
oral. Y ésta, que las madres somos las que le vamos heredando a
los hijos nuestras costumbres y todo lo que hemos aprendido de

la vida, estd bajo el mando de nosotras...la madre es fundamental

.77

El registro de las memorias y de las historias de vida, contribuird con
el rescate de las pricticas cotidianas de los afrodescendientes, entre las
que se encuentra el Yuyero, es decir, aquella persona especialista en el
uso de hierbas y “yuyos” medicinales para realizar diversas curaciones.

Los Toques Madres del Candombe

Adn sin ser considerado PCI en riesgo es necesario notar la trayectoria
actual del Candombe, que de alguna manera plantea la necesidad de
acciones de salvaguardia. En las dos ultimas décadas, el Candombe se
ha expandido a otros barrios, asi como a diversas localidades del Uru-
guay y del exterior, debido a la didspora uruguaya y su reconocimiento
como elemento identitario de la sociedad uruguaya en su conjunto.
La extensiéon del Candombe mads alld de los tradicionales barrios Sur,

40 Olaza (2008: 15).



Palermo y Cordén, ha significado un alejamiento de la prictica res-
pecto a los afrodescendientes de los barrios que histéricamente han
sostenido esta manifestacién. Paralelamente, se ha iniciado un proceso
de modificaciones en los ritmos que si bien pueden tener su valor como
elemento “apropiado” por otros grupos, pueden llevar a una pérdida de
los toques tradicionales.

Es importante considerar que los barrios Sur, Palermo y Cordén son
espacios de identidad de la cultura afrodescendiente. En estos tltimos
afos, los vecinos de los barrios Sur, Palermo y Cordén se han dispersa-
do, producto del auge inmobiliario y el encarecimiento de las viviendas,
y han provocado la dilucién del papel formador que ha tenido la comu-
nidad en las manifestaciones del candombe.

Durante las primeras décadas del siglo XX comenzé un corrimiento
poblacional con la modernizacién de Montevideo y la concrecién de
un emblemdtico dalcdn al mar que implicaron sucesivas demoliciones
y consecuentes desalojos de poblacién de las zonas afectadas. En la
década de 1960, los predios libres situados al borde de la Rambla Sur,
de acuerdo con nuevos paradigmas urbano-arquitecténicos, se fueron
constituyendo en el marco adecuado para la realizacién de bloques y
torres de viviendas insertos en espacios con jardines. En las décadas de
1970y 1980, los intereses inmobiliarios para la construccién de nuevos
edificios arrasaron con muchos elementos del patrimonio arquitecténi-
co de Montevideo, incluidas obras declaradas Monumento Histérico
Nacional que luego fueron desafectadas.*

Los conventillos Medio Mundo (barrio Sur), el conjunto habitacional
Reus al Sur (barrio Palermo) y el Gaboto (barrio Cordén), fueron las
viviendas colectivas en donde habitaron los afrodescendientes junto
a inmigrantes pobres. En la década del sesenta, el Conventillo Gabo-
to fue desalojado y en 1965 demolido. El conventillo Medio Mundo
(barrio Sur) y el conjunto habitacional Reus al Sur (Ansina) en Paler-
mo —al igual que el Barrio Reus Norte—, fueron afectados en calidad
de Monumentos Histéricos segin la resolucién 1941/975 del 18 de
noviembre de 1975. Por otra parte, pocos afios mds tarde, el Poder
Ejecutivo dicté el Decreto N° 656/978, que habilitaba a la Intendencia

41 Frega, Chagas, Montafio y Stalla (2008: 61-65).

3

| : Uruguay

w

1



332

de Montevideo la determinacién de las fincas ruinosas y la facultad de
proceder por via policial al lanzamiento de sus ocupantes. El deterioro
edilicio de las viviendas de barrio Sur y Palermo, indujo la intervencién
de las autoridades municipales en efectuar alli los desalojos.** Los con-
ventillos, finalmente fueron desafectados de su cardcter patrimonial el
8 de octubre de 1979, de acuerdo con la resolucién 2570/979.% Con
la restauracién democratica, las resoluciones que habian desafectado
algunos bienes inmuebles quedaron sin efecto. La resolucién 293/986,
entre otras resolvié, afectar algunos de los padrones de las viviendas del
Barrio Reus Sur.** Con la demolicién de las viviendas, buena parte de
la poblacién negra se movilizé a otras zonas de Montevideo.

Los afrodescendientes referentes del Candombe han manifestado
que la incorporacién de elementos fordneos al ritmo y a las figuras tra-
dicionales, sin ningun patrén que lo regule, han iniciado un proceso de
“deformaciéon”y mercantilizacién que podria llevar al desconocimiento
o pérdida de los elementos tradicionales.

Toques madres del Candombe

Toque de Ansina: originado en el barrio Palermo.

Toque de Cuareim: originado en el barrio Sur.

Toque de Cordén: originado en el barrio Cordén.

El artesano de tambores o tamborero

Se llama artesano de tambores o tamborero al encargado de la rea-
lizacién de los tambores: chico, repique y piano. El oficio tradicional
se ha caracterizado por ser transmitido oralmente de generacién en
generacién por observacién directa o en talleres especializados. En la

42 Alfaro (2008: 79).

43 Fueron desafectados los padrones niimero 2095 al 2126. Publicado en “Diario Oficial” el 18 de

octubre de 1979. En: Registro Nacional de Leyes, Decretos, etc., octubre de 1979, pp. 817-818.

44 Los padrones reafectados fueron los siguientes: N° 2095, 2106, 2107, 2108, 2109, 2110, 2111
y 2112. Publicado en “Diario Oficial” el 7 de mayo de 1986. En: Registro Nacional de Leyes,
Decretos, etc., marzo de 1986, pp. 615, 621.



actualidad quedan pocos luthiers que hagan los tambores de la manera
tradicional, debido al desarrollo de la produccién industrial (ver abajo).

Problematica en la salvaguardia del PCI
afrodescendiente con relacion al registro,
investigacion y promocion y difusion

* Comunidad que ain se encuentra en proceso de reconocimiento
y legitimacién, y que contintia denunciando casos de discrimina-
cién y racismo.

* Dificultad de visibilizar el aporte afrodescendiente en manifesta-
ciones distintas a las tradicionales, ya legitimadas.

* Indefinicién de metodologias claras de trabajo y planes de ac-
cién, que ademds integren a todos los actores a nivel departa-
mental y nacional.

 Dificultad al momento de establecer acuerdos, producto de inte-
reses diversos asi como de la falta de consenso.

* Ausencia de sistematizacién de los trabajos, relevamientos, y ac-
ciones de gestién. Ausencia de una Red de trabajo nacional que

se reina peri(’)dicamente.

*  Escasez de recursos.

5. Procesos de salvaguardia
del patrimonio cultural
afrodescendiente en el pais

Identificacion de hitos histoéricos
en la salvaguardia del PCI

Es posible identificar cuatro hitos en lo que respecta al patrimonio
cultural de los afrouruguayos:

2006- La Ley N 18.059 (10 de noviembre) declara el dia 3 de di-
ciembre de cada ano el Dia Nacional del Candombe, la Cultura Afrouru-
guaya y la Equidad Racial.

Uruguay

>

333



334

2009- Fue inscrito “El candombe y su espacio sociocultural: una
practica comunitaria” en la Lista Representativa del Patrimonio Cul-
tural Inmaterial de la Humanidad de UNESCO.#

2009- Declaratoria de Patrimonio Cultural Inmaterial de parte de
la Comisién del Patrimonio Cultural de la Nacién de varias especies

musicales del Uruguay, debido a:

la importancia identitaria de fenémenos culturales tales como: el
arte del payador, el arte del tamboril afromontevideano (y el com-
plejo de hechos englobados bajo el nombre genérico de candom-
be), la murga montevideana, y de especies musicales y liricas tales
como el estilo o triste, y de especies musicales, liricas y coreografi-
cas tales como el tango y la milonga -en sus distintas vertientes-,

asi como el cielito, la cifra, la vidalita y el pericdn, entre otras.

2010-Creacién del Grupo Asesor de Candombe, por Resoluciéon Mi-
nisterial del 28 de octubre de 2010, cuyo propésito es asesorar a la
Comisién del Patrimonio Cultural de la Nacién en la formulacién de
un plan de salvaguardia. El grupo estd formado por personalidades
destacadas en el arte de los tambores, tocadores reconocidos y diversos
especialistas con amplia experiencia en el tema.

Principales trabajos realizados
en los dltimos 30 afos

Los estudios sobre afrodescendientes en Uruguay, al igual que en la
regi6n, han cobrado impulso desde fines del siglo XX.* El fin de siglo
colocé en los ambitos politicos y sociales las discusiones en torno del
racismo, la equidad étnica y el respeto a la diversidad. Simultineamen-
te, en los dmbitos académicos comenzaron a darse espacios, para la
investigacién, discusién y divulgacién. Esto ha permitido un avance

45 "Los domingos y muchos dias festivos, las llamadas de tambores del candombe resuenan en el
barrio Sur, Cordén y Palermo de Montevideo, en donde se afinco buena parte de la poblacién
de origen africano. Antes de que dé comienzo el desfile del candombe, los participantes se
reiinen en torno a fogatas para templar sus tambores y confraternizar”. http://www.unesco.
org/culture/ich/index.php?lg=es&pg=00011&RL=00182

46 Para ahondar el tratamiento desde la historiografia sobre la poblacion afrodescendiente duran-
te el siglo XX ver Borucki, Chagas y Stalla (2005) y Chagas y Stalla (2007).



significativo en la comprensién de la experiencia de los africanos es-
clavizados y sus descendientes y sobre todo ha permitido “visualizar” al
esclavo como actor social, productor de cultura y de culturas de resis-
tencia. Estas investigaciones han revelado la importancia de la pobla-
cién afro en la conformacién de la identidad nacional uruguaya.

Hacia fines de siglo XX, las reivindicaciones del movimiento afrou-
ruguayo colocaron en los dmbitos politicos y sociales las discusiones en
torno del racismo, la equidad étnica y el respeto a la diversidad. Como
se ha mencionado mis arriba, el discurso sobre la “invisibilidad histérica
de los afrodescendientes” fue acompanado por uno alternativo que posibi-
litara entre otros, las ‘reparaciones y acciones afirmativas”sobre de comu-
nidad afrouruguaya. Se propuso ademds, romper ‘con el discurso oficial
e historico” estableciendo el rescate y la relectura de “@aros”y “episodios
historicos” desde la perspectiva ‘de los descendientes’, asi como las raices
de africanas.”” Esto dio un nuevo impulso a los estudios sobre esclavi-
tud y surgié una “contra-historia” o “afrogénesis”, orientada a que los
afrouruguayos construyan “su propia historia”. Esta cuestion6 —y cues-
tiona— las principales interpretaciones historiograficas sobre esclavitud,
la integracién social, econémica y politica de los afrodescendientes a
partir de la abolicién y a lo largo de los siglos XX y XXI. Ejemplo de
ello son los trabajos de Oscar Montafio, Romero Rodriguez, Beatriz
Santos, entre otros.™®

Asimismo, durante esos afios, los estudios sobre el aporte africano al
folklore montevideano fueron retomados por Tomas Olivera Chirimini
y Juan Antonio Varese. Ambos autores se definieron como “buscadores
de la verdad” sobre los afrouruguayos, orientando su labor a la ‘defensa e

%9

ilustracion de las raices africanas de nuestra cultura nacional™ reiterando

47 Machado (2004: 86-93).

48 Montafio (1997, 2001, 2008), Rodriguez (2006) y Santos (1998, 2005). En esta linea, aunque
sus autores no pertenecen al movimiento afro, pueden mencionarse los trabajos del equipo
de integrado entre otros por Gustavo Abella y Danilo Antén y los trabajos de Nelson Caula.
Equipo (1999), Caula (2011).

49 Olivera y Varese (2000: 84). También en la revalorizacién del candombe Olivera y Varese
(2002).

3

| : Uruguay

w

5



336

las afirmaciones de Lauro Ayestardn.® Asimismo, el trabajo de Sergio
Ortufio ha aportado elementos sobre el Candombe con el objetivo de
reconocer y valorizar el arte afrouruguayo.’’ También, aunque desde
diferentes temdticas y abordajes, el trabajo de Alberto Britos Serrat®
ha intentando revalorizar los aportes de la cultura afro desde la lengua.

Simultdneamente en los 4mbitos académicos se hizo notoria la pos-
tergacién en el relato histérico nacional de la “minoria” afrodescen-
diente y, por ende, la necesidad de efectuar nuevas investigaciones que
arrojaran luz sobre su protagonismo en el pasado y presente uruguayo.
Desde entonces, se han realizado investigaciones histéricas, antropol6-
gicas, literarias, lingtisticas, sociolégicas, demograficas, musicolégicas
y de musicologia histérica, entre otras, intentando rescatar el pasado
y presente de la poblacién negra en Uruguay. Algunas de estas inves-
tigaciones se presentaron en el Seminario Estudios sobre la cultura
afro-rioplatense. Historia y Presente realizado por la Facultad de Hu-
manidades y Ciencias de la Educacién en 2004.°* También en 2008,
y a instancias del Programa de Naciones Unidad para el Desarrollo,
se reunieron diversos investigadores para tratar la temdtica afrodes-
cendiente en el pasado y el presente, principalmente en cuanto a su
situacién de desigualdad y pobreza.**

En forma sintética, y sin la intencién de agotar la nomina de inves-
tigaciones e investigadores, mencionamos algunos de ellos. La produc-
cién historiografica en particular, ha aportado nuevos enfoques sobre el
relato histérico de los afrodescendientes desde el periodo tardocolonial
hasta mediados de siglo XIX. Las investigaciones histéricas emprendi-
das en los ultimos afios por Ana Frega, Arturo Bentancur y Fernando

50 Lauro Ayestaran fue pionero en los estudios musicolégicos en Uruguay. La cultura de origen
africano y las raices de su musica fueron los temas investigados por este autor, que establecié
una cronologia, notaciones musicales y coreografia del candombe, Ayestaran (1953). Su obra
ha sido confrontada y continuada en la actualidad por Gustavo Goldman. Goldman (2003,
2008a, 2008b, 2009, 2010).

51 Ortufio (2006).
52 Britos Serrat (1999).
53 Bentancur, Boruckiy Frega (2004, 2005, 2007).

54 Scuro (2008).



Aparicio y el equipo integrado por Borucki, Chagas y Stalla, en con-
sonancia con los estudios regionales sobre esclavitud, comenzaron a
emplear nuevas fuentes y metodologias, con la intencién de integrar
el grupo afrodescendiente al discurso historiografico sobre economia y
sociedad desde el periodo colonial hasta mediados de siglo XIX.>* Atun
son escasos los estudios histéricos sobre aspectos tales como la situa-
cién econémica, social, cultural y educativa de los afrouruguayos desde
fines de siglo XIX y a lo largo del siglo XX, precisamente cuando la po-
blacién afrodescendiente comenzé a perder visibilidad en el conjunto
de la sociedad, al producirse, entre otros, los movimientos migratorios
que paulatinamente contribuyeron a la transformacién de la sociedad
uruguaya. Un avance en este sentido fue la investigacién realizada por
el equipo dirigido por Ana Frega e integrado por Chagas, Montafio
y Stalla que, partir de estudios previos y la busqueda de nuevas fuen-
tes, escribié una Breve historia de los afrodescendientes en el Uruguay en
2008.¢ También lo es la investigacién de Chagas y Stalla que rescatd
las memorias de afrodescendientes sobre su pasado en la frontera con
Brasil a mediados del siglo XX.

El legado de la lengua africana, ha sido actualizado y profundizado
por los estudios lingiisticos histéricos de de Magdalena Coll*”. Des-
de la literatura, Alejandro Gortizar®® y William Acree junto a Alex
Borucki® han rescatado la escritura negra en el siglo XIX a través de
los textos de Jacinto Ventura Molina. También siguiendo esta linea de
trabajo Reid Andrews® ha estudiado, entre otras cosas, la importancia
cultural y politica del colectivo afrodescendiente en los siglos XIX y
XX.Asimismo, Luis Ferreira ha analizado la formacién y desarrollo del

55 Desde una perspectiva diferente, Eduardo Palermo ha ahondado también la temética de la
poblacién negra en la frontera desde fines del siglo XIX. Palermo (2005).

56 Frega et al. (2008).

57 Coll (2010).

58 Gortazar (2003, 2005, 2007).
59 Acree y Borucki (2008).

60 Andrews (2004; 2007).

3

| : Uruguay

w

7



338

movimiento negro en Uruguay.®’ Dentro de las expresiones culturales
afrouruguayas, el candombe ha recibido especial atencién desde dife-
rentes disciplinas y perspectivas. Luis Ferreira®, Coritin Aharonidn®
y Luis Jure y Olga Picin® desde la musicologia, Gustavo Goldman®
desde la musicologia histérica y Milita Alfaro® desde la historia social.
Asimismo, los trabajos del equipo interdisciplinario dirigido por Yo-

t67

landa Boronat®” han analizado los espacios simbélicos del candombe

en Montevideo.

Las investigaciones antropoldgicas realizadas por Renzo Pi Hugar-
te®s, Teresa Porzecanski® y Juanamaria Cordones-Cook™ han aporta-
do un conocimiento profundo sobre las pricticas culturales y religiosas
afrobrasilefias que se introdujeron por la frontera del territorio uru-
guayo en el siglo XX. Por otro lado, los trabajos arqueolégicos de Ro-
berto Bracco™ y el equipo integrado por Elizabeth Onega y Carmen
Curbelo” iniciaron las investigaciones sobre los vestigios del Caserio
de los Negros. Desde 1a sociologia, el trabajo de Jill Foster” evidencié
las desigualdades de la poblacién afrodescendiente en Uruguay. Asi-
mismo, la investigacién del equipo dirigido por Felipe Arocena y Se-
bastidn Aguiar’ avanzé en el conocimiento sobre el multiculturalismo

61 Ferreira (2003).

62 Ferreira (1997).

63 Aharonian (2005, 2007).

64 Jure (1992), Jure, Picin (1992) y Picun (2006).
65 Goldman (2003, 2008a, 2008b, 2009, 2010).
66 Alfaro (1991, 1998a, 1998b, 2008).

67 Boronat, et al. (2007a, 2007b).

68 Pi hugarte (1993, 1998).

69 Porzecanski (2005).

70 Cordones-Cool (1999, 2010).

71 Bracco (2008).

72 Onegay Curbelo (2005).

73 Foster (2001).

74 Arocenay Aguiar (2007).



uruguayo y el aporte negro a este. Ménica Olaza”, por su parte, ha
recuperado a través de relatos orales aspectos de la cultura afrouru-
guaya, analizandola como una cultura emergente, manifestacién de un
multiculturalismo que pasé oculto durante muchisimos afos.

Las vivencias de la discriminacién de parte de la sociedad afrouru-
guaya han sido analizadas a través de relatos orales por Teresa Por-
zecanski y Beatriz Santos.”® También han sido estudiadas por parte
del equipo de Etnia y Salud de la Facultad de Psicologia, dirigido por
Susana Rudolf e integrado por los afrouruguayos Amanda Diaz, Javier
Diaz, Carolina Ricarte y Oscar Rorra.” Ampliando la perspectiva de la
discriminacién y las desigualdades, los trabajos demograficos realizados
por Marisa Bucheli, Wanda Cabela y Rafael Porzecanski evidenciaron
las desigualdades de la poblacién negra en Uruguay. En particular, el
grupo del Instituto de la Mujer coordinado por Lucia Scuro ha puesto
de manifiesto la situacién de la mujer afro.”

En lo que respecta al conocimiento sobre el PCI en Uruguay se ha
avanzado en los dltimos afios a partir de los informes producidos por
diferentes investigadores. En 2005, Nelson Caula realizé un analisis
primario sobre el estado del arte del PCI en el pais.” En 2010, la an-
tropSloga Sonnia Romero Gorski, junto a un equipo de colaboradores,
efectué un informe sobre el Patrimonio Cultural Inmaterial del Uru-
guay®® en el cual expuso los esfuerzos realizados hasta el momento y
las acciones necesarias para su salvaguardia. En particular, sobre el PCI
afrodescendiente en Uruguay en 2009, el musicélogo Gustavo Gold-
man trabajé sobre el candombe, una de las principales manifestaciones
culturales afrouruguayas.®® Recientemente, el informe realizado sobre
los Sitios de Memoria de la esclavitud ha aportado elementos para la

75 Olaza (2008, 2009).

76 Porzecanskiy Santos (2006).

77 Rudolf (2008).

78 Inmujeres (2010).

79 Caula (2005).

80 Romero Gorski, Labrode y Nadruz (2010).

81 Goldman (2009).

3

| : Uruguay

w

9



340

recuperacién de los espacios de memoria de la presencia negra en Uru-
guay y su legado en el presente.®

Identificacion de principales investigadores
y portadores de PCI

Los nombres mencionados forman parte de una seleccién primaria sin
perjuicio de poder incluir otros investigadores y portadores.

Investigadores

Alejandro Gortazar, licenciado en letras, uruguayo que ha abordado
el papel desempefiado por los escritores negros hacia el siglo XIX.

Alex Borucki, investigador uruguayo. Ha estudiado el trafico escla-
vista, asi como el proceso de abolicién de la esclavitud en el Uruguay y
la insercién del trabajo esclavo en los establecimientos productivos de
frontera con el Brasil, entre otros.

Ana Frega, historiadora uruguaya. Ha estudiado a la poblacién es-
clava y liberta del territorio oriental durante el proceso revolucionario,
entre otros. Integrante del Comité Cientifico Internacional del Proyec-
to de UNESCO La Ruta del Esclavo: Resistencia, Libertad y Patrimonio.

Arturo Bentancur, historiador uruguayo. Estudié la historia de los
esclavos de Montevideo hacia el siglo S. XIX, entre otros.

Coriun Aharonian, musicélogo uruguayo. Ha estudiado el Can-
dombe y ha realizado diversos registros sobre la expresién y sus mani-
festaciones.

George R. Andrews, historiador norteamericano. Ha desarrolla-
do diversas investigaciones de variada temdtica sobre la poblacién
afroamericana y afrorioplatense.

Gustavo Goldman, musicélogo uruguayo. Especialista sobre el
Candombe y sus manifestaciones.

Juan Antonio Varese, investigador uruguayo. Ha abordado diversos
aspectos sobre la cultura afrouruguaya, especialmente sobre el Can-
dombe y sus expresiones.

Juanamaria Cordones-Cook, investigadora uruguaya radicada en
los EEUU. Experta en estudios sobre las letras afrodescendientes. Ha

82 Chagas, Stalla y Borucki (2010).



aportado sobre las practicas culturales y religiosas afrobrasilefias que
se introdujeron por la frontera del territorio uruguayo en el siglo XX.

Karla Chagas, investigadora uruguaya. Ha estudiado el tréfico es-
clavista, asi como el proceso de abolicién de la esclavitud en el Uruguay
y la insercién del trabajo esclavo en los establecimientos productivos de
frontera con el Brasil. También realiz6 estudios sobre el devenir de la
poblacién negra durante el siglo XX.

Luis Ferreira, musicélogo y antropdlogo uruguayo. Es especialista
sobre el Candombe y sus manifestaciones. Integrante del Grupo Ase-
sor del Candombe.

Magdalena Coll, lingiiista uruguaya. Ha realizado estudios sobre la
presencia africana en el habla de la poblacién uruguaya.

Milita Alfaro, historiadora uruguaya. Ha realizado diversos estudios
sobre la cultura afrouruguaya, asi como otros sobre las viviendas popu-
lares durante el siglo XIX y XX.

Ménica Olaza, investigadora uruguaya. Cientifica social que ha rea-
lizado diversas investigaciones sobre las tradiciones y costumbres de los
afrouruguayos.

Natalia Stalla, investigadora uruguaya. Ha estudiado el trifico es-
clavista, asi como el proceso de abolicién de la esclavitud en el Uruguay
y la insercién del trabajo esclavo en los establecimientos productivos de
frontera con el Brasil. También realizé estudios sobre el devenir de la
poblacién negra durante el siglo XX.

Renzo Pi Hugarte, antropélogo uruguayo. Ha realizado diversas in-
vestigaciones sobre la religiosidad afro en el Uruguay.

Teresa Porzecanski, antropéloga uruguaya. Ha realizado diversos
estudios sobre la religiosidad afro presente en el Uruguay.

Yolanda Boronat, arquitecta uruguaya. Es un referente en estudios
sobre los espacios; ha investigado los espacios urbano-arquitecténicos
vinculados a la cultura afromontevideana.

Homero Romero Rodriguez, activista e investigador uruguayo. Es
integrante de Organizaciones Mundo Afro (OMA), estuvo a cargo de
la presidencia de la instituciéon. Especialista en el tema del racismo, ha
sido convocado por Naciones Unidas para profundizar sobre la temé-
tica.

| : Uruguay

341



342

Javier Diaz, uruguayo, integrante de la asociacién ACSUN. Ha co-
laborado en recientes investigaciones sobre las condiciones socioeco-
némicas y culturales de la poblacién afrouruguaya.

Jorge Chagas, investigador uruguayo que ha estudiado diversas te-
maticas sobre la poblacién afro, especialmente sobre la tematica del
tutbol y la incursién de los deportistas negros. En su trabajo Gloria y
tormento, La novela de José Leandro Andrade (2007), investigé la vida del
futbolista Leandro Andrade, quien fuera el primer deportista afro en
integrar una seleccién de futbol.

Oscar Montano, investigador y periodista uruguayo. Ha publicado
diversas obras sobre la historia de los afrouruguayos: Umkhonto (1997),
Yeninanya. Historia de los afrouruguayos (2008).

Sergio Ortuio, uruguayo, percusionista y tocador de tambor, realiza
diversos talleres de capacitacién. Ha publicado trabajos de promocién

del toque del Candombe.

Portadores

Ruben Rada, cantante y musico. Desarrollé desde los afios 60 el
llamado “candombe beat”, contribuyé a la maduracién y consolidacién
del candombe a nivel nacional y a la jerarquizacién de la musica afrou-
ruguaya. En su haber cuenta con medio centenar de discos individuales
y colectivos.®

Susana Andrade, sacerdotisa de la religién Umbanda desde 1991.
Designada por la Presidencia de la Republica como integrante de la
Comision Honoraria Antidiscriminacion, Ley N° 17817 por el colectivo
afroumbandista. Cofundadora y redactora del periédico afroamerindio
ATABAQUE. Presidenta de la Federacién IFA del Uruguay (Institu-
ciones Federadas Afroumbandistas).

Grupo Asesor de Candombe, creado por Resolucién Ministerial el 28
de octubre de 2010 tiene el propésito de asesorar a la Comisién del Pa-
trimonio Cultural de la Nacién en la promocién, difusién y medidas de
salvaguardia del Candombe. El grupo esta formado por personalidades
destacadas en el arte de los tambores, tocadores reconocidos y diversos

especialistas con amplia experiencia en el tema, asi como reconocidos

83 Para saber més: http://www.rada.com.uy/



a nivel nacional y regional. Buena parte de ellos integran las institucio-
nes citadas arriba.

Los integrantes son:

Anibal Pintos, ejecutante del toque del barrio Cordén, integrante
de la comparsa Zumbaé.

Aquiles Pintos, nacido en el barrio Cordén y ejecutante del toque
de dicho barrio, director de la comparsa Zumbaé.

Beatriz Santos, escritora, poeta y activista, integrante de la Unidad
Temitica por los Derechos de los Afrodescendientes (IM).

Benjamin “Chiquito” Arrascaeta, integrante de la antigua compar-
sa Cumbre del conventillo Charrda, director de la comparsa E/umébe.

Fernando “Lobo” Nuifiez, nacido en barrio barrio Sur, de oficio
tamborero creador del Taller “El Power”.

Fernando Nufiez hijo, nacido en barrio Sur, integrante del grupo de
musica La Calenda Beat.

Isabel “Chabela” Ramirez, musica y activista, integrante del grupo
cultural Afrogama.

José Pedro “Perico” Gularte, experto de Ansina, barrio Palermo.

Juan M. Gularte, integra el grupo de expertos Barrio Sur.

Luis Ferreira, musicélogo y antropélogo especialista en Candombe.
Tomas Olivera Chirimini, nacido en el barrio Palermo, integrante de
la Asociacién Civil Africania 'y creador del grupo Bantii.

Waldemar “Cachila” Silva, ejecutante del toque del barrio Sur, di-
rector de la comparsa C 1080 (Cuareim 1080) y de la Casa Cultural
C1080.

6. Breve resefa de las siguientes
manifestaciones y de su posible
localizacién

Si bien los esclavos de Montevideo y de la campafa tuvieron permi-
tidos intersticios y espacios de diversién, algunas actividades les fue-
ron prohibidas. En especial, a determinadas horas, los esclavos estaban
controlados con el argumento de que distorsionaban el orden.

| : Uruguay

343



344

Por otro lado, los esclavos trajeron consigo practicas religiosas que se
daban cita en las diferentes Salas de Nacién africanas en Montevideo.
Asimismo, aunque las investigaciones existentes sobre las comunida-
des de frontera en el siglo XIX, en donde se concentraba un nimero
importante de esclavos, solo han hallado rastros que aproximan a los
esclavos a las préicticas de la religién catélica, es posible que desarrolla-
ran al resguardo de los amos actividades que incluyeran cantos, bailes o
el repique de tambores al igual que en Montevideo.®*

El espacio privado de los esclavos era el Gnico dmbito de verda-
dera “libertad” del cual podian disfrutar, y los amos temian a lo que
podian hacer en él. La privacidad en el medio rural se vinculé a la
poca poblacién, el aislamiento y la lejania, mientras que la cercania y
vecindad tanto de Montevideo como de las villas o pueblos de campa-
fia, ofrecieron otro marco para esa cotidianeidad.®® Afirma Juanama-
ria Cordones-Cook que las culturas africanas que llegaron a la Banda
Oriental desaparecieron como tales. No asi algunas de sus tradiciones,
que sobrevivieron transformadas y adaptadas a otras formas culturales:
la musica, la danza, la comida, el lenguaje y la religién. Los afrouru-
guayos se refugiaron en su musica, danzas y ceremonias, y reelaboraron
algunos elementos propios de su religiosidad. Arraigados en la cultura
uruguaya y residualmente ocultos en el folklore, el candombe, danza de
origen ritual afrouruguaya, y la curanderia, prictica curativa popular,
revelan profundas huellas religiosas africanas.®

Lengua, giros lingiiisticos,
cosmovision y manifestaciones orales
(mitos, cuentos y leyendas)

Lengua: afronegrismo del Uruguay

Afirma la lingtista Magdalena Coll que “las lenguas africanas des-

)

aparecieron prontamente en el Rio de la Plata”.®” Explica que esto se

84 Borucki, Chagas y Stalla (2004: 275-278), Frega et al. (2004).
85 Borucki, Chagas y Stalla (2004: 279-284).
86 Cordones-Cook (2010).

87 Coll (2010: 27).



debié a ciertas particularidades sociohistdricas, tales como la renova-
cién y cambio constante de la poblacién africana, fruto de los diversos
momentos del trifico esclavista (recordemos que el trifico, tanto inte-
rocednico como terrestre se extendié desde el siglo XVII hasta media-
dos del siglo XIX). Asimismo, los africanos de un mismo pueblo que
arribaron al territorio oriental no permanecieron juntos, sino que eran
destinados a diversos lugares junto a esclavos de otras regiones africa-
nas. De esta forma, coexistieron varias lenguas africanas y no una sola.
Este plurilingtiismo original no favorecié la conservacién de las len-
guas nativas, sino fomenté que el espafiol surgiera como lengua comun.

La comunidad afro en el territorio oriental cambié de lengua y
adopté el espaiol, pero mantuvo de manera progresivamente reduci-
da elementos lexicales de la lengua africana. Por su parte, los traidos
por el trifico fueron hablantes africanos de variedades del espafiol, sus
descendientes nacidos en el territorio tuvieron como lengua nativa
el espafiol con algiin marcador etnolingiistico aislado. Asimismo, en
algunos casos, los esclavos del territorio oriental hablaban portugués,
fruto del propio trifico interocednico y a través de la frontera norte.
En general, es posible afirmar que lo que se entiende por afronegrismo
o afrouruguayismo contiene a) las voces espafiolas deformadas por la
pronunciacién de los negros, 4) las voces indigenas alteradas por la
influencia negra, ¢) las voces “hibridas” que presentan en su composi-
cién elementos espaioles o indigenas americanos y afronegros y 4) la
influencia afronegra en la presencia de sufijos muy caracteristicos de
estas lenguas africanas y que solo o principalmente se usan en la Amé-
rica de lengua espafiola.®

Expresiones consideradas afronegrismo o afrouruguayismo

Banana calunga Fulo Mucama
Banguela o benguela  camunda Lubolo Muleque
Banjo o banyo candombe machicha ~ muyinga o mu-

chinga o munyinga

88 Coll (2010: 28-32).

3

| : Uruguay

o

5



346

Batuque canyuengue  Macota Ondu

Bombear y bombero  capanga malungo Quibebe
Bubango capingo mandinga  Quilombo
Cabinda carimba marimba Quitanda
Cacimba o casimba o carimbo Marixa Quitandero
cachimba

Cacunda casanche masagaya  Yimbo
Calenda conga, congo  menguenge

Calengo Milonga

Fuente. Coll (2010: 121) La autora expone los vocablos recopilados por Rolando
Laguarda Trias, los cuales se basan parcialmente en el vocabulario de palabra de

origen africano en el habla rioplatense presentado por Ildefonso Pereda Valdés.

Aunque es escasa la informacién explicita que aporte datos sobre el
mantenimiento de las lenguas africanas, alguna lengua nativa llegé a
escucharse en contextos particulares, principalmente el familiar. Sos-
tiene Coll que los términos presentados por Ildefonso Pereda Valdés y
Rolando Laguarda Trias hacia la década de 1960, deben ser sometidos
a un detenido andlisis, ya que algunos de ellos recibieron un trata-
miento simple y en algunos casos no muy acertados. Algunas conti-
nuaron, otras desaparecieron y su uso es reivindicado desde hoy por el
movimiento afrodescendientes, tal como malungo, y otras finalmente
han quedado en el pasado.*” Y concluye la autora que quedan muchas
interrogantes abiertas, dado que “todavia no sabemos cudntos ni cudles
son los términos de origen africano en Uruguay, ni qué cantidad siguen
vigente o cuales compartimos con el espafiol de Argentina o el portu-
gués de Brasil”.”

Las amas de leche

La tarea de amamantar a los nifos “blancos” de parte de las negras,
primero esclavas y luego libres ha sido, junto al oficio de lavandera,

89 Coll (2010: 130-134).

90 Coll (2010: 121).



uno de los que se ha perpetuado en la memoria sobre el pasado de las
mujeres afrodescendientes. Las “amas de leche”, “amas de crianza” o
nodrizas eran las mujeres que alimentaban con sus pechos a un lactante
que no era su hijo. Su empleo fue comin desde finales del siglo XVII
y durante casi todo el XIX en Europa y América. A través de ellas, se
garantizaba la alimentacién de los nifios, cuyas madres no tenian la
posibilidad de alimentarlos (ya fuera por falta de leche, la poca calidad
de esta o por alguna enfermedad) o porque no deseaban hacerlo.”” En
el Rio de la Plata, desde finales del siglo XVIII, las madres de las fami-
lias pudientes también hicieron uso de las “amas de leche”, tarea que se
reservo casi con exclusividad a las mujeres negras.*

De esta forma, buena parte de las africanas y las afrodescendientes
esclavas tenfan como parte de sus tareas domésticas, la crianza, cuidado
y alimentacién de los nifios de la casa. Ademds del trabajo dentro del
hogar del amo, las esclavas recién paridas eran conchabadas a terceros
para cumplir con el rol de “ama de leche”. A partir de la segunda mi-
tad del siglo XIX, luego de la abolicién de la esclavitud en el Estado
Oriental (1842-1846) y a causa de las oleadas inmigratorias, esta tarea
también fue realizada por mujeres italianas y espafiolas. El historiador
José Pedro Barrdn en su trabajo sobre la sensibilidad “barbara”, afirmé
que la sociedad uruguaya fue favorable a la prictica de amamantamiento
y que las opiniones en contrario surgieron avanzada la segunda mitad del
siglo XIX.”

Cuando el nifio nacia, la “ama de leche” se encargaba de alimentarlo
y de criarlo. Asi, se establecia un fuerte lazo entre ambos, que llegaba
a durar toda la vida. Oscar Montafio destaca el papel desempefiado
por estas mujeres-madres, esclavas o libres, quienes junto con la leche
de sus pechos, fueron traspasando a los pequefios nifios “blancos” sus
cantos y mitos, asi como la cultura africana con sus tradiciones y su reli-

giosidad.”
N
&
91 Arrofada (2008: 1-2). >
-]
92 Mallo (2001: 123), Montafio (1997: 108) y Borucki (2009: 191). o
(4
93 Barran (1992: 80-82). »
347

94 Montafo (1997: 108).



348

Las Lavanderas

Las mujeres esclavas realizaron diversos trabajos bajo el dominio de
los amos, entre ellos, el oficio de lavar la ropa de los patrones. Una
vez como trabajadoras libres, el oficio de lavandera fue una de las ta-
reas comunes que permitieron la subsistencia de las mujeres negras de
Montevideo, pero especialmente de los departamentos de frontera con
el Brasil, en donde casi se restringié a la poblacién afrodescendiente.
El trabajo de lavar la ropa a mano, frecuente hasta que se extendieron
las formas automaticas de lavado, fue una salida laboral de las afrodes-
cendientes en alguna de las etapas de su vida.

Hasta bien pasada la mitad de siglo XX, fue frecuente ver a estas
mujeres reunidas lavando la ropa en lagunas, arroyos y canillas muni-
cipales. El trabajo requeria el uso de pozos naturales y artificiales, ya
que el agua corriente no era un servicio extendido a todos los barrios
ni a todas las casas. Las lavanderas aprovecharon los pozos naturales,
asi como las lagunas de los poblados, distribuyéndose cada una en una
zona o “piedra que rodeaba el arroyo o laguna”, para ‘refregar” con
fuerza las diversas prendas de los patrones.

Luego de lavar la ropa, esta era planchada con la pesada plancha a
carbén, para luego repartirse con las ayuda de los hijos pequefios. Asi,
ropa en mano o con el atado en la cabeza y de casa en casa, las prendas
limpias, almidonadas y planchadas, iban quedando en manos de sus

duenos.”

Leyenda: El negrito del pastoreo

A fines de los afios cincuenta del siglo XX, promoviendo el rescate de
“auténticos valores africanos” en vias de desaparicién, Francisco Merino
cre6 el Teatro Negro Independiente de Montevideo, con la aspiracion
de desarrollar una expresién dramdtica auténticamente afrouruguaya.
Postulaba multiples objetivos sociales: conducir al afrouruguayo hacia
la superacién personal, socioeconémica y cultural, y hacia una cohesién
comunitaria que, en pos de un espacio social digno, lo encauzara mas

95 Chagas y Stalla (2009: 71-72).



alla de la indigencia y la marginacién.”® Ademads de reivindicar el apor-
te étnico-racial de la comunidad afrouruguaya, el Teatro Negro rescat6
aspectos de su folklore como, por ejemplo, la obra escrita por Andrés
Castillo y basada en la leyenda “El negrito del pastoreo”.””

Las leyendas son narraciones tradicionales que por lo general no se
cuentan como ficcién, sino que se suponen verdaderas. Son relatos de
fenémenos o hechos histéricos que se caracterizan por ser anénimos,
tradicionales y populares. Narrar es muchas veces recuperar la memoria
de los que ya no estin, al mismo tiempo que permite inventar, liberar
la imaginacién y traspasar historias.”® En el campo uruguayo, hay his-
torias que viajan de una generacién a otra y van adquiriendo caracte-
risticas diferentes segin quien las cuente. En particular en el norte y
noreste del pais, zona fronteriza con Brasil, la leyenda del “negrito del
pastoreo”, “negrito pastor” o “negrinho do pastoreio” era extensamente
contada a finales del siglo XIX y desde entonces la tradicién oral se ha
encargado de irla perpetuando en el tiempo. Actualmente, ademds de
ser conocida por la mayoria de los uruguayos, es popular en el sur del

Brasil®”

y el noreste argentino.

En la versién uruguaya, la leyenda cuenta la historia de un esclavo
que pastoreaba ovejas y que en uno de sus dias de trabajo perdi6 a una
oveja negra de la manada. Por esto, fue azotado por su amo y luego
enviado en la noche a buscar al animal perdido. Tras encontrar a la
oveja —cuenta una de las versiones del relato— un rayo habria matado
al “negrito”. Se dice que desde aquel dia, el “espiritu del negrito” suele
reaparecer pastoreando a sus ovejas y que ayuda a encontrar objetos
perdidos a quienes se lo pidan, encendiendo una vela.

Esta leyenda remite al pasado esclavo de la poblacién afrodescen-

diente en el territorio oriental, principalmente en la frontera con Bra-

96 Cordones-Cook (2010).
97 Vidal (1999).
98 Bollay Sequeira (2005: 20).

99 La version brasilefia relata que el negrinho cuidaba caballos. En Uruguay, Roberto J. Bouton en
su obra sobre la vida rural hacia fines del siglo XIX relato la leyenda del negrito del pastoreo en
forma similar a la de origen brasilefio, a partir de los cuentos que le efectué “una negra vieja"
(Bouton 2009: 320-321).

| : Uruguay

349



350

sil. Es expresion de las formas en que el trabajo esclavo se desarroll6
en el territorio y de las modalidades de la relacién amo-esclavo.'® En
la frontera uruguayo-brasilefia la abolicién de la esclavitud impacté
fundamentalmente tras la ley de 1846. Sin embargo, aun cuando la es-
clavitud habia sido abolida en territorio oriental, la escasez de mano de
obra motivé la introduccién de esclavos desde Rio Grande del Sur (en
Brasil, 1a esclavitud fue abolida en 1888) para trabajar en las haciendas
brasilefias situadas en territorio uruguayo. Por ello, para conciliar la si-
tuacion de los estancieros brasilefios con la legislacién oriental se ide6
un mecanismo legal de excepcién denominado “contrato de peonaje”.
En los hechos, el esclavo solo obedecia, ya que si bien el contrato lo
liberaba de la esclavitud, al mismo tiempo lo obligaba a trabajar du-
rante largos periodos en el territorio oriental, a modo de trabajadores
torzados. En 1862 se prohibi6 esta forma de introducir trabajadores
torzados, pero no se trasformé la situacién de quienes ya estaban suje-
tos a estos contratos.

Adn avanzado el siglo XX, ciertas costumbres daban cuenta de la
existencia de “précticas esclavistas” en algunas estancias y casas de fa-
milia tanto en el interior como en la capital del pais, en donde con-
tinuaron empleindose nifios y jévenes afrodescendientes de familias
pobres para el servicio doméstico, a cambio de alojamiento, comida y
en ocasiones educacién. La historia del “negrito del pastoreo”, posible-
mente remita a alguna de estas realidades.

Mandingos, mandingas

En Uruguay, al igual que en otras regiones de América, existen diversas
expresiones populares, creencias y supersticiones, algunas de las cuales
estin vinculadas al pasado de los africanos esclavizados y sus lenguas.
Tal es el caso del vocablo “mandingo” o “mandinga”, originado en el
apelativo que se aplicaba a los hombres negros de Africa Occidental.!’!

100 Sobre el tema del trabajo y las relaciones esclavas en la frontera a mediados del siglo XIX ver
Borucki, Chagas y Stalla (2004).

101 En la actualidad existen cerca de tres millones de mandingas residiendo en diferentes paises
del oeste de Africa, en Gambia, Guinea, Guinea-Bissau, Senegal, Mali, Sierra Leona, Liberia,
Burkina Faso y Costa de Marfil.



El pueblo africano llamado Mandingo, pertenece al grupo etnocultural
guineo-sudanés islamizado. El vocablo de origen mandé (rama diver-
gente de la familia lingiistica de Niger-Congo), significa “persona in-
quieta” o “persona revoltosa”.'®> Expone Oscar Montafio que esto llevé
a que en la regién platense fuera empleado para nombrar al “diablo”y
dar vida a una serie de frases vinculadas con este. Asimismo, entiende
que se ha interpretado erréneamente que fue el “diablo” negro que los
descendientes de los africanos hibridaron en el Rio de la Plata, dado
que no existe en las religiones africanas un orixa paralelo con Satdn.'®®
Se cree que el término pudo ser introducido en el Rio de la Plata por
los traficantes de esclavos durante los siglos XVIII y XIX.

Roberto Button, en su historia sobre el Uruguay rural de fines del
siglo XIX, afirmé que para algunos, “mandinga” mas que un “diablo”, es
un “duende” al que le gusta habitar mas en la ciudad que en el campo.
Y al que por su “inquietud”le gusta andar de un lado para el otro asus-
tando nifios. Esto fue lo que dio origen a expresiones tales como: “Ahi
viene mandinga” o “;Cuidado! {Te va a llevar mandinga!”'** También
se lo evoca cuando suceden cosas extrafias y sobrenaturales a través
de frases como “Es cosa ¢’ mandinga”. Asimismo, en las zonas rurales

105 es porque “mandinga” anduvo

se dice que cuando hay olor a azufre
“metiendo su cola” por alli.

En el imaginario de los uruguayos a “mandinga” se lo representa
como un personaje alto, flaco, con dos cuernos en la frente, a veces
negro y otras con la cara colorada. Garras, barba y una larga cola ter-
minada en un mechén de pelos completan la representacién. Ademads

siempre lleva en su mano una gran horquilla con la que hace sus dia-

102 Montafio (1997: 76).

103 Si existe Eshu o Elegbara, orix4 de origen yoruba que representa el movimiento permanente,
pero afirma el mencionada investigador que no existe un paralelo entre este y el diablo (Mon-
tafio 1997: 76).

104 Bouton (2009: 356-357).

105 Es comin que en el campo se sienta olor a ozono, luego de la actividad ionizante de una

tormenta. Los pobladores creen que ese es olor a azufre (Bouton 2009: 356).

3

| : Uruguay

($)}

1



352

bluras, entrometiéndose y provocando pequeiias dificultades en la vida

cotidiana de las personas.'®

Ritos y festividades

6 de enero, festividad San Baltasar,
Candombe de Reyes

Durante el periodo colonial, las formas de sociabilidad de los africanos se
expresaron a través del candombe, prictica traida desde su tierra natal y las
cofradias, organizacién impuesta por la sociedad receptora. Ambas modali-
dades de sociabilidad, se contaminaron mutuamente, permitiendo hibrida-
ciones culturales. El vocablo candombe'” designaba tanto a la actividad (una
danza en torno del tambor), como al sitio en donde se realizaba. El candombe
no solo constitufa una reunién para bailar, sino que también representaba
un modo de sociabilidad étnica. El término nacion africana' evidencié la
permanencia de algunos grupos que se reunian para —y en— el candombe.
Su continuidad les otorgé caricter reconocible al interior de la poblacién
negra, asi como al exterior en la sociedad. La expresion nacién africana o
sala de nacion fue empleada en su tiempo para designar a las organizaciones
étnicas africanas. Generalmente se emplearon como nombres de las naciones
a los puertos desde donde se embarcaba a los contingentes de esclavos hacia
América. Sin embargo, no todos pertenecian a una misma etnia, sino que su
procedencia étnica podia ser variada.'®

Entiende el investigador Oscar Montafio que la conformacién del con-
cepto musical y danzario del candombe, que se fue conformando a lo largo
de todo el siglo XIX, asi como su simbologia, es el resultado de los aportes
de al menos veinte pueblos africanos diferentes que mantuvieron sus sa/as de

nacion. Ellas fueron una via para mantener la forma de comunicarse con sus

106 Bouton (2009: 356-357).

107 Candombe es un vocablo derivado de los prefijos ka- y ndombe- (pueblo angolefio) del
idioma kimbundu, rama de las lenguas banttes que se hablan en el Congo, en Angola y en

distintas zonas de Africa del Sur; significaria “danza de los ndombes (Montafio 2009).

108 El término no tiene vinculacién con el moderno concepto de Estado nacional. Durante la
ocupacion de América fue empleado por los espafioles, para designar a diferentes grupos

humanos, tanto indigenas como africanos (Borucki, inédito, 2003).

109 Borucki (inédito 2003).



deidades o sus espiritus ancestros, preservando los rituales propios; también
eran el espacio donde volcaban sus sentimientos y expresaban sus creencias.!*
Mientras rendian culto a sus propias tradiciones y entidades sobrenatura-
les, iban aceptando y/o adaptando las creencias, los santos y el calendario
de los festivales catélicos. De 1760 datan las primeras danzas publicas de
las comparsas de esclavos en Montevideo, quienes desfilaron en la procesién
de Corpus Christi. Luego ante las protestas de otros participantes blancos,
los africanos dejaron de desfilar. Sin embargo, les fue permitido reunirse los
domingos y fiestas de guardar a extramuros de la ciudadela de Montevideo,
sobre la costa, donde se entregaban a sus propios ritmos y ritos.!"!

Las naciones, asi como las cofradias de negros esclavos y libres creadas en el
siglo XVIII, se mantuvieron en actividad durante la centuria siguiente. Mien-
tras que las primeras eran agrupaciones basicamente de caricter étnico, las
segundas encauzaron la vida espiritual de los africanos en torno de la devocién
de una figura religiosa. Sus miembros se congregaban de acuerdo con carac-
teres étnico-culturales compartidos, vinculados a su regién africana de origen.
La primera cofradia de africanos de Montevideo se establecié en 1787. La
hermandad de San Baltasar se fundé por los “Negros libres y esclavos” en la
Iglesia Matriz.!? La fiesta religiosa mds importante de la poblacién afro den-
tro del calendario catdlico fue la de San Baltasar, uno de los Tres Reyes Magos
de la Epifania, celebrada el Dia de Reyes. También lo fueron la de San Benito
y la de la Virgen del Rosario.!** En ella los africanos recorrian las calles de
extramuros de la ciudad con sus tambores para evocar sus tradiciones.

Hacia fines del siglo XIX estas celebraciones habian disminuido en
intensidad, algunas hasta casi desaparecer. Hoy en dia, la poblacién
afrodescendiente aun realiza la “llamada de tambores” el 6 de enero,
Dia de Reyes en celebracién de San Baltasar. Este dia es reivindicado
como la fecha de realizaciéon de la “llamada verdadera” en contrapo-
sicién a la que desde 1956 oficializé la municipalidad montevideana,

110 Montafio (2009: 76-79).
111 Frega et al. (2008: 26).

112 Montafio (1997: 220) También existieron las cofradias de San Benito y de la Virgen del Santi-

simo Rosario (Borucki, inédito, 2003).

113 Borucki (inédito 2003).

3

| : Uruguay

$)}

3



354

con la realizacién de Desfile de Llamadas de Candombe por las calles
Carlos Gardel e Isla de Flores en el mes de febrero.

La “llamada de tambores” consiste en un grupo de personas que se
desplazan por las calles ejecutando tambores; acompafiado por parte de
la comunidad barrial ya sea bailando, palmoteando, caminando o sim-
plemente observando desde la vereda o las ventanas de las casas. Las
“llamadas” constituyen un hecho de profunda concepcién colectiva. El
aprendizaje de los toques de tambor se realiza por trasmisién oral y res-
ponde a un sistema musical conceptual surgido a partir del sincretismo
de aportes africanos y occidentales en el complejo proceso de gestacién
y transformacién de la musica de tambores. La musica de tambores o
tamboriles afrouruguayos estd caracterizada por un complejo sistema
de “llamadas”y “respuestas” que constituye la esencialidad de su estruc-
turacién. Existen normas de comportamiento social y musical dentro
de la “llamada de tambores” que estdn dadas por la tradicién.™*

Yemanja

Cada 2 de febrero, al caer la tarde y hasta altas horas de la madrugada, mul-
titudes de uruguayos se dan cita para venerar a la “Reina del Mar”, la orixa
Yemanjd, principalmente en las Playas Ramirez y Buceo de la costa monte-
videana, aunque en los ltimos afios también se ha celebrado en los depar-
tamentos de Canelones, Maldonado y Rocha. A la fiesta de Yemanjd acuden
devotos de su religiosidad pura, originada por africanos llegados al territorio
del actual Brasil tras un proceso sincrético con el cristianismo y otras reli-
giones amerindias, asi como innumerables curiosos atraidos por el colorido
testivo. Participan y son espectadores de los toques del tambor atabaque', de
las danzas y cantos, asi como de las ofrendas tributadas a la orixd.!'s

Esta fiesta o rito, aunque no es propia de los africanos esclavizados trai-
dos al territorio oriental en los siglos XVIII y XIX, es reivindicada desde la
actualidad por quienes buscan revalorizar lo africano y la africanidad entre

los afrouruguayos. Montafio, expone que las religiones africanas poseen una

114 Goldman (2009).

115 El atabaque o atanabaque es un instrumento musical de percusiéon de origen africano que

suele emplearse para llevar el tono y el ritmo en los rituales afrobrasilefios.

116 Pi Hugarte (1998), Caula (2005) y Andrade (2009).



espiritualidad profunda con una diversidad de creencias. Sus deidades tienen
muchos nombres y cominmente estdn identificados con la naturaleza. Tanto
en la América espafiola como en la portuguesa, los africanos esclavizados
tenfan prohibidas sus manifestaciones religiosas. A causa de ello debieron
mimetizar sus divinidades, sus orixds, en imdgenes de santos catdlicos que si
les estaban permitidas.!” De esta forma surge Yemanj4, reina del mar y pro-
tectora de la maternidad y del equilibrio mental.

Los origenes de Yemanja estdn vinculados a esas pricticas que en el siglo
XIX eran llevadas a cabo por los esclavos y negros libres de Rio Vermelho
(Bahia-Brasil) dedicados a la pesca.'® Esta festividad llegé a nuestro pais ha-
cia mediados del siglo XX junto con las religiones afrobrasilefias, producto de
una hibridacién con elementos predominantemente africanos: Candomblé y
Umbanda, entre otras. La penetracién se dio a partir de los afios cuarenta y
cincuenta, a través de las ciudades brasilefias de la frontera y ha continuado
crecientemente hasta hoy dia. Mientras que el Candomblé es la religién afro
de mayor arraigo en Brasil, en Uruguay la mas difundida es la Umbanda. En
la década de los sesenta empezaron a aparecer en la periferia urbana monte-
videana terreiros o templos umbandistas muy pequefios y modestos. Durante
los afios setenta, comenzé un lento proceso de expansién, constrefiido por

la dictadura militar (1973-1984) que acosé a estas religiones con prohibi-

117 Frega et al. (2008: 28-29).

118 Las ceremonias religiosas africanas, principalmente las fundadas en la religiosidad Yoruba
(Candomblé y Umbanda) eran recreadas y generaban conflictos con los amos y las autoridades
locales. Ya desde 1823 era realizada al inicio del afio una fiesta en homenaje a Nuestra Sefiora
de Santa Ana por los pescadores de Rio Vermelho. El sincretismo entre el Candomblé y la reli-
gion catolica asociaron a Yemanja con Santa Ana, por lo que esas fechas se tornaron propicias
para homenajear a la orixa, responsable de sus destinos en el mar. Luego de la misa tradicional
en la iglesia, se producia una procesién maritima en la que balsas adornadas eran lanzadas al
mar. Posteriormente, se iniciaba la parte profana de la fiesta en donde los pescadores cantaban
y bailan a Yemanja. En las primeras décadas del siglo XX, se iniciaron una serie de conflictos
ideolégicos que cuestionaron el sincretismo entre el candomblé y el catolicismo, tras crearse
oficialmente la parroquia de Santa Ana en la ciudad. En 1924, tras un mal periodo para la
pesca, y luego de una misa celebrada en la parroquia, los pescadores decidieron lanzar al mar
flores y perfumes en pequefias embarcaciones como ofrenda para la reina del mar, lo que fue
criticado por el vicario de la parroquia. La separacion definitiva entre la fiesta de Santa Ana y el
culto a Yemanja se produjo en 1930, al rehusarse el cura de la parroquia a celebrar misa antes
que los pescadores llevaran las ofrendas al mar (Branddo 2010: 65-94).



356

ciones de reuniones y allanamientos ilegales de sus templos. Sin embargo, la
expansion continué clandestinamente. El retorno a la democracia en 1984
encontré a Umbanda insertada en la sociedad uruguaya, y ya comenzaba a
proyectarse mds alld del reflejo de las précticas brasilefias. En los afios noventa
la eclosién de Umbanda se acelerd.!?

Actualmente, continuando con un proceso de hibridacién cultural que
lo ha marcado desde sus origenes, representa en Uruguay la segunda fuer-
za religiosa del pais, luego del catolicismo y sigue reelaborando liturgias y
transformando nociones religiosas heredadas. Sin embargo, la mayoria de los
asistentes a los “terreiros” tanto como los pais y las mdes de santo no son de
origen afrodescendiente, hecho que provoca cierto malestar entre algunos
afrouruguayos que perciben el hecho como una apropiacién del legado cul-
tural africano que encierra la religiéon Umbanda en general y la festividad de

Yemanja en particular.'®

Técnicas e instrumentos
El artesano de tambores o tamborero

El oficio tradicional se caracteriza por ser transmitido oralmente de
generacién en generacién por observacién directa o en talleres especia-
lizados. Generalmente, estos oficios se marginan a favor de la produc-
cién masiva, aunque intentan sobrevivir a los avatares del tiempo, de
esto es ejemplo el oficio de tamborero. Esta tradicién artesanal de fa-
bricacién de tambores, primitivos instrumentos de percusién que die-
ron vida a los candombes de antafio, ha sido heredada de los esclavos
negros en tiempos de la colonia.

Segun el investigador Juan Antonio Varese, antiguamente los escla-
vos, y dado que como no existian en el territorio drboles cuyos troncos
pudieran ser ahuecados, tal como se hacia en Africa para construir los
tambores, recurrieron a otros instrumentos de percusién como las ta-
cuaras y marimbas para marcar el ritmo y ejecutar su musica. Tiempo
después, posiblemente hacia fines del siglo XVIII, se comenzaron a
fabricar los tamboriles, agudizando artesanalmente las duelas de los

119 Porzecanski (2005) y Cordones-Cook (2010).

120 Cordones-Cook (2010).



barriles o barricas de yerba o ron traidos por el comercio. Estas duelas o
maderas curvadas eran ensambladas mediante el uso de flejes de acero
a distintos niveles. Luego, en uno de sus extremos se adheria una mem-
brana, cuero o longa. Asi surgié el artesano de tambores o tamborero.'!

Lauro Ayestardn ha caracterizado los tres tipos de tambores vigentes
actualmente en la “llamada” afromontevideana: piano, repique y chico,
los cuales agrupados en distinta proporcién y nimero, constituyen una
“cuerda” de tambores, siendo una cuerda minima completa, la agru-
pacién de un chico, un repique y un piano.’”* El Piano, mis grande y
grave, es el segundo en su papel para desencadenar la accién sonora, el
Repigue: mediano, improvisador, su funcién es completar el ritmo del
Piano y el Chico, y finalmente el Chico mas pequefio y agudo, sostén de
toda la llamada de tambores.

Bienvenido Martinez, mds conocido por el apodo de “Juan Velorio”,
fue el mds antiguo y tradicionalista de los artesanos que construyeron
tambores en Uruguay y que perduraron hasta principios del siglo XXI.
Incursiono en el arte a los 17 afios, ayudando a un viejo artesano a
armar los tambores de Pino Brasil con el que venian elaboradas las ba-
rricas de yerba. Decia que “se hacfan con las barricas porque el sonido
de los tambores a causa de las nuevas formas de fabricacién: Mucha
placa, parches de nylon; mucho tensor. Yo solo pongo lonja vacuna y
lonja de potro. Todo el mundo quiere tensores. No se permitian. No es
lo mismo un tambor bien clavado a tachuela, bien enlonjado y templa-
do al fuego, que uno con parche de nylon y templado con tensores”.'*
El cambio en la artesania, repercute en los ritmos tipicos del tambor
utilizado en la ejecucién del candombe tradicional. Actualmente, el
hijo de Bienvenido, Catito Martinez continda con el oficio artesanal
del “maestro del tambor, el mejor artesano de afrocandombe”, desde el
antiguo taller en la calle Lorenzo Martinez en el barrio Jacinto Vera
de Montevideo.

121 Varese (2009: 13, 36).
122 Goldman (2009).

123 “Resuena el tltimo tambor”, La Nacién, Buenos Aires, 2/08/1998, http://www.lanacion.com.

ar/212089-resuena-el-ultimo

3

| : Uruguay

($)}

7


http://www.lanacion.com.ar/212089-resuena-el-ultimo
http://www.lanacion.com.ar/212089-resuena-el-ultimo

358

Fernando “Lobo” Nufiez también es un “maestro” de la construccién
de tambores. Aprendié de otro artesano que habria conocido el oficio
de don Velorio. El “Lobo” ha participado durante toda su vida en el
candombe. Cuando no estd tocando un tambor, lo estd construyendo
desde su taller “El Power”, establecido en 1984 en la calle Carlos Gar-
del del barrio Sur montevideano. Es uno de los pocos que ain hace los
tambores a la manera tradicional. En la bisqueda de preservar el oficio,
ensefia a sus hijos, Noé y Fernandito, las artes del tamborero, constru-
yendo tambores de pino y a pura lonja de cuero vacuno.

7. Recomendaciones
para un proyecto regional

Objetivos

Se recomiendan investigaciones que profundicen sobre aspectos me-
nos investigados tales como:

* La religiosidad afro

* Los alimentos y comidas
* Las técnicas artesanales
* La medicina tradicional

* La figura de ansina

Estrategias

Se recomienda un trabajo articulado entre los diferentes actores pu-
blicos y privados a nivel nacional. Recurrir a las intendencias departa-
mentales y municipios a modo de cubrir el mas amplio espectro po-
blacional.

Especialmente, integrar las poblaciones de las zonas rurales del te-
rritorio, con particular énfasis en los departamentos de frontera con el
Brasil.

Elaboracién de redes de contacto de cardcter amplio que integren
diversas dreas del conocimiento: historia, antropologia, medicina, entre
otros.



En una fase posterior poder intercambiar con especialistas de los
paises que formen parte del proyecto, a modo de establecer manifesta-

ciones y elementos comunes y disimiles.

Componentes

* Relevamiento documental y bibliogréifico
* Entrevistas y trabajo de campo en las diferentes poblaciones

* Realizacién de encuentros con todos los actores en mesas tema-
ticas de discusién

* Realizacién de materiales de difusién

*  Promocién de resultados en diversos encuentros

Posibles aliados en su pais

* Organizaciones e instituciones de afrodescendientes.

*  Comisién del Patrimonio Cultural de la Nacién (Ministerio de
Educacién y Cultura).

* Direccién de Derechos Humanos (Ministerio de Educacién y
Cultura).

* Unidad Temadtica por los Derechos de los Afrodescendientes
(Intendencia de Montevideo).

*  Centro Nacional de Documentacién Musical Lauro Ayestarin
(Ministerio de Educacién y Cultura). EI CDM fue creado por
resolucién del Ministerio de Educacién y Cultura en marzo de
2009 con el cometido de (entre otros) recoger, reunir, correlacio-
nar y custodiar las distintas secciones del acervo del musicélogo
Lauro Ayestardn y prever su enriquecimiento, hacer posible el
acceso de investigadores a los fondos custodiados, establecer me-
canismos que hagan posible la divulgacién de la musica produci-
da por los creadores uruguayos.

* Comisién Nacional para la UNESCO.

* Comisiones de Cultura de las Intendencias del pais.

| : Uruguay

($)}



*  Municipios departamentales.

*  Universidad de la Republica, Red Temitica Afrodescendientes
en el Uruguay.

*  Ministerio de Turismo y Deporte.

360



Bibliografia
ACREE, William y Alex BORUCKI

2008 Jacinto Ventura de Molina y los caminos de la escritura en el Rio
de la Plata. Montevideo: Linardi y Risso.

AHARONIAN, Coritn

2005 Conwversaciones sobre miisica, cultura e identidad. Montevideo:
Tacuabé.

2007 Misicas populares del Uruguay. Montevideo: EUM.

ALFARO, Milita

1991 Carnaval. Una bistoria social de Montevideo desde la perspecti-

va de la fiesta. Montevideo: Trilce.

1998a Carnaval. Una historia social de Montevideo desde la perspecti-
va de la fiesta. Segunda parte. Montevideo: Ediciones Trilce.

1998b “Los negros y el carnaval. Itinerarios para la reconstruccién
de un imaginario afrouruguayo en el Montevideo del siglo
XIX”. En: Revista de Historia Bonaerense, n® 16, Morén, Ins-
tituto Histérico del Partido de Mordn, marzo.

2008 Medio mundo, sur, conventillo y después. Montevideo: ed. Me-
dio & Medio.

ANDRADE, Susana

2009 Entre la religion y la politica. Montevideo: Talleres de la Re-
publica.

ANDREWS, George R.

1989 Los afroargentinos de Buenos Aires. Buenos Aires: Ed. De la
Flor.

2007 Afro-Latinoamérica 1800-2000. Madrid: Iberoamericana.

2010a “Afro-World: African Diaspora Thought and Practice in

Montevideo, Uruguay, 1830-2000". En: The Americas. A
Quarterly Review of Inter-American Cultural History,v. 67, n°
1, julio.

2011 Negros en la nacion blanca: historia de los afo-uruguayos, 1830-
2010. Montevideo: Linardi y Risso.

| : Uruguay

361



362

AROCENA, Felipe y Sebastian AGUIAR (eds.)
2007 Multiculturalismo en Uruguay. Montevideo: Trilce.

ARRONADA, Silvia Nora

2008 “La nodriza en el sociedad hispano-medieval”. En: Ar-
queologia, Historia y Viajes sobre el Mundo Medieval. Na-
mero 27, Barcelona. http://www.cehms.com.ar/aut_arrona-

da_01_027.htm

ASENCIO, Pilar

2001 “Eufemismos y relaciones interétnicas en Uruguay”. En:
Graciela Barrios, Luis E. Behares y Sonnia Romero Gorski
(orgs.), Grupos Minoritarios en Uruguay, Montevideo, Publi-
cacién electrénica del CEIU.

AYALA, Armando
1994 Iemanjd. Montevideo: Arca.

AYESTARAN, Lauro

1953 “La Musica Negra”. En: Lauro AYESTARAN, La miisica en
el Uruguay, v. 1. Montevideo: SODRE.

BARRAN, José Pedro Barran

1992 Historia de la sensibilidad en el Uruguay, Tomo 1. Montevideo:
EBO.

BENTANCUR, Arturo A. y Fernando APARICIO
2006 Amos y esclavos en el Rio de la Plata. Montevideo: Planeta.

BENTANCUR, Arturo, Alex BORUCKI y Ana FREGA (coords.)

2004, 2005, 2007 Estudios sobre la cultura afrorioplatense. Historia y
Presente. Montevideo: FHCE, Actas I, IT y III.

BIANCHI, Diana
2001 La Ilustracion espafiola y la pobreza. Montevideo: FHCE.

BOLLA, Valeria y Alejandro SEQUEIRA

2005 “Leyendas, tradiciones y supersticiones del Uruguay”. En:
Almanaque del Banco de Seguros del Estado. Montevideo.


http://www.cehms.com.ar/aut_arronada_01_027.htm
http://www.cehms.com.ar/aut_arronada_01_027.htm

BORONAT, J. Yolanda et al.

2007a “Patrimonio urbano-arquitecténico vinculado a la cultura
afro-montevideana”. En: Arturo A. Bentancur, Alex Borucki
y Ana Frega (comps.), Estudios sobre la cultura afro-rioplaten-
se. Historia y presente (I11). Montevideo: FHCE.

BORONAT, Yolanda, MAZZINI, Laura, GONI, Adriana

2007b Sintesis simbolica: Candombe en barrios Sur y Palermo. Monte-
video: FArq.

BORUCKI, Alex

2003 Apuntes sobre las formas de organizacion étnicas africanas (in-

édito). Montevideo.

2008a “Tensiones raciales en el juego de la representacién: Actores
afro en Montevideo tras la fundacién republicana (1830-
1840)”. En: Gustavo Goldman (comp.), Cultura y sociedad

afro-rioplatense. Montevideo: Perro Andaluz Ediciones.

2008b “El trafico de esclavos en el Virreinato del Rio de la Pla-
ta, 1777-1812”. Ponencia presentada en Simposio A 200 arios
de la _Junta de Gobierno de Montevideo. Montevideo, Cabildo
Municipal, 1y 2 de octubre.

2009 Abolicionismo y trdfico de esclavos en Montevideo tras la funda-
cion republicana. 1829-1853. Montevideo: BN-FHCE.

BORUCKI, Alex, Karla CHAGAS y Natalia STALLA

2004 Esclavitud y Trabajo, Un estudio sobre los afrodescendientes en la
frontera uruguaya. (1835-1855). Montevideo: Pulmén Edi-
ciones.

2005 “Debates y problemas sobre los estudios recientes en torno

a la esclavitud en el Rio de la Plata (1750-1850)”. En: 2das
Jornadas de Historia Regional Comparada Econdmica e 1eras
Jornadas de Economia Regional Comparada, Universidade Ca-
télica do Rio Grande Do Sul, Porto Alegre.

BOUTON, Roberto J.

2009 La vida rural en el Uruguay. Montevideo: EBO.

BRACCO, Roberto

2008 Observaciones sobre ubicacién del “Caserio de Filipinas o de
los Negros”, agosto.

| : Uruguay

363



364

BRANDAO, Marina

2010 “Dois de Fevereiro, Festa de Iemanja: candomblé, carnaval e
patrimonio”. En: Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoame-

ricano-Fiestas. Cusco: CRESPIAL.

BRITOS SERRAT, Alberto (comp.)

1999 Glosario de afronegrismos uruguayos. Montevideo: Ediciones
Mundo Afro-El Galeén.

BUCHELI, Marisa y Wanda CABELA

2007 Perfil demogrdfico y socioecondmico de la poblacion uruguaya se-

gun su ascendencia racial. Montevideo, Instituto Nacional de
Estadistica, http://www.ine.gub.uy/enha2006/Informe%20
final%20raza.pdf

BUCHELI, Marisa y Rafael PORZECANSKI

2008 “Desigualdades y salariales y discriminacién por raza en el
mercado de trabajo uruguayo”. En: Lucia Scuro (coord.), Po-
blacion afrodescendiente y desigualdades étnico raciales en Uru-

guay. Montevideo: PNUD.
CABELLA, Wanda

2008 “Panorama de la infancia y la adolescencia en la poblacién
afrouruguaya” En: Lucia Scuro (coord.), Poblacion afrodescen-
diente y desigualdades étnico raciales en Uruguay. Montevideo:

PNUD.

CAETANO, Gerardo

1996 “Lo privado desde lo publico, ciudadania, nacién y vida pri-
vada”. En: Barran, Caetano y Porzecanski (dirs.), Historias de
la vida privada en el Uruguay. Tomo 3. Montevideo: Taurus.

CARAMBULA, Rubén
2000 El Candombe. Montevideo: Ediciones Del Sol.

CARVALHO NETTO, Paulo de
1965 E! Negro Uruguayo. Quito: Universitaria.

CAULA, Nelson

2005 Documento de Andlisis sobre el Estado del Arte del Patrimonio
Cultural Inmaterial en Uruguay. Montevideo, julio.

2011 Artigas Nemonare. Tomo IT. Montevideo: Ediciones B.


http://www.ine.gub.uy/enha2006/Informe final raza.pdf
http://www.ine.gub.uy/enha2006/Informe final raza.pdf

CHAGAS, Karla, Oscar MONTANO y Natalia STALLA

2007 Revista Culturas Afrouruguayas. Montevideo: Comisién de
Patrimonio, MEC.

CHAGAS, Karla y Natalia STALLA

2007 “La investigacién histérica en torno a los afrodescendientes
en el Uruguay”. En: XVIII Congreso de APHU y I Encuentro
Regional de Historia a Debate. Montevideo: APHU.

2009 Recuperando la memoria afrodescendientes en la frontera uru-
guayo-brasileria a mediados del siglo XIX. Montevideo: FC-
MEC.

2011 Una mirada historica sobre los afrodescendientes en el litoral del

Estado Oriental (1835-1853) (inédito). Montevideo: Proyec-
to financiado por el Fondo Clemente Estable de la Agencia
Nacional de Investigacién e Innovacién.

CHAGAS, Karla, Natalia STALLA y Alex BORUCKI

2010 Informe final de Sitios de Memoria de la Ruta del Esclavo en
Uruguay. Montevideo, noviembre.
2012 “Sitios de Memoria de Uruguay”. En: Huellas e Identidades.

Sitios de la Memoria y culturas vivas de los afrodescendientes en
Argentina, Paraguay y Uruguay. Montevideo: UNESCO.
COLL, Magdalena

2010 El habla de los esclavos africanos y sus descendientes en Montevi-
deo en los siglos XVIII y XIX: representacion y realidad. Monte-
video: Ediciones de la Banda Oriental.

CORDONES-COOK, Juanamaria

1999 “Hibridez cultural/africania religiosa en el Uruguay”. En:
Rewvista Iberoamericana, v. 65, n° 188-89. Pittsburgh: PA.

2010 “Africania religiosa en el Uruguay”. Em: Agulba Hispinica,
Revista de Cultura, n° 07, Fortaleza.

1996 “El teatro negro uruguayo de Andrés Castillo”. En: Latin

American Theatre Review.
CRISTIANO, Juan Carlos

2008 Raices africanas en Uruguay: Un estudio sobre la identidad afro-
uruguaya (monogratia). Montevideo: UDELAR-FCS.

| : Uruguay

365



366

EQUIPO INTERDISCIPLINARIO DE RESCATE DE LA MEMORIA DE ANSINA

1999 Ansina me llaman y Ansina yo soy... Montevideo: Rosebud Ed.

FERREIRA, Luis

1997 Los tambores del candombe. Montevideo: Ediciones Colihue-
Sepé.

2003 lf)l movimiento negro en el Uruguay, 1988-1998. Ediciones
Etnicas.

FOSTER, Jill

2001 El racismo y la reproduccion de la pobreza entre los afrourugua-

yos. Montevideo: CLAHE, N° 69.

FREGA, Ana

2004 “Caminos de libertad en tiempos de revolucién. Los esclavos
en la Provincia Oriental Artiguista, 1815-1820”. En: Arturo
A. Bentancur, Alex Borucki y Ana Frega (comps.), Estudios
sobre la cultura afro-rioplatense. Historia y presente (1). Monte-
video: FHCE.

FREGA, Ana et al.
2005 “Esclavitud y abolicién en el Rio de la Plata en tiempos de

revolucién y republica”. En: Memorias del Simposio la ruta
del esclavo en el Rio de la Plata: su historia y sus consecuencias.

Montevideo: UNESCO.

FREGA, Ana

2009 “Sitios de memoria de la esclavitud en el Uruguay”. En: Sizios
de Memoria de la Ruta del Esclavo en Argentina, Paraguay y
Uruguay. Villa Ocampo, octubre.

FREGA, Ana et al.

2008 “Breve historia de los afrodescendientes en el Uruguay”. En:
Lucia Scuro Somma (coord.), Poblacién afrodescendiente y des-
igualdades étnico-raciales en Uruguay. Montevideo: PNUD.

GOLDMAN, Gustavo

2008a “Tango: emergentes de un conflicto en la sociedad afromon-
tevideana (1867-1890)”. En: Gustavo Goldman (comp.),
Cultura y sociedad afro-rioplatense. Montevideo: Perro Anda-
luz Ediciones.



2008b Lucamba, herencia africana del tango. Montevideo: Perro An-
daluz Ediciones.

2009 El candombe: patrimonio cultural inmaterial del Uruguay,
Montevideo.
2003 jSalve Baltasar! La fiesta de reyes en el barrio sur de Montevideo.

Montevideo: Perro Andaluz Ediciones.

2008c¢ Cultura y sociedad afro-rioplatense. Montevideo: Perro Anda-
luz Ediciones.

GORTAZAR, Alejandro

2003 “Del aullido a la escritura. Voces negras en el imaginario
nacional”. En: Hugo Achugar (comp.), Derechos de memo-
ria. Actas, actos, voces, héroes y fechas: nacion e independencia en
América Latina. Montevideo: Universidad de la Republica,
pp- 189-263.

2005 “Miradas cruzadas. Apuntes sobre los discursos del aporte
africano en Uruguay (1925-1945). En: Arturo A. Bentan-
cur, Alex BORUCKI y Ana FREGA (comps.), Estudios sobre
la cultura afro-rioplatense. Historia y presente (I). Montevideo:
FHCE.

2007 El Licenciado Negro: Jacinto Ventura de Molina. Montevideo:
Trilce.

INSTITUTO NACIONAL DE ESTADISTICA

1998 “Encuesta Continua de Hogares. Médulo Raza”. Principales
resultados.

INSTITUTO NACIONAL DE LAS MUJERES

2010 La poblacion afrodescendiente en Uruguay desde una perspectiva
de género. Montevideo, n° 1, julio.

JURE, Luis

1992 El repique del candombe ;Perico, suba ahi! Pautacion y andli-

sis de un solo repique de Pedro “Perico” Gularte. Montevideo:
EUMUS, http://www.eumus.edu.uy/docentes/jure/perico/

perico.html

| : Uruguay

367


http://www.eumus.edu.uy/docentes/jure/perico/perico.html
http://www.eumus.edu.uy/docentes/jure/perico/perico.html

368

JURE, Luis y Olga PICUN

1992 Los cortes de los tambores. Aspectos musicales y funcionales de las
paradas en las llamadas de tambores afro-montevideanos. Mon-
tevideo: EUMUS, http://www.eumus.edu.uy/docentes/jure/
cortes/cortes.html

KANDAME, Néstor A. H.

2006 Coleccion de Anuncios sobre esclavos. Montevideo: Impresora
Aragén.

LEWIS, Marvin A.

2011 Cultura y Literatura Afro-Uruguay. Perspectivas Post-Colonia-
les. Montevideo: Casa de la Cultura Afrouruguaya.

MACHADO, Juanpedro

2004 “Transformaciones del discurso de los afrouruguayos”. En:
Arturo A. Bentancur, Alex Borucki y Ana Frega (comps.),
Estudios sobre la cultura afro-rioplatense. Historia y presente ().
Montevideo: FHCE.

MALLO, Silvia C.

2001 “Mujeres esclavas en América a fines del siglo XVIII: una
aproximacién historiogrifica”. En: Diana Picotti (comp.), E/
negro en la Argentina. Presencia y negacion. Buenos Aires: Ed.
de América Latina.

MARTINS, Ademir et al.

2005 Memoria afro-descendente na fronteira Livramento-Rivera.
Livramento.

MONTANO, Oscar

1997 Umkhonto, historia del aporte negro-africano en la formacion del
Uruguay. Montevideo: Rosebud.

2001 Yeninanya. Historia de los afrouruguayos. Montevideo: Mun-
do Afro.

2008 Historia Afrouruguaya, Tomo 1. Montevideo.

2009 “Candombe herencia africana en el Uruguay”. En: Anuario
Oralidad 16, UNESCO.


http://www.eumus.edu.uy/docentes/jure/cortes/cortes.html
http://www.eumus.edu.uy/docentes/jure/cortes/cortes.html

OLAZA, Mbnica

2008 La cultura afrouruguaya. Una expresion de multiculturalismo
emergente de la relacion global-local. Montevideo: FCS.

2009 Ayer y hoy. Afrouruguayos y tradicion oral. Montevideo: Trilce.

OLIVERA CHIRIMINI, Tomas y Juan Antonio VARESE

2000 Los candombes de reyes. Las llamadas. Montevideo: Ediciones
El Galeén.

2002 Memorias del tamboril. Montevideo: EBO.

ONEGA, Elizabeth y Carmen CURBELO
2005 “El Caserio De los Negros”: Investigacién Arqueoldgica del

Contacto Afro-Americano” En: Arturo Bentancur, Alex Bo-
rucki y Ana Frega, Estudios sobre la cultura afro-rioplatense.
Historia y presente (1I) Montevideo: FHCE.

ORTUNO, Sergio

2006 EI Candombe. Montevideo: Tortilleria Editorial.

PALERMO, Eduardo

2005 “Vecindad, frontera y esclavitud en el norte uruguayo y sur
de Brasil”. En: Memorias del Simposio la ruta del esclavo en
el Rio de la Plata: su historia y sus consecuencias. Montevideo:

UNESCO.

PELLEGRINO, Adela

2003 Caracterizacion demogrdfica del Uruguay. Montevideo: FCS/
UNFPA.

PEREDA VALDES lldefonso

1965 EI Negro en el Uruguay. Pasado y presente. Montevideo: Insti-
tuto Histérico y Geografico del Uruguay.

PI HUGARTE, Renzo

1993 “Umbanda y pentecostalismo en el Uruguay”. En: Claudia
Fonseca, (ed.), Fronteiras da cultura. Porto Alegre: Editora da
Universidade Federal do Rio Grande do Sul.

1998 Cultos de posesion en el Uruguay. Montevideo: EBO.

| : Uruguay

369



370

PICUN, Olga

2006 “El candombe y la musica popular uruguaya”. En: Perspectiva
Interdisciplinaria de Musica, n° 1. México: UNAM, http://
www.revistas.unam.mx/index.php/pim/article/view/17150

PINEAU, Marisa (comp.)

2011 La Ruta del esclavo en el Rio de la Plata. Aportes para el didlogo
intercultural. Caseros: Universidad Nacional de Tres de Fe-
brero.

PORZECANSKI, Teresa

2005 “Religiones afrouruguayas: aspectos del trance en la Umban-
da blanca”. En: Memorias del Simposio la ruta del esclavo en
el Rio de la Plata: su historia y sus consecuencias. Montevideo:

UNESCO.

PORZECANSKI, Teresa y Beatriz SANTOS

2006 Historias de Exclusion: Afrodescendientes en el Uruguay. Mon-
tevideo: Linardi y Risso.

RAMA, Carlos

1968 Los afro-uruguayos. 3* ed. Montevideo: Arca.

RODRIGUEZ, Romero Jorge

2001 “Entrevista”. En: Sonnia Romero Gorski (comp.), Anuario

de antropologia social y cultural en Uruguay. Departamento de
Antropologia-FHCE.

RODRIGUEZ, Romero Jorge

2006 Mbundo Malundo a Mundele. Historia del movimiento afrou-
ruguayo y sus alternativas de desarrollo. Montevideo: Rosebud
Ediciones.

ROMERO GORSKI, Sonnia, Gustavo LABRODE y Juan Andrés NADRUZ

2010 Informe Patrimonio Cultural Inmaterial del Uruguay. Comi-
sién de Patrimonio Cultural de la Nacién, Ministerio de
Educacién y Cultura.


http://www.revistas.unam.mx/index.php/pim/article/view/17150
http://www.revistas.unam.mx/index.php/pim/article/view/17150

RUDOLF, Susana et al.

2008 “Las vivencias de la discriminacién en la poblacién afrodes-
cendiente uruguaya”. En: Lucia SCURO (coord.), Poblacion

afrodescendiente y desigualdades étnico-raciales en Uruguay:
Montevideo: PNUD.
SALA, Lucia, Nelson DE LA TORRE y Juan RODRIGUEZ C.

1968 Estructura econdmico-social de la colonia. Montevideo: Edicio-
nes Pueblos Unidos.

SANSON, Tomés

2007 “Los orixas en la frontera. Estudio cuantitativo sobre las re-
ligiones afrocristianas en la ciudad de Melo”. En: Arturo A.
Bentancur, Alex Borucki, y Ana FREGA (comps.), Estudios
sobre la cultura afro-rioplatense. Historia y presente (11I). Mon-
tevideo: FHCE.

SANTOS, Beatriz

2005 “Culturas vivas y las expresiones artisticas y espirituales.
Africa en el Rio de la Plata”. En: Memoria del Simposio “La
Ruta del Esclavo en el Rio de la Plata: su historia y sus consecuen-

cias”. Montevideo: UNESCO.

SANTOS, Beatriz (ed.)

1998 La herencia cultural africana en las Américas. Montevideo:
Ediciones Populares para América Latina.

SAPRIZA, Graciela

2003 Nuestro racismo corriente: Los sustentos ideoldgicos e ins-
titucionales de la discriminacién en el Uruguay del siglo XX.
Obtenido en noviembre 12, 2004, www.choike.org/docu-
mentos/sapriza.pdf.

SCURO, Lucia (coord.)

2008 Poblacion afrodescendiente y desigualdades étnico-raciales en
Uruguay. Montevideo: PNUD.

VARESE, Juan Antonio

2009 Estampas del Candombe. Montevideo: Ediciones del Sur.

| : Uruguay

371


http://www.choike.org/documentos/sapriza.pdf
http://www.choike.org/documentos/sapriza.pdf

372

VIDAL GIORGl, Luis

1999 “La mitologia y la identidad nacional en el teatro uruguayo”.
En: Anuario de antropologia social y cultural en Uruguay. De-
partamento de Antropologia-FHCE.

VIDART, Daniel

1997 La trama de la identidad nacional. Tomo I: Indios, negros, gau-
chos. Montevideo: EBO.






Venezuela
George Amaiz Monzon






376

Contenido del informe

1. Introduccién
Balance histérico

Estratificacidon sociorracial en Venezuela

A W N

Conceptos sobre afrodescendiente
Afrodescendiente tipo A
Afrodescendiente tipo B
Afrodescendiente tipo C

5. Regiones culturales de comunidades
afrodescendientes en Venezuela

6. Afrodescendencia y patrimonio cultural inmaterial

7. Mapeo de las instituciones orientadas a la identificacion,
registro, inventario y salvaguardia del patrimonio
cultural inmaterial afrodescendiente
Instituto del Patrimonio Cultural
Centro de la Diversidad Cultural
Oficina de Enlace con las Comunidades Afrodescendientes
Movimientos sociales afrovenezolanos

8. Acciones que se vienen realizando
sobre PCI afrodescendiente
Registro e Inventario a nivel de instituciones
publicas y privadas

9. Investigacion a nivel de instituciones
publicas y privadas
Historia, cultura y etnodesarrollo en las comunidades
negras del noroeste del Estado Bolivar
Antropologia de la Parroquia Caruao
El Centro de la Diversidad Cultural y el PCI afrovenezolano

10. Difusién y promocién a través de medios
de comunicacién y educacion (formal y no formal)

379
379
387

388
389
389
389

391
392

396
397
398
399
400

401

401

403

403

403
404

405



Taller de Induccién a la Teméatica Afrodescendiente

en Venezuela, dictado en la Escuela de Antropologia
de la Universidad Central de Venezuela

La Cétedra Libre Africa

Campafia promocional por la inclusiéon de la pregunta
de Autorreconocimiento étnico sobre afrodescendencia
en el Censo de Poblacion y Vivienda 2011

11. Gestion cultural a través de planes,

12.

13.

14.
15.

16.

programas y/o proyectos

Red del patrimonio Cultural Inmaterial de Venezuela:
Un movimiento de movimientos en expansion
Observatorio Nacional de la Diversidad Cultural
Programa “Concientizacién para el Reconocimiento social
y Autorreconocimiento en poblacion Afrodescendiente”
Céatedra de Libre de Percusion Prevencién de violencia
y riesgos sociales en nifias, nifios y adolescentes

de comunidades afrodescendientes

Creacién Literaria basada en temas de la cultura
afrovenezolana. Capitulo Narrativa Infantil

Proyecto Documentacion y Revitalizacion del idioma
Patud Pariano (Franco-Criollo de Giiiria)

Museo Nacional de las Culturas

Procesos de salvaguardia del patrimonio cultural
inmaterial afrodescendiente en el pais

Expresiones reconocidas y/o en proceso de salvaguardia
Los Diablos Danzantes de Corpus Christi de Venezuela
Parranda de San Pedro de Guarenas y Guatire

Identificacion de hitos historicos
en la salvaguardia del PCI

Principales trabajos realizados en los Gltimos 30 afios

Identificacién de principales investigadores
y portadores del PCI

Dificultades de la Salvaguardia

405
405

406

407

407
408

409

409

410

410
411

411
411
412
413

414
417

421
426

w |
~ ® Venezuela
N ()



Identificacion del Patrimonio en Riesgo 426
Problematica en la salvaguardia del PCI afrodescendiente

con relacién al registro, investigacion, promocion y difusion 427
Registro e inventario 428
Investigacion 429
Promocién y difusion 430

17. Breve resefia de manifestaciones y su posible localizacion 431
Manifestaciones y expresiones orales (mitos, cuentos y leyendas)

relacionados a la lengua, giros lingiisticos y cosmovision 431
Artes de la Representacion 433
Usos sociales, rituales y festividades 436

Conocimientos y usos relacionados con la naturaleza

y el universo 438
Técnicas artesanales tradicionales 438
18. Recomendaciones para un proyecto regional 439

378



1. Introduccion

Este documento responde a la incorporacién de la Republica Boli-
variana de Venezuela al CRESPIAL durante el afio el curso. En este
sentido se presentan algunos lineamientos generales sobre la situacién
del Patrimonio Cultural Inmaterial Afrovenezolano en el marco del
Proyecto Regional “Universo Cultural Afrodescendiente”.

Para su realizacién se ha recurrido a diferentes fuentes que abarcan
fundamentalmente la investigacién documental, entrevistas a conoce-
doras y conocedores de la temdtica afrovenezolana y a la propia expe-
riencia en el drea de quien lo suscribe. En este orden de ideas, y en con-
secuencia al inmenso, complejo y dindmico campo que implica aquello
que entendemos por PCI afrovenezolano, se aspira que el documento
sea entendido al menos sobre dos consideraciones:

1. Se trata de un diagnéstico en constante crecimiento, debido a los
crecientes procesos de transformacién que se estdn dando en el
seno de la gestién del PCI venezolano, especialmente desde la
voz de las comunidades y pueblos.

2. Aspira ser una oportunidad e instrumento que coadyuve en las
iniciativas del Estado venezolano para la consolidacién de pro-
yectos de alcance nacional y latinoamericano, a favor de la co-
munidad afrodescendiente y su patrimonio cultural inmaterial;
esfuerzos que desde el principio, concebimos como una contri-
bucién para saldar, en parte, la deuda histérica que a nivel general
mantenemos con este componente étnico de la poblacién.

2. Balance historico

El proceso de colonizacién europea que se llevé a cabo en América,
como consecuencia de la bisqueda de nuevas rutas de comercio, entre
otros factores, concentré sus esfuerzos en la explotacién de los recursos
naturales y produccién de otros bienes de consumo. En una primera
instancia, la mano de obra indigena mostré tener poca durabilidad y
resistencia para satisfacer las exigencias productivas establecidas. Su-
mado a esto, surgié la presion ejercida de parte de personajes influyen-

“(' Venezuela

w
N
O



380

tes como Fray Bartolomé de las Casas, quien se oponia a la utilizacién
de indigenas como esclavos, debido al interés en evangelizar y salvar
sus almas.! Todo lo anterior propicié la busqueda de alternativas para
llenar el vacio dejado por la mano de obra indigena, de manera tal, la
insercién del esclavo africano surge como producto de una necesidad
comercial y lo ubica directamente, en el caso de Venezuela, en las zonas
del pais asociadas a ciertas dreas productivas como: haciendas de café,
cafia de azdcar, afiil y cacao. Los esclavizados también fueron destina-
dos a las labores domésticas y a la extraccién perlifera y minera, aunque
su presencia en estas dos ultimas actividades fue de menor proporcién.?

Existen muchas discrepancias y agujeros en la informacion sobre la
cuantia y origen de la poblacién afro en el pais desde la importacién
de esclavos. Dentro de los datos aproximados disponibles tenemos la
entrada del primer grupo a Venezuela a mediados del siglo XVI, a
través de los hermanos alemanes Welser, quienes gracias a una licencia
real, trajeron ochenta esclavos para ser llevados a las minas de Buria
en el actual Estado Yaracuy. Para 1560 se otorgaron licencias para in-
gresar 200 y luego 3000 esclavizados mds a Sancho Bricefio y Simén
de Bolivar respectivamente.> En ese mismo siglo, llegaron aproxima-
damente 6596 esclavizados; para el siglo XVII fueron 10 147 y en el
siglo siguiente, 34 099, que dieron un total de 50 842, sin contar en
estas cifras, los correspondientes al comercio esclavista ilegal. Para un
siglo después (S. XVIII), se calcula la entrada de 80 000 esclavizados,
los cuales llegaron a conformar el 10 % de la poblacién del pais.*

A través de los escasos datos histéricos que se han podido recupe-
rar se puede inferir que la mayoria de los esclavizados eran de origen
Bantd (Congo-Angola). Entre otros datos obtenidos, existe una lista

1 Angelina Pollak-Eltz, La esclavitud en Venezuela: Un estudio histérico-cultural. Universidad
Catoélica Andrés Bello, 2000, 158 pp.

2 UNICEF, Manual de los Afrodescendientes de las Américas y el Caribe. Mundo Afro. Ministe-
rio de Asuntos Exteriores y de Cooperacion. Secretaria de Estado de Cooperacion Internacio-
nal, 2006, 127 pp.

3 Fundacién Polar, Diccionario de Historia de Venezuela. Ediciones de la Fundacién Polar. Cara-
cas, 1997

4 Angelina Pollak-Eltz (2000).



de la Real Hacienda donde figuran 114 esclavizados con sus respec-
tivas nacionalidades, entre las cuales se mencionan: Angola, Congo,
Fulo, Ganga, Guinea, Mandinga, Malemba y Mondongo, entre otros,
completando una lista de alrededor de cincuenta etnias.’ Por otra parte,
a finales del siglo XVIII, varios esclavos préfugos provenientes de las
Antillas —no espafiolas— llegaron a Venezuela. Como Espafia tenia por
enemigos a Francia, Inglaterra y Holanda, dichos esclavizados fueron
declarados como colonos libres y obtuvieron permiso para asentarse
en varias regiones costeras del pais, luego de ser bautizados bajo la fe
catdlica.® De esta manera, contamos con multiples entradas de diversos
grupos étnicos africanos al pais, lo cual tendria un impacto conside-
rable en la evolucién cultural de la nacién y de estos mismos grupos.”

Las africanas y africanos secuestrados en el conjunto nigero-con-
golefio para ser esclavizados en tierras americanas, trajeron consigo a
través de su memoria y oralidad, gran cantidad de valores culturales,
muchos de los cuales, debido al mismo proceso esclavista, fueron ani-
quilados. Sin embargo, otros tantos se mantuvieron e incluso llegaron
a ser resemantizados para sumarse a nuevas construcciones culturales
desarrolladas a través del tiempo.

En este contexto, es necesario recordar que estas mujeres y hombres
africanos poseian amplios y avanzados conocimientos en técnicas de
trabajo minero y agricola, entre otros, de lo cual estaban ampliamente
enterados los europeos, ya que los portugueses habian explorado en de-
talle el litoral africano casi cien afios antes que los espafioles, en busca
de yacimientos auriferos.

A pesar de esto, es notorio que desde este periodo y hasta tiempos
recientes, han sido muchas las teorias y deformaciones histéricas sobre
Africa que no han dejado de producir estereotipos y prejuicios sobre
este continente, asi como sobre los africanos. Afortunadamente gra-
cias a diversos estudios antropolégicos e histéricos, esta tendencia ha
estado cambiando, por lo que ahora, en términos generales, hay mayor

5 UNICEF (2006).
6 Angelina Pollak-Eltz (2000).

7 ldem.

“(' Venezuela

w
0o
-



382

manejo de informacién (y sensibilizacién) sobre la organizacién y evo-
lucién de las estructuras sociales, politicas, econdmicas y culturales del
Africa subsahariana.

La inclusién o exclusién de los saberes, conocimientos y experiencias
de estos seres humanos esclavizados dentro de las dindmicas producti-
vas y culturales en general del aparato colonial, estuvo determinada por
los intereses de comerciantes y mercaderes, la legislacién y convenien-
cia del Rey de Espafia, y la orientacién y bendicion de la Iglesia Caté-
lica. Sin embargo, es necesario destacar que lejos de alguna actitud de
conformidad, sumisién o derrota, los africanos idearon y desarrollaron
diversas estrategias de resistencia a su esclavitud, desde el momento
de su rapto, siempre con la aspiracién de recuperar la libertad robada.
Fue recurrente la negacién a consumir alimentos, el suicidio y los en-
frentamientos cuerpo a cuerpo con los esclavistas. Ya emplazados en
las unidades de produccién y en los espacios domésticos de las nuevas
tierras, la resistencia no cesd, sino que incluyé estrategias que iban des-
de actitudes pasivas hasta acciones mds frontales como las revueltas, el
cimarronaje y el sabotaje durante la ejecucién del trabajo forzado.

Desde la perspectiva de la resistencia cultural, merecen mencién
aparte, las pricticas religiosas de los africanos, lo que a la par, posibilité
la salvaguardia de muchos componentes de las culturas de los esclavos.
La conjuncién de rebeldia e inteligencia permitié a estas personas, la
construccién de espacios de cohesién y alto valor espiritual que les po-
sibilitaba resguardarse de un sistema social que si bien estaba regido
por fuertes cédigos religiosos que hablaban de amor y bondad, sometia
el cuerpo y el alma del esclavizado a todo tipo de maltratos, humilla-
ciones e injusticias.

Desde este proceso, los africanos, asi como sus descendientes, lo-
graron insertar y expandir una fuerza espiritual liberadora en todo su
quehacer econémico, politico y social. La poblacién esclavizada al igual
que sus ancestros no separaba lo sagrado y lo secular, y en medio de
la mas horrible represién esclavista, fue capaz, a través de sus actos,
de mimetizar sus dioses, ocultar sus creencias, y aflorarlas cuando las
condiciones asi lo permitian y exigian. En este orden de ideas, sobre-
sale también el gran dominio que estas poblaciones posefan de muchas



précticas curativas, las cuales estaban asociadas con su ideario magico-
religioso y que no estaba desvinculado de las condiciones fenomeno-
légicas existentes.

Desde la religién, y particularmente desde la conformacién de cofra-
dias (por ejemplo, los Vasallos de San Benito de Palermo), los africanos
esclavizados fueron capaces de prolongar en el tiempo sus tradiciones
religiosas, preservar su psiquis y en términos generales, su condicién
como culturas diferenciadas del resto de los sectores de la sociedad
esclavista colonial. Como ha sefialado Idelfonso Azopardo®: La reli-
gion practicada en las cofradias estimulé a sus portadores a conservar
un sentido profundo de la comunidad y asi fomentar la conciencia de
pertenencia y garantizar la continuidad de su existencia cultural, a la
par que recreaban novedosas formas de vida.

Luego de la abolicién de la esclavitud (afio 1854), como conse-
cuencia del pensamiento ilustrado del siglo XIX, la situacién social y
politica para los afrovenezolanos no se torné sustancialmente mejor.
La ideologia politica de la época, implicé entre otras cosas, la invisi-
bilizacién de la alteridad cultural de los afrodescendientes, asi como
su subyugacion a la cultura nacional, concebida como un sistema unifi-
cado, impermeable y homogéneo. Sobra decir que fue este el paradig-
ma que desde los discursos institucionales, la educacién formal y los
medios de comunicacidn, se pretendié inculcar a la poblacién, muchas
veces con €xito.

Este ideario de que una tnica cultura era posible, y que impuso los
valores de los colonizadores como los tnicos legitimos, se trasladé al
siglo XX, manteniendo su rol de instrumento de dominacién, espe-
cialmente para y los afrodescendientes. De gran influencia fueron las
afirmaciones esgrimidas por intelectuales como el escritor venezolano
Arturo Uslar Pietri, quien en la década de los afios 30 del siglo pasado,
planteé la necesidad de hacer modificaciones en la composicién étnica
de la poblacién venezolana para cambiar la historia y hacer del pais
un Estado moderno, ya que a su juicio, los negros no constitufan un

8 Idelfonso Azopardo, “Las Cofradias de Negros en la América Hispana. Siglos XVI-XVIII". (s/f).

En: www.fundacionsur.com.

“(' Venezuela

w
oo
w



384

aporte para la 7aza.’ Asimismo, fueron de gran impacto en este pais,
los presupuestos del escritor mexicano José Vasconcelos, creador de la
tesis de la raza cdsmica, en la que sefialaba que las diferencias fisicas, las
particularidades histéricas y raciales distinguian al negro de los otros, a

quienes identificaba como integrantes de la cultura latina e hispdnica.'
Por otra parte, adentrindonos en los componentes del Patrimonio
Cultural Afrovenezolano, es de vital importancia el trabajo de
algunos estudiosos, que no solo dan inicio a la visibilizacién de dicho
patrimonio, sino que esos nuevos planteamientos se convierten en
caldo de cultivo para futuras acciones en materia de reivindicaciones
sociales y salvaguardia del PCI afrovenezolano, incluidas muchas de las
que se gestan en la actualidad.

Para 1943, Juan Pablo Sojo (hijo) escribe una novela titulada Noche
buena Negra, experiencia literaria que parte de lo local (la regién afro
de Barlovento de donde el autor es oriundo), pero que en el seno de la
época podria considerarse desde la perspectiva de lo cultural, como un
punto de encuentro y desencuentros con la realidad nacional de enton-
ces. Quizas esté alli la trascendencia de esta obra.

Luego en ese contexto, se da a conocer la obra de Miguel Acos-
ta Saignes, historiador-antropélogo, quien en palabras de Emanuele
Amodio “...tal vez sea el caso del primer investigador en Venezuela
que se interesa por los eventos histéricos desde una formacién acadé-
mica marcada por el estudio de las ciencias sociales y, en particular, por
la antropologia...”"! Esto es muy relevante para el PCI afrovenezolano,
pues a partir de la publicacién de su libro La Vida de los Esclavos Ne-
gros en Venezuela, se valora como nunca antes la presencia africana en
el territorio venezolano, destacando su significacién en el pasado que,

9  Arturo Uslar Pietri, “Venezuela necesita Inmigracion”. En: Boletin de la Cdmara de Comercio
de Caracas. Julio, 1937.

10 Tomado de: Maria Bassalo, “Racismo: simbolo de la no superacién del colonialismo”. En: Me-
morias de la Insurgencia Afrovenezolana. Ministerio del Poder Popular para la Cultura, 2010,
pp. 64-67.

11 "“El granero de los hechos perdidos: Aproximacion a la obra historiogréfica y antropoldgica de
Miguel Acosta Saignes. En: Emanuele Amodio (ed.) (1998), Historias de la Antropologia en

Venezuela. LUZ. Venezuela.



en consecuencia, revela su relevancia en el presente.”> A partir de la
consideracién del aporte de tradiciones, conocimientos y costumbres
de los afrovenezolanos, Acosta Saignes cuestiona la carga ideoldgica
existente detrds de la dicotomia folclore/cultura, en la que el aporte de
los secuestrados en Africa se traducia en lo Jfolclorico, a diferencia de los
aportes hispdnicos, considerados para entonces como sinénimo de la
verdadera cultura.

En correspondencia al trabajo de Acosta Saignes, pero desde una
propuesta sostenida en el marco teérico del materialismo histérico,
destaca la labor de Federico Brito Figueroa, quien plantea:

...fueron los [...] negros, los que aportaron el elemento humano
necesario para transformar las incipientes formas de explotacién
esclavista en una institucién econémica estable, base del sistema
global de produccién que predominé en el territorio venezolano
desde las décadas iniciales de la conquista hasta la segunda mitad

del siglo XVIII..."

Mas adelante a partir de la lectura de estos aportes, la categoria de
identidad cultural logra el estatus de emblema politico. Investigadores
como Esteban Emilio Mosonyi y Michaelle Ascencio trabajan en esta
causa, con miras a rescatar y revalorizar la presencia de los grupos ét-
nicos del pais, incluidas las culturas afrovenezolanas. A este respecto,
nos refiere Ascencio: “Los estudiosos de estas culturas (afro), los que
gustan conversar con los hombres, van al pueblo a escucharlos, para
sentir dentro de ellos mismos, el eco de sus narraciones, de sus dioses
”14

y de sus cantos...
Sobre la base de estas posturas, explica Yara Altez que se encontrd

12 S. Miguel Acosta, Vida de los Esclavos Negros en Venezuela. Coleccion: Nuestros Paises. Serie

Estudios. La Habana: Casa de Las Américas, 1967.

13 Federico Brito, Historia Econdmica y Social de Venezuela. Tomo IV. Coleccién Historia. XVI.
Ediciones de la Biblioteca. UCV, 1987.

14 Yara Altez, "Apuntes para un nuevo debate sobre identidad cultural”. En: Daniel Mato
(coord.), Politicas de identidades y diferencias sociales en tiempos de globalizacién. Caracas:
FACES-UCV, 2003.

“(' Venezuela

w
(o8}
($)]



386

...sabor politico a la discusién sobre cultura e identidad. Como
investigadores, revelaban toda una herencia intelectual en la cual
se combinaban las ideas de la negritud, los procesos de descolo-
nizacién y el materialismo histérico. Era la llamada “Antropolo-
gia Critica” [...] (dntropologia de la Descolonizacion), aquella que

encontré su mayor expresién durante los afios sesenta del siglo

XX... B

Es justo decir que otros investigadores que han dado importantes
aportes al conocimiento de las culturas populares afrodescendientes,
no han suscrito la tesis sobre la diferenciacién étnica para la conforma-
cién poblacional del pais y mucho menos han apoyado la existencia de
procesos de inequidad, racismo e injusticia sobre la base de la conside-
racién de las categorias sociorraciales. De este modo, Angelina Pollak-
Eltz, ha establecido que:

“Venezuela tiene una poblacién racialmente mixta [...] desde los
afios 60, la cultura negra en el Nuevo Mundo [...] estd en el cen-
tro de la atencidn, tanto en los Estados Unidos como en Brasil
[...] los estudios de antropdlogos y socidlogos han influido en la
politica del negro. La discusién se centré en temas tales como
negritud, poder negro, apartheid, discriminacién [...] Venezuela
estd fuera de estas controversias [...] Aqui (en Venezuela) se logré
solucionar la “cuestién negra” antes de que llegara a ser un proble-

ma ideol6gico y racial™®

Hoy dia, a pesar de estas diferencias académicas e ideolégicas, todos
los autores (o casi todos) interesados en el patrimonio cultural inma-
terial afrovenezolano, coinciden en la relevancia del estudio del perio-
do esclavista y sus consecuencias para entender y afrontar fenémenos
actuales como el racismo y la discriminacién. Por otra parte, también
parece haber bastante consenso sobre el hecho de que la reconceptua-
lizacién de la nacionalidad de este pais no puede ser sinénimo de una

15 Idem.

16 Angelina Pollak-Eltz, En: La negritud en Venezuela. Cuadernos Lagoven. Caracas: Serie Medio
Milenio. PDVSA, 1991, 116 pp.



cultura homogénea o tnica, sino a partir de la visién de este como un
espacio de coexistencia de diferentes culturas heredadas y existentes.

3. Estratificacion sociorracial
en Venezuela

Histéricamente, el componente fenotipico ha jugado un rol muy im-
portante en la determinacién del estatus social y acceso a recursos, a
partir de la exclusién y segregacién de unos grupos a favor de otros,
basado en su ubicacién dentro de las distintas y variadas clasificaciones
étnicas. Es por ello que consideramos importante hacer una breve re-
visién de las definiciones raciales y su evolucién para asi comprender la
transformacién histérica de lo afro como concepto y sus implicaciones
sociales en Venezuela.

Las definiciones raciales siempre se han visto tintadas por el compo-
nente cultural local que determina las fronteras y rasgos caracteristicos
de cada “raza”, basindose principalmente en factores socioeconémicos
y fenotipicos como color de piel, rasgos faciales o tipo de cabello para
definir los limites entre una y otra. De esta forma, el nacionalismo,
sostenido en la ideologia del mestizaje (sustentada en la fusion de los
tres grupos sociorraciales mds reconocidos: blanco, negro e indigena) y
que no es mds que la aspiracién de un “blanqueamiento” de la sociedad
como forma de concretar el “desarrollo y el progreso” en términos del
acervo cultural de la nacién, intenté borrar las diferencias internas que
nos constituyen, especialmente en lo concerniente al patrimonio oral e
inmaterial de nuestras pueblos.

Originalmente, el concepto de mestizo referia inicamente a la mez-
cla entre colonos espafioles e indigenas, acompafado de otras defini-
ciones asociadas al porcentaje de mezcla como: salto atrds, cuarterona,
tente en el aire, puchuela, entre otros, indicando la inclinacién la balanza
hacia lo europeo o aborigen americano. Respecto a los cruces entre
negros y otras razas, existian mulatos, también conocidos como par-
dos (negros con blancos) y zambos (negro e indio)."” A medida que el
proceso de mestizaje fue avanzando, se diversificaron y complejizaron

17 Fundacion Polar (1997).

“(' Venezuela

w
00
~



388

las distintas denominaciones, que generaron nuevos términos para casi
todo tipo de mezclas.

La presencia de estas categorias resalta el valor otorgado a la raza
y sus implicaciones dentro del desarrollo de los sujetos en las distin-
tas estructuras sociales, y produce estrategias relacionadas al rechazo
o revalorizacién de las identidades vinculadas al color de piel entre
otros rasgos, a fin de favorecer o menospreciar a los sujetos asociados
a una u otra clasificacién racial. De esta manera, lo afro o lo entendido
comunmente como negro en Venezuela, no es solo un término clasi-
ficatorio, sino una construccién social y cultural con una carga valora-
tiva que arrastra connotaciones que intervienen en el juego social de
la creacién e implementacién de identidades, direccionando el curso,
entendimiento y uso de las categorias como forma de reconocimiento.

4. Conceptos sobre
afrodescendiente

Ya hemos senialado que el concepto de afro, en relacién a las diversas
manifestaciones vinculadas a pricticas socioculturales africanas y su
didspora, no es un concepto con bases legales inicamente, sino so-
ciales y politicas, por lo cual se ve impregnado de distintos intereses y
concepciones, no solo de las comunidades que se identifican a si mis-
mas como afrodescendientes, sino también de parte de los distintos
exponentes de los estudios afro y sus agendas particulares. Por ello, en
términos generales, existe en el pais consenso para aceptar la definicién
establecida en la Declaracién y Programa de Accién de la Conferencia
Mundial contra el Racismo, la Discriminacién Racial, la Xenofobia
y todas las formas conexas de intolerancia, llevada a cabo en Durban
(2001) y a la cual estd adscrita Venezuela, que describe a los afrodes-

cendientes como:

Todos los descendientes de africanos que sobrevivieron a la trata
esclavista en la América, y abarca a todos los pueblos descendien-
tes, urbanos y rurales directa o indirectamente, de la didspora afri-

cana en el mundo.'®

18 Conferencia Mundial contra el racismo (2001). Durban. Sudafrica.



Sin embargo, en este contexto, parece pertinente incorporar el apor-
te del eminente antropélogo y lingiista venezolano Esteban Emilio
Mosonyi, quien ha propuesto una calcificacién mds compleja para este
componente étnico, tal y como se describe a continuacién':

Afrodescendiente tipo A

Es aquel que habita en alguna comunidad relativamente cerrada y
practica una cultura total y especifica, claramente distinguible del en-
torno sociocultural circundante. Si bien la expectativa es encontrar alli
tenotipos marcadamente poco mestizados, consideramos que en tales
ambitos restringidos, inclusive las personas no inmediatamente reco-
nocibles como afrodescendientes, deberian ser reconocidas como tales,
por cuanto comparten la misma identidad cultural y todas las especifi-
cidades atribuibles al colectivo.

Afrodescendiente tipo B

Son aquellos que presentan la caracteristicas antropofisicas correspon-
dientes al fenotipo afrodescendiente, aunque no habiten en comunida-
des propias ni presenten una total cohesién cultural, aun cuando siem-
pre poseen manifestaciones culturales perfectamente identificables. En
el caso de los proyectos de censos poblacionales, es mds bien el propio
registro el que deberd demarcar los dmbitos urbanos y rurales donde
dicho fenotipo ocurre con mayor profusién, para producir resultados
significativos y confiables. Por otro lado, es absolutamente necesario
que las personas asi censadas se autorreconozcan inequivocamente
como afrodescendientes, si no se quiere incurrir en imposiciones u
otras situaciones indeseables. De esta cantera saldria el mayor nimero
absoluto de afrodescendientes venezolanos.

Afrodescendiente tipo C
Esta categoria comprenderia, la gran mayoria de los habitantes del pais.

Esta poblacién no presenta suficiente especificidad ni antropofisica ni

19 Informacién mimeografiada, suministrada por la Oficina de Enlace con las Comunidades Afro-

descendientes del Ministerio del Poder Popular para la Cultura.

“(' Venezuela

w
00
O



390

sociocultural para ser empadronada en un censo que sirva para iden-
tificar y cuantificar a los afrodescendientes propiamente dichos, como
es el caso de las categorias A y B. Si embargo, se considera de extrema
importancia el haber nombrado y asentado expresamente la realidad y
visibilidad de esta categoria tan amplia, ya que es tiempo que todo el
pueblo venezolano —incluidos los inmigrantes mds recientes— tomen
conciencia del aporte fundamental e insoslayable de la afrovenezola-
nidad, al igual que el de procedencia indoamericana, euroamericana y,
ultimamente, asidticoamericana.

Sobre lo anterior, més alld de que compartamos o no la tesis arriba
sefialada, un hecho irrefutable es que el abordaje del concepto de lo
afro desde la realidad venezolana requiere resaltar dos elementos esen-
ciales que afectan la creacién de dicha categoria de identidad: la auto-
definicién de parte de individuos que se identifiquen a si mismos como
afrodescendientes y el reconocimiento de las raices afro en sus practicas
culturales, independientemente del fenotipo de los individuos y otras
influencias culturales presentes en sus tradiciones. En este contexto,
apoyados en el Manual de los Afrodescendientes de las Américas y el
Caribe®, vemos que en su introduccién se expresa lo siguiente:

Por razones histéricas, sélo algunos pueblos se conservaron unidos
después de su embarque y posterior venta. Esto ha hecho posible
que en algunos lugares los afrodescendientes conserven formas
lingiisticas, estructuras sociales y practicas religiosas africanas
[...] Los afrodescendientes son un pueblo de raiz africana que a
partir de nuevas situaciones vividas a lo largo de cinco siglos, y los
elementos de la cultura indigena y colonial europea han recreado

valores sociales, econémicos, culturales, religiosos y politicos.?!

20 UNICEF (2006).

21 ldem.



5. Regiones culturales de
comunidades afrodescendientes
en Venezuela

Algunos interesados en los estudios afrovenezolanos hemos considera-
do pertinente la definicién de las Regiones Culturales de Comunidades
Afrodescendientes en Venezuela, a pesar de que ain no contamos con
datos estadisticos poblacionales y demogréficos consolidados y publi-
cados sobre este tema en el pais. En este orden de ideas, se ha definido
esta propuesta de Regiones Culturales, a partir de la consideracién de
los aportes que al respecto han realizado algunos colectivos afrovene-

zolanos y la Oficina de Enlace con Comunidades Afrodescendientes.
Por Regiones Culturales de Comunidades Afrodescendientes en
Venezuela, entendemos los “macroespacios” del territorio nacional,
que presentan elementos histéricos y culturales caracteristicos y
significativos propios de grupos sociales afrodescendientes. Estas
regiones son:

*  Regién Sur del Lago de Maracaibo
*  Regién Centro-Occidente

*  Regién Oriente

*  Regién Guayana

*  Regién Costa Central

* Regién Barlovento

* Regién Los Llanos

* Region Caracas

No obstante, hay que recalcar que esta propuesta de Regiones Cul-
turales es solo una perspectiva sobre la definicién de espacios culturales
habitados por los afrodescendientes en Venezuela y que existen otras
alternativas al respecto. En este sentido, destacamos la clasificacién —
con enormes similitudes con la anterior— definida por Nirva Camacho,
quien establece la existencia de diez “Pueblos Afrodescendientes en

Venezuela



392

Venezuela*: Zulia (municipio Sucre), Falcén (Regiones costeras y Se-
rranfa), Yaracuy (municipio Veroes), Carabobo (Patanemo, Cumboto
y Borburata), Aragua (Regiones Costeras), Vargas (Toda la regién),
Miranda (Regiones costeras y valles), Sucre (Golfos de Paria y Caria-
co), Guirico (Altagracia de Orituco, municipio Lezama) y Bolivar (El

Callao)”.

6. Afrodescendencia y patrimonio
cultural inmaterial

Entendemos que la afrodescendencia implica un vinculo con Africa,
que también es influenciado por lo americano y lo europeo, de ma-
nera que no se construye unicamente a partir de purismos culturales
y genéticos de un solo grupo étnico, sino de los aportes de distintas
culturas y el reconocimiento sus diversos origenes. Las manifestaciones
culturales, incluyendo lo afro, no tienden a retener esencialismos que
son modificadas y readaptadas a lo largo del tiempo, por ello no se re-
quiere necesariamente la presencia de elementos culturales idénticos a
las practica autéctonas africanas, para afirmar que estamos frente a una
manifestacion cultural patrimonial afrodescendiente.

La salvaguardia de lo afro y su revalorizacién —aunque apoyado en
multiples intereses e intenciones que incluso pueden llegar a ser con-
trastantes— dependen del sentido de arraigo de las comunidades. Dicha
valorizacién afro debe surgir a partir del autorreconocimiento de parte
de las colectividades, de sus tradiciones y manifestaciones culturales,
estableciéndose como productores y reproductores de su propia identi-
dad; expresiones de su patrimonio cultural inmaterial.

Tal y como lo ha manifestado UNICEF, “los descendientes de afri-
canos iniciaron manifestaciones de consciencia histérica sobre su ori-
gen que constituyen hoy el movimiento afrodescendiente [...] lo cual
reivindica el reconocimiento formal de sus origenes y su contribucién

22 Nirva Camacho, “Cimarrona Afrovenezolana: Una mirada desde adentro”. En: Revista As/
Somos. Afio 4, N° 7, may-jun. Ministerio del Poder Popular para la Cultura. Centro Nacional
de Historia y Museo Nacional de las Culturas, 2011, pp. 31-36.



a la formacién de los Estados-nacién”.?* Conforme a esto, se hace
evidente la necesidad de reconocer y definir las raices culturales de
parte de comunidades afines (fenotipicamente, territorialmente, cultu-
ralmente y generacionalmente) a lo afro, como parte fundamental del
proceso de valoracién, creacién y reivindicacién.

Estd claro que la conformacién de la identidad para un Estado na-
cional implica una reconstruccién del pasado. Se trata de buscar y se-
leccionar entre los multiples datos y experiencias de ese pasado, los
rasgos caracteristicos que permitan construir un zosofros. Sin embargo,
histéricamente esta selecciéon se ha realizado en funcién de los inte-
reses y valores de los grupos sociales dominantes. En Venezuela, asi
como en el resto de América Latina, el Estado nacién adopté como
politica cultural, los esquemas propios del etnocentrismo occidental, lo
cual se evidencia, entre otras cosas, en el tratamiento excluyente y dis-
criminatorio dado a las poblaciones indigenas y afrodescendientes. En
esta medida, se aposté por un patrimonio cultural constituido exclusi-
vamente por bienes materiales representativos de la “historia oficial”,
como por ejemplo, los monumentos coloniales y determinadas obras
de arte. En este esquema, el reconocimiento de los bienes culturales es-
taba (al menos en apariencia) exento de ser permeado por los conflictos
raciales y de clases y en general por los intereses de la élite dominante.
Esta concepcién del patrimonio llevé a especialistas y gestores a en-
tender el patrimonio cultural como un cimulo de bienes de caricter
sagrado y, en consecuencia, de condicién incuestionable.

Es en este escenario donde el concepto de cimarronaje trasciende del
enfrentamiento fisico recurrente durante la colonia, para convertirse
en cimarronaje cultural, proceso de lucha y resistencia de considera-
ble complejidad, desde el que los afrodescendientes han garantizado
la pervivencia de sus culturas. Afortunadamente, uno de los elementos
mas significativos de la concepcién y gestiéon que los afrovenezolanos
estin progresivamente asociando a su patrimonio cultural, radica en el

alejamiento de la visién conservacionista del patrimonio como acervo,

23 UNICEF (2006).

“(' Venezuela

w
el
w



394

que tal y como ha apuntado Fabio Lépez*, ha estado ligada a la he-
gemonia de esos relatos fundacionales nacionales o locales ortodoxos,
a ciertos modelos de politica cultural y a determinados modelos de
desarrollo econémico y social.

La identidad como el resultado de procesos histéricos y no como
una totalidad tnica es una reconstruccién parcial y continua, es un
tenémeno asociado a una constante negociacién y reinvencién, por lo
que es contingente e inestable. Es una representacién en la que se reve-
lan rupturas y discontinuidades como transformaciones constantes en
su elaboracién. Estas transformaciones son el resultado de la sujecién
de las personas a la historia, a la cultura y al poder. En este sentido,
uno de los mds grandes desafios que enfrenta la definicién del legado
africano en un pais como el nuestro, debe considerar las formas como
las comunidades afrovenezolanas han elaborado sus memorias; esto es,
las vias y contenidos con los que sus protagonistas han formulado los
discursos sobre su pasado y las estrategias con las que han posibilita-
do la transmisién de dicha informacién a las generaciones presentes
y futuras, en términos de hacer visible y significativo su patrimonio
cultural, reproducir y reinventar sus identidades, asi como dar fortaleza
al sentido de pertenencia a sus grupos sociales.

Hoy dia es innegable que el legado histérico y cultural afrodescen-
diente es indispensable en la definicién del patrimonio cultural de
nuestro pais, asi como para el entendimiento de la nacién multiétnica
y pluricultural que somos en la actualidad. Religiosidad, musica, danza,
gastronomia, conocimientos productivos y de sanacién (fisica y espiri-
tual), entre otros aspectos, han permitido la construccién de identida-
des afrodescendientes?, incluso en aquellos sectores como los espacios

24 Fabio Lépez, (). “Multiculturalismo, viejas y nuevas memorias y construcciéon de nacionalida-
des abiertas, dialégicas y experimentales”. En: Gonzalo Sanchez y Maria Emma Wills (comp.)
Museo, memoria y nacién: Misién de los museos nacionales para los ciudadanos del futuro.
Memoria del Simposio Internacional y IV Catedra Anual de Historia «Ernesto Restrepo Tirado».
Colombia, 2000, pp. 365-383.

25 A pesar de esto, tradicionalmente como “afro” se han identificado las costumbres y manifesta-
ciones culturales asociadas a la musica, el baile y lo religioso, tendiendo a excluir o presentar de
manera muy reducida, aportes culturales sobre gastronomia, estética y africanismos, asi como

otros elementos de la vida cotidiana.



urbanos donde el legado afro pareciera por instantes distanciarse de
las concepciones esencialistas y tradicionales como las que quizds po-
damos identificar en comunidades afrovenezolanas de contextos geo-
graficos rurales.

Como sefialamos al principio, afortunadamente algunos cambios en
las lineas politicas del pais de los dltimos afios han abierto la posibi-
lidad de permanencia de nuevas concepciones y formas de desarrollo
del patrimonio cultural, impulsadas fundamentalmente por las propias
comunidades. Un conjunto amplio de transformaciones en Venezuela
ha conducido el consabido planteamiento estdtico del patrimonio ha-
cia maneras renovadas en su entendimiento y manejo. En este sentido,
se asume el patrimonio cultural especialmente el inmaterial, como una
construccién social, en la que por democritica, incluyente y partici-
pativa, se amplia el abanico de los bienes, tradiciones y expresiones
que pueden considerarse como patrimonio legitimo de una localidad,
regién o de la nacién.

La historia mas reciente del patrimonio cultural afrovenezolano estd
caracterizada por fuertes transformaciones en términos de lenguajes y
sensibilidades, pero también por fuertes rupturas del esquema ideo-
légico que lamentablemente dominé nuestra estructura sociopolitica
desde los primeros afios de la colonia. Desde esta perspectiva, el patri-
monio afrovenezolano como el indigena y el de matriz hispana, junto a
las mixturas logradas desde estos, fortalece su condicién dindmica. No
se trata de mantener culto por un pasado inmévil, sino la invencién a
posteriori de la continuidad social en la que, por supuesto, juegan un
papel central la tradicién y la innovacién. El patrimonio, efectivamente
es un cohesionador social, pero también es un espacio de enfrenta-
miento, conflicto y negociacién de los sentidos, pues siguiendo de nue-
vo a Fabio Lépez*, hay que evitar “que la tradicién se nos vuelva una
camisa de fuerza’.

A pesar de las problemaiticas, quizds muchas como veremos mds
adelante, para la colectividad afrodescendiente, el reconocimiento y
valoracién de su patrimonio cultural inmaterial estd coadyuvando en el
fortalecimiento de su identidad. Para esto, es necesario mantener pre-

26 Idem.

“(' Venezuela

w
O
($)]



396

sente que si en un pasado no muy lejano, hablar de identidad era siné-
nimo exclusivo de raices, territorio y tiempos extensos, en el presente es
preciso sumarle a estos elementos, aspectos tales como redes sociales,
espacios virtuales y movilidades. Caso contrario, nuestras tradiciones
afrovenezolanas a pesar de su incuestionable valor y significacién, cae-
rian en el riesgo de desvincularse de las continuidades y discontinuida-
des del presente.

Es importante destacar la creciente y recurrente instrumentalizacién
del pasado y el patrimonio cultural que podemos observar en algunas
comunidades y organizaciones afrodescendientes del pais, estrategia
orientada fundamentalmente a la consecucién de reivindicaciones so-
ciales y culturales. Este mecanismo, lejos de ser una desvirtualizacién
de la historia, la memoria y los valores patrimoniales, es vélido sobre la
premisa de que es legitimo que el pasado sirva al presente. De modo
que siempre que se desarrolle de manera coherente y respetuosa, la
instrumentalizacion de la historia y la cultura puede ser un camino
que coadyuve con el mejoramiento de la calidad de vida de nuestras
poblaciones afrovenezolanas.

7. Mapeo de las instituciones
orientadas a la identificacion,
registro, inventario y salvaguardia
del patrimonio cultural inmaterial
afrodescendiente

A partir de la consideracién de Venezuela como un Estado multiétnico
y pluricultural, el Estado venezolano ha hecho esfuerzos por visibili-
zar los componentes étnicos existentes en el pais en el contexto de la
formulacién de las politicas publicas. En mayor o menor medida, esta
estrategia ha sido de mds palpable en el caso de los pueblos indigenas.
Para las culturas afrodescendientes, la lucha en esta materia ha sido
ardua, constante y llena de retos por superar; por ejemplo, en la Re-
torma de la Carta Magna del ano 1999, los afrovenezolanos no fueron
reconocidos en consideracién a su adscripcién étnica, como si es el caso
de los pueblos indigenas.



A pesar de lo anterior, es justo insistir en que han sido progresivas,
pero no por eso menos complejas (y en muchos casos accidentadas), las
iniciativas gubernamentales orientadas a incluir a la afrodescendencia
como eje transversal en sus agendas de trabajo y planificaciones presu-
puestarias. En este orden de ideas, estas iniciativas han sido posibles en
gran parte gracias al empuje, demandas, acompafiamientos y acciones
de los movimientos sociales afrovenezolanos, en pro de alcanzar la an-
helada equidad y justicia social.

En el marco de la institucionalidad, destaca el papel que en materia
de salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial Afrodescendiente,
han tenido instituciones pertenecientes al Ministerio del Poder popu-
lar de la Cultural, como la Fundacién de Museos, el Instituto de las
Artes de la Imagen y el Espacio (IARTES), el Instituto de las Artes
Escénicas y Musicales IAEM), la Fundacién Biblioteca Nacional. Sin
embargo, en este documento, destacamos el rol de las instancias que
de acuerdo con el marco legal y con las competencias tecno-politicas
deben estar comprometidas con el PCI afrovenezolano. Estas son:

Instituto del Patrimonio Cultural #”

Organismo perteneciente al Ministerio del Poder Popular para la Cul-
tura, creado por la Ley de Proteccién y Defensa del Patrimonio Cul-
tural (Gaceta Oficial N° 4623 del 03-09-1993), es el 6rgano rector de
cardcter nacional en materia de patrimonio cultural y como tal es el
que establece las politicas que han de regir el manejo de todos aquellos
asuntos que constituyan elementos fundamentales la identidad nacio-
nal. Tiene por objeto el registro, proteccién y puesta en uso social de las
obras, tradiciones y lugares creados por el hombre o de origen natural,
que se encuentren en el territorio de la Republica. En este sentido,
dicta y hace cumplir las politicas, lineamientos y directrices para el re-
gistro y la proteccién integral del patrimonio cultural de la Republica,
garantizando su transmisién para el uso y disfrute de las generaciones
presentes y futuras, mediante la participacién, coordinacién y concer-
tacién social e institucional.

27 Tomado de: www.ipc.gob.ve.

Venezuela



398

En materia de inventario, entre las atribuciones relativas a la identi-
ficacién de los bienes de interés cultural, el articulo 10 de la Ley Pro-
teccién y Defensa del Patrimonio Cultural, destacan dos objetivos:

* Elaborar el inventario general de los bienes culturales muebles e
inmuebles de la nacién y de las reliquias histéricas.

* Constituir el Registro General de los bienes culturales, muebles
e inmuebles que hayan sido declarados patrimonio de la Repu-
blica o que por sus caracteristicas sean de interés cultural para la

nacion.

Sobre lo anterior, hay que decir que en la Ley de Proteccién y De-
fensa del Patrimonio Cultural se nombra solo una vez al “Patrimonio
vivo” (entendiendo por este al patrimonio inmaterial o intangible) del
pais: sus costumbres, sus tradiciones culturales, sus vivencias, sus ma-
nifestaciones musicales, su folklore, su lengua, sus ritos, sus creencias y
su ser nacional; otorgdndose mucha mayor importancia al patrimonio

material.

Centro de la Diversidad Cultural?®

Creada por Decreto Presidencial, de fecha 16 de agosto del afio
2006, surge este organismo con caricter de Fundacién de Estado
adscrita al Ministerio del Poder Popular para la Cultura. Tiene por
misién interactuar con la multiplicidad de formas en que se expresa
la diversidad cultural (incluidas las culturas afrodescendientes) de
la sociedad venezolana, valorindola en beneficio de la integracién
latinoamericana y caribefia. Desde sus inicios, ademds de mantener
cuatro sedes en Caracas y trece mds en todo el territorio nacional,
cubre progresivamente las distintas regiones del pais. Como objetivos
de trabajo tiene contemplado:

1. Propiciar y promover un espacio de intercambio cultural en el
ambito nacional e internacional entre los hacedores y hacedoras,
asi como entre los usuarios y usuarias que favorezcan la pluricul-
turalidad e interculturalidad.

28 Tomado de: www.diversidadcultural.gob.ve



2. Desarrollar y promover las investigaciones, asi como también los
estudios y formacién del talento humano que contribuya a la
valoracién de la pluralidad cultural.

3. Fomentar el desarrollo del marco juridico que sustente y proteja
la diversidad cultural. Coordinar la red de la Fundacién Centro
de la Diversidad Cultural como un movimiento con presencia en
todo el territorio nacional.

4. Apoyar iniciativas individuales y colectivas para la formacién
de las redes y otras organizaciones con interés en la diversidad
cultural. Ejecutar y difundir cualquier actividad que permita la
manifestacién de la diversidad cultural.

Oficina de Enlace con las Comunidades
Afrodescendientes

Segun el articulo 48 del proyecto de Reglamento Interno del Minis-
terio del Poder Popular para la Cultura, se crea la Oficina de Enlace
con las Comunidades Afrodescendientes como una unidad de apoyo
y asesoria con rango de Direccién de Linea, que estd adscrita al Des-
pacho del Ministro. Constituye el primer espacio de la administraciéon
publica venezolana, creado para atender exclusivamente las relaciones,
requerimientos, propuestas y la atencién de mecanismos para garan-
tizar la inclusién y la participacién protagénica de las comunidades
afrodescendientes en la gestién y en la agenda del desarrollo cultural
nacional. Sus lineas de politica son:

1. Reconocimiento del colectivo afrodescendiente en el proceso de
formacién histérico-social de Venezuela (diversidad cultural y
afrodescendencia).

2. Visibilizacién social de la cultura propia de las comunidades
afrodescendientes.

3. Inclusion de las comunidades afrodescendientes como colecti-
vos de derecho (desarrollo sustentable y turismo en comunidades
afrodescendientes).

Venezuela



400

Movimientos sociales afrovenezolanos

En el complejo proceso de lucha por el reconocimiento y justicia para
los afrovenezolanos, y en el caso que nos ocupa, la salvaguardia del pa-
trimonio cultural inmaterial, es imprescindible la consideracién de los
movimientos sociales afrovenezolanos. En este sentido, describe Nirva
Camacho?, que a partir de las dos tltimas décadas del siglo XX, diver-
sas personas y organizaciones iniciaron el abordaje, con mucha vehe-
mencia, del tema de la reivindicacién de los derechos de los afrodes-
cendientes, asi como la necesidad de visibilizar los aportes realizados
por africanos y sus descendientes, en la historia y contemporaneidad
de la dindmica social, cultural, politica y econémica del pais. Organi-
zaciones como la Fundacién Afroamérica, dirigida por el investigador
Jests “Chucho” Garcia y la Unién de mujeres negras de Venezuela, co-
menzaron a articular esfuerzos de gran significacién desde el afio 1996.

En el ano 2000, ambas organizaciones lograron reunir diversos gru-
pos culturales, organizaciones sociales y comunitarias, que venian rea-
lizando esfuerzos en la misma ténica, pero cada uno desde sus propios
espacios de accién. Se reconocié entonces, la necesidad de articulacién
con la propuesta de conformar una red que permitiera avanzar juntos
en la misma lucha. Asi, surgi6 la Red de Organizaciones Afrovenezo-
lanas (ROA), como espacio de debate, de reflexion, de lucha para la
conquista del merecido reconocimiento de la existencia y esencia de
los afrodescendientes como componentes de la poblacién venezolana.

Comienza a partir de esta fecha una nueva etapa para el movimien-
to afrovenezolano, con presencia en diversos Estados del pais: Vargas,
Miranda, Aragua, Carabobo, Yaracuy, Falcén, Lara, Sucre, Zulia y Dis-
trito Capital. Se definieron los elementos orientadores de la red, dentro
de los cuales estin: Espacio para la articulacién de esfuerzos, el debate
conceptual sobre las implicaciones de tener caracteristicas especificas,
el combate del racismo y la discriminacién racial y realizar acciones
para el ejercicio de derechos.

29 Mimeografiado, proporcionado por la Oficina de Enlace con las Comunidades Afrodescendien-

tes.



En el afio 2002, la ROA esgrimié algunas lineas estratégicas, para
avanzar hacia la inclusién en la agenda de las politicas de Estado, en
la comprensién del principio de corresponsabilidad. De estas lineas
destacamos:

» Exigir la incorporacién de la perspectiva afrodescendiente en el
curriculum escolar.

* Impulsar la obtencién de datos estadisticos oficiales para la visi-
bilizacién de los afrodescendientes.

Considerando la situacién de desigualdad que enfrentan las mujeres
desde hace siglos, que en el caso de los afrodescendientes, resultaron
las més desfavorecidas, surge el Cumbe de Mujeres Afrovenezolanas.
Simultidneamente a todo este proceso, la ROA también impulsé la
creacién de la Red Afrojuvenil, desde donde se debate y trabaja por
los derechos de los jévenes afrodescendientes, en el conocimiento de
que existen condiciones en la sociedad actual que los afectan de modo
diferente.

En el afio 2010, con las particularidades naturales de cada movi-
miento social surge la Red de Afrodescendientes de Venezuela (RAV),
pero al igual que sus andlogos, esta Red se mantiene fiel al espiritu
de trabajar en pro de la causa afro. Como ejemplo de esto, podemos
comprobar que en Venezuela, como en el complejo pero creciente or-
den mundial, paradéjicamente a los paradigmas de la globalizaciéon,
estos movimientos sociales estdn reconceptualizando y fortaleciendo
sus identidades étnicas y culturales.

8. Acciones que se vienen
realizando sobre PCI
afrodescendiente en:

Registro e inventario a nivel de
instituciones publicas y privadas

No se tiene conocimiento de la existencia de experiencias de Registro
e Inventario del PCI afrovenezolano de parte de instituciones priva-
das. En el dmbito publico, los resultados del inventario del patrimonio

“(' Venezuela

N
o
—-_—



402

cultural venezolano obedecen especificamente a los marcadores de ges-
tién que muestra el Instituto del Patrimonio Cultural. Para el PCI en
general y como respuesta a un largo periodo de “invisibilizacién™?, se
creé aproximadamente ocho afios atrds, un sistema de registro denomi-
nado I Censo del Patrimonio Cultural Venezolano, caracterizado por una
nueva metodologia y por un cambio en la concepcién del patrimonio
cultural, especialmente del patrimonial inmaterial y, en esta medida,
del rol protagénico de los pueblos en su propia gestion cultural. Desde
esta nueva filosofia de trabajo, se acepté que el patrimonio cultural
de una sociedad es un proceso dindmico, en el que toda la ciudadania
puede participar en la identificacién de sus manifestaciones culturales,
en la creencia de que solo el conocimiento de sus propios valores, per-
mite protegerlos y disfrutarlos.’’ De acuerdo con esta institucién, esta
estrategia de trabajo busca reflejar de manera equilibrada los tipos de
bienes y manifestaciones culturales tangibles e intangibles constituti-
vos del patrimonio cultural de la nacién. Asimismo, se establecié que
las instituciones como los académicos son (o al menos deberian ser)
facilitadores y apoyo de dicho proceso.

Durante el afio en curso, el Instituto del Patrimonio Cultural ade-
lanta acciones encaminadas hacia dos objetivos fundamentales: Por un
lado profundizar, en el reconocimiento, registro y valoracién del pa-
trimonio cultural, incluido el PCI con el aporte de los conocimientos
técnicos que correspondan, pero siempre con la participacién activa y
protagénica de las comunidades concernidas. El segundo objetivo, pre-
tende integrar la informacién en un sistema en linea que democratice y
socialice el conocimiento recabado.

Desde nuestra perspectiva, la trascendencia de los niveles de registro
e investigacion del patrimonio inmaterial con que cuenta el Centro
del la Diversidad Cultural, la experiencia acumulada por el Instituto
del Patrimonio Cultural, asi como el propio reconocimiento, registro,
valoracién y uso que las comunidades estdn haciendo de su patrimonio

30 Instituto del Patrimonio Cultural. Intervenciones del IPC en el Il Encuentro Cultural de las
Américas. Venezuela. IPC. Caracas, 2004.

31 Instituto del Patrimonio Cultural. | Censo del Patrimonio Cultural Venezolano: ;Cémo se
hizo? Caracas, 2006.



cultural, especialmente inmaterial, estd contribuyendo a la ruptura del
imaginario que excluye las contribuciones culturales de las y los afro-
venezolanos. Por otra parte, este derrotero es franco frente a aquellos
estereotipos, repetidos una y otra vez por nosotros mismos, que dicen
que Venezuela es un pais inculto o que los indigenas son perezosos o
que todos los negros bailan tambor porque lo llevan en la sangre, plan-
teamientos que en el “mejor de los casos”, han presentado a las “otras
culturas”, como ejemplos pintorescos pero al fin y al cabo ajenos a la
“autentica venezolanidad”.

9. Investigacion a nivel de
instituciones publicas y privadas

Historia, cultura y etnodesarrollo en las
comunidades negras del noroeste del
estado Bolivar®?

El Instituto Venezolano de Investigaciones Cientificas perteneciente
al Ministerio del Poder Popular para la. Ciencia, Tecnologia e Innova-
cién ha desarrollado este proyecto, el cual tiene como meta entender las
especificidades culturales de la comunidad afrovenezolana de Aripao
del estado Bolivar, en sus contextos histéricos, simbélicos y politicos
y sus interrelaciones tanto con otras poblaciones locales y regionales
como con el Estado nacional.

Antropologia de la Parroquia Caruao?

La investigacién adelantada desde la Universidad Central de Vene-
zuela, trata sobre las comunidades que actualmente conforman a la
llamada Parroquia Caruao en el estado Vargas y comenzé con la in-
quietud de comprender su historia antigua tras haber “descubierto” en
archivos documentales que su presencia se remonta a principios del
siglo XVII, mientras que sus actuales habitantes desconocerian que
eso es asi. El proyecto ya ha cumplido con tres etapas desde el afio

32 Informacioén tomada de la pagina: www.ivic.ve/antropologia.

33 Informacién tomada de la pagina: www.antropologiacaruao.wordpress.com/proyecto

“(' Venezuela

N
o
w



404

1993 hasta el presente, manteniendo el objetivo general de reconstruir
las historias locales de las comunidades afrodescendientes de la costa
central de Venezuela, que por su caricter inédito representan un aporte
al conocimiento antropolégico e histérico del pais. Los resultados de
las investigaciones son compartidos con las comunidades del lugar, con
la expresa intencién de que estas las procesen a su manera y en funcién
de sus propios criterios locales de apreciacién histérica, en un intento
por reconocer la importante dimensién de los saberes comunitarios.

El Centro de la Diversidad Cultural y el PCI
afrovenezolano

El Centro de la Diversidad Cultural ha realizado esfuerzos que desde
hace al menos cuarenta afios se extendieron a toda América Latina y
el Caribe. De hecho, esta institucién hoy dia cuenta con una coleccién
de mas de 200 000 registros en diferentes formatos (fotografias, videos,
notas de campo, objetos etnograficos, entre otros). En el transcurrir del
tiempo, la institucién ha realizado diversas misiones de campo, fun-
damentalmente orientadas por un interés en reconocer las representa-
tividades étnicas, las manifestaciones religiosas, la riqueza lingtistica,
los procesos productivos y la multiplicidad de formas musicales, entre
otras expresiones de las culturas, incluidas las de los afrodescendientes
tanto de Venezuela como de otros 28 paises, desde México hasta Ar-
gentina.

Como una derivacién de este largo y complejo proceso de trabajo,
en el afio 2010 se desarroll6 el proyecto: “La Afrovenezolanidad en las
colecciones del Centro de la Diversidad Cultural: Caracterizacién de
las presencias y ausencias”. Este consistié en la identificacién y el diag-
néstico de los testimonios etnogrificos, documentales y audiovisua-
les de los pueblos y culturas afrovenezolanas existentes en el territorio
nacional y resguardado en las colecciones del centro de la Diversidad
Cultural. Como resultados generales se tiene que el proyecto permitié
reconocer el valor del componente afro en la coleccién, mas también
permitié identificar dreas inherentes al PCI, que deben ser actualizadas
y desarrolladas en ella tales como: africanismos, santeria y espiritis-
mo, gastronomia, estética, técnicas constructivas tradicionales, ajuares



domésticos, formas productivas y vida cotidiana, que son pilares de
trascendencia social y cultural en la construccién de las identidades
afrovenezolanas.

10. Difusién y promocion a través
de medios de comunicacion
y educacion (formal y no formal)

Taller de Induccion a la Tematica
Afrodescendiente en Venezuela, dictado
en la Escuela de Antropologia de la
Universidad Central de Venezuela

La Afrovenezolanidad entendida como un espacio de conocimiento
relevante y de gran significacién, no ha sido suficientemente abordada
e investigada en los espacios académicos y cientificos del pais. En este
sentido, se concretd esta iniciativa en consonancia con algunas de las
lineas de politica de la Oficina de Enlace con las comunidades afrodes-
cendientes y estuvo orientada por tres objetivos: 1) Reconocer el co-
lectivo afrodescendiente en el proceso de formacién histérico-social de
Venezuela y 2) Visibilizar las culturas propias de las comunidades afro-
descendientes, y 3) Incentivar y fortalecer la investigacién cientifica y
la generacién de conocimiento en el dmbito de los afrovenezolanos, la
diversidad cultural y el patrimonio cultural inmaterial.

La Catedra Libre Africa

En el marco de acuerdos establecidos entre la Universidad Bolivariana
de Venezuela y la Agenda Africa del Ministerio del Poder Popular para
las Relaciones Exteriores, se crea esta citedra como un espacio para el
debate y el intercambio, en el que se analice y estudie la influencia de la
didspora africana en América, a partir de la confluencia de estudiosos,
investigadores e interesados en los temas africanos y latinoamerica-
nos, con la intencién de articular esfuerzos para la comprensién de
la cooperacién Sur-Sur. En este sentido, la citedra contribuye con el
reconocimiento del PCI afrovenezolano desde la perspectiva de la rea-

Venezuela



406

firmacién de la cultura venezolana con Africa y los nexos histéricos de
ambos pueblos. Sus lineas estratégicas e investigacion se fundamentan
en los siguientes objetivos: Ahondar en el significado de los aportes
del continente africano a nuestro proceso cultural; valorar la historia,
cultura y tradiciones autdctonas, asi como la diversidad de nuestras
sociedades y reconocer la integracién en una sociedad democritica,
participativa, protagénica, multiétnica y pluricultural.

Campana promocional por la inclusién de
la pregunta de Autorreconocimiento étnico
sobre afrodescendencia en el Censo de
Poblacion y Vivienda 2011

Tal y como fue la experiencia en otros paises del continente, en el afio
2011, el Censo de Poblacién y Vivienda 2011 incluyé una pregunta
sobre el autorreconocimiento étnico, con el objeto de visibilizar a los
grupos histéricamente excluidos (en este caso los afrodescendientes)
y también para reconocer elementos de matriz africana en la identifi-
cacién de los componentes histéricos y culturales de las comunidades
afro del pais. En términos concretos, la pregunta inserta en el censo se
sostuvo sobre el proceso mediante el cual una persona hace conciencia
y acepta sus valores, saberes, quehaceres, rasgos fisicos y raices histéri-
cas que lo identifican como descendiente y africanos.

Sobre lo anterior, la pregunta realizada a la poblacién, quedé formu-
lada de la siguiente forma:

“Seguin sus rasgos fisicos, ascendencia familiar, cultura y tradiciones”,

se considera’*:
a. Negra/negro
b. Blanca/blanco
c. Morena/moreno

d. Afrodescendiente

34 Informacion suministrada por el Subcomité de Estadistica de Poblacién Afrodescendiente. Ins-
tancia conformada en correspondencia a la Ley de la Fundacion Publica de Estadistica, el afio

2007, por 12 instituciones, movimientos y organizaciones sociales.



e. Otro, cual 35

Con miras de informar y sensibilizar a la poblacién sobre la defini-
cién e importancia del autorreconocimiento étnico afrodescendiente,
se lanz6 una campafia informativa y promocional, a partir de mensa-
jes en diferentes medios de comunicacién y distribucién de material
impreso (volantes, afiches, franelas, calcomanias). Toda la campaiia se
sostuvo sobre el eslogan: Soy Afrodescendiente. .. ;y ti como te reconoces?

11. Gestion cultural a través de
planes, programas y/o proyectos

El reconocimiento y valoracién del patrimonio cultural afrodescen-
diente es concebido por los lineamientos politicos de la instituciona-
lidad del Estado venezolano como un eje transversal para la planifica-
cién y toma de decisiones con respecto a la gestién cultural. En este
sentido, las experiencias son diversas por lo que en este espacio hace-
mos referencia a algunas que consideramos especialmente importantes.

Red del patrimonio Cultural Inmaterial de
Venezuela: Un movimiento de movimientos
en expansion

Este colectivo quedoé instalado en sesién permanente desde el mes de
diciembre de 2011, donde cultores populares del pais, incluidos porta-
dores del PCI afrovenezolano, expresaron su compromiso de promo-
ver la integracién de todos los patrimonios culturales de cada regién,
desde el didlogo intercultural; convocar en su mayor amplitud y enten-
dimiento la participacién ciudadana para el fortalecimiento del poder
popular a través de los patrimonios culturales de la entidad; vigilar
y defender que el patrimonio cultural sea salvaguardado, realzado y
transmitido a las generaciones futuras; impulsar la aprobacién de leyes

35 Durante el mes de agosto del afio en curso, el Instituto Nacional de Estadistica present6 datos
preliminares del Censo de Poblacién y Vivienda 2011, y en los que se refleja que 0,7 % se
autorreconocié como afrodescendiente; 2,8 % como negro/negra; 49,9 % como moreno/
morena; 42,2 % como blanca/blanco; 2,7 % como indigena; 1,1 % como otra opciény 0,6 %
no sefialé ninguna. Ultimas Noticias, miércoles 15 de agosto, p. 4.

Venezuela



408

y/u ordenanzas de Proteccién y Defensa del Patrimonio Cultural en el
Estado y los circuitos municipales; impulsar y acompaiiar el proceso de
las Declaratorias de Patrimonios Culturales Municipales y Regional;
constituir circuitos o ejes de apoyo mutuo, que permitan el intercambio
y la articulacién de experiencias de la accién cultural y proponer planes,
proyectos y programas necesarios para que la cultura y el patrimonio
sean asuntos prioritarios en la politica cultural de los estados-regién;
seguimiento y apoyo permanente a los programas a favor de la in-
terculturalidad como una accién sistémica que promueva el reconoci-
miento y respeto a la Diversidad Cultural de los pueblos; participar en
el disefio de programas educativos y de formacién sobre identidad, tra-
diciones populares y Diversidad Cultural; participar con las institucio-
nes correspondientes en la elaboracién de la Lista Representativa del
patrimonio cultural inmaterial de la entidad; y conquistar el reconoci-
miento, legitimacién y fortalecimiento de la organizacién comunitaria

a través de sus colectivos culturales de tradicion, entre otros.

Observatorio Nacional
de la Diversidad Cultural

En consonancia a la Declaracién Universal sobre la Diversidad Cul-
tural (2001) y a la Convencién sobre la Proteccién y Promocién de la
Diversidad de Expresiones Culturales (2005), el Estado Venezolano
desde la Fundacién Centro de la Diversidad Cultural, ha creado el Ob-
servatorio Nacional de la Diversidad Cultural, el cual constituye una
herramienta 1til para favorecer el reconocimiento de la pluralidad cul-
tural y las iniciativas de interculturalidad a nivel nacional, a través del
seguimiento de experiencias comunitarias e institucionales en materia
de diversidad cultural, lo cual incluye a las comunidades, colectivos y
portadores del patrimonio cultural inmaterial afrovenezolano.



Programa “Concientizacion

para el Reconocimiento social y
Autoreconocimiento en poblacion
Afrodescendiente”

Tras la deteccién de pricticas endorracistas en muchas de las comuni-
dades afrovenezolanas, desde la Oficina de Enlace con las Comunida-
des Afrodescendientes se disefié un taller vivencial para abordar con
pequeiios grupos de diferentes localidades del pais, la transformacién
de esa situacién que, entre otras cosas, limitaba la plena participacién
de los colectivos afrodescendientes en los distintos espacios del que-
hacer social y cultural. En consonancia a la linea politica definida por
el Ministerio del Poder Popular para la Cultura, como visibilizacion
social de la Cultura afrodescendiente se puso de manifiesto un conjunto
de valores, construcciones, simbolos, tradiciones y précticas propias de
la herencia africana, presentes en el contexto venezolano. Para esto,
se consideré como punto de partida el reconocimiento como tal de los
propios individuos que ejercen dichas précticas, de manera que el iden-
tificarse y autorreconocerse como sucesores del legado cultural de ori-
gen africano, permite a este segmento poblacional su posicionamiento
dentro de la diversidad cultural nacional.

Catedra de Libre de Percusion Prevencion
de violencia y riesgos sociales en ninas,
nifios y adolescentes de comunidades
afrodescendientes

Proyecto desarrollado en el municipio Andrés Bello del estado Boli-
variano de Miranda, que consistié en un conjunto de talleres de for-
macién musical, especificamente en percusién afrovenezolana, ade-
mis de una introduccién a la miusica afrocaribena. El proyecto fue
disefiado con el 4nimo de instaurar una Céitedra de Musica Popular
Tradicional que colocara especial énfasis en la percusién, para contri-
buir a reactivar los valores identitarios, reconocimiento del patrimonio
musical propio y fortalecer el sentido de pertenencia local; proveer el
apresto necesario para el futuro desempeifio laboral; e inducir hacia la
participacién musical y artistica. El proyecto también conté con un

“(' Venezuela

N
o
O



410

mdédulo de orientacién en crecimiento personal, con el cual se pre-
tendié proporcionar herramientas psicosociales a las nifias, nifios y
adolescentes participantes.

Creacion Literaria basada en temas
de la cultura afrovenezolana.
Capitulo Narrativa Infantil

El proyecto de creacién literaria fue una iniciativa construida conjunta-
mente por los colectivos, grupos y comunidades afrovenezolanas, bajo
el auspicio de la Oficina de Enlace con Comunidades Afrodescendien-
tes, con el objetivo de fortalecer los valores y tradiciones de los nifos
y nifias, al mismo tiempo que se aspiraba incentivar su creatividad y
motivar la lectoescritura. A través de los cuentos e historias escritas por
los nifios y nifias, desde sus propias vivencias, se planted, disminuir la
exclusién y autoexclusién de nifias y nifios, al reconocerse como perso-
nas con caracteristicas singulares y herederos de practicas, costumbres
y valores propios de su cotidianidad y relacionados de una manera u
otra con la didspora. Asimismo, se reivindicé en cierta medida, el goce
de sus derechos fundamentales al reconocimiento de sus identidades
culturales y a la participacion social.

Proyecto Documentacion
y Revitalizacién del idioma Patua Pariano
(Franco-Criollo de Giiiria)

El patud pariano es una lengua criolla de base francesa utilizada en las
comunicaciones entre los habitantes de origen afro-antillano y exco-
lonos franceses inmigrados al oriente del estado Sucre, tal vez desde
la segunda mitad del siglo XVIII. Probablemente era empleada tam-
bién en los intercambios con navegantes y comerciantes procedentes
del arco insular caribefio y de la cuenca del Rio Orinoco. De esta im-
portancia surge esta iniciativa liderada por el Centro de la Diversidad
Cultural, especificamente desde su representacién en el estado Sucre.
Como objetivo general se ha planteado: Favorecer el conocimiento y
la continuidad del idioma patud pariano, asi como de otros elementos
culturales asociados a esta lengua criolla afrocaribena, insertindolos en



actividades, proyectos y programas orientados al mejoramiento de las
condiciones de vida de los hablantes actuales y al desarrollo integral de
sus comunidades.

Museo Nacional de las Culturas

Proyecto museistico perteneciente al Ministerio del Poder popular de la
Cultura, creado con el propésito fundamental de aunar esfuerzos en el
resto de la Nacidn, en la investigacién, proteccién y la valoracién social
de la pluralidad cultural y las capacidades creadoras del pais, incluidos
los de los afrodescendientes. Los tépicos de interés del museo abarcan
la produccién artesanal, la musica, la danza, el teatro, la medicina tradi-
cional, los conocimientos ancestrales en la agricultura y la pesca, entre
otros campos del PCI. En este orden de ideas, los afrodescendientes
tienen, en esta propuesta, la oportunidad de visibilizarse a partir de
la consideracién de diferentes dreas temdticas: Territorio y préacticas
ancestrales; diversidad en la produccién del conocimiento; colectivos
solidarios; interculturalidad y educacién, por nombrar algunas.

12. Procesos de salvaguardia del
patrimonio cultural inmaterial
afrodescendiente en el pais

Expresiones reconocidas y/o en proceso
de salvaguardia

Como se ha adelantado al inicio de este documento, puede considerar-
se que, en la actualidad, 1a salvaguardia del patrimonio cultural inmate-
rial afrovenezolano es un proceso producto de la mixtura de los esfuer-
zos de resistencia y cimarronaje cultural —iniciados desde los primeros
tiempos del periodo colonial—, la impronta legada por los movimientos
sociales afrodescendientes consolidados en la segunda mitad del siglo
XXy el acompanamiento —a pesar de ciertas discontinuidades persis-
tentes— de la gestidén realizada por el Estado nacional.

En virtud de la existencia de multiples expresiones del patrimonio
cultural inmaterial afrovenezolano, se puede afirmar que un nimero

“(' Venezuela

N
_—
—-_—



412

considerable de estas se encuentra inserta, en mayor o menor medida,
en procesos de salvaguardia. Actualmente, el Instituto del Patrimonio
Cultural ha publicado mas de 250 libros correspondientes a los 335
municipios en los que politica y administrativamente se encuentra di-
vidido el pais, y en muchas de esas publicaciones aparecen referidas
dichas manifestaciones. Sin embargo, en un contexto de més de 80 000
registros de patrimonio cultural, ain no es posible determinar con pre-
cisién cudntas de esas manifestaciones corresponden a la adscripcién
étnica afrodescendiente.

A pesar de lo anterior, podemos destacar algunas manifestaciones
en consideracién al especial nivel de salvaguardia en que se encuentran
inmersas, especificamente por ser objeto de proyectos de postulacién a
la Lista Representativa como Patrimonio Inmaterial de la Humanidad.
Estas son:

Los Diablos Danzantes de Corpus Christi
de Venezuela

Es una practica normada que se celebra anualmente el noveno jueves
después del Jueves Santo e involucra a miembros de cofradias unidos
por el pago de promesas, en algunos casos vitalicio. El motivo central es
la rendicién de los Diablos ante el Santisimo Sacramento como forma
de recrear el triunfo ancestral del Bien sobre el Mal. Integra expresio-
nes diversas de ritualidad de caricter sagrado y profano: ceremonias
religiosas, recorridos en espacios con significaciéon simbélica, bailes, se-
cuencia de pasos en forma de cruz y, en algunos casos, improvisaciones,
ademads de expresiones musicales que contemplan la ejecucién de ins-
trumentos de cuerdas o percusion, en las que siempre estd presente el
uso de una maraca en la mano derecha, como forma de ahuyentar a los
malos espiritus. Los danzantes se agrupan en cofradias o hermandades,
que se identifican a si mismas de acuerdo con el nombre de la localidad
—por lo general, zonas de tradicional ascendencia afro— en la cual se
desenvuelven. Estas poblaciones son: Cata, Chuao, Turiamo, Ocumare
de la Costa, Cuyagua, San Milldn, Yare, Tinaquillo, San Rafael de Ori-

tuco, Patanemo y Naiguata.



Los Diablos Danzantes son un elemento cohesionador de la socie-
dad, que constituye un vehiculo de transmisién de memoria histérica
y tradiciones ancestrales, asi como un espacio para el desarrollo de la
creatividad, la estética y la innovacién formal. Esta celebracién es un
ejemplo de participacién, integracién, diversidad, trabajo en equipo,
esfuerzo, sacrificio, pasién y fe.

Parranda de San Pedro de Guarenas
y Guatire

Es una manifestacién popular de caricter ritual y festivo. Su primera
referencia histérico-documental ubica su origen a principios del siglo
XIX. El 29 de junio, dia de San Pedro, los parranderos, con el rostro
pintado de betin y ataviados de forma caracteristica, junto a la comu-
nidad desbordan con alegria y entusiasmo las calles de las comuni-
dades de Guarenas y Guatire. Entonan coplas y danzan al ritmo de la
musica, “bailando”la imagen de San Pedro con el objeto de rememorar
la tradicién oral segin la cual el Santo sané a la hija enferma de la
esclavizada Maria Ignacia. Durante el resto del dia, visitan casas de
viejos parranderos que han contribuido al legado histérico y cultural
de la manifestacién, asi como de promeseros que abren sus hogares al
Santo y a los parranderos.

La Parranda es considerada por sus portadores y practicantes como
un legado ancestral comin, que evoca las vicisitudes de los esclaviza-
dos en las haciendas de cafia de azicar de la zona, y cémo en ese dia
concedido para honrar al Santo se desahogaban en bailes y cantos. La
Parranda convoca a los parranderos, a sus familias, vecinos y coterra-
neos a compartir momentos de encuentro, solemnidad y alegria, en una
unidad singular y diversa.

Venezuela



414

13. Identificacion de hitos histéricos
en la salvaguardia del PCI

Fecha Hito histérico

1943 Publicacién de la novela: Noche Buena Negra de Juan Pablo
Sojo. Hito literario donde ya el autor utiliza el término
afro.

1943 Publicacién del trabajo: Temas y apuntes afrovenezolanos,
de Juan Pablo Sojo.

1978 Publicacién de la obra de Miguel Acosta Saines: La vida
de los esclavos negros en Venezuela por la Casa de Las Amé-
ricas de L.a Habana.

Década Creacién de la opcién de estudios afroamericanos en la

de 1970 Escuela de Sociologia y Antropologia de la Universidad
Central de Venezuela, dirigida por Michaelle Ascencio.

1984 Surgimiento de la Organizacién de Unién de Mujeres
Negras.

1980-1989  Surgimiento del Taller de Informacién y Documentacién
de la Cultura Afrovenezolana.

Década Creacién del Centro de Estudios Afroamericanos “Miguel

de 1980 Acosta Saignes” de la Facultad de Humanidades de la
Universidad Central de Venezuela.

1985-1990  Inauguracién del curso de maestria sobre Asia y Africa de
la Universidad Santa Maria.

1985 Public Publicacién de la obra: E/ problema tierra y esclavos
en la historia de Venezuela. Federico Brito Figueroa. 2a. ed.
Caracas: Universidad Central de Venezuela. Ediciones de
la Biblioteca, 1985, 431 pp. Coleccién Historia, XVI.

1987-1992  Creacién del Taller de Estudios Afroamericanos Miguel

Acosta Saignes en la Facultad de Humanidades y Educa-
cién de la Universidad Central de Venezuela.




Fecha

Hito histérico

1993

Surgimiento de la Fundacién Afroamérica, a raiz del Co-
loquio Internacional Africa-América Reencuentro Ances-
tral, auspiciado por UNESCO vy realizado en Caracas.

1999

Reforma de la Constitucién de la Republica, lo que per-
mitié que en su predimbulo se reconozca el cardcter mul-

tiétnico y pluricultural de la Nacién.

2000

Constitucién de la Red de Organizaciones Afrovenezola-
nas.

2001

Realizacién del Primer Encuentro Nacional de Investiga-
dores Afrovenezolanos.

2001

Realizacién de la Tercera Conferencia Universal Contra
El Racismo, la Discriminacién Racial, la Xenofobia y otras
formas conexas de intolerancia, convocada por Naciones
Unidas en Sudafrica, y en donde se aprobé el Plan Dur-
ban.

2001

Primer Encuentro de Mujeres Afrovenezolanas.

2003

Aprobacién de la Convencién para la Salvaguardia del Pa-
trimonio Cultural Inmaterial adoptada por la UNESCO

en su 322 reunion.

2004

Surgimiento del movimiento social “Cumbe de Mujeres
Afrovenezolanas”.

2004

Proclamacién por UNESCO del Afio Internacional de
Conmemoracién de la Lucha contra la Esclavitud y su

Abolicién.

2005

Se decreta el 10 de mayo como El Dia de la Afrovenezo-

lanidad.

2005

Creacién de la Comisién Presidencial para la Prevencién y
Eliminacién de todas las formas de Discriminacién Racial

ks
y otras distinciones en el Sistema Educativo. Decreto N° 3
5]
3645. S
>

- .’

[ <@



416

Fecha

Hito histérico

2005

Los gobiernos regionales de Falcén y Yaracuy, la alcaldia
de Puerto Cabello y la de Cartpano emitieron decretos
que establecen justo reconocimiento a El Dia de la Afro-
venezolanidad (10 de mayo).

2005

Se instaura el Dia del Cimarron (26 de mayo).

2005

Se erige el monumento y se conmemora la llegada del
Ultimo Barco Negrero (26 de mayo).

2005

Se instaura el Dia de la Etnicidad (2 de junio).

2005

Celebracién del Encuentro Internacional de Afrodescen-
dientes y Politicas Publicas.

2006

Creacién de FUNDAVASALLOS, organizacién que in-
tegra 21 vasallos (chimbangaleros) en honor a San Benito

de Palermo, en el Sur del Lago de Maracaibo.

2006

Creacién de la Oficina de Enlace con las Comunidades
Afrodescendientes, adscrita al Ministerio del Poder Popu-

lar para la Cultura.

2007

Realizacién del Primer Encuentro-Taller Latinoamericano
de Experiencias sobre Censos y Estudios de Poblaciones
Afrodescendientes.

2010

Creacién de la Red de Afrodescendientes de Venezuela

(RAV).

2011

Se promulga la Ley Organica contra la Discriminacién
Racial.

2011

Realizacién del XIII Censo de Poblacién y vivienda con la
incorporacién, por primera vez, de una pregunta sobre la

adscripcién étnica afrodescendiente.

2011

Entrega ante UNESCO de la postulacién de los Diablos
Danzantes de Corpus Christi de Venezuela, a 1a Lista

representativa como Patrimonio Inmaterial de la Huma-

nidad.




Fecha Hito histérico

2012 Entrega ante UNESCO de la postulacién de la Parranda
de San Pedro de Guarenas y Guatire como Patrimonio

Inmaterial de la Humanidad.

2012 Creacién del Consejo Nacional para el desarrollo de las
Comunidades Afrodescendientes.

14. Principales trabajos realizados
en los ultimos 30 afos

Ante la riqueza y diversidad de las investigaciones realizadas durante
los ultimos 30 afios en el pais, se elaboré una pequefia seleccién de
obras que a nuestro juicio resultan particularmente significativas para
los estudios y salvaguardia del PCI afrovenezolano. En términos gene-
rales, la siguiente muestra contempla bibliografia relacionada con los
ejes temdticos: Historiografia de los afrovenezolanos; Costumbres, tradi-
ciones y prdcticas tradicionales afrovenezolanas; Afrodescendencia, identi-

dad y cultura; y Movimientos sociales afrovenezolanos.

ALEMAN, Carmen Elena

1997 Corpus Christi y San Juan Bautista: dos manifestaciones rituales
en la comunidad afrovenezolana de Chuao. Caracas: Fundacién

Bigott.

AMAIZ, George

2007 “Del mestizaje infeliz a la libertad de las culturas”. En: 4
Plena Voz. Revista Cultural de Venezuela. Edicién N° 33. Mi-
nisterio del Poder Popular para la Cultura. Editorial El Perro
y La Rana, pp. 9-10.

2009 “Nuevas (y no tan nuevas) realidades en los estudios de las
identidades afrodescendientes”. En: A Plena Voz. Revista
Cultural de Venezuela. Edicion N° 53-54. Ministerio del Po-
der Popular para la Cultura. Editorial El Perro y La Rana,
pp- 30-32.

ASCENCIO, Michaelle
2001 Entre Santa Bdrbara y Shango: La herencia de la plantacion.

Venezuela



418

Facultad de Ciencias Econémicas y Sociales. Fondo Edito-

rial Tropykos. FACES/UCV.

BRACHO, José

2005 Chimbdnguele: Paradigma del cimarronaje cultural en Venezue-
la. Coleccién Alfredo Maneiro: Politica y Sociedad. Serie
Identidades. Ministerio de la Cultura. Consejo Nacional de
la Cultura.

BERMUDEZ, Eduardo

2002 “Origen de la poblacién negra en Venezuela”. En: Tierra Ne-
gra. Caracas: Exxon Mobil de Venezuela.

BOLIVAR, Reinaldo

2009 “sNegritud, didspora o afrodescendencia?”. En: 4 Plena Voz.
Revista Cultural de Venezuela. Edicién N° 53-54. Ministerio
del Poder Popular para la Cultura. Editorial El Perro y La
Rana, pp. 4-5.

BRITO FIGUEROA, Federico

1987 Historia y Econdmica y Social de Venezuela. Tomo IV. Univer-
sidad Central de Venezuela. Ediciones de la Biblioteca.

CAMACHO, Nirva

2006 Familia afrovenezolana, endorracismo y autorreconcocimiento.
Red de organizaciones afrovenezolanas. Proyecto Bacumbre

2005. Ministerio de Cultura.

2008 “La interculturalidad: una mirada desde la afrovenezolani-

dad”, En: Raices Ancestrales, Ao 1, N° 1, pp. 8-11.

2011 “Cimarrona Afrovenezolana: Una mirada desde adentro”.
En: Revista Asi Somos. Libertarios y cimarrones; afrodescen-
dientes en Venezuela. Afio 4, N° 7, mayo-junio. Ministerio del
Poder Popular para la Cultura. Centro Nacional de Historia
y Museo Nacional de las Culturas. 31-36 pp.

CHARIER, Alain

2000 “Identidad y movilizacién: Las organizaciones afrovenezola-

nas”. En: Africamérica, N° 8, pp. 11-12.

ESCALONA, Blanca y Maria E. MENDOZA (eds.)

2009 Afrobermanas: Diferentes, reveladas y reconocidas. Venezuela:
Editorial Ignaka.



GARCIA, Carlos

2002 “Tradiciones musicales afrovenezolanas”. En: Tierra Negra,
Caracas: Exxon Mobil de Venezuela.

GARCIA, Jests “Chucho”

1990 Africa en Venezuela: Pieza de Indias. Cuadernos Lagoven.
PDVSA.

1992 Afrovenezuela: Una vision desde adentro. Editorial TIDCA V.

2002 “Encuentros y desencuentros de los saberes en torno a la afri-

cania latinoamericana”. En: Estudios y otras pricticas intelec-

tuales latinoamericanas en cultura y poder. Caracas: CLACSO,
UCV, FACES-UCV.

2006 Cariberiidad: afroespiritualidad y afroepistemologia. Fundacion
El Perro y La Rana. Ministerio de la Cultura.

GARCIA, Jesus y Nirva Rosa CAMACHO (comp.)

2002 Comunidades afrodescendientes en Venezuela y América Latina.

Caracas: Red de Organizaciones Afrovenezolanas; CONAC,
Banco Mundial, Parlamento Andino.

GARCIA, Lilia

2002 “Representaciones de identidad y organizaciones sociales
afrovenezolanas”. En: Estudios y otras prdcticas intelectuales la-
tinoamericanas en cultura y poder. Caracas: CLACSO, UCV-
FACES.

HERRERA SALAS, Jesus Maria

2003 Elnegro Miguel y la primera revolucion venezolana: La Cultura
del Poder y el poder de la Cultura. Caracas: Vadell Hermanos
Editores.

2005 De como Europa se apropic de la leche de las madres africanas
en el Caribe: Un ensayo sobre “barbarie” y “civilizacion”. Fondo

Editorial Tropykos.

ISHIBASHI, Juan

2000 “Puerto, barrio y tambor. Movimiento para el rescate de la
cultura afrovenezolana en la comunidad de San Millan, Puer-

to Cabello, venezolana”. En: Africamérica, N° 8, pp. 16-17.

“(' Venezuela

N
_—
O



420

LOVERA, José Rafael

1988 Historia de la alimenm’cio”n en Venezuela: con textos para su estu-
dio. Caracas: Monte Avila Editores.

MARTINEZ, Juan de Dios

1990 Del gobierno de chimbangueles. Maracaibo: Juan de Dios Mar-
tinez.

MIJARES, Maria Martha

1997 Racismo y endoracismo en Barlovento. Caracas: Fundacién
Afroamericana.

MONTANEZ, Ligia

1993 El Racismo oculto de una sociedad no racista. Fondo Editorial
Tropykos.

MOSONYI, Esteban E.

2002 “Aportes lingtisticos de las sociedades afroamericanas”. En:
Tierra Negra. Caracas: Exxon Mobil de Venezuela.

ORTEGA, Miguel Angel

1994 “Perspectiva histérica de la religiosidad popular afrovenezo-
lana”. En: Opcion, N° 15, pp. 55-74.

PEREZ, Berta y A. PEROZO

2001 “La cara oculta de la pluriculturalidad: el caso de los afro-
venezolanos”. En: Influencias africanas en las culturas tradi-
cionales de los paises andinos. 11 Encuentro para la promocién
y difusién del patrimonio folclérico de los paises andinos.
Santa Ana de Coro. Noviembre.

PIQUET, Daniel

1982 La cultura afrovenezolana en sus escritores contempordneos. Ca-
racas: Monte Avila Editores.

POLLAK-ELTZ, Angelina

1991 La negritud en Venezuela. Caracas: Filial de Petréleos de Ve-
nezuela, Departamento de Relaciones Publicas de Lagoven.

2000 La Esclavitud en Venezuela. Un estudio bistorico-cultural. Uni-
versidad Catélica Andrés Bello, Publicaciones de la Univer-

sidad Catélica Andrés Bello, 158 pp.



RAMOS GUEDEZ, José Marcial

1991 Elnegro en Venezuela: fuentes documentales y bibliogrificas. Ca-
racas.
2001 Contribucion a la historia de las culturas negras en la Venezuela

colonial. Caracas.

2011 “Una parte de Africa en nuestro paladar”. En: Asz Somos. Mi-

nisterio del Poder Popular para la Cultura. Centro Nacional
de Historia. Museo Nacional de las Culturas N°© 7, Afio 4,
may-jun. pp. 57-59.

REVERON, Freddy

1999 Redes socioculturales en las comunidades afrovenezolanas. Cara-
cas: Ediciones Los Heraldos Negros.

SOJO, Juan Pablo

2008 Nochebuena negra. Caracas: Fundacién Editorial El Perro y
La Rana.

SUAREZ, Carlos

2005 Chimbangueles de San Benito. Caracas: Fundacién de Etno-
musicologia y Folklore.

STRAUSS K., Rafael

2002 “San Agustin de Caracas y la cultura afrocaribefia”. En: Tie-
rra Negra. Caracas: Exxon Mobil de Venezuela.

15. ldentificacién de principales
investigadores y portadores
del PCI

Esta sinopsis es sin duda compleja de consolidar en virtud de la can-
tidad de personas y colectivos relacionados desde diferentes frentes de
accién con la salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial afrodes-
cendiente, especialmente sus portadores. No obstante, se presenta una
seleccién preliminar:

Venezuela



422

Nombre

Area de trabajo

Jests “Chucho Garcia”

Encargado de negocios de Venezuela en
Angola, investigador, especialista en estudios

afroamericanos, musico y luchador social.

Esteban Emilio Mosonyi

Investigador (procesos antropolingiisticos).

Casimira Monasterios

Investigadora, gestora cultural, luchadora so-

cial.

José Marcial Guedez

Investigador (historiografia sobre la esclavi-
tud y la emancipacion) y profesor universita-
rio.

Nirva Camacho

Psicéloga, investigadora, luchadora social y
pedagoga en el drea de autorreconocimiento y
reconocimiento étnico.

Luisa Madriz

Docente, promotora cultural, luchadora social
y portadora patrimonial de la manifestacion
de San Juan Bautista de Curiepe.

Norma Romero

Presidenta de la Comisién para el desarrollo
de los pueblos afrodescendientes, luchadora
social y gestora cultural.

Blanca Escalona

Comunicadora, investigadora y luchadora

social.

Arturo Alvarez D’armas

Investigador de las culturas afroamericanas.

Enrique Arrieta Chourio

Representante de la Comisién para el De-
sarrollo de los Pueblos Afrodescendientes,

investigador, luchador social y docente.

Mariana Ponce

Docente, investigadora (procesos pedagégicos
e interculturalidad).

Freddy Blanco

Investigador, promotor cultural y luchador
social.

Solciré Pérez

Escritora, gestora cultural y militante de la
causa afrodescendiente.

Pedro Pablo Linares

Investigador (procesos histéricos afrovenezo-
lanos).




Nombre

Area de trabajo

Aixa Antinez

Portadora patrimonial de la manifestacion
“Chimbanguele de San Benito”y luchadora

social.

Argenis Delgado

Docente y luchador social.

Omaira Gutiérrez

Antropéloga (procesos etnolingiisticos) y
gestora cultural.

Carlos London Portador patrimonial (lengua Patud y canto
tradicional de Calipso de El Callao del estado
Bolivar), docente e investigador.

Rosa Boch Portadora patrimonial de diferentes areas del
PCI afro de la Peninsula de Paria) Lengua
Patua, gastronomia y tradicién oral).

Miguel Urbina Portador patrimonial e investigador (musica
afrovenezolana y caribefia).

Marizabel Blanco Gestora cultural e investigadora.

Jhony Rudas Portador patrimonial e investigador (musica

afrovenezolana y caribefia).

Krisna Ruette

Antropéloga (investigadora de procesos de
etnicidad, identidad y territorialidad).

Juan de Dios Diaz Investigador, docente, promotor cultural y
luchador social.

Alexis Machado Promotor cultural, investigador, luchador so-
cial.

Alexander Torres Historiador (procesos emancipatorios afrove-
nezolanos).

Modesto Ruiz Diputado a la Asamblea Nacional, investiga-

dor y luchador social.

Luis Perdomo

Promotor cultural, investigador, luchador so-
cial.

Berta Cova

Portadora patrimonial de diferentes dreas del
PCI afro: Estética, gastronomia, danza y sa-

nacién, entre otras.

“(' Venezuela

N
)
w



424

Nombre

Area de trabajo

Nelly Ramos

Investigadora social y psicéloga social (pro-
cesos de autorreconocimiento) y luchadora
social.

Emanuele Amodio

Antropélogo e historiador.

Angelina Pollak-Eltz

Antropdloga (especialista en religiosidad po-
pular y familias afrovenezolanas).

Jenny Gonzilez

Investigadora (procesos de religiosidad popu-

lar afrovenezolana y caribefia).

Alexis “Felipito” Laya

Portador patrimonial e investigador.

Neris Barboza

Promotora sociocultural, investigadora y do-
cente.

Reinaldo Bolivar

Viceministro para Africa del Ministerio del
Poder Popular para las Relaciones Exteriores;

investigador y profesor universitario.

Gema Sulbarin

Historiadora (procesos de rebelién esclavista).

Maria Ana Ponce

Antropéloga y docente (procesos pedagdgi-
cos, identitarios e interculturalidad).

Miguel Alciro Berrote- ~ Promotor cultural y portador patrimonial de
rin la manifestacion “Parranda de San Pedro”.
Beatriz Aifhl Investigadora y luchadora social.

Yara Altez Antropdloga (procesos de construccién iden-

titaria; etnohistoria y patrimonio cultural) y

profesora universitaria.

Maria Cristina Bassalo

Gestora Cultura (procesos de reconocimiento
étnico y valoracién cultural).

Surbis Landinez

Investigadora (mujeres, identidad y tenencia
de la tierra) y luchadora social.

Fulvia Polanco

Docente, investigadora y promotora cultural.

Onis Churio

Docente, gestora cultural y luchadora social.

Freddy Blanco

Investigador y luchador social.




Nombre

Area de trabajo

Diégenes Diaz

Investigador, luchador social y profesor uni-
versitario. Coordinador de la Catedra de Es-
tudios Libres Miguel Acosta Saignes.

Antonio “Pito” Montiel

Investigador y portador patrimonial de la
manifestacién “Diablos Danzantes de Vene-

zuela”.

Cesar Quintero

Docente, gestor cultural y luchador social.

Eward Ysea Gestor cultural, musico y portador patrimo-
nial de las manifestaciones “Gaita de Tambo-
ra”y “Chimbanguele de San Benito”.

Gerri Chévez Portador patrimonial e investigador.

Reina Blanco

Promotora cultural y luchadora social.

Cheyla Masin

Meédica, docente e investigadora social.

George Amaiz

Investigador (procesos de construccién de
identidades), gestor cultural (postulaciones a
la lista representativa de UNESCO) y profe-

sor universitario.

Lucia Colina

Portadora patrimonial de cantos tradicionales

de la Sierra del estado Falcén.

César Silva

Docente, promotor cultural y luchador social.

Maria Ismenia Toledo

Coordinadora de la Oficina de Enlace con la
Unesco del Centro de la Diversidad Cultural.
Responsable de las postulaciones de PCI a la
Lista Representativa de UNESCO.

Eudora Quintana

Docente, promotora cultural y luchadora so-

cial.

Karolge Guevara

Directora de 1la Oficina de Enlace con las Co-
munidades Afrodescendientes.

Venezuela



16. Dificultades de la Salvaguardia

Identificacion del Patrimonio en Riesgo

Con seguridad (aunque no contamos con estadisticas ni inventarios
oficiales al respecto) son muchas més de las que a continuacién se des-
criben, las manifestaciones del patrimonio inmaterial afrovenezolano
que se encuentran en riesgo. Sin embargo, presentamos algunos ejem-
plos, a razén de una doble condicién: 1) Son conocidas por quienes
elaboramos este documento en virtud de los avances que, en mayor o
menor medida, se han hecho en materia de su salvaguardia y 2) Son
ejemplos de manifestaciones similares —también en riesgo— presentes

en otras dreas geograficas del pais.

Expresion Localizacién Algunas Problemaiticas que enfrenta

del PCI

Tradicién oral: Regiones Mi- Falta de interés por la poblacién infantil y juve-
Cantos de cuna, randa y Costa nil; dificultad de los portadores (generalmente
leyendas, chistes, Central ancianos) para la transmision oral.

refranes y nomen-
clatura asociada a
los conocimientos
de la naturaleza.

Idioma Patud Regién Oriente  Desinterés por su aprendizaje y uso; ausencia
(Giiria) y re- dentro de los programas de educacién formal
gién Guayana regionales y muy limitado nimero de patudpar-
(E1 Callao) lantes vivos (por lo general, adultos mayores).

Cabe destacar que el alto grado de riesgo de
esta lengua, se traduce también en la pérdida de
innumerables elementos de la tradicién oral.

Estética afro: Pei-  Regiones Ca- En consecuencia de los enormes impactos oca-

nados a partir de racas, Oriente, sionados por el del racismo y el endorracismo,

Iuangos o trenzas. Centro-Occi- muchas afrovenezolanas, en especial, las habi-
dente, Costa tantes de zonas urbanas, manifiestan desagrado,

Central, Sur del  insatisfaccién y rechazo a sus fenotipos, por lo

Lago de Mara-  que recurren a diversos métodos para “mejorar”

caibo y Miranda  la condicién crespa de sus cabellos, alisindolos
y dejando de utilizar los peinados tradicionales
propios de sus comunidades.

426



Expresion Localizacién Algunas Problematicas que enfrenta

del PCI

Juegos y juguetes Regién Centro-  Pricticas y objetos artesanales casi desapareci-

tradicionales Occidente dos, debido al desinterés de las nifias y nifios por
la recreacion de estas tradiciones; suplantadas
por los medios de comunicacién masiva y los
juegos electrénicos, especialmente los de guerra.

Pricticas produc- A pesar del empuje que el Ejecutivo nacional
tivas tradicionales ~ Regién Mi- ha dado al sector agricola en los ultimos afios, la
y conocimientos randa y Regién industrializacién y mercadeo de muchos rubros,
de la naturaleza Oriente histéricamente relacionados a la afrodescen-
asociados a la agri- dencia, no ha estado acompafiada siempre por
cultura cacaotera y la valoracién de los conocimientos y pricticas
otros rubros. ancestrales asociadas a la produccién.®

Problematica en la salvaguardia del PCI
afrodescendiente con relacion al registro,
investigacion, promocién y difusion

En el dmbito sociopolitico, la consideracién constitucional de Vene-
zuela como un pais multiétnico y pluricultural representa una ruptura
con respecto al perverso esquema del Estado-nacién configurado sobre
la ideologia del mestizaje. Sin embargo, y a pesar de lo favorable que
resulta este reconocimiento y valoracién para la diversidad cultural de
nuestro pais, no es menos cierto, que ain en muchos circulos, dicha di-
versidad es soportada en un modelo estitico, esencialista y culturalista
de la etnicidad. Gracias a este modelo, en Venezuela, los indigenas ad-
quirieron y ain mantienen, la caracterizacién de “verdadera alteridad”,
mientras que los afrodescendientes, son asociados cominmente a cate-
gorias despectivas, negativas y discriminatorias, pero paradéjicamente
son incluidos (o diluidos) como ciudadanos en el aparato ideolégico de
la Cultura Nacional.

De acuerdo con algunos andlisis realizados desde la Oficina de En-
lace con las Comunidades Afrodescendientes, en materia de la Sal-

36 Informacion recopilada de las mesas de trabajo del evento: “El cacao es nuestro, el chocolate
es de todos”, celebrado en Rio Caribe, estado Sucre. Instituto del Patrimonio Cultural. Octubre
de 2006.

“(' Venezuela

N
)
N



428

vaguardia del PCI, las comunidades consideran como los principales

problemas a solventar los siguientes:

Falta de capacitacién y formacién en el tema del patrimonio cul-
tural,

Escasa o nula promocién de las culturas afrodescendientes a tra-
vés de los diferentes medios de comunicacién existentes.

Falta de espacios de participacién en las regiones para la reali-
zacién de eventos que favorezcan el debate sobre la cultura y su
gestion.

Falta de oportunidades para participar en la formulacién y ejecu-
cién de politicas publicas en sus localidades.

Poca produccién de material bibliografico sobre historia y cultu-
ra afrovenezolana.

Poca preservacién de la propiedad intelectual de los cultores, asi
como de las marcas de origen.

Poca incorporacién de la historia y las tradiciones afrorregionales
a los programas escolares.

En concordancia a los planteamientos anteriores, desde nuestra

perspectiva, las dificultades para la salvaguardia se pueden resumir en:

Registro e inventario

Sin lugar a dudas, el proyecto I Censo del Patrimonio Cultural
Venezolano representa uno de los esfuerzos mas ambiciosos en materia
del registro del patrimonio inmaterial (y cultural en general), en
Venezuela. No obstante, algunas evaluaciones hechas a los resultados
del proyecto, generadas tanto en el seno de muchas de las comunidades
empadronadas como en algunos frentes académicos e institucionales,
han permitido identificar los siguientes problemas:

1. Falta de mayor preparacién técnica y académica de los registra-

dores, lo que se ha traducido muchas veces en la omisién o dis-
torsién de la informacién patrimonial.



2. Desde la coordinacién administrativa de los procesos de registro,
se creé una visién homogénea de las caracteristicas fisicas y am-
bientales del pais, lo que en muchas ocasiones conllevé a equivo-
cas planificaciones financieras y actuaciones en campo.

3. Falta de consideracién de la multiplicidad étnica y cultural al
p y
momento de disefiar y aplicar los lineamientos del proyecto.
Componentes afrovenezolanos locales que ocupan territorios,
p q p

divididos politica y administrativamente en estados y munici-
pios, han solicitado ante la institucionalidad responsable del pro-
yecto, realizar el registro de su patrimonio por adscripcién étnica
y no sobre el criterio de la distribucién politico-administrativa
que rige en el territorio nacional.

Investigacion

A pesar de que muchas de las comunidades han sido objeto de inte-
rés de diversos estudiosos del PCI afrovenezolano, sin duda se pue-
de afirmar que el interés por la investigacién del PCI afrovenezolano
continta siendo insuficiente si consideramos su riqueza cultural y su
importancia como elemento constitutivo de la Nacién. Por otra parte,
apartando las excepciones, no es desdefable el hecho de que en mu-
chos sectores de Venezuela, se mantiene atn, una visién de los afro-
descendientes solo como sujetos “raciales”, sin la consideracién y valo-
racién de sus identidades étnicas y culturales. Esto se ha traducido en
una caracterizacion de las comunidades y colectivos afrodescendientes
como grupos que comparten una exagerada homogeneidad basada en
aspectos como: significacién ancestral del territorio, practicas cultu-
rales tradicionales, formas de organizacién social y, por supuesto, un
pasado comun vinculado (sin mayores mediaciones, continuidades y
discontinuidades) a Africa y al proceso esclavista.

Si consideramos que lo que se pretende es reconocer y promover los
elementos concretos y particulares de los procesos histérico-culturales
patrimoniales que caracterizan a las comunidades afro, es preciso que
los discursos y las representaciones elaboradas sobre ellas se realicen
en virtud de lo que es significativo para sus pobladores, independien-
temente de la instrumentalizacion politica del discurso tradicional

“(' Venezuela

N
N
O



430

promulgado por los “expertos”, por legitimos que estos sean. El auto-
rreconocimiento es producto de una construccién colectiva y un pro-
ceso psico-sociopolitico, lo cual, salvo determinadas excepciones, ha
representado un problema en el caso de las investigaciones sobre el
patrimonio inmaterial afrovenezolano, debido a que histéricamente,
los investigadores previos han asumido una postura frente a lo afro,
construida estrictamente desde la academia y no en consideracién a
las comunidades concernidas con el PCI. En otras palabras, ha sido
recurrente el hecho de que le estudio y catalogacién de ciertas practicas
culturales no haya tomado en consideracién la visién de los agentes
que las practican para definir el qué, el cémo y el porqué de lo afrodes-
cendiente.

Las investigaciones en desarrollo o por desarrollar deben estar aler-
tas al hecho de que el reconocimiento de los afrodescendientes, enten-
diendo por tal al habitante de sectores urbanos, asi como al habitante
de recénditos espacios rurales, no puede sostenerse inicamente sobre
la base de los rasgos que originalmente fueron utilizados para su exclu-
sién (origen, tradiciones, color de la piel) o de aquellos definidos por
la academia y las instituciones como lo oficialmente diferente, o lo que
es lo mismo, la alteridad hecha oficialidad, ya que esto no solo puede
acercarnos (como de hecho ha sucedido) al borde de interpretaciones
poco certeras, y lo mds importante, al desmoronamiento del respeto, la
credibilidad y la colaboracién de nuestros interlocutores en las comu-
nidades.

Promocion y difusién

Para los afrovenezolanos, no es suficiente el reconocimiento de sus
valores patrimoniales de parte del Estado y el sector académico. Es
también imprescindible fortalecer los mecanismos que faciliten, desde
la participacién protagénica y activa de las comunidades, la puesta en
valor y salvaguardia de sus expresiones, de manera respetuosa y ética,
exenta de los prejuicios, folclorismos, inconsistencias e inconstancias
con que se suelen asumir las actividades de promocién y difusién. Esto
ultimo es especialmente importante, porque el PCI afrovenezolano y
sus portadores, solo son visibilizados durante cada afio que transcurre,



con cierto grado de justicia (con honrosas excepciones) en fechas pun-
tuales como el “Dia de conmemoracién de la abolicién de la esclavitud”
o el “Mes de la afrovenezolanidad”.

Algunos organismos, instituciones e individuos relacionados con la
promocién y difusién del PCI afrovenezolano, no han superado la ba-
rrera que significa que sus discursos, lejos de ser argumentos panfleta-
rios o una desvirtualizacién de la historia y la memoria de la nacién,
deben ser el resultado del reconocimiento de valores patrimoniales
esenciales no solo para las parcialidades afrodescendientes, sino para
una comprensién mas equilibrada y plural de lo que somos como vene-
zolanas y venezolanos. En este sentido, es necesario demostrar, ademas,
a los que se autorreconocen como afrovenezolanos como a los que no,
que los esfuerzos hechos en materia de promocién y difusién tienen
como finalidad coadyuvar en la construccién de un camino dirigido al
mejoramiento de la calidad de vida de todos.

17. Breve reselia de manifestaciones
y su posible localizacién

Manifestaciones y expresiones orales
(mitos, cuentos y leyendas) relacionados a
la lengua, giros lingiiisticos y cosmovision

Como se asomé antes, el PCI afrovenezolano tiene en la lengua Patud,
presente en las Regiones Oriente y Sur, uno de sus mds importantes
baluartes, a pesar del alto grado de riesgo de desaparicién que atraviesa.
Adicionalmente, para Venezuela existe alguna documentacién que re-
fiere el aporte de africanos y sus descendientes a la diversidad lingiiisti-
cay oral del pais. En términos lexicograficos, son extensos los vocablos
que se utilizan en contextos rituales, pero también en la vida cotidiana.
Asi, segun el contexto geogréfico, tanto en aquellos correspondientes a
comunidades de fuerte esencia afro como en los de importante mixtura
afro-indo-hispana, es posible percatarse del uso de palabras como por
ejemplo®”: achantarse (conformarse, aguantarse, resignarse); bichoron-

37 Nirva Camacho (2011).

Venezuela



432

ga (cosa o persona insignificante, despreciable); burrundanga (desor-
den); chachara (conversacién sin sentido); escachalandra (desordenada,
extravagante); esguafiangar (destrozar, desgarrar); fufiir (castigar, ha-
cer mal); guarandinga (rebullicio, brollo); guarapo (bebida); malem-
be (despacio, tipo de canto y toque de tambor); mondongo (alimento
tradicional); piche (cosa fermentada o descompuesta); sancocho (ali-
mento tradicional); taguara (bodega, pulperia); y tamnunangue (mani-
festaciéon musical y danzaria tradicional del centro-occidente del pais).

Sobre lo anterior, Angelina Pollak-Eltz*® rescata investigaciones he-
chas por Juan Pablo Sojo (hijo), en las que este también destaca otros
aportes al 1éxico de herencia africana. Por ejemplo: cafunga (dulce) y
pinga (grande). Mencién aparte merecen expresiones recurrentes en
los cantos proferidos a los santos catélicos en el contexto de la afrorre-
ligiosidad popular. Es posible escuchar: “samborombino, cocoti, congo
del cangali, tango guachicamé, bailando la maliguama, malabi, maticu,
malabi, etc. Al4, ald ald - ay sambald bald bembé...”, aunque se desco-
nozca su sentido semdantico preciso.

La oralidad y lingtistica afrovenezolana también se ve reflejada en la
denominacién de innumerables localidades geograficas. A este respec-
to, Jests “Chucho” Garcia describe topénimos de raiz congolesa; por
ejemplo: Birongo, el cual en lengua kikongé significa “medicina tradi-
cional”. También existe muy cerca a Birongo, la poblacién de Ganga,
nombre que pareciera estar relacionado con el término nganga y que
en kikokgé significa medico tradicional. Como explica Garcia: “es el
curandero o nganga quien aplica o recomienda el tipo de bilongo que
el paciente debe usar para sus males...”’

Como ninguna otra expresién del ser humano, la oralidad tranversa-
liza y enriquece a los otros tipos de manifestaciones. El conocimiento
y orden de los modos de vida suelen estar en mano de los adultos
mayores, quienes afortunadamente transmiten dichos valores con la
incorporacién de términos de ascendencia africana. Mas que esto, la
historia oral de las comunidades afrovenezolanas estid colmada de le-
yendas, refranes e historias de vida que son el elemento por excelencia

38 Angelina Pollak-Eltz (1991).

39 Jests Garcia, Africa en Venezuela: Pieza de Indias. Cuaderno Lagoven. PDVSA, 1990, p. 84.



para facilitar el didlogo respetuoso, resolver los conflictos y mantener
la cohesién social.

Un ejemplo de la oralidad de nuestras comunidades afro estd en el
rol de las rezanderas, poseedoras de la palabra que permite la comuni-
cacién con lo divino, para solicitar la sanacién del enfermo o rogar el
descanso eterno de los fallecidos. A la par las rezanderas se mantienen
como el nudo gordiano de quienes en la solidaridad recurrente en las
comunidades afro, se unen ante el clamor del bien aspirado.

Las leyendas y cuentos tradicionales son muy profusos en las co-
munidades afrovenezolanas. Forman parte esencial del sentir de los
pueblos y su transmisién intergeneracional, favorece la consolidacién
de la memoria colectiva, asi como vitalidad de la expresién. Ya sea sobre
amores imposibles, espantos o aparecidos, la oralidad ilustra, ejempli-
fica e identifica a los afrovenezolanos con sus pares, con su historia y
con su entorno. Para ilustrar, destacamos un fragmento de una copla
del cultor Juan ramén Lugo:®

Al Tinglado se le niega
la ciencia de su genética
¢por qué serd que la historia

no lo ha tomado en cuenta?

Se llamé concentracién
el depésito de esclavos
y por eso este rincén

hoy no vale ni un centavo
Artes de la Representacion

Si existen niveles importantes sobre investigacién y documentacién del
PCI afrovenezolano es en lo referente al drea de la musica popular. A
este respecto, un elemento importante por considerar concierne a que
la musica afrovenezolana se recrea fundamentalmente en dos campos
diferentes: Lo sagrado y lo profano, donde en el primer caso, a pesar

40 "“Nuestros origenes”. En: A propdsito de Doscientos afios de olvido: Trozos de Serrania. Co-
leccion Patrimonial de Historia local y regional. Ministerio del Poder Popular para la Cultura.
CONAC, p. 105.

“(' Venezuela

N
w
w



434

de que los cultores disfrutan la ejecucién de su expresién, no lo hacen
por diversién; a diferencia de lo segundo, donde toques, cantos y bailes,
obedecen estrictamente al placer y al disfrute.

La musica tradicional afrovenezolana incorpora diferentes sonidos,
pero su ejecucién obedece principalmente a golpes de tambor, con una
rica polirritmia y ritmos binarios o trinarios. Entre la variedad sonora
es comun la improvisacién de combinaciones ritmicas, giros melédicos
de terceras y cuartas en sus frases, asi como alternancia responsorial de
los estribillos. Es comun escuchar al solista cantar una frase que serd
repetida por el coro, para luego continuar con otras frases y el coro re-
pite las palabras iniciales de dicho canto.

Entre los golpes de tambor existentes, podemos destacar: para acom-
pafiar a San Juan Bautista en procesién, se tocan sangueos; y a las mu-
jeres les gusta cantar sirenas en honor al santo. También existe la jinca,
ritmo que de manera muy dinidmica acompaia el baile en la calle. En la
Region Central, se suele escuchar el malembe y bailar la perra.

En la regién occidental, especialmente en la zona tradicionalmente
conocida como Sur del Lago de Maracaibo, el chimbanguele es el gé-
nero musical afrodescendiente por excelencia, siempre en honor a San
Benito de Palermo. Su polirritmia es muy pronunciada, y los cantos
también son interpretados por solista y coro. El baile es suelto y libre.
Al ritmo de una bateria de tambores, de gran riqueza ritmica.* Los
tambores son siete: Mayor, Respondén, Cantante, Medio golpe, una
media requinta y dos requintas enteras. Los Toques o golpes interpre-
tados son: “Golpe de Ajé”; “Golpe de Chocho”; “Chimbangalero valla”,
“Songorongome yaya”, “Golpe de Misericordia”y Golpe de Cantica”.

Como ya sefialamos, la percusién es fundamental en la musica afro-
venezolana. Para Omar Olivero*, Venezuela cuenta con un componen-
te sondrico y organografico excepcional. Por ejemplo, refleja la herencia

41 Angelina Pollak-Eltz (1991), p. 36-37.

42 Omar Olivero, “El joyero musical afroamericano: formas y sonidos remotos en suelo nativo”.
En: FUNDEF, Influencia africana en las culturas tradicionales andinas y caribefias. Muestra de
instrumentos musicales de la coleccion FUNDEF. En el marco del Il Encuentro para la Promo-

cion y Difusion del Patrimonio Folclérico de los paises andinos, 2002, p. 10-13.



bantd expresada en los tambores cumacos, y que estd muy presente en
muchas de las manifestaciones musicales del pais.

Por su ejecucién y forma, los tambores culepuya estin mds circuns-
critos a la Regién de Barlovento. En este contexto también encontra-
mos la ejecucion del dio formado por los tambores curbata y mina. A
este conjunto hay que sumarle el juego de quitiplds (formado a partir
de troncos de bambn).

A este complejo membranéfono, se suman como parte de este lega-
do inmaterial, la construccién y ejecucién de otros instrumentos, tal y
como son la marimba®, el cuatro, la flauta y la marca, entre otros. Por
supuesto, estos instrumentos alcanzan su méxima expresion artistica de
parte de portadores excepcionales, el acompafiamiento de las palmas y
los cantos, colmados de sentimiento y energia.

El tamunangue es una secuencia de bailes relacionados con una ma-
triz africana, propia de la Regién Occidente, realizada en el contexto
de la fiesta en honor a San Antonio de Padua. En uno de los bailes,
se simula una pelea con garrotes y en otra secuencia predomina el ga-
lanteo entre hombres y mujeres. La musicalidad la da la ejecucién de
tambores, cuatros y maracas.*

Otro ejemplo de musica y danza proviene de la regién Guayana,
y es el Calipso de El Callao. Proviene de la impronta de inmigran-
tes afroantillanos del siglo XVIII. El Calipso es tocado con steelbands,
existe un tambor pequefio y muy importante llamado bumbac. En el
canto, destaca el uso del idioma patud, con composiciones alusivas a
personajes de la comunidad, sitiras y hechos de la vida cotidiana. Den-
tro del Calipso, generalmente interpretado en época de carnaval, bailan
los colectivos, mas destaca la danza de las madamas, mujeres ataviadas
con suntuosos y coloridos vestuarios y tocados, y que con movimientos
sugerentes, hacen alegorias a las damas de poder econémico de Marti-

nica, Granada y Guadalupe, durante el siglo XIX.

43 Carlos Garcia, “Aportes africanos en la musica popular tradicional de Venezuela". En: FUNDEF,
Influencia africana en las culturas tradicionales andinas y caribefias. Muestra de instrumentos
musicales de la coleccion FUNDEF. En el marco del Il Encuentro para la Promocién y Difusion

del Patrimonio Folclérico de los paises andinos, 2002, p. 14-16.

44 Angelina Pollak-Eltz (1991), p. 41.

“(' Venezuela

N
w
6



436

Usos sociales, rituales y festividades

Las fiestas y otras manifestaciones colectivas afrovenezolanas repre-
sentan siempre una de las mas vibrantes y vividas formas que han te-
nido estas culturas para expresar publicamente sus ideas, aspiraciones,
necesidades e imaginarios sobre el mundo. En un pais multiétnico y
pluricultural como Venezuela, las fiestas y las practicas grupales afro
han aportado sus experiencias como legado a la nacién mientras reafir-
man sus diferencias dentro de la unidad.®

Desde lo sagrado a lo profano, desde lo laboral hasta lo lddico, desde
lo solemne hasta lo festivo, desde lo rural hasta lo urbano, las mani-
testaciones colectivas afrovenezolanas han permitido la fijacién y con-
tinuidad de tradiciones histéricas particulares de sus grupos sociales
portadores, asi como su adaptacién y transformacion segun las necesi-
dades y realidades actuales.*

La afrorreligiosidad popular venezolana, quizas junto con la musi-
ca, es el campo mds explorado por los estudiosos, posiblemente por la
estrecha vinculacién que existe entre ambos campos en un sinnimero
de manifestaciones concretas. Como sefialamos antes, durante la época
colonial, la imposicién del altar catélico encontré en las formas tradi-
cionales e innovadoras de africanos y africanas formas de adaptacién
y resistencia cultural que atn perviven. Los santos impuestos, sincre-
tizados con las deidades africanas vinieron a dar el apoyo, consuelo y
fortaleza ante los maltratos recurrentes sufridos por los africanos y sus
descendientes.

Asi surge San Juan Congo, quien en Curiepe, poblacién de la regién
de Barlovento, proporciona fertilidad a las siembras, asi como sana-
cién fisica y espiritual. Es, desde este espiritu de comprensién, que San
Benito de Palermo ocupa su lugar en el altar del templo catdlico de
cualquiera de los pueblos del Eje Panamericano. Mas es honrado por el
sonido del chimbanguele y su entrada o salida del templo, que no serd

45 R. Navarrete y G. Amaiz. De sangueos, santos negros y cumacos: Fiestas y manifestaciones

afrovenezolanas. Mimeografiado.

46 ldem.



realizada sin el imprescindible afrorritmo del toque de Ajé (denomi-
nacién africana del santo).

En la afrorreligiosidad popular, lo mégico religioso mantiene un rol
protagénico. Existen en palabras de Alfredo Chacén®, diversas practi-
cas en este sentido, como por ejemplo, aquellas en las que se aspira in-
fluir positivamente en el logro de una situacién deseada. También son
recurrentes en muchas regiones, la transmisién de oraciones y textos
orales que favorecen la participacion en el espacio terrenal de espiritus,
santos y virgenes.

El Entierro de la Sardina estd entre los ejemplos mds destacados que
se pueden mencionar al momento de ilustrar la riqueza de las celebra-
ciones afrovenezolanas. Es esta una festividad que expresa una directa
conexién entre los sistemas productivos, los sistemas de creencias y las
expresiones ladicas y musicales de las comunidades afrodescendientes
del estado Vargas, en la Regién Centro. La fiesta, celebrada el Miérco-
les de Ceniza en poblados costeros, especialmente Naiguatd, simula el
paso del entierro de una sardina por las calles del pueblo, acompafiada
por multitudes de hombres travestidos como sus viudas. Como paro-
dia, juega con la relacién entre el bien y el mal, representados por el
Diablo y el Sacerdote, el orden y la trasgresion, encarnadas por las re-
presentaciones del Fiscal y los Policias, quienes garantizan la llegada de
la sardina a su dltima morada en el mar en medio de una multitud que,
bailando al ritmo de merengue interpretado con tambores, charrascas,
cachos e instrumentos de viento, impedirdn su paso.*®

En mayor o menor medida, muchas de las festividades afrovenezola-
nas se tratan de dindmicas complejas similares a la anteriormente des-
crita, especificamente en cuanto a la mezcla de lo sagrado y lo profano;
lo afrodescendiente y lo indigena; lo lddico y lo productivo; lo rural
y lo urbano. Otras manifestaciones afro con estas caracteristicas son:
Peregrinacién del nifio Jests de Barlovento, Devocién a Santa Ifigenia,
El Culto a Maria Lionza, La Hamaca de San Millin, Los Diablos
Danzantes del Corpus Christi y la Parranda de San Pedro (estas dos
ultimas, descritas con anterioridad), entre otras.

47 Citado en: Ibid, p. 49.

48 ldem.

“(' Venezuela

N
w
N



438

Punto aparte son las expresiones de la afrorreligiosidad popular, in-
sertas en el pais en el siglo XX, fundamentalmente por la condicién
caribefia de este. Asi, hoy dia, expresiones de matriz cubana como la
Regla de Ocha o el Palo monte, gozan de reconocimiento y vitalidad
en muchos espacios del pais, especialmente urbanos.

Conocimientos y usos relacionados
con la naturaleza y el universo

Arista del PCI afrovenezolano poco valorada, y en consecuencia sal-
vaguardada, a pesar de la obvia significacién que tiene especialmente
en los contextos tradicionales de produccién. En el campo agricola,
son diversos los saberes, técnicas y manejo de la geografia, que no solo
aluden a una identificacién con un pasado ancestral y pervivencia de
la memoria colectiva, sino que son imprescindibles para el desarro-
llo local de las comunidades concernidas con la produccién de dife-
rentes rubros (cacao, plitano, maiz y cafia de azicar, entre otros), tan
importantes en las Regiones Sur del Lago de Maracaibo, Miranda y
Oriente del pais. De manera anédloga, estas regiones son tan profusas
en recursos naturales que no solo la agricultura tradicional es objeto de
conocimientos y usos afrovenezolanos; la pesca y el vulnerable uso de
las aguas se inscribe en este contexto patrimonial.

A la vez, estos procesos armoniosos de vinculacién entre seres hu-
manos y procesos productivos, como en el caso de la Peninsula de Paria
(Region Oriental) se han traducido en el mejor estimulo para que los
habitantes de dichos espacios adopten un rol protagénico en la conser-
vacién del ambiente.

Técnicas artesanales tradicionales

Las técnicas artesanales tradicionales afrovenezolanas suelen estar in-
mersas en las otras expresiones del PCI. En muchos casos evidencian
su arraigo en las culturas contemporineas. Sus origenes, que se remon-
tan a practicas ancestrales, se trasmiten de madres y padres a hijos e
hijas. La heterogeniedad de saberes, técnicas y materiales utilizados,
demuestran su valor como componente del patrimonio de los pueblos
y, en el caso de nuestras comunidades afro, se puede evidenciar en la



expresién de tareas tan disimiles como la elaboracién de redes para la
pesca en algunas poblaciones del costa sur del Lago de Maracaibo; la
realizacién de mdscaras de Diablos Danzantes de Yare realizadas en la
regién Miranda y la creacién de mufecas de trapo, en Cerezal, pobla-
cién de la region Oriente.

A lo largo y ancho de las comunidades afrovenezolanas, las précticas
artesanales, aunque no exentas de problemas, hacen posible que a la luz
de cada elaboracién, los artesanos reafirmen sus marcos identitarios,
recreen sus estrategias ante las dindmicas de la vida y fortalezcan sus
capacidades creadoras. Para las técnicas artesanales afrovenezolanas, el
reto constante estd en el mantenimiento del equilibrio entre ances-
tralidad e innovacién, equilibrio que solo puede ser definido con los
criterios y consenso de los propios artesanos.

El aprovechamiento y uso de los recursos propios del lugar donde
habitan es otro elemento esencial de este PCI, pues es indicador no
solo de las habilidades manuales de los artesanos, sino también de los
conocimientos del ambiente de donde suelen extraer en muchos casos,
los materiales para sus creaciones.

18. Recomendaciones
para un proyecto regional

No hay duda de que las comunidades afrodescendientes son porta-
doras de particularidades culturales que definen modos de vida de-
terminados; modos de sentir y actuar, y como algunos estudiosos han
llamado: una personalidad étnica. Este potencial debe ser considerado
para la construccién y/o fortalecimiento de proyectos de investigacion,
propuestas pedagodgicas, de desarrollo, y en general de salvaguardia, ba-
sados en lo comunitario cuya l6gica corresponda a los sentires de las
portadoras y portadores, en los elementos de su memoria, su identidad
y sus expresiones culturales.

En la actualidad, la riqueza y diversidad del patrimonio cultural in-
material afrovenezolano debe servir para potenciar la memoria de la
trata trasatlintica, como una forma de coadyuvar en la construccién
de una nacién mds incluyente en sus mentalidades y estructuras. Las
comunidades afrodescendientes como todas las sociedades necesitan

Venezuela



440

conocer su pasado, pues su identidad y su futuro, es decir, su construc-
cién como ser social, dependen de ello. Pero este marco identitario no
se debe sostener en el establecimiento de valores culturales radicales
que sean simples respuestas a frustraciones histéricas; por el contrario,
la memoria colectiva parte de un consenso que reconozca y no olvide
los contenidos negativos del pasado, pero que a la vez permita la iden-
tificacién con un patrimonio cultural que colme de orgullo y que en
esta medida permita proyectarse al futuro con caracteristicas y valores
culturales identificables y colmados de vitalidad.

Desde la perspectiva de la gestién cultural de los Estados miembros
de CRESPIAL, el llamado es la articulacién de esfuerzos que final-
mente se traduzcan en el reconocimiento y visibilizacién de los afro-
descendientes como actores presentes y dindmicos en la constitucién
de la pluralidad que nos caracteriza. En este sentido, seguramente se
generardn avances que contribuyan a la consolidacién de esta pobla-
cién como sujetos de derecho.

Un proyecto regional debe, desde el inicio de su concepcién, generar
estrategias que a partir de la definicién de las politicas publicas de los
Estados miembros, tomen en consideracién al menos los siguientes
elementos:

1. Desarrollo de mecanismos para fortalecer el autorreconocimien-
to y reconocimiento étnico, lo cual estd asociado a impulsar el
cumplimiento de disposiciones y resoluciones en contra del ra-
cismo y la discriminacién racial.

2. Consideracién de la pluralidad territorial donde los afrodescen-
dientes habitan. Espacios rurales y urbanos.

3. Promocién de lineas y sublineas de investigacién en instituciones
de Educacién superior y centros de investigacién, de cada uno de

los paises miembros.

4. Incentivo de estudios locales sobre las culturas afrodescendien-
tes.

5. Reconocimiento a la condicién de género en las acciones a defi-
nir y desarrollar.



6. Logro del consentimiento previo, libre y aceptado de las comu-

nidades concernidas con el o los proyectos.

Articulacién de instituciones, investigadores y portadores patri-
moniales sobre el tema afrodescendiente, al interior de cada pais
y entre los Estados miembros.

Mapeo de los marcos institucionales y juridicos que sostienen
y/o inciden en la salvaguardia del PCI afrodescendiente, con mi-
ras de identificar fortalezas y debilidades.

Incentivo a los intercambios interculturales y de cooperacién in-
ternacional.

10. Elaboracién de un sistema de informacién cultural georreferen-

ciado regional sobre las manifestaciones, portadores, comunida-
des, investigadores y geografias involucradas en el proyecto.

En el 4animo de conciliar las necesidades venezolanas con las expec-
tativas de CRESPIAL para el Universo Cultural Afrodescendiente, a
nivel de un proyecto regional, se plantean, a grandes rasgos, posibles

lineas de trabajo de cara al futuro:

Tradiciones orales afrodescendientes de América Latina y el
Caribe. Objetivo general: Reconocer y revitalizar la oralidad (le-
yendas, canciones de cuna, refranes, oraciones de sanacién fisica
y espiritual), asociada a las memorias sobre la resistencia contra
la esclavitud, la vida cotidiana y los espacios culturales de signi-
ficacién.

Afrorreligiosidad popular de América Latina y el Caribe. Ob-
jetivo general: Identificar espacios, que dentro de la religiosidad
popular, fortalezcan los marcos identitarios y de cohesién social
a nivel de las localidades, con caras a la integracién cultural de la
region.

Formas de apropiacion, produccién y transformacién afrodes-
cendientes de América Latina y el Caribe. Objetivo general:
Revitalizar los conocimientos de la naturaleza, manejos tecno-
légicos, habilidades, destrezas y capacidades de transformacién
(formas tradicionales e innovadoras), que en el empoderamiento

Venezuela



de las comunidades concernidas, coadyuven a la consolidacién
de su identidad, su desarrollo autosustentable y propicien meca-
nismos para alcanzar de cara al futuro la titularidad de las tierras
ancestralmente ocupadas.

442






Salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial de los afrodescendientes en América Latina 2
—con un tiraje de 1 000 ejemplares—
lo terminé de imprimir la Direccién General de Culturas Populares
del Consejo Nacional para la Cultura y las Artes,
en los talleres de Grafica, Creatividad y Disefio, S.A. de C.V.,
Av. Plutarco Elias Calles nim. 1321, Col. Miravalle, Del. Benito Juirez,
México, D.F.,, C.P. 03580
Tel.: 5672 4075

en el mes de noviembre de 2013.

Cuidado de la edicién:

Centro Regional para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial en América Latina
y Subdireccién de Publicaciones

de la Direccién General de Culturas Populares

Se utilizaron para su realizacion las fuentes tipograficas

Caslon y Syntax.









