




2
Salvaguardia  

del patrimonio  
cultural inmaterial

de los afrodescendientes  
en América Latina





2
Salvaguardia  

del patrimonio  
cultural inmaterial

de los afrodescendientes  
en América Latina



Primera edición, 2013

consejo nacional para la cultura y las artes
Dirección General de Culturas Populares

centro regional para la salvaguardia del patrimonio cultural 
inmaterial de américa latina - crespial

Salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial de los afrodescendientes  
en América Latina 2
©	 CRESPIAL - Centro Regional para la Salvaguardia del Patrimonio 

Cultural Inmaterial de América Latina

Diseño de carátula y diagramación de interiores: Kilka Diseño Gráfico  
				             www.kilkadg.com
Corrección de estilo: David Andrés Fernández Zeballos
Cuidado de edición: Pedro Víctor Ramos Chávez

D.R. © 2013

Dirección General de Culturas Populares
Av. Paseo de la Reforma 175, piso 12
Col. Cuauhtémoc, C.P. 06500
México, Distrito Federal

Centro Regional para la Salvaguardia del Patrimonio  
Cultural Inmaterial de América Latina
Calle Maruri s/n. Piso 2 
Complejo Kusicancha 
Cusco, Perú

Las características gráficas y tipográficas de esta edición son propiedad  
del Centro Regional para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial 
de América Latina.

Todos los derechos reservados. Queda prohibida la reproducción total  
o parcial de esta obra por cualquier medio o procedimiento, comprendidos  
la reprografía y el tratamiento informático, la fotocopia o la grabación,  
sin la previa autorización por escrito del Consejo Nacional para la Cultura 
y las Artes/Dirección General de Culturas Populares y del Centro Regional 
para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial de América Latina.

ISBN: 978-607-516-418-2

Impreso en México



Cuba
Grisell del Rosario Fraga Leal

Ecuador
John Antón Sánchez
Luis Alberto Tuaza Castro

México
María Elisa Velázquez Gutiérrez

Paraguay
Ana María Argüello M.

Perú
Rodrigo Chocano Paredes

Uruguay
Karla Chagas
Natalia Stalla

Venezuela
George Amaíz Monzón

8

88

128

178

228

296

374

Informe sobre la situación del Patrimonio Cultural  
Inmaterial (PCI) afrodescendiente



Cuba
Grisell del Rosario Fraga Leal





10

Contenido del informe 

1.	 Introducción	 12

2.	 Situación del esclavo africano negro en Cuba	 14

3.	 Instituciones involucradas en el estado miembro  
en la salvaguardia del patrimonio cultural  
inmaterial afrodescendiente	 18
Consejo Nacional de Patrimonio Cultural (CNPC)	 19

Comisión Nacional de Salvaguardia del Patrimonio  

Cultural Inmaterial 	 20

Consejo Nacional de Casas de Cultura	 21

Instituto de Investigaciones y desarrollo  

para la cultura cubana “Juan Marinello”	 22

Consejo Nacional de Artes Plásticas	 23

Consejo Nacional de Artes Escénicas	 24

Instituto Cubano de la Música	 25

Unión Nacional de Artistas y Escritores de Cuba	 25

Casa del Caribe (Santiago de Cuba)	 26

Centro Cultural Africano Fernando Ortiz (Santiago de Cuba)	 27

Fundación Fernando Ortiz	 28

Cabildos y Asociaciones Religiosas 	 29

Programa Cubano Ruta del esclavo	 30

4.	 Publicaciones	 35
Publicaciones	 35

Eventos científicos anuales	 36

Restauración de los sitios asociados con la trata de esclavos 	 36

Principales acciones	 37

Investigación	 37

Protección	 37

Rescate	 38

Difusión	 39

Comité Cubano de La Ruta del Esclavo	 39

Memoria sobre la esclavitud y la diáspora	 56



C
ub

a

11

5.	 Participación del consejo nacional de patrimonio cultural  
y su red de instituciones en acciones de identificación,  
protección, rescate y difusión de la Ruta del esclavo	 77
Sitios de Memoria de la Ruta del esclavo en el Caribe Latino	 77

Promoción de las culturas vivas y de formas artísticas  

espirituales de expresión	 77

Instituto Cubano de Investigación Cultural Juan Marinello	 78

6.	 Consideraciones finales	 80
Dificultades en la salvaguardia	 81

Procesos de salvaguardia del patrimonio cultural  

afrodescendiente en el país	 82

Recomendaciones para un proyecto regional	 82

Bibliografía consultada 	 84



12

1.	 Introducción

El descubrimiento por los europeos, la conquista y colonización de 
América abrieron una nueva etapa en el desarrollo de la esclavitud de 
los pueblos de África. La casi total extinción de la población autóctona 
en América hizo que la mano de obra africana sustituyera a la aborigen 
“en las duras faenas de producción minera y agrícola”.1

Los primeros años del siglo XVI son los que marcan el inicio del 
período esclavista en nuestro país, dadas las necesidades que se tuvo de 
una fuerza de trabajo capaz de realizar las labores más duras o conside-
radas humillantes, en actividades tanto domésticas como productivas, 
aun cuando en estos primeros años la economía esclavista no se había 
constituido en una “economía exportadora”.2

A su llegada a Cuba, los africanos se enfrentaron a una estructura y 
organización social muy diferente a la dejada por ellos en sus lejanas 
tierras: la “adaptación” a este violento proceso de esclavitud “significó 
una desgarrante transformación del régimen de vida, una ruptura de 
la continuidad cultural3, se les impuso por medios coercitivos, en un 
esquema de comportamiento social y religioso, nuevos hábitos alimen-
tarios y un régimen de trabajo productivo injusto”.4 

Este nuevo modo de vida influyó mucho en la forma en que asimila-
ron la cultura europea y en la actitud que mantuvieron hacia el trabajo 
que, como señalaban muchos historiadores, generaron constantes su-
blevaciones, suicidios, cimarronadas y apalancamientos.

En Cuba, la introducción de esclavos africanos negros data de prin-
cipios del siglo XVI. El inicio de este comercio humano oscila, según 

1	 José Luciano Franco, Comercio Clandestino de Esclavos. La Habana: Ed. Ciencias Sociales, 

1985.

2	 Eduardo Torres Cuevas y Eusebio Reyes. Esclavitud y Sociedad. Segunda parte. La Habana: Ed. 

Ciencias Sociales, 1986.

3	 Manuel Moreno Fraginals, El Ingenio. La Habana: Ed. Ciencias Sociales, 1985, p. 10.

4	 Ibíd., p. 12.



C
ub

a

13

prestigiosos historiadores, entre 1503 y 15285, precisando que los pri-
meros fueron introducidos por el puerto de Santiago de Cuba.

En el siglo XVI, España comienza a otorgar licencias para el asenta-
miento en nuestro territorio. Las primeras licencias se otorgan a negros 
“ladinos”6, utilizados en las construcciones y la minería. Posteriormen-
te, autorizan la entrada de “bozales” procedentes de África. Así co-
mienza la trata esclavista.

La entrada de los primeros esclavos de origen africano en la Isla de 
Cuba nos remite a la expedición de Diego Velásquez. De otro lado, 
hacia 1513 la Corona Española promulgaba una Real Cédula que au-
torizaba la entrada de una compañía de negros esclavos a Cuba por 
un valor de veinticinco pesos oro cada uno. Esta quedó formalmente 
para la historia como el primer documento que refiere la llegada de 
estos hombres y mujeres. Se iniciaba así el largo y penoso proceso de 
la esclavitud africana en nuestro país.7 Pero este proceso no ocurre en 
Cuba como en el resto del continente americano, aquí adquiere rasgos 
peculiares, que contribuyeron a su diferenciación.

Luego de una revisión de la bibliografía referente al tema, encontra-
mos una periodización de la esclavitud hecha en Componentes africanos 
en el etnos cubano, de Rafael López Valdés, y tomando como base el 
“Cuadro Sinóptico de la Esclavitud en Cuba y la Cultura Occidental” 
de Juan Pérez de la Riva8 tenemos: 

1ª etapa: Comprende desde el comienzo del siglo XVI hasta 1762. 
En este periodo se produce la entrada a Cuba de 60 000 esclavos 
aproximadamente9, no de forma regular pero en ascenso. Hay un lento 
crecimiento de la economía, comienza a cimentarse la economía de 

5	 Se han tenido en consideraciones para este criterio las fechas que al respecto han dado Juan 

Pérez de la Riva, José Luciano Franco, Emilio Bacardí, Rafael López Valdez y Eduardo Torres 

Cueva.

6	 Negros procedentes de España habituados a la esclavitud.

7	 Colectivo de Autores. Historia de Guanabacoa, 2004 (versión digital).

8	 Juan Pérez de la Riva, “Cuadro sinóptico de la esclavitud en Cuba y cultura occidental”. En: 

Actas del Folklore, año 1 nº 5. La Habana, 1961.

9	 Rafael López Pérez, Componentes africanos en el etnos Cubano. La Habana: Ed Ciencias So-

ciales, 1985, p.13.



14

la plantación azucarera esclavista10, la cual necesita para su desarrollo 
mayor fuerza de trabajo esclava.

2ª etapa: 1762-1790. Periodo de transición hacia el desarrollo del ré-
gimen esclavista de plantación que llegará a su apogeo en el siglo XIX. 
En esta etapa se introducen aproximadamente 33 409 esclavos, además 
de crecer la exportación del tabaco y el azúcar.11

3ª etapa: 1790-1820. Cuando se declara legal a nivel internacional 
el comercio de esclavos y se introducen aproximadamente un total de 
281 794 de ellos. Comienza a desarrollarse la industria azucarera y el 
comercio de exportación. Hay un abierto comercio con los Estados 
Unidos. Se intensifica la explotación de los esclavos que trabajan en 
las plantaciones y se introducen nuevas tecnologías en los ingenios. Se 
agudizan los conflictos entre los productores de azúcar y la metrópoli y 
de los primeros con la iglesia “en lo que tiene una gran fuerza el com-
ponente dogmático económico… que incluye cuestiones relacionadas 
con los cementerios, el trabajo y los impuestos”.12

4ª etapa: Última etapa de la introducción de esclavos en Cuba, entre 
1820 y 1873, año en que desembarcó –según algunos historiadores– el 
último cargamento de esclavos en un puerto de Pinar del Río. Toda 
esta etapa es de trata ilegal y en la que, además, la cantidad de escla-
vos introducidos (60 000 aproximadamente) supera cifras anteriores, 
en atención al corto período que abarca. Esta periodización, realizada 
por Pérez de la Riva, nos demuestra una paulatina incorporación del 
esclavo africano a la sociedad colonial cubana, donde jugó un papel de 
sostén económico principal de la Colonia.

2.	 Situación del esclavo africano 
negro en Cuba

Es conocido que el esclavo africano era considerado un medio de pro-
ducción y era tratado como tal. Sus condiciones de vida, así como el 
tipo y régimen de trabajo, estuvieron regidos por la mentalidad de los 

10	 Ibíd., p. 16.

11	 Rafael López Valdés, op. cit., p. 16.

12	 Manuel Moreno Fraginals , op. cit., tomo I, pp. 113-114.



C
ub

a

15

dueños que, en su mayoría, solo les importaba la rentabilidad econó-
mica del esclavo.

La explotación llegó a ser tal que, en 1681, el primer Sínodo Dióce-
sano de Cuba13 trató de encauzar la vida de los esclavos, tanto religiosa 
como social, y enfatizó en el trato que debieran darle sus amos. En él 
se adoptaron las disposiciones del Concilio de Trento (1547-1563) a la 
realidad de la isla, y se las considera las primeras disposiciones legales 
de carácter civil netamente cubanas en materia de esclavitud.14

Con respecto a la esclavitud, es importante señalar aspectos relacio-
nados con la misión evangelizadora de la isla, con el fin de despojar a 
los africanos de sus viejas tradiciones religiosas autóctonas y conver-
tirlos al cristianismo. Esta obra de conversión y formación religiosa 
abarca desde el bautismo, comunión, confirmación y casamiento en la 
iglesia hasta el aprendizaje de todo el dogma y doctrina cristiana, con 
una práctica consuetudinaria y la dispensa de trabajar los domingos y 
días de preceptos, así como el pago del diezmo a la iglesia, según se 
recogía en las capitulaciones del sínodo. En la práctica, esto resultó 
algo meramente formal y generó un proceso de sincretismo en unos 
aspectos y de asimilación forzada en otros. De esta manera, algunos 
valores desaparecieron mientras que otros permanecieron ocultos o in-
corporados posteriormente a una nueva realidad que de forma gradual 
fue integrándose a un mestizaje racial y cultural.

Como es de suponer, no todos los esclavos tenían el mismo trato 
ni las mismas condiciones de vida. Esto está aparejado fundamental-
mente a las funciones económicas que cada uno de ellos desempeñaba. 
Desde el comienzo de la esclavitud en Cuba, se distinguieron dos tipos 
de esclavos bien diferenciados: el esclavo doméstico y el esclavo de 
plantaciones, que se diferenciaban por sus condiciones de vida, tipo y 
régimen de trabajo y forma de asimilar la cultura y religión del amo.

En primer lugar, hablaremos del esclavo doméstico, quien quizás fue el 
“más favorecido”, dentro del fenómeno social de la esclavitud. Era el indi-
viduo que por lo general se desenvolvía en las ciudades, es decir, podemos 

13	 Aníbal Argüelles e Ileana Rodríguez. Los llamados Cultos Sincréticos y el Espiritismo. La Ha-

bana: Ed. Academia, 1991, p. 25.

14	 Fernando Ortiz. Los Negros esclavos. La Habana: Ed. Ciencias Sociales, 1987, p. 319.



16

hablar de un esclavo urbano. Habitaban en las casas coloniales junto a sus 
dueños, por lo que obligatoriamente debían aprender hábitos de comporta-
miento de ellos. Algunos fueron beneficiados con el aprendizaje de la lectura 
y la escritura, asistían a la iglesia acompañando a sus propietarios y realizaban 
diferentes servicios, entre ellos los de cocineros, criados de mano, caleseros, 
nodrizas, lavanderas, costureras, panaderos, etc. Sin embargo, algunos eran al-
quilados a otros individuos para trabajar en el puerto o en las construcciones, 
cuyo régimen de trabajo se desarrollaba en condiciones difíciles, semejantes a 
las que se daban en las plantaciones y bajo la custodia del mayoral y el capataz.

Este esclavo tenía oportunidad de estar en contacto con otros esta-
mentos de la sociedad colonial y se relacionaba con esclavos de otros 
propietarios dedicados a disímiles tareas e, incluso, con otros indivi-
duos libres (europeos españoles o no). De esta forma, siempre tuvieron 
ventajas sobre el esclavo de plantación, lo que hizo que enfrentaran de 
forma diferente a la esclavitud.

No obstante estas condiciones de vida, ello no significó que este es-
clavo doméstico no se rebelase ante el régimen esclavista y que no co-
nociese de azotes y de trabajo forzado como castigo. Para reprimir su 
rebeldía, el amo contaba con establecimientos e individuos dedicados 
para la corrección de los indóciles15 y, además, no significó tampoco la 
adopción total de la cultura y religión que se imponía como dominante.

El otro tipo de esclavo era el de las plantaciones o esclavo rural, 
dentro del cual existían un conjunto de esclavos domésticos por las 
condiciones propias del trabajo, pues la plantación siempre tenía casa 
vivienda en la cual laboraban estos últimos. No obstante, estaban 
condicionados a un régimen prácticamente de cautiverio, habitaban en 
bohíos y barracones donde primaba el hacinamiento, la promiscuidad 
y la insalubridad, siempre bajo la custodia del mayoral. 

La composición de los esclavos que formaban las dotaciones de 
un ingenio que, por lo general, se fundaban en zonas deshabitadas, 
era heterogénea, es decir las conformaban esclavos de diferentes 
grupos étnicos, en los que prevalecía las diferencias idiomáticas o 
dialectales, donde lo religioso se manifestaba de diferentes formas 

15	 Pedro Deschamps Chappeaux, Los cimarrones urbanos. La Habana: Ed. Ciencias Sociales, 

1983, pp. 6-7



C
ub

a

17

acorde con sus procedencias y entre los que incluso existían rivali-
dades tribales o étnicas (tales características fueron utilizadas por 
los dueños de ingenios para mantener la seguridad económica).16

Estos esclavos en su mayoría trabajaban en las plantaciones esclavis-
tas, por más de dieciséis horas, sin diferencia de sexo y edad. “Las plan-
taciones esclavistas… fueron organismos sociales deformes y el ingenio 
fue quizás el más monstruoso de todos ellos”.17 

Esa mentalidad comercial del esclavista, ligada a intereses económi-
cos, entorpecía el cumplimiento de las regulaciones vigentes en las que 
se resaltaba la obligatoriedad del adoctrinamiento religioso del esclavo 
y su asistencia a misa en domingos y días de precepto y al buen tato que 
debían recibir de sus amos.

Bajo ese régimen de trabajo, el esclavo de plantaciones no solo no 
podía asimilar el dogma cristiano, sino que a la vez lo rechazaba. Por 
otra parte, al esclavista consciente de esta situación, aun cuando le in-
teresaba el sometimiento del esclavo mediante el consuelo religioso, no 
le interesaba su evangelización, pues ello significaba pérdida de tiem-
po por la enseñanza de la doctrina cristiana, ni el cumplimiento de la 
obligatoriedad de no trabajar en días de preceptos, lo cual significaba 
perdida de horas laborables que repercutían en el plano económico.

Sin embargo, el sentimiento de rebeldía de estas personas cruzó el 
océano con ellos y no podían vivir eternamente sojuzgados a la vigi-
lancia a que eran sometidos: muchos lograban huir hacia los montes y 
sierras. Por supuesto que los propietarios de estos esclavos no se que-
daban de brazos cruzados y los perseguían a toda costa y a todo costo 
con los tristemente célebres rancheadores.

La trata a través del Atlántico y la esclavitud en el Caribe, en Amé-
rica Latina y en los Estados Unidos, contribuyeron a la formación 
de sociedades multirraciales en cada región. Estos africanos hicieron 
grandes aportes materiales en el desarrollo agrícola, minero y comercial 
a nivel internacional y, además, aportaron elementos importantes de su 

16	 Manuel Moreno Fraginals, op. cit., tomo II, p. 25.

17	 Ibíd., p. 26.



18

cultura, de sus tradiciones, como lo podemos apreciar en nuestros días 
en Cuba, pues forman parte de la identidad nacional.

Ante esta situación, el esclavo africano fue capaz de enquistar su 
cultura en una cultura católica, europea. Este fenómeno permitió la 
conservación de todo un conjunto de expresiones culturales y de acti-
vidades de su vida cotidiana en África, que fueron transmitiendo a sus 
descendientes y que con el correr del tiempo se fue convirtiendo en el 
Patrimonio Cultural Inmaterial que hoy día tratamos de salvaguardar. 
Los primeros estudios acerca de los africanos y sus descendientes se 
sucedieron en los inicios del Siglo XX, encabezados por la figura de 
Fernando Ortiz, quien se considera el “tercer descubridor de Cuba” 
por desentrañar el misterio de los componentes étnicos de la nación 
cubana. A Ortiz lo sucedieron Rómulo Lachatañeré, Teodoro Díaz 
Fabelo, Argeliers León y un grupo significativo de intelectuales que se 
adentraron en temas vinculados con la cultura “afrocubana”. Ellos, a la 
vez que estudiaban y divulgaban los aspectos de la música, los cantos, 
la antropología, la religiosidad, la lengua de estos hombres ancestrales, 
salvaguardaban y protegían para el futuro su patrimonio cultural.

Las limitaciones sociales con las que convivieron los cubanos con as-
cendencia africana en la etapa colonial, republicana y en los inicios del 
período revolucionario contribuyeron a la protección y conservación 
del PCI de los afrodescendientes.

3.	 Instituciones involucradas 
en el estado miembro 
en la salvaguardia del 
patrimonio cultural inmaterial 
afrodescendiente

Las instituciones que a continuación reseñamos, tienen dentro de sus 
objetivos de trabajo la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmate-
rial de la nación, sin distinción de denominación cultural. En ellas exis-
ten grupos de especialistas que, a su vez, se dedican a diferentes temas, 
entre los que se aprecian los relacionados con la herencia africana en la 
cultura cubana. En todos los casos, las estrategias aplicadas están enca-



C
ub

a

19

minadas a la salvaguardia y difusión de la Cultura Inmaterial, a través 
de investigaciones, acciones y planes de salvaguardia.

En el caso del PCI de origen africano se destacan los Planes de Sal-
vaguardia de La Tumba Francesa, proclamada Obra Maestra del Patri-
monio Oral e Inmaterial de la Humanidad, el 7 de noviembre del año 
2005, por la UNESCO.

Consejo Nacional de Patrimonio Cultural 
(CNPC)

Objetivos: 

El objetivo del Consejo Nacional de Patrimonio Cultural es la pro-
tección, rescate, conservación, restauración, exhibición, investigación 
y divulgación del patrimonio cultural y natural, material e inmaterial 
de la nación, así como la formación de profesionales en la materia. A 
su vez, este objetivo es objetivo principal del Programa Nacional de 
Patrimonio. Además, preside la Comisión Nacional de Salvaguardia 
del Patrimonio Cultural Inmaterial y es el encargado de velar por la 
implementación de la Convención para la Salvaguardia del Patrimonio 
Cultural Inmaterial de 2003.

El Consejo ejerce sus funciones a escala nacional, a través de los 
Centros Provinciales de Patrimonio Cultural, a los cuales están adscri-
tos los museos, los Equipos Técnicos de Monumentos y los Registros 
Provinciales de Bienes Culturales. Su acción se extiende no solo al sis-
tema institucional de la cultura, sino también hacia el resto de los orga-
nismos e instituciones que poseen patrimonio cultural o que requieren 
información, asesoramiento y control dentro y fuera de Cuba.

Estrategias Aplicadas: 

Es el organismo del Ministerio de Cultura que se encarga de dirigir 
todas las acciones encaminadas a salvaguardar el Patrimonio Cultural 
Inmaterial.



20

A través del sistema de museos del CNPC:

•	 Los especialistas de las instituciones realizan investigaciones en 
el terreno para recuperar el PCI, sobre todo el que se encuentra 
en riesgo. 

•	 A través de eventos, conferencias y charlas, divulgan los resul-
tados de las investigaciones y amplían el conocimiento de las 
comunidades acerca de sus tradiciones.

•	 Realiza la búsqueda de posibles manifestaciones que deben inte-
grar la lista indicativa del PCI en la localidad.

•	 Participa en el Plan de manejo de la Tumba Francesa, única ma-
nifestación cubana del PCI declarada obra maestra del patrimo-
nio cultural inmaterial de la humanidad.

•	 Varios especialistas trabajan estrechamente vinculados al Comité 
Cubano del Proyecto Ruta del Esclavo de la UNESCO.

Comisión Nacional de Salvaguardia  
del Patrimonio Cultural Inmaterial

Objetivos: 

La Comisión Nacional de Salvaguardia del Patrimonio Cultural In-
material, presidida por el Consejo Nacional de Patrimonio Cultural, es 
la encargada de:

•	 Elaborar toda la estrategia nacional para el rescate y conserva-
ción del PCI.

•	 Evaluar las propuestas para las declaratorias nacionales e inter-
nacionales.

•	 Representar a Cuba en diferentes foros internacionales.

•	 Evaluar los Planes de Manejo del PCI declarados por la 
UNESCO (Tumba Francesa).

•	 Realizar el seguimiento y monitoreo de la implementación de la 
Convención de 2003.



C
ub

a

21

•	 Valorar el cumplimiento de las acciones planificadas por cada 
uno de los miembros de dicha comisión.

Consejo Nacional de Casas de Cultura

Es la institución que aglutina a su alrededor a instructores de arte y 
promotores culturales, encargados de la creación artística en los todos 
los sectores poblacionales, del asesoramiento metodológico del movi-
miento de artistas aficionados y de los grupos portadores del patrimo-
nio cultural inmaterial.

Objetivos:

•	 Contribuir al enriquecimiento cultural de la población sobre la 
base de la aplicación de los principios de la participación social, 
establecidos en la política cultural.

•	 Elevar la participación social, fortaleciendo y estimulando los in-
tereses culturales que en su sentido más amplio puedan surgir de 
la comunidad. 

•	 Trabajar por la preservación y difusión de las tradiciones cultu-
rales de la comunidad, incorporando lo mejor de la cultura na-
cional y universal.

•	 Contribuir a la formación de los valores éticos y estéticos en los 
niños y adolescentes. Atención directa de aquellos grupos que se 
dediquen a este quehacer en las instituciones dentro y fuera del 
sistema.

•	 Apoyar las proyecciones de trabajo de la educación artística en el 
sistema nacional de educación.

•	 Contribuir a lograr en nuestra población un alto grado en apre-
ciación y disfrute de las manifestaciones artísticas y literarias. 

•	 Transmitir, a través de cursos, talleres y seminarios, las experien-
cias del trabajo de animación sociocultural comunitaria, posibili-
tando la superación técnico-profesional del personal del sistema 
de maestros y profesores del sistema nacional de educación y de 
otros interesados en tal temática.



22

•	 Coadyuvar al empleo más culto y pleno del tiempo libre, desa-
rrollando las potencialidades creadoras de los diferentes sectores 
de la población.

•	 Promover y coordinar la participación activa del sistema de ins-
tituciones culturales, organismos y organizaciones sociales y de-
más, en función del cumplimiento del programa de desarrollo 
cultural del Centro, así como en la consecución de otras acciones 
de conjunto que haya que realizar y que posibiliten la efectiva 
proyección sociocultural hacia la sociedad.

Instituto de Investigaciones y desarrollo 
para la cultura cubana “Juan Marinello”

El Instituto Cubano de Investigación Cultural (ICIC) “Juan Mari-
nello”, cuyo nombre rinde homenaje al destacado intelectual cubano, 
está comprometido con el pensamiento revolucionario latinoamerica-
no. Miembro de CLACSO y avalado por el Ministerio de Ciencia, 
Tecnología y Medio Ambiente de Cuba, el ICIC “Juan Marinello” ha 
contribuido a modificar favorablemente la imagen científica del con-
junto de instituciones culturales cubanas, lo que aumenta su prestigio 
en la comunidad académica internacional, en el campo de las ciencias 
sociales y los estudios culturales.

Objetivo:

•	 Contribuir al desarrollo de la política cultural del país a través de 
la investigación social y el debate académico. Además, ejerce el 
control y orientación metodológica del sistema de unidades de 
investigación subordinadas al Ministerio de Cultura.

Además de los equipos de investigación, funcionan tres cátedras de 
estudios: la Juan Marinello, la Antonio Gramsci y la Carolina Poncet 
de Cárdenas, que desarrollan eventos, ciclos de conferencias, talleres 
y otras actividades destinadas a fomentar espacios de intercambio en 
torno de la cultura.

Durante los últimos años se ha ampliado el sistema de relaciones 
con universidades y entidades homólogas, dentro y fuera de Cuba, que 



C
ub

a

23

han propiciado el intercambio científico, bibliográfico y la organiza-
ción de cursos y eventos con participación internacional.

Consejo Nacional de Artes Plásticas

Su función fundamental es velar por el desarrollo de las manifestacio-
nes artísticas, el sistema de relaciones internas, así como de las demás 
manifestaciones e instituciones estatales de administración de la cultu-
ra y otras de distinto carácter.

Objetivos

•	 Propiciar el desarrollo armónico del talento en sus diferentes 
manifestaciones.

•	 Velar por el establecimiento de criterios adecuados para la for-
mación y desarrollo de sus creadores.

•	 Preservar los bienes que forman parte de nuestro patrimonio 
cultural.

•	 Diseñar un sistema de investigaciones en las Artes Plásticas.

•	 Elaborar, proponer y ejecutar la política para su promoción y co-
mercialización.

•	 Establecer un sistema de programas nacionales e internacionales.

•	 Definir lo más representativo del quehacer de las Artes Plásticas 
cubanas.

•	 Dar participación activa a los artistas, especialistas y técnicos 
correspondientes en los equipos de dirección y en los órganos 
colectivos.

•	 Velar por la promoción del talento artístico.

•	 Propiciar la investigación y la crítica en la actividad.

•	 Orientar técnica y metodológicamente a los Consejos Provincia-
les de la rama.



24

Consejo Nacional de Artes Escénicas

Objetivos

•	 Propiciar el desarrollo y la integración continua de los movi-
mientos teatrales y de danza, atendiendo a criterios artísticos e 
ideológicos que permitan la mayor diversidad de expresión.

•	 Establecer una forma de dirección que suponga la participación 
activa de los creadores en la elaboración y ejecución de la política 
cultural para estas manifestaciones artísticas.

•	 Velar por el avance de la programación nacional, promover un 
público cada vez más diverso y numeroso para estas manifesta-
ciones.

•	 Velar por la formación y superación permanente de los creadores.

•	 Fomentar el intercambio internacional en su esfera.

•	 Velar por el desarrollo del movimiento de grupos de aficionados 
a las Artes Escénicas.

•	 Dar participación activa en los equipos de dirección y en los ór-
ganos colectivos a los artistas, especialistas y técnicos correspon-
dientes.

•	 Velar por la promoción del talento artístico, así como propiciar la 
investigación y la crítica en la actividad.

•	 Orientar técnica y metodológicamente a los Consejos Provincia-
les de la rama.

Instituto Cubano de la Música

El Instituto Cubano de la Música, creado en 1989, es la institución del 
Ministerio de Cultura que organiza, promueve, auspicia y protege al 
movimiento musical cubano.



C
ub

a

25

Objetivos

•	 Apoyar y estimular el ciclo de la creación, la interpretación y la 
investigación musical.

•	 Promover, proteger y enriquecer el patrimonio musical de la na-
ción.

•	 Favorecer la formación de un público más culto.

•	 Fomentar la presencia de artistas, productos y soportes de la mú-
sica en el mercado nacional e internacional.

Instituto Cubano del Libro

El Instituto Cubano del Libro es la institución rectora de la edición, la 
comercialización y la promoción de libros y publicaciones seriadas en 
Cuba, así como de las relaciones del Estado cubano con los escritores, 
sus organizaciones representativas y los profesionales del libro.

Unión Nacional de Artistas  
y Escritores de Cuba

La Unión de Escritores y Artistas de Cuba (UNEAC) es una orga-
nización social con fines culturales y artísticos, con Status Consultivo 
II en el Consejo Económico y Social de Naciones Unidas, con perso-
nalidad jurídica propia y plena capacidad legal, que agrupa en su seno, 
con carácter voluntario y siguiendo el principio de selectividad (sobre 
la base de su currículum artístico), a los escritores y artistas cubanos.

Objetivos

•	 Estimular, proteger y defender la creación intelectual y artística.

•	 Reconocer la más amplia libertad de creación.

•	 Rechazar y combatir toda actividad contraria a los principios de 
la Revolución.

•	 Favorecer el estudio, la valoración crítica y difusión, tanto nacio-
nal como internacional, de las obras representativas de la cultura 
cubana.



26

•	 Contribuir a la preservación y difusión de los valores intelectua-
les y artísticos del pueblo cubano y a lo más representativo de las 
culturas de los pueblos del mundo.

•	 Participar en la defensa de la humanidad, de la diversidad cultu-
ral, de la integración latinoamericana y caribeña y luchar contra 
la canalización y mercantilización de la cultura y el arte.

Casa del Caribe (Santiago de Cuba)

Se funda ante la necesidad de organización del Festival del Caribe, 
surgido un año antes, en 1980.

Objetivos

•	 Llevar adelante las investigaciones, individuales y por equipo, so-
bre la historia, la cultura, la economía y la sociedad, en las formas 
que se dieron y se dan en Cuba y en toda el área caribeña.

•	 Propiciar el intercambio sistemático nacional e internacional en-
tre investigadores, artistas, intelectuales y estudiosos de la histo-
ria y la cultura caribeña. 

•	 Promover la labor de los grupos portadores y de líderes y gestores 
de expresiones culturales autóctonas de toda el área y propiciar el 
intercambio entre artistas, investigadores e intelectuales de Cuba 
y la región.

El Festival y la Casa han tenido, desde entonces y por suerte, im-
portantes nombres desde su misma génesis. Algunos de ellos son en la 
actualidad continuadores de la obra de Joel, y el legado insustituible de 
los que no nos acompañan físicamente sirve para reafirmar la conquista 
de un sueño hecho realidad, convertido en el sueño de muchos otros 
compatriotas desde sitios tan lejanos del propio Caribe, aspirando a 
crear algo que reconozca y hermane a unos y otros desde su historia, su 
cultura, su razón de ser.



C
ub

a

27

Centro Cultural Africano Fernando Ortiz 
(Santiago de Cuba)

Institución creada con el objetivo fundamental de promover y difundir 
los valores de la cultura africana, latinoamericana y caribeña; focalizar 
sus aspectos más relevantes y expresarlos desde una óptica universal.

Líneas de Trabajo

Expositiva: Representada por la muestra de objetos étnico-culturales 
de más de veinte países africanos en una exposición permanente.

Investigativa: Representada por un staff de especialistas de la institu-
ción y un grupo de colaboradores que, en la práctica, funcionan como 
un equipo multidisciplinario de investigación.

Artístico-literaria: Recoge las huellas africanas en las manifesta-
ciones musicales, de danza, teatrales, etc. y, al mismo tiempo, invita a 
actuar en el patio de la institución a portadores, vivos exponentes de 
nuestro folklore.

Docente: Representada por el proyecto Cátedra de Estudios; dentro 
de ella se encuentra el plan de docencia pregrado y postgrado que im-
parte la institución y la Editorial Cátedra. 

Eventos Científicos

•	 Conferencias científicas sobre cultura africana y afroamericana 
de carácter internacional. Recoge una amplia gama temática e 
interdisciplinaria, en la que aparecen representadas la religión, la 
etnología, la literatura, la medicina popular y tradicional, la dan-
za, la música, la pintura, el cine, la fotografía. Esta conferencia se 
celebra cada dos años.

•	 Bienal de oralidad y simposio teórico:

Dedicado al análisis de la Oralidad en nuestro contexto latinoame-
ricano y caribeño, que se une a la UNEAC para propiciar la puesta en 
escena de los narradores orales.



28

Características 

Espacio de reflexión: Encuentro monotemático sobre aspectos de la 
cultura africana presentes en la muestra y que reúne durante una jor-
nada a especialistas sobre la temática escogida para un debate y análi-
sis profundo de ella. Posee varias salas de exposición permanente que 
incluye: esculturas, utensilios domésticos, pinturas, máscaras y otros 
objetos africanos.

Cuenta, además, con un salón para reuniones, donde se realizan Se-
minarios, Conferencias, Cursos de Postgrado, Defensa de Trabajos de 
Diploma y otras actividades.

Tienen un Centro de Documentación, con material bibliográfico 
general y especializado, relacionado con la historia de los pueblos afri-
canos y su influencia en las culturas de Cuba, América Latina y el 
Caribe. En el patio de la institución se realizan actividades artísticas de 
danza, música, teatro, poesía y artes plásticas, que reflejan la africanía 
de nuestra cultura.

Fundación Fernando Ortiz

La Fundación Fernando Ortiz es una institución cultural cubana de 
carácter público y civil, no gubernamental, con personalidad jurídica y 
patrimonio propios y sin fines de lucro, que se rige por el Código Civil 
de Cuba y sus propios estatutos. Sus fines principales son el estudio 
y divulgación de la vida y la obra del sabio cubano Fernando Ortiz, 
así como el desarrollo de investigaciones científicas sobre la identidad 
cultural cubana.

Objetivos: 

•	 Propiciar la reedición de las obras de Fernando Ortiz y velar por 
la conservación del patrimonio referido a su vida y obra, además 
de la publicación de textos que amplíen los conocimientos sobre 
sus ideas, concepciones y acciones. 

•	 Estimular el desarrollo de investigaciones científicas sobre iden-
tidad cultural en materia de antropología, lingüística, musicolo-
gía, religiosidad y etnología.



C
ub

a

29

•	 Contribuir a la difusión del pensamiento contemporáneo cuba-
no y de los estudios relacionados con la cultura cubana, caribeña 
y latinoamericana.

•	 Ofrecer un espacio propicio para el debate y el intercambio de 
especialistas cubanos y del mundo entero que hayan indagado en 
distintas facetas de la creación popular, las ciencias sociales y la 
cultura en general.

•	 Organizar seminarios, conferencias, simposios, cursos de verano 
y postgrados, exposiciones y festivales de música, literatura y fo-
lklore, así como exposiciones de artes plásticas que contribuyan 
a ilustrar el vasto pensamiento y la obra de creación de Fernando 
Ortiz.

•	 Editar publicaciones sobre temas de la cultura popular y las tra-
diciones de Cuba y del mundo.

La Fundación Fernando Ortiz posee, además, un consejo cientí-
fico asesor integrado por relevantes personalidades de la ciencia y la 
cultura. Cuenta también con un amplio grupo de colaboradores en el 
que participan investigadores, profesores y técnicos de las más diver-
sas especialidades. La Fundación ha creado vínculos e intercambios 
con universidades, centros de investigación, entidades culturales y otras 
instituciones afines nacionales y extranjeras.

Esta institución otorga el Premio Internacional a personas e insti-
tuciones vinculadas al estudio, la preservación y la difusión del legado 
africano en Cuba, dedicado al padre de la antropología cultural cubana. 
Durante los años 2005 y 2007 se ha entregado este premio a un grupo 
de personalidades del Caribe y Las Américas, entre las que se destacan 
Katherine Dunham (Estados Unidos), Luis Beltrán Repetto (España), 
Eusebio Leal Spengler (Cuba), Luz María Martínez Montiel (Méxi-
co), Laënnec Hurbon (Haití), Casa del Caribe y Joel James Figarola 
–in memoriam– (Cuba).

Cabildos y Asociaciones Religiosas 

La labor de Salvaguardia que realizan estas instituciones es muy im-
portante, pues aunque en su mayoría son agrupaciones con un sentido 



30

religioso, transmiten un modo de vida y un comportamiento en general 
que son reflejo de una educación ancestral.

Estos grupos son portadores de un patrimonio vivo y se han encar-
gado de protegerlo y trasmitirlo en su expresión más auténtica, y han 
contribuido de forma directa en las acciones de salvaguardia. En las 
comunidades donde están ubicados son respetados y, en su mayoría, 
los mayores o los máximos representantes se convierten en líderes co-
munitarios:

Cabildos más representativos por provincias:

•	 Artemisa: Cabildo San Antonio.

•	 Matanzas: Cabildo Arará Sabalú, Regla Arará, Grupo Arabba, 
Cabildo Iyesá Modue, Cabildo Niló Nillé, Cabildo Omó Lallé.

•	 Villa Clara: Cabildo Kunalungo, Cabildo Santa Bárbara, Cabil-
do Santa Bárbara.

•	 Cienfuegos: Cabildo San Roque, Cabildo Santo Cristo, Cabildo 
San Antonio, Cabildo Santa Bárbara, Casino Congo, Cabildo 
Divina Caridad.

•	 Sancti Spiritus: Cabildo Congo Reales, Cabildo Santa Bárbara.

•	 Holguín: Tumba Francesa de Bejuco.

•	 Santiago de Cuba: Tumba Francesa La Caridad, Cabildo Ca-
rabalí Olugo, Cabildo Carabalí Isuama. Guantánamo: Tumba 
Francesa Santa Catalina de Ricci o Pompadour.

Otras organizaciones no gubernamentales con importantes acciones 
en la Salvaguardia del Patrimonio Inmaterial:

•	 Asociación Cultural Yoruba de Cuba

•	 Buró Nacional Abakua

•	 Asociación Caribeña de Cuba

Programa Cubano Ruta del Esclavo

En el año 1994, Cuba se adhiere al Programa de la UNESCO de la 
Ruta del Esclavo, agrupando lo que fue la organización de un grupo 



C
ub

a

31

de acciones que, de manera individual, realizaban algunas instituciones 
culturales, con vistas a salvaguardar la herencia africana en todos los 
ámbitos de la cultura y la vida cotidiana del cubano.

La Fundación Fernando Ortiz, presidida por el Dr. Miguel Barnet, 
fue la encargada de centrar el trabajo y se creó el Comité Cubano 
de la Ruta del Esclavo, un grupo de trabajo para dar continuidad al 
Proyecto de la UNESCO y renovar sus vínculos con otros países del 
área, para facilitar la cooperación en el desarrollo de actividades y la 
evaluación de los resultados del trabajo conjunto, permitiendo el in-
tercambio de experiencias, la puesta en práctica de iniciativas e, inclu-
so, la gestión de fondos.

Este grupo de especialistas que originalmente constituyó el Comité, 
fue perfeccionando su trabajo y logró un reconocimiento nacional e in-
ternacional de sus acciones. En 2007 se crearon seis grupos de trabajo 
a raíz de la reunión de los comités nacionales de la Ruta del Esclavo 
de Cuba, Haití y República Dominicana, celebrada en Santo Domin-
go. Estos tienen, entre sus objetivos, promover las culturas vivas y las 
expresiones artísticas y espirituales, que resultaron de las interacciones 
generadas por la trata negrera y la esclavitud; preservar los archivos y 
tradiciones orales relacionadas con el tema; realizar inventarios y pre-
servar el patrimonio cultural material y los lugares de memoria, así 
como promover el turismo basado en este patrimonio.

Los integrantes de los grupos representan diversas instituciones 
como: el Archivo Nacional de Cuba, la Facultad de Artes y Letras de 
la Universidad de La Habana, el Instituto Cubano de Antropología, la 
Fundación Fernando Ortiz, el Instituto Cubano de Investigación Cul-
tural Juan Marinello, el Consejo Nacional de Patrimonio Cultural, el 
Museo de la Ruta del Esclavo, la Casa de África, el Museo Municipal 
de Guanabacoa, el Centro Cultural Africano Fernando Ortiz, el Con-
junto Folklórico Nacional de Cuba, la Biblioteca Nacional José Martí 
y la Casa del Caribe.

De este intenso trabajo se derivan un conjunto de publicaciones de 
autores cubanos sobre el tema en Cuba y en el exterior, y de escritores 
de otros países en la isla. Algunas de estas publicaciones son las revistas 



32

Catauro, Revolución y Cultura, Anales del Caribe y La Gaceta de Cuba y, 
en especial, la colección Fuente Viva, de la Fundación Fernando Ortiz.

El Comité Cubano de la Ruta del Esclavo ha continuado sus ac-
tividades en relación con los programas de trabajo que desarrolla. De 
acuerdo con los indicadores señalados por la UNESCO, los resultados 
principales han sido los siguientes:

•	 Instituciones de investigación

•	 Publicaciones

•	 Eventos científicos anuales

•	 Restauración de los sitios asociados con la trata de esclavos

•	 Instituciones de investigación

Cuba posee un conjunto de instituciones que de diversa manera in-
vestiga temas relacionados con la esclavitud y la diáspora africana. Las 
principales son las siguientes:

•	 Biblioteca Nacional José Martí
Av. Independencia y 20 de Mayo, Plaza de la Revolución, Ciu-
dad de La Habana.
Teléfono: (537) 881 6224.
Correo electrónico:
libjm@cubarte.cult.cu

•	 Casa de África, Oficina del Historiador de la Ciudad
Obrapía Nº 157 entre Mercaderes y San Ignacio, La Habana 
Vieja, Ciudad de La
Habana.
Teléfono: (537) 863 9850.
Correo electrónico: africa@ohch.cu

•	 Casa del Caribe
Calle 13 Nº 154 esquina a calle 8, reparto Vista Alegre, Santiago 
de Cuba.
Teléfonos: (53 022) 64 2285, (53 022) 64 2387.
Correo electrónico: ccaribe@cubarte.cult.cu



C
ub

a

33

•	 Centro Cultural Africano “Fernando Ortiz”
Av. Manduley Nº 106 esquina a calle 5ta. Santiago de Cuba.
Teléfonos: (53 022) 64 2487, (53 022) 62 5054.
Correo electrónico: bccult.f.ortiz@cult.stgo.cult.cu y mercy@ic-
tjam.uo.edu.cu

•	 Centro de Estudios del Caribe, Casa de Las Américas
Calle 3ra esquina a calle G, Vedado, La Habana.
Teléfonos: (537) 55 27 06 al 09. 
Correo electrónico: casa@casa.cult.cu y caribe@casa.cult.cu
Sitio web: www.casa.cult.cu

•	 Centro de Estudios de África y Medio Oriente (CEAMO)
Av. 3ra Nº 1851 entre 18 y 20, Miramar, La Habana.
Teléfono: (537) 202 5410.
Correo electrónico: ceamo@cee.co.cu

•	 Centro de Investigación y Desarrollo de la Música Cubana 
(CIDMUC)
Calle G Nº 505, entre 21 y 23, Vedado, La Habana.
Teléfonos: (537) 8339697 (53 7) 830 8015.
Correo electrónico: cidmuc@cubarte.cult.cu

•	 Conjunto Folklórico Nacional de Cuba
Calle 4 Nº 103, entre Calzada y 5ta, Vedado, La Habana.
Teléfono: (537) 830 3060, (53 7) 830 3939, Fax: (53 7) 830 4395.
Correo electrónico: folkuba@cubarte.cult.cu

•	 Departamento de Estudios Sociorreligiosos del Centro de Psi-
cología y Sociología (CIPS)
Calle B, no. esquina a 15, Vedado, La Habana.
Teléfonos: (537) 831 3610, (53 7) 830 1451.
Correo electrónico: cips@ceniai.inf.cu

•	 Facultad de Artes y Letras, Universidad de La Habana
Zapata y G, Vedado, La Habana.
Teléfonos: (537) 878 8014 / 870 2740.
Correo electrónico: decano@fayl.uh.cu

mailto:ceamo@cee.co.cu


34

•	 Fundación Fernando Ortiz
Calle 27 Nº 160 esquina a calle L, Vedado, La Habana.
Teléfono: (537) 830 0623, telefax: (53 7) 832 4334.
Correo electrónico: ffortiz@cubarte.cult.cu
Sitio web: www.fundacionfernandoortiz.org

•	 Instituto de Antropología
Calzada de Buenos Aires Nº 111, entre Agua Dulce y Diana, 
Cerro, La Habana.
Teléfonos: (537) 33 5514, (53 7) 57 5661.
Correo electrónico: antropol@ceniai.inf.cu

•	 Instituto de Investigación y Desarrollo de la Cultura Cubana 
“Juan Marinello”
Av. Independencia Nº 63, entre Bruzón y Lugareño, Plaza de la 
Revolución, La Habana.
Teléfonos: (537) 877 5770, (53 7) 877 5771.
Correo electrónico: cidcc@cubarte.cult.cu

•	 Instituto de Literatura y Lingüística
Av. Salvador Allende, Nº 710, Centro Habana, La Habana.
Teléfonos: (537) 878 5377, (53 7) 870 1310, (53 7).
878 6486, correo electrónico: ill@ceniai.inf.cu

•	 Museo Castillo de San Severino de la Ruta del Esclavo
Castillo de San Severino, Zona Industrial, Matanzas.
Teléfono: (53 045) 28 3259, correo electrónico:
patrim@atenas.cult.cu

•	 Museo Municipal de Guanabacoa
Calle Martí Nº 108 esquina a Versalles, Guanabacoa, La Haba-
na.
Teléfonos: (537) 97 9117, (53 7) 97 2078.
Correo electrónico: musgbcoa@cubarte.cultcu

•	 Museo Municipal de Regla
Calle Martí Nº 158 entre Eduardo Faccioso y La piedra, Regla, 
La Habana.
Teléfonos: (537) 94 5920, 97 6989,



C
ub

a

35

Correo electrónico: museoderegla@cubarte.cult.cu

•	 Universidad Central de Las Villas (Vicerrectorado Académico)
Carretera de Camajuaní, km 5 ½ Santa Clara, Villa Cara 54830
Teléfono: (53 042) 281416, Fax: (53 042) 81608.
Correo electrónico: jj@uclv.etecsa.cu

4.	 Publicaciones

Como resultado de diferentes investigaciones, durante el período 
1994-2004 se publicaron unos 270 textos entre libros y artículos de 
autores cubanos, tanto en Cuba como en el exterior, y de autores de 
otros países en Cuba (ver Bibliografía). Se destacan en este sentido las 
revistas Del Caribe, de la Casa del Caribe de Santiago de Cuba; Ca-
tauro, revista cubana de antropología, de la Fundación Fernando Ortiz; 
Temas, del Ministerio de Cultura; Oralidad de la Oficina Regional de 
Cultura para América Latina y el Caribe de la UNESCO; Anales del 
Caribe del Centro de Estudios del Caribe de la Casa de Las Américas; 
Revista de la Universidad de La Habana; Islas de la Universidad Central 
de Las Villas; Signos de la ciudad de Santa Clara; Revista del Vigía 
y Matanzas de la ciudad de Matanzas; y las editoriales Unión, de la 
Unión Nacional de Escritores y Artistas de Cuba (UNEAC); Orien-
te, Letras Cubanas, Ciencias Sociales, José Martí, del Instituto Cubano 
del Libro; la Editorial Academia del Ministerio de Ciencia Tecnología 
y Medio Ambiente (CITMA) y las editoriales de la Fundación Fer-
nando Ortiz y del Centro de Investigación y Desarrollo de la Cultura 
Cubana “Juan Marinello”.

Conjuntamente, diversos autores cubanos han publicado sobre el 
tema de la africanía en Brasil, Canadá, Colombia, España, Estados 
Unidos de América, Francia, Italia, Jamaica, República Dominicana y 
Venezuela.

Publicaciones (ver Bibliografía)



36

Eventos científicos anuales

Anualmente se efectúan diversos eventos en varias partes del territorio 
nacional, de convocatoria internacional, que abarcan temas de la he-
rencia africana en Cuba, el Caribe y Las Américas. Los principales son:

Enero: Actividades con motivo del evento de la Casa de África, Ofi-
cina del Historiador de la Ciudad (Ciudad de La Habana) durante la 
segunda semana de ese mes. Taller de antropología social y cultural 
afroamericana.

Abril: Actividades con motivo del evento del Centro de Estudios 
Africanos Fernando Ortiz (Santiago de Cuba) durante la segunda se-
mana de ese mes. Coloquio Ortiz-Lachatañeré. 

Julio: Actividades con motivo del evento de la Casa del Caribe (San-
tiago de Cuba), durante la segunda semana de ese mes. La Fiesta del 
Fuego y el Coloquio “El Caribe que nos une”.

Noviembre: Actividades con motivo del Festival de Raíces Africanas 
Wemilere en el Museo Histórico de Guanabacoa, dedicado cada año a 
un país de África (Ciudad de La Habana), durante la tercera semana 
de ese mes. Coloquio Presencia.

Los eventos han sido dedicados a los países siguientes: 1996: Mo-
zambique; 1997: Nigeria; 1998: República Popular del Congo; 1999: 
República Popular de Angola; 2000: República de Benín; 2001: Brasil 
(por el centenario de su independencia); 2002: Sudáfrica; 2003: Cabo 
Verde; y 2004: Haití (por el bicentenario de su Revolución).

Restauración de los sitios asociados  
con la trata de esclavos 

Participación del Consejo Nacional de Patrimonio Cultural y su red 
de instituciones en acciones de identificación, protección, rescate y di-
fusión de la Ruta del Esclavo. El Consejo Nacional de Patrimonio 
Cultural como parte de su misión de protección de la herencia cultural 
de la nación ha trabajado en diferentes acciones destinadas al estu-
dio, identificación, promoción, protección, conservación, restauración 
y difusión de la huella cultural africana, elemento esencial de nuestra 
identidad.



C
ub

a

37

Principales acciones

Inventarios

En el año 2000 se concluyó el inventario automatizado de las eviden-
cias materiales de la Ruta del Esclavo en Cuba. En ese momento se 
registraron 728 sitios. En 2004, este inventario fue actualizado y se 
incluyeron 47 nuevos sitios; además, se perfeccionó la información de 
la ficha técnica de cada bien.

Investigación

Se realizaron investigaciones arqueológicas en sitios de gran valor aso-
ciados a la Ruta del Esclavo. Entre las más importantes se encuentran 
las excavaciones en las ruinas del ingenio San Isidro de los Destila-
deros, en el Valle de los Ingenios, donde se encontró por primera vez 
un tren jamaiquino, elemento esencial en el proceso productivo del 
ingenio azucarero. También se llevaron a cabo excavaciones en el ce-
menterio de esclavos del Cafetal Santa Brígida, en Madruga, provincia 
de La Habana, y en el Castillo de San Severino, en Matanzas, sede 
del Museo de la Ruta del Esclavo en Cuba. Además, fue editada una 
investigación sobre el cimarronaje en la provincia de Guantánamo.

Protección

Patio del barracón de esclavos del Ingenio Taoro, 
Provincia Artemisa

Cuba cuenta con tres sitios Monumentos Nacionales incluidos en la 
Lista del Patrimonio Mundial que son a la vez representativos de la 
Ruta del Esclavo: el Valle de los Ingenios (incluye 58 sitios arqueológi-
cos de ingenios azucareros), el Valle de Viñales (cuenta con 37 cuevas 
con evidencias de haber sido refugio de cimarrones) y el Paisaje Ar-
queológico de las primeras plantaciones cafetaleras del sur oriente de 
Cuba (constituido por las ruinas de 199 cafetales en las provincias de 
Santiago de Cuba y Guantánamo). Además, ostentan la categoría de 
Monumento Nacional los siguientes sitios:

•	 Cafetal Angerona



38

•	 Ingenio Alejandría

•	 Iglesia de Regla

•	 Castillo de San Severino

•	 Conjunto Monumental de Triunvirato

•	 Sitio histórico La Ignacia

•	 Sitio histórico Caimito del Hanábana

•	 Ruinas de Ingenio La Demajagua

La Tumba francesa, manifestación del patrimonio intangible de las 
comunidades franco-haitianas de Santiago de Cuba, fue declarada 
como Obra Maestra del Patrimonio Oral e Inmaterial de la Huma-
nidad. También quedó constituida por Resolución del Ministerio de 
Cultura, la Comisión Nacional para la Protección del Patrimonio In-
material de la Nación, lo cual propiciará una mayor protección de esta 
manifestación del patrimonio cultural, tan importante en el caso de la 
huella africana.

Rescate

Se han llevado a cabo acciones de restauración o conservación de algu-
nos de estos sitios como:

Castillo de San Severino: Se eliminó toda la vegetación parásita, se 
limpiaron los fosos y se restauró el segundo nivel. De esta manera, se 
crearon las condiciones para la primera etapa del Museo de la Ruta del 
Esclavo en Cuba.

Valle de los Ingenios: Se ha trabajado en el rescate de algunos de los 
ingenios, como Manaca Iznaga, donde la casa principal fue restaurada 
y actualmente se utiliza en la actividad turística como restaurante; de 
otro lado, la torre es hoy un mirador en el Ingenio Guáimaro.

Valle de Viñales, Pinar del Río: Se rescató parte de la techumbre 
gracias a la ayuda de la UNESCO. Además, se han elaborado estu-
dios y proyectos para el rescate y uso de otros ingenios en la actividad 
turística.



C
ub

a

39

Cafetales franceses: El conjunto de edificaciones del cafetal La Isa-
belica acoge un museo temático, para lo cual fue restaurada la casa 
principal y se realizó un nuevo montaje museográfico.

Ruinas del Ingenio Taoro: Este sitio, Monumento Local, ha deveni-
do un foco cultural para la comunidad de Santa Fe. En él se programan 
actividades diversas: musicales, de artes plásticas, entre las cuales se 
destacan las asociadas a la herencia cultural africana.

Museo Municipal de Guanabacoa: Se reabrió parcialmente este mu-
seo, uno de los más importantes en cuanto a colecciones asociadas a la 
herencia cultural africana y a programación sociocultural de este perfil.

Difusión

Otras de las acciones que el Consejo Nacional de Patrimonio Cultural 
ha venido trabajando es la difusión, por diversos medios, de la impor-
tancia del proyecto de la Ruta del Esclavo, así como la colaboración 
con otras entidades nacionales e internacionales. Algunas de las accio-
nes son:

•	 Participación en el Grupo Asesor (Task Force) de la UNESCO 
para la implementación del proyecto educativo “Rompiendo el 
Silencio”, que llevan a cabo escuelas de tres continentes.

•	 Asesoría a las Escuelas Cubanas Asociadas a la UNESCO en el 
proyecto “Rompiendo el Silencio”.

•	 Implementación del proyecto “Rompiendo el Silencio”.

•	 Difusión en la página web del Consejo Nacional de Patrimonio 
Cultural de los resultados del inventario de “la Ruta del Esclavo”.

Comité Cubano de La Ruta del Esclavo

a. Integrantes:

Miguel Barnet Lanza

•	 Profesión: Escritor, poeta, etnólogo (religiosidad popular). Presi-
dente del Comité Cubano de La Ruta del Esclavo, Presidente de 
la Fundación Fernando Ortiz y Presidente de la UNEAC.



40

•	 Principales proyectos/actividades: Biografía de un cimarrón, Re-
vista cubana de antropología (Catauro).

•	 Dirección: Fundación Fernando Ortiz, Calle 27 Nº 160 esq. a L, 
El Vedado, La Habana, Cuba.

•	 Teléfono: (537) 830 0623 y (537) 832 4334.

•	 Correo electrónico: ffortiz@cubarte.cult.cu

Nilson Acosta

•	 Profesión: Arquitecto. Vicepresidente del Consejo Nacional de 
Patrimonio Cultural - Principales proyectos/actividades: Inven-
tario de los Sitios y Monumentos del legado africano en Cuba y 
los Sitios de Memoria del Caribe Latino.

•	 Dirección: Calle 4 esquina a 13, Vedado, La Habana, Cuba.

•	 Teléfono: (537) 838 1982.

•	 Correo electrónico: nilson@cnpc.cult.cu

Nisia Agüero

•	 Profesión: Socióloga, trabajo social comunitario.

•	 Principales proyectos/actividades: Representación cubana ante el 
Consejo Internacional de Organización de Festivales Folklóricos 
(CIOFF).

•	 Dirección: Av. Marina esq. a Galiano, La Habana, Cuba.

•	 Teléfono: (537) 867 1405.

•	 Correo electrónico: nisia@cncc.cult.cu

Alejandro Álvarez García

•	 Profesión: Historia económica y social, esclavitud y emancipa-
ción.

•	 Principales proyectos/actividades: Las industrias azucarera y ba-
nanera en Cuba.



C
ub

a

41

•	 Dirección: Departamento de Historia de Cuba, Universidad de 
La Habana, Calle 27 Nº 160 esq. a L, El Vedado, La Habana, 
Cuba.

•	 Teléfono: (537) 645 1461

•	 Correo electrónico: agarcia@cubarte.cult.cu

Gisela Arandia

•	 Profesión: Afrodescendientes, problemática racial

•	 Principales proyectos/actividades: Miembro de la Unión de Es-
critores y Artistas de Cuba.

•	 Dirección: San Lázaro Nº 156, apto 4, - e/ Aguilera y Crespo

•	 Teléfono: (537) 203 7482

•	 Correo electrónico: colorcubano@cubarte.cult.cu

María del Carmen Barcia Zequeira

•	 Profesión: Historia de la esclavitud, historia social.

•	 Principales proyectos/actividades: La esclavitud urbana en Cuba.

•	 Dirección: Casa de Altos Estudios Fernando Ortiz, Universidad 
de La Habana, Calle 27 Nº 160 esq. a L, El Vedado, La Habana, 
Cuba.

•	 Teléfono: (537) 881 0018.

•	 Correo electrónico: mcbarcia@cubarte.cult.cu

Natalia Bolívar Aróstegui

•	 Profesión: Religiones de matriz africana en Cuba.

•	 Principales proyectos/actividades: La regla de ocha y el palo-
monte en Cuba.

•	 Dirección: Calle 26 # 705, 4to piso e/ 7ª y 9ª.

•	 Teléfono: (537) 203 8287.

•	 Correo electrónico: nbolivar@cubarte.cult.cu



42

Digna Castañeda

•	 Profesión: Esclavitud en el Caribe, la mujer en el Caribe

•	 Principales proyectos/actividades: Cátedra de Estudios del Cari-
be, Universidad de La Habana.

•	 Dirección: Departamento de Historia, Universidad de La Ha-
bana, Calle 27, Nº 160 esq. a L, El Vedado, La Habana, Cuba.

•	 Teléfono: (537).

•	 Correo electrónico: carmita@rect.uh.cu

Martha Cordiés Jackson

•	 Profesión: Filóloga y especialista en oralidad africana en Cuba.

•	 Principales proyectos/actividades: Directora del Centro Cultural 
Africano Fernando Ortiz.

•	 Dirección: Avenida Manduley Nº 106, Reparto Sueño, Santiago 
de Cuba, Cuba.

•	 Teléfono: (5322) 642487.

•	 Correo electrónico: mcordies@hotmail.com

Zoe Cremé Ramos

•	 Profesión: Historiadora y especialista en estudios del legado afri-
cano en Cuba.

•	 Principales proyectos/actividades: Investigadora del Centro Cul-
tural Africano .

Fernando Ortiz

•	 Dirección: Avenida Manduley Nº 106, Reparto Sueño, Santiago 
de Cuba, Cuba.

•	 Teléfono: (5322) 642487.

•	 Correo electrónico: mcordies@hotmail.com

Bárbara Danzié

•	 Profesión: Especialista del Archivo Nacional de Cuba (ANC)



C
ub

a

43

•	 Principales proyectos/actividades: Documentación sobre la es-
clavitud y la trata de esclavos en Cuba.

•	 Dirección: Compostela Nº 906 esquina a San Ignacio, La Ha-
bana, Cuba.

•	 Teléfono: (537) 862 9671 y (537) 862 9470.

•	 Correo electrónico: danzieby47@arnac.cu

Roberto Diago

•	 Profesión. Artista plástico.

•	 Principales proyectos/actividades: Exposiciones de pintura.

•	 Dirección: UNEAC, 17 y H, La Habana, Cuba.

•	 Teléfono: (537) 641 6490.

•	 Correo electrónico: diagodc@cubarte.cult.cu

Martha Ezquenazi Pérez

•	 Profesión: Investigadora del Instituto Cubano de Investigación 
Cultural Juan Marinello.

•	 Principales proyectos/actividades: Estudio de las tradiciones 
musicales de estirpe africana en Cuba.

•	 Dirección: Bolleros Nº 63 entre Bruzón y Lugareño, La Habana, 
Cuba.

•	 Teléfono: (537) 879 6109.

Tomás Fernández Robaina

•	 Profesión: Bibliógrafo, Intelectuales negros en Cuba.

•	 Principales proyectos/actividades:

•	 Dirección: Biblioteca Nacional José Martí, Plaza de la Revolu-
ción, La Habana, Cuba.

•	 Teléfono: (537) 838 5444.

•	 Correo electrónico: trob@cubarte.cult.cu



44

Grisell Fraga Leal

•	 Profesión: Museóloga. Especialista Principal del Consejo Nacio-
nal de Patrimonio Cultural.

•	 Principales proyectos/actividades: Especialista en temas de es-
clavitud. Caracterización de las colecciones museables sobre el 
legado africano en Cuba.

•	 Dirección: Calle 4 esquina a 13, Vedado, La Habana, Cuba.

•	 Teléfono: (537) 838 1981 y 833 4394.

•	 Correo electrónico: museos@cnpc.cult.cu y grisellfraga@cnpc.
cult.cu

Gloria García

•	 Profesión: Historia de la esclavitud.

•	 Principales proyectos/actividades: La conspiración de La Escale-
ra, la esclavitud narrada por los propios esclavos.

•	 Dirección: Instituto de Historia de Cuba, Palacio Aldama, La 
Habana, Cuba.

•	 Teléfono: (537) 861 4434.

•	 Correo electrónico: aries@cubarte.cult.cu

Johannes García

•	 Profesión: Bailarín y coreógrafo.

•	 Principales proyectos/actividades: Director del Grupo danzario 
JG.

•	 Dirección: Conjunto Folklórico Nacional, Calle 4 Nº 103, Veda-
do, La Habana, Cuba.

•	 Teléfono: (537) 830 3060.

•	 Correo electrónico: jjgarcia@cubarte.cult.cu

Juan García

•	 Profesión: Bailarín y coreógrafo.



C
ub

a

45

•	 Principales proyectos/actividades: Solista y Coreógrafo del Con-
junto Folklórico Nacional de Cuba.

•	 Dirección: Conjunto Folklórico Nacional, Calle 4 Nº 103, Veda-
do, La Habana, Cuba.

•	 Teléfono: (537) 830 3060.

Jesús Guanche Pérez

•	 Profesión: Antropología cultural, africanía en Cuba, cartografía 
cultural.

•	 Coordinador del Comité Cubano del Proyecto La Ruta del Es-
clavo.

•	 Principales proyectos/actividades: Léxico intercultural sobre re-
ligiones afroamericanas, iconografía de africanos y descendientes 
en Cuba.

•	 Dirección: Fundación Fernando Ortiz, Calle 27 Nº 160 esq. a L, 
El Vedado, La Habana, Cuba.

•	 Teléfono: (537) 830 0623 y (537) 832 4334.

•	 Correo electrónico: jguanche@cubarte.cult.cu

Ramiro Guerra

•	 Profesión: Bailarín y coreógrafo, historiador de la danza.

•	 Principales proyectos/actividades: historia de la danza en Cuba.

Alberto Granados

•	 Profesión: Director de la Casa de África de la Oficina del Histo-
riador de la Ciudad de La Habana.

•	 Principales proyectos/actividades: Colecciones y estudio de obras 
africanas y del legado africano en Cuba.

•	 Dirección: Obraría Nº 157 entre San Ignacio y Mercaderes, La 
Habana, Cuba.

•	 Teléfono: (537) 861 5798.



46

•	 Correo electrónico: africa@cultural.ohch.cu

Isabel Hernández Campos

•	 Profesión: Historiadora, las rebeliones esclavas en Matanzas.

•	 Principales proyectos/actividades: Dirección del Museo La Ruta 
del Esclavo en Cuba.

•	 Dirección: Castillo de San Severino, Matanzas, Cuba.

•	 Teléfono: (5345) 283259.

•	 Correo electrónico: patrim@atenas.cult.cu

Eugenio Hernández Espinosa

•	 Profesión: Actor y dramaturgo.

•	 Principales proyectos/actividades: El legado de temas africanos 
en el teatro cubano.

•	 Dirección: Consejo Nacional de las Artes Escénicas, Calle 4 en-
tre 11 y 13, Vedado, La Habana, Cuba.

•	 Teléfono: (537) 833 4395.

Sandra María Hernández Moncada

•	 Profesión: Tradiciones culinarias de estirpe africana en Cuba

•	 Principales proyectos/actividades: Proyecto comunitario El Ba-
rracón sobre gastronomía.

•	 Dirección: Dirección Municipal de Cultura de Marianao, Ciu-
dad de La Habana, Cuba.

•	 Teléfono: (537) 267 3115.

Rafael Lara González

•	 Profesión: Especialista del Consejo Nacional de Casas de Cul-
tura.

•	 Principales proyectos/actividades: Grupos portadores de tradi-
ciones de estirpe africana en Cuba, así como aficionados y grupos 
de niños y adolescentes.



C
ub

a

47

•	 Dirección: Malecón esquina a Galiano.

•	 Teléfono: (537) 867 13 18.

•	 Correo electrónico: rlara@cubarte.cult.cu

María Teresa Linares Savio

•	 Profesión: Musicóloga, Vicepresidenta de la Fundación Fernan-
do Ortiz.

•	 Principales proyectos/actividades: Multimedia sobre música cu-
bana, selección musical de diez volúmenes de música afrocubana.

•	 Dirección: Fundación Fernando Ortiz, Calle 27 Nº 160 esq. a L, 
El Vedado, La Habana, Cuba.

•	 Teléfono: (537) 830 0623 y (537) 832 4334.

•	 Correo electrónico: matelina@cubarte.cult.cu

Rigoberto López

•	 Profesión: Cineasta, religiones populares de matriz africana en 
Cuba.

•	 Principales proyectos/actividades: Cine itinerante por el Caribe.

•	 Dirección: Instituto Cubano de Arte e Industria Cinematográ-
ficos. Calle 23 y 12, El

•	 Vedado, La Habana, Cuba.

•	 Teléfono: (537) 837 5312.

•	 Correo electrónico: rigo@cubarte.cult.cu

José Loyola

•	 Profesión: Flautista y profesor de flauta.

•	 Principales proyectos/actividades: Profesor Titular del Instituto 
Superior de Arte.

•	 Dirección: Instituto Superior de Arte, Calle 130 Nº 704, Playa, 
Ciudad de La Habana, Cuba.

•	 Teléfono: (537) 208 8775.



48

•	 Correo electrónico: loyola@cubarte.cult.cu

Rogelio Martínez Furé

•	 Profesión: Folklorista, el legado africano en la cultura cubana.

•	 Principales proyectos/actividades: Poesía anónima africana de 
diversas expresiones.

•	 Dirección: Conjunto Folklórico Nacional, Calle 4 Nº 103, Veda-
do, La Habana, Cuba.

•	 Teléfono: (537) 830 3060.

•	 Correo electrónico: rmfure@cubarte.cult.cu

Julio Martínez

•	 Profesión: Etnobotánico, Especialista del Jardín Botánico Na-
cional.

•	 Principales proyectos/actividades: Estudio de la flora de estirpe 
africana en Cuba y de la religiosidad popular que emplea diversas 
plantas en sus ritos y ceremonias.

•	 Dirección: Carretera del Rocío, km 13 ½ Calabazar, La Habana, 
Cuba.

•	 Teléfono: (537) 863 4117 y 697 9159.

•	 Correo electrónico: leyvahajb@ceniai.inf.cu

Gilberto Medina

•	 Profesión: Ingeniero industrial, gestor de tradiciones de estirpe 
africana en Trinidad y el Valle de los Ingenios, Patrimonio Cul-
tural de la Humanidad.

•	 Principales proyectos/actividades: Proyección y promoción de la 
visibilidad del legado africano en Trinidad de Cuba.

•	 Dirección: Museo de Arqueología, Trinidad, Cuba.

•	 Teléfono: (5341) 99 4967.

•	 Correo electrónico: abogadas@restauro.co.cu



C
ub

a

49

Margarita Mejuto

•	 Profesión: Preservación y promoción de las culturas vivas. Vice-
presidenta del Consejo Nacional de Casas de Cultura.

•	 Principales proyectos/actividades: Grupos portadores de tradi-
ciones de estirpe africana en Cuba, así como aficionados y grupos 
de niños y adolescentes.

•	 Dirección: Malecón esquina a Galiano.

•	 Teléfono: (537) 866 1964.

•	 Correo electrónico: margarita@cncc.cult.cu

Manuel Mendive

•	 Profesión. Artista plástico.

•	 Principales proyectos/actividades: Obras y performance de cuer-
pos pintados.

•	 Dirección: Calle 61A # 2714 % 14 y 18, Rpto Dulce Nombre, 
Santa María del Rosario.

•	 Teléfono: 568-203268.

•	 Correo electrónico: mendive@cubarte.cult.cu

Lázara Menéndez Vázquez

•	 Profesión: Historiadora del Arte, religiones de matriz africana en 
Cuba y el Caribe.

•	 Principales proyectos/actividades: Cursos universitarios sobre el 
legado africano en Cuba.

•	 Dirección: San Lázaro Nº 1103 e/ Infanta y San Francisco, La 
Habana, Cuba.

•	 Teléfono: (537) 879-3756 y (537) 832-3578.

•	 Correo electrónico: ache@fayl.uh.cu



50

Julia Mirabal

•	 Profesión Periodista. Reportera cultural de la TV. Miembro de la 
Unión de Periodistas de Cuba.

•	 Principales proyectos/actividades: Sitio del Arte.

•	 Dirección: Instituto Cubano de Radio y Televisión, 23 y M, El 
Vedado, La Habana, Cuba.

•	 Teléfono: (537) 209 3222.

•	 Correo electrónico: jmirabal_2000@yahoo.es

Esteban Morales Domínguez

•	 Profesión: Economista y politólogo. Profesor Titular y Presiden-
te del Consejo Científico de la Universidad de La Habana. Aca-
démico Titular de la Academia de Ciencias de Cuba.

•	 Principales proyectos/actividades: Aspectos históricos y so-
cioeconómicos de las relaciones raciales en Cuba.

•	 Dirección: Ayestarán Nº 24, Cerro, La Habana, Cuba.

•	 Teléfono: (537) 878 6495.

•	 Correo electrónico: esteban@uh.cu

Nancy Morejón

•	 Profesión: Poeta y ensayista sobre el Caribe. Premio Nacional de 
Literatura.

•	 Principales proyectos/actividades: Presidenta de la Sección de 
Literatura de la UNEAC.

•	 Dirección: 17 y K, Vedado, La Habana, Cuba.

•	 Teléfono: (537) 832 4551.

•	 Correo electrónico: cotorra@cubarte.cult.cu

Tato Quiñones

•	 Profesión: Escritor e investigador. Miembro de la Unión de Es-
critores y Artistas de Cuba.

mailto:cotorra@cubarte.cult.cu


C
ub

a

51

•	 Principales proyectos/actividades: Estudio de las relaciones ra-
ciales en Cuba.

•	 Correo electrónico: tatoquinones@cubarte.cult.cu

Eduardo Rivero

•	 Profesión: Bailarín y coreógrafo.

•	 Principales proyectos/actividades: Director del Conjunto  
Folklórico de Oriente, Cuba.

•	 Dirección: Dirección Provincial de Cultura, San Pedro no. 604, 
Santiago de Cuba, Cuba.

•	 Teléfono: (5322) 62 3730.

•	 Correo electrónico:

Eduardo Roca (Choco)

•	 Profesión: Pintor. Miembro de la Unión de Escritores y Artistas 
de Cuba.

•	 Principales proyectos/actividades: Exposiciones de artes plásti-
cas.

•	 Dirección: 41 Nº 2809, Playa, La Habana, Cuba.

•	 Teléfono: (537) 203 0964 y (537) 861 4257.

•	 Correo electrónico: choco@cubarte.cult.cu

Marta Rojas

•	 Profesión: Periodista y escritora. Miembro de la Unión de Perio-
distas de Cuba y de la Unión de Escritores y Artistas de Cuba.

•	 Principales proyectos/actividades:

•	 Dirección: Periódico Granma, Territorial y General Suárez.

•	 Teléfono: (537) 881 9188.

Margarita Ruiz

•	 Profesión: Presidenta del Consejo Nacional de Patrimonio Cul-
tural del Ministerio de Cultura.



52

•	 Principales proyectos/actividades: Gestión y dirección del patri-
monio cultural y natural.

•	 Dirección: Calle 4 esquina a 13, Vedado, La Habana, Cuba.

•	 Teléfono: (537) 838 1981.

•	 Correo electrónico: presidencia@cnpc.cult.cu

Rodolfo Sarracino

•	 Profesión: Historiador. Investigador Titular del Centro de Estu-
dios Martianos.

•	 Principales proyectos/actividades: Retorno de africanos desde 
Cuba hacia África.

•	 Dirección: Línea esquina a 4, Vedado, La Habana, Cuba.

•	 Teléfono: (537) 836 4966.

Eduardo Torres Cuevas

•	 Profesión: Profesor, investigador y escritor.

•	 Principales proyectos/actividades: Director de la Biblioteca Na-
cional José Martí y de la Casa de Altos Estudios Don Fernando 
Ortiz.

•	 Dirección: Biblioteca Nacional José Martí, Plaza de la Revolu-
ción, La Habana, Cuba.

•	 Teléfono: (537) 838 5444.

•	 Correo electrónico: torres-cuevas@cubarte.cult.cu

Sergio Valdés Bernal

•	 Profesión: Lingüista. Miembro de la Junta Directiva de la Fun-
dación Fernando Ortiz. Miembro de la Unión de Escritores y 
Artistas de Cuba.

•	 Principales proyectos/actividades: Las lenguas de África subsa-
hariana y el español de Cuba.



C
ub

a

53

•	 Dirección: Factor Nº 806 e/ Conill y Sta. Ana, Nuevo Vedado, 
La Habana, Cuba

•	 Teléfono: (537) 881 4536.

•	 Correo electrónico: sbernal@cunarte.cult.cu

Roberto Zurbano

•	 Profesión: Escritor. Miembro de la Unión de Escritores y Artis-
tas de Cuba.

•	 Principales proyectos/actividades: Crítica literaria.

•	 Dirección: Casa de Las Américas, 3ra y G, Vedado, La Habana, 
Cuba.

•	 Teléfono: (537) 838 2706 al 09.

•	 Correo electrónico: casa@cubarte.cult.cu

Otros miembros de los seis Grupos de Trabajo que dan continuidad 
al Proyecto

Delia Vera

•	 Profesión: Pedagoga, Coordinadora de la red de escuelas asocia-
das al Proyecto La Ruta del Esclavo.

•	 Principales proyectos/actividades: Actualización de la multime-
dia sobre La Ruta del Esclavo en Cuba para la enseñanza general.

•	 Dirección: Ministerio de Educación, Calle 17 Nº 1, Vedado, La 
Habana, Cuba.

•	 Teléfono: (537) 698 5440.

•	 Correo electrónico: delia@rimed.cu

José Antonio Rodríguez

•	 Profesión: Pedagogo, Metodólogo Nacional de Historia de 
Cuba, asociado al Proyecto La Ruta del Esclavo.

•	 Principales proyectos/actividades: Estudio crítico sobre la ense-
ñanza de La Ruta del Esclavo en Cuba.

mailto:sbernal@cunarte.cult.cu


54

•	 Dirección: Ministerio de Educación, Calle 17 Nº 1, Vedado, La 
Habana, Cuba.

•	 Teléfono: (537) 698 5440.

•	 Correo electrónico: pepe@rimed.cu

Orlando Vergés

•	 Profesión (temas de interés): Investigador y escritor sobre el Ca-
ribe.

•	 Principales proyectos/actividades. Director de la Casa del Caribe 
de Santiago de Cuba, Institución organizadora del Festival del 
Caribe.

•	 Dirección: Calle 13 Nº 106, Reparto Vista Alegre, Santiago de 
Cuba, Cuba.

•	 Teléfono: (5322) 642 285.

•	 Correo electrónico: caribe@cultstgo.cult.cu

Caridad Santos Gracia

•	 Profesión: Investigadora del Instituto Cubano de Investigación 
Cultural Juan Marinello.

•	 Principales proyectos/actividades: Estudio de las tradiciones ora-
les de estirpe africana en Cuba.

•	 Dirección: Bolleros Nº 63 entre Bruzón y Lugareño, La Habana, 
Cuba.

•	 Teléfono: (537) 861 3839.

•	 Correo electrónico: cidcc@cubarte.cult.cu

b. Acciones que se vienen realizando

Las primeras acciones de Salvaguardia estuvieron encaminadas a la 
identificación, en la década de 1980, de un conjunto de tradiciones 
que se recogieron en el Atlas de la Cultura Popular Tradicional, que fue 
elaborado por especialistas de diferentes instituciones culturales a tra-

mailto:cidcc@cubarte.cult.cu


C
ub

a

55

vés de un arduo trabajo de campo y que en estos momentos se está 
actualizando.

De igual manera, se realizó en esta etapa el Atlas de los Instrumentos 
Musicales, con lo que se logró identificar un grupo numeroso de ins-
trumentos traídos por los esclavos africanos y que aún conservaban 
los grupos portadores. Además, la iniciativa permitió localizar a un 
conjunto de individuos dedicados a la fabricación de tambores y otros 
instrumentos musicales de origen africano que usaban técnicas artesa-
nales tradicionales.

En el década de 1990, se organizó el Comité Cubano de la Ruta del 
Esclavo, con la incorporación de Cuba al Proyecto Ruta del Esclavo de 
la UNESCO del cual nuestro país es fundador y miembro de su co-
mité científico desde su inicio. El trabajo se orienta al reconocimiento, 
rescate, protección y salvaguardia del patrimonio heredado de los afri-
canos. Los grupos de trabajo de este comité se encuentran integrados 
por representantes de las instituciones vinculadas con la temática y por 
miembros de la sociedad civil, muchos de ellos portadores de esta rica 
herencia cultural.

A continuación, resumimos el informe realizado por el Dr. Jesús 
Guanche, coordinador de los grupos de trabajo del Comité Cubano 
y miembro del Comité Científico Internacional del Proyecto de la 
UNESCO referido al trabajo realizado en los últimos tres años:

Principales actividades del Comité Cubano del 
Proyecto UNESCO La Ruta del Esclavo

De acuerdo con la nueva estrategia para el Proyecto Ruta del Esclavo, 
dada a conocer en la UNESCO, el Comité Cubano ha realizado un 
conjunto significativo de actividades según los objetivos definidos ini-
cialmente.

1.	 Romper el silencio que rodea la trata de esclavos y la esclavitud 
en las diferentes regiones del mundo, esclareciendo la magnitud 
de ambas, sus causas, riesgos y modus operandi, mediante una in-
vestigación científica multidisciplinaria.

2.	 Resaltar las consecuencias de la trata de esclavos y la esclavitud 
en las sociedades contemporáneas, para asegurar, en particular, 



56

una mejor comprensión de las múltiples transformaciones e in-
teracciones entre los pueblos y culturas que aquellas generaron.

3.	 Ayudar a establecer una cultura de paz, entendimiento mutuo y 
coexistencia pacífica entre los pueblos, facilitando la reflexión so-
bre el diálogo intercultural, el pluralismo cultural y estableciendo 
nuevas formas de ciudadanía en las sociedades modernas.

Según los indicadores que se emplearon en la evaluación del pasado 
decenio (1994-2004) estas actividades han sido:

Memoria sobre la esclavitud  
y la diáspora

Instituciones de investigación

Cuba ha mantenido y ampliado su conjunto de instituciones que investigan 
y publican temas relacionados con la esclavitud y la diáspora africana. Las 
principales son las siguientes:

Archivo Nacional de Cuba

•	 Compostela Nº 906, La Habana Vieja, Ciudad de La Habana.

•	 Teléfono: (53 7) 862 9641, 862 0387.

•	 Correo electrónico: anrc@ceniai.inf.cu

Biblioteca Nacional José Martí

•	 Av. Independencia y 20 de Mayo, Plaza de la Revolución, Ciu-
dad de La Habana.

•	 Teléfono: (53 7) 881 6224. 

•	 Correo electrónico: libjm@cubarte.cult.cu

Casa de África

•	 Oficina del Historiador de la Ciudad. Obrapía Nº 157 entre 
Mercaderes y San Ignacio, La Habana Vieja, Ciudad de La Ha-
bana. 

•	 Teléfono: (53 7) 863 9850.



C
ub

a

57

•	 Correo electrónico: africa@cultural.ohch.cu

Casa del Caribe

•	 Calle 13 Nº 154 esquina a calle 8, reparto Vista Alegre, Santiago 
de Cuba.

•	 Teléfonos: (53 022) 64 2285, (53 022) 64 2387.

•	 Correo electrónico: ccaribe@cubarte.cult.cu

Centro Cultural Africano “Fernando Ortiz”

•	 Av. Manduley Nº 106, esquina a calle 5ta, Santiago de Cuba.

•	 Teléfonos: (53 022) 64 2487, (53 022) 62 5054.

•	 Correo electrónico: mcordies@cult.stgo.cult.cu

Centro de Estudios del Caribe Casa de Las Américas

•	 Calle 3ra, esquina a calle G, Vedado, Ciudad de La Habana.

•	 Teléfonos: (53 7) 55 27 06 al 09.

•	 Correo electrónico: casa@casa.cult.cu y caribe@casa.cult.cu

•	 Sitio web: www.casa.cult.cu

Centro de Investigación y Desarrollo de la Música Cubana (CID-
MUC)

•	 Calle G Nº 505, entre 21 y 23, Vedado, Ciudad de La Habana.

•	 Teléfonos: (53 7) 8339697 (53 7) 830 8015.

•	 Correo electrónico: cidmuc@cubarte.cult.cu

Conjunto Folklórico Nacional de Cuba

•	 Calle 4 Nº 103, entre Calzada y 5ta, Vedado, Ciudad de La Ha-
bana.

•	 Teléfono: (53 7) 830 3060, (53 7) 830 3939, Fax: (53 7) 830 
4395.

•	 Correo electrónico: folkuba@cubarte.cult.cu



58

Facultad de Artes y Letras, Universidad de La Habana

•	 Zapata y G, Vedado, Ciudad de La Habana.

•	 Teléfonos: (53 7) 878 8014 / 870 2740.

•	 Correo electrónico: decano@fayl.uh.cu

Fundación Fernando Ortiz

•	 Calle 27 Nº 160 esquina a calle L, Vedado, Ciudad de La Ha-
bana.

•	 Teléfono: (53 7) 830 0623, telefax: (53 7) 832 4334.

•	 Correo electrónico: ffortiz@cubarte.cult.cu

•	 Sitio web: www.fundacionfernandoortiz.org

Instituto Cubano de Antropología (ICAN)

•	 Amargura Nº 203 entre Habana y Aguiar, Ciudad de La Haba-
na.

•	 Teléfonos: (53 7) 860 7824, (53 7) 860 7836.

•	 Correo electrónico: antropol@ceniai.inf.cu e ican@ceniai.inf.cu

Instituto Cubano de Investigación Cultural Juan Marinello

•	 Av. Independencia Nº 63, entre Bruzón y Lugareño, Plaza de la 
Revolución, Ciudad de La Habana.

•	 Teléfonos: (53 7) 877 5770, (53 7) 877 5771.

•	 Correo electrónico: cidcc@cubarte.cult.cu

Instituto de Literatura y Lingüística

•	 Av. Salvador Allende Nº 710, Centro Habana, Ciudad de La 
Habana.

•	 Teléfonos: (53 7) 878 5377, (53 7) 870 1310, (53 7) 878 6486.

•	 Correo electrónico: ill@ceniai.inf.cu

Museo de la Ruta del Esclavo 

•	 Castillo de San Severino, Zona Industrial, Ciudad de Matanzas.

mailto:antropol@ceniai.inf.cu


C
ub

a

59

•	 Teléfono: (53 045) 28 3259.

•	 Correo electrónico: patrim@atenas.cult.cu

Museo Municipal de Guanabacoa

•	 Calle Martí Nº 108 esquina a Versalles, Guanabacoa, Ciudad de 
La Habana.

•	 Teléfonos: (53 7) 797 9117, (53 7) 797 2073.

•	 Correo electrónico: musgbcoa@cubarte.cultcu

Museo Municipal de Güines

•	 Av. 77 Nº 1005 entre 100 y 112, Güines, La Habana.

•	 Teléfono: 047 522437.

•	 Correo electrónico: lazara.ferrer@infomed.asl.cu

Museo Municipal de Regla

•	 Calle Martí Nº 158 entre Eduardo Faccioso y Lapiedra, Regla, 
Ciudad de La Habana.

•	 Teléfonos: (53 7) 94 5920, 97 6989.

•	 Correo electrónico: museoderegla@cubarte.cult.cu

Universidad Central de Las Villas (Vicerrectorado Académico)

•	 Carretera de Camajuaní, km. 5 ½ Santa Clara, Villa Clara 54830.

•	 Teléfono: (53 042) 281416, Fax: (53 042) 81608.

•	 Correo electrónico: jj@uclv.etecsa.cu

Estas instituciones han obtenido diversos resultados que se vinculan 
con la Red Regional de Instituciones de Investigación sobre Religiones 
Afroamericanas: festivales, eventos científicos, docentes y publicaciones.

Publicaciones

Como resultado de diferentes investigaciones, durante el período 
2009-2010 se han publicado libros y artículos de autores cubanos, tan-
to en Cuba como en el exterior, y de autores de otros países en Cuba.
Se destacan entre otras las revistas:



60

Del Caribe, de la Casa del Caribe de Santiago de Cuba; Catauro, re-
vista cubana de antropología, de la Fundación Fernando Ortiz; Revolu-
ción y Cultura, del Ministerio de Cultura; Anales del Caribe del Centro 
de Estudios del Caribe de la Casa de Las Américas; La Gaceta de Cuba 
de la UNEAC; y las editoriales: Unión, de la Unión Nacional de Escri-
tores y Artistas de Cuba (UNEAC); Oriente, Letras Cubanas, Ciencias 
Sociales, José Martí, del Instituto Cubano del Libro; y las editoriales de 
la Fundación Fernando Ortiz y del Instituto Cubano de Investigación 
Cultural “Juan Marinello”. Conjuntamente, diversos autores cubanos 
han publicado sobre el tema de la africanía en Brasil, Canadá, Co-
lombia, España, Estados Unidos de América, Francia, Italia, Jamaica, 
Polonia, República Dominicana y Venezuela.

Debemos resaltar la permanente colaboración de autores cubanos 
con el anuario Oralidad de la Oficina Regional de Cultura para Amé-
rica Latina y el Caribe de la UNESCO.

Eventos científicos anuales

Se han continuado los eventos científicos en varias partes del territorio 
nacional, algunos de convocatoria internacional, que abarcan temas de 
la herencia africana en Cuba, el Caribe y Las Américas. Los principa-
les son:

1.	 Enero 2009-2010: Taller de antropología social y cultural 
afroamericana. Actividades con motivo del evento de la Casa de 
África, Oficina del Historiador de la Ciudad (Ciudad de La Ha-
bana) durante la segunda semana de ese mes. En estos eventos se 
ha publicado un CD con los trabajos presentados.

2.	 Marzo 2010: I Evento de resistencia esclava en Vueltabajo, La 
Palma, Pinar del Río. Esta región histórico-cultural de la par-
te occidental de Cuba atesora una importante memoria sobre 
la resistencia esclava y se incorpora a la red de eventos con la 
participación de la Unión Nacional de Historiadores de Cuba 
(UNHIC) y la Unión Nacional de Escritores y Artistas de Cuba 
(UNEAC) de esa provincia.



C
ub

a

61

3.	 Abril 2009-2010: Coloquio Ortiz-Lachatañeré. Actividades con 
motivo del evento del Centro Cultural Africano Fernando Ortiz 
(Santiago de Cuba) durante la segunda semana de ese mes. Este 
evento anual ha contado con el apoyo de la Cátedra Afroibe-
roamericana de la Universidad de Alcalá, España. En estos colo-
quios se han publicado varios CD con los trabajos presentados.

4.	 Mayo 2009-2010: Actividades del Coloquio Presencia, con mo-
tivo del Festival de Raíces Africanas Wemilere en el Museo His-
tórico de Guanabacoa (Ciudad de La Habana). Cada año ha 
sido dedicado a un país de África durante la tercera semana de 
ese mes. En 2009 estuvo dedicado a Senegal y en 2010 a la cul-
tura yoruba con una amplia representación de Nigeria.

5.	 Julio 2009-2010: Actividades con motivo del evento de la Casa 
del Caribe (Santiago de Cuba) durante la segunda semana de 
ese mes (3 al 9). La Fiesta del Fuego y el Coloquio El Caribe que 
nos une. El evento de 2009 estuvo dedicado a Honduras y la cul-
tura Garífuna, y el de 2010 a Pernambuco en Brasil y Curazao. 
Este es un importante ejemplo de relaciones interculturales en el 
Caribe con una propuesta de turismo cultural donde se resalta el 
tema del legado africano.

Otros eventos científicos nacionales e 
internacionales relacionados con el tema de la 
esclavitud y el legado africano:

•	 Panel sobre religión en Cuba en el Taller sobre el cincuenta aniversa-
rio de la Revolución Cubana. Instituto de Historia de Cuba, 15-16 
de enero de 2009.

•	 Taller sobre Pastoral de Sincretismo, 3 al 6 de marzo de 2009. Con-
vocado por la Iglesia Católica Cubana.

•	 II Taller científico sociocultural popular “Encuentro de Jefes de Tem-
plos”, Casa de la Comedia, Habana Vieja, 17 al 19 de marzo de 
2009.

•	 Varona y Ortiz en el torrente de ideas del siglo XXI. Centro Hispa-
noamericano de Cultura, 13 al 15 de abril de 2009.



62

•	 39 Congreso Mundial y Asamblea General del Consejo Internacio-
nal de Organizaciones de Festivales de Folklore y Artes Tradicionales 
(CIOFF). 8-15 de noviembre de 2009, Palacio de Convenciones, 
La Habana.

•	 Encuentro de Revistas del Caribe. Centro de Estudios del Caribe 
de la Casa de Las Américas. 16 y 17 de noviembre de 2009

•	 Feria Nacional de Arte Popular, Ciego de Ávila, 2 al 5 de abril de 
2010.

•	 Foro Fernando Ortiz de la Fiesta de los Orígenes, del 16 al 19 de 
septiembre de 2010, Matanzas.

•	 Feria de Arte Popular 2010, Centro Provincial de Casas de Cultu-
ra de Ciudad de La Habana, 22 de octubre de 2010.

•	 III Conferencia Iberoamericana de Historia e Historia de Universi-
dades, 2010. Universidad de Pinar del Río, 28-30 de octubre de 
2010

Nuevos grupos de trabajo para la continuidad  
del proyecto

Como resultado de la Nueva Estrategia del proyecto de La Ruta del Escla-
vo, los días 4 y 5 de diciembre de 2007 tuvo lugar en Santo Domingo, 
República Dominicana, la reunión de los Comités Nacionales de La 
Ruta del Esclavo de Cuba, Haití y República Dominicana.

Uno de los acuerdos fue la creación de seis Grupos de Trabajo para 
dar continuidad al proyecto. En enero de 2008 fueron creados los gru-
pos de Cuba con la siguiente membrecía y tareas de trabajo.

Presidente: Miguel Barnet Lanza (Fundación Fernando Ortiz)
ffortiz@cubarte.cult.cu
Coordinador: Dr. Jesús Guanche Pérez (Fundación Fernando Ortiz)
jguanche@cubarte.cult.cu

Grupo de Trabajo Nº 1

I. Profundizar la investigación científica sobre la trata de esclavos y 
la esclavitud. Instituciones participantes: Universidad de La Habana, 



C
ub

a

63

Instituto de Historia de Cuba, Instituto de Literatura y Lingüística y 
Fundación Fernando Ortiz.

Miembros:

•	 Dra. María del Carmen Barcia Zequeira, Universidad de La Ha-
bana/ 881 0018 / macbarcia@cubarte.cult.cu

•	 Dra. Gloria García, Instituto de Historia de Cuba / 861 4434 /
aries@cubarte.cult.cu

•	 Dr. Sergio Valdés Bernal, Instituto de Literatura y Lingüística / 
881 4536 /sbernal@cubarte.cult.cu

Este grupo presentó un proyecto que cuenta con el apoyo inicial 
de la UNICEF a través del Ministerio de Cultura. Visibilizando a los 
negros esclavos y libres (Base de datos sobre los grupos étnicos africanos 
que existieron en Cuba).

El programa para la base de datos ha sido elaborado por la Facultad 
de Matemáticas de la Universidad de La Habana. Está pendiente el 
presupuesto para la adquisición de los ordenadores portátiles para el 
trabajo de campo (archivos parroquiales, provinciales y otros).

Dos de los miembros de este Grupo han publicado recientemente 
nuevos libros que complementan el tema:

Los ilustres apellidos: negros en La Habana colonial, de María del Car-
men Barcia, Ediciones Boloña, Colección Raíces, La Habana, 2009, 
513 pp. (Premio de la Academia de Ciencias de Cuba, 2009)

Africanía y etnicidad en Cuba: los componentes africanos y sus múlti-
ples denominaciones. Editorial Adagio, La Habana, 2009 y Editorial de 
Ciencias Sociales, La Habana, 2009, de Jesús Guanche (Premio de La 
Crítica Científico-Técnica 2009 del Instituto Cubano del Libro).

La primera de estas ediciones está destinada a la educación en la red 
del Centro Nacional de Escuelas de Arte.

Iconografía de africanos y descendientes en Cuba, Editorial Adagio, La 
Habana, 2010.

Artesanía y religiosidad popular cubana: la diversidad de sus elementos 
plásticos, Editorial Adagio, La Habana, 2010, 279 pp., ambos escritos 
por Jesús Guanche.

mailto:/aries@cubarte.cult.cu
mailto:/aries@cubarte.cult.cu


64

Grupo de Trabajo Nº 2

II. Desarrollar materiales curriculares y educacionales con vista a fo-
mentar la enseñanza sobre esta tragedia en todos los niveles de educa-
ción.

Instituciones participantes: Universidad de La Habana, Ministerio 
de Educación y Centro Cultural Africano Fernando Ortiz.

Miembros:

•	 Dra. Martha Cordiés Jackson, Centro Cultural Africano Fer-
nando Ortiz /022 642487/ mcordies@hotmail.com

•	 Dra. Zoe Cremé Ramos, Centro Cultural Africano Fernando 
Ortiz /022 642487/ mcordies@hotmail.com

•	 Dr. José Antonio Rodríguez, Ministerio de Educación. / pepe@
rimed.cu

•	 Dra. Delia Vera, Ministerio de Educación 698 5440/ delia@ri-
med.cu

Este Grupo ya ha entregado una primera evaluación de la presencia 
del legado africano en la enseñanza general en Cuba. Está en proce-
so el correspondiente a la enseñanza superior. Actualmente existen en 
Cuba 74 Escuelas Asociadas al Proyecto Romper el Silencio que, a través 
del Ministerio de Educación, se relacionan con los diferentes Grupos 
de Trabajo de La Ruta del Esclavo.

La versión digital de la Exposición sobre África en América (Afro-
mérica La Tercera Raíz) ha sido entregada a las Escuelas Asociadas al 
Proyecto La Ruta del Esclavo y a los museos vinculados con estos Gru-
pos de Trabajo.

Paralelamente, se ha iniciado una Biblioteca Virtual sobre Afroamé-
rica, con la participación de especialistas de todos los grupos, cuyos 
materiales inicialmente están depositados en La Casa de África de la 
Oficina del Historiador de la Ciudad de La Habana y en el Museo de 
la Ruta del Esclavo en Matanzas. Ya se inició con 105 textos y cinco 
multimedias sobre:

•	 La Ruta del esclavo (Ministerio de Educación),



C
ub

a

65

•	 Atlas etnográfico de Cuba: cultura popular tradicional (Instituto 
Cubano de Antropología e Instituto de Investigación Cultural 
Juan Marinello)

•	 Tumba Viva (UNESCO - CNPC)

•	 Sitios de Memoria de la Ruta del Esclavo en el Caribe Latino 
(UNESCO-CNPC)

•	 La trata de esclavos en Cuba, a través de documentos relevantes de su 
Archivo Nacional (Archivo Nacional de Cuba).

Grupo de Trabajo Nº 3

III. Promover la contribución de África y su Diáspora. Instituciones 
participantes: Consejo Nacional de Patrimonio Cultural, Casa de 
África de la Oficina del Historiador de la Ciudad de La Habana, Mu-
seo de la Ruta del Esclavo, Museo Municipal de Guanabacoa, Casa del 
Caribe, Fundación Fernando Ortiz.

Miembros:

•	 Msc. Grisell Fraga Leal, Consejo Nacional de Patrimonio Cul-
tural/8334394/ grisellfraga@cnpc.cult.cu

•	 Grisel Martínez, Museo Municipal de Guanabacoa/797 9117 / 
797 2078/ musgbcoa@cubarte.cult.cu

•	 Msc. Alberto Granados, Casa de África / 861 5798/ africa@
bp.patrimonio.ohc.cu

•	 Msc. Isabel Hernández, Museo de la Ruta del Esclavo /045 
283259/ sanseverino@atenas.cult.cu

•	 Lic. Rigoberto López, ICAIC / rigo@cubarte.cult.cu

•	 Lic. Daniel Álvarez, Fundación Fernando Ortiz 832 4005/ du-
ran@cubarte.cult.cu

•	 Lic. Santiago Yapur, UNEAC 831 8184/ raquel.glez@infomed.
sld.cu

•	 Lic. Orlando Vergés, Casa del Caribe 022 642285/ caribe@
cultstgo.cult.cu



66

Este grupo acordó dar prioridad al Museo de la Ruta del Esclavo en 
el Castillo de San Severino (Matanzas) sobre la restauración del puen-
te de entrada original del Castillo, para ir recuperando los espacios del 
inmueble con vista a su habilitación completa como museo. El museo 
fue inaugurado en julio de 2009 por iniciativa del Ministerio de Cul-
tura y el apoyo del Dr. Miguel Barnet, Presidente de la Fundación Fer-
nando Ortiz y Presidente del Comité Cubano de la Ruta del Esclavo.

La Serie Documental La Ruta del Esclavo es un Proyecto de la Fun-
dación Fernando Ortiz de trece capítulos en una primera temporada, 
con el apoyo inicial de la Casa de África de la Oficina del Historiador de 
Ciudad de La Habana, la Comisión NacionalCubana de la UNESCO, 
la Oficina Regional de Cultura para América Latina y el Caribede la 
UNESCO y UNESCO, París.

Contamos, además, con el apoyo de las Embajadas de los países afri-
canos que tienen representación diplomática en Cuba. Se efectuó un 
encuentro de trabajo con estas representaciones diplomáticas con el 
apoyo del Ministerio de Relaciones Exteriores de Cuba.

Los museos vinculados con este Grupo de Trabajo realizan diversas 
actividades con niños y jóvenes a partir de las colecciones existentes en 
sus fondos relacionadas con el legado africano a la cultura cubana o con 
piezas africanas de sus colecciones.

Grupo de Trabajo Nº 4

IV. Promover las culturas vivas y las expresiones artísticas y espirituales 
que resultaron de las interacciones generadas por la trata de esclavos y 
la esclavitud. Instituciones participantes: Consejo Nacional de Casas 
de Cultura, Instituto de Investigación Cultural Juan Marinello, Direc-
ción de Cultura de Trinidad.

Miembros:

•	 Lic. Margarita Mejuto, Consejo Nacional de Casas de Cultura/ 
867 1313/ scultural@cncc.cult.cu

•	 Lic. Rafael Lara González, Consejo Nacional de Casas de Cul-
tura /867 1318/ rlara@cubarte.cult.cu



C
ub

a

67

•	 Lic. Caridad Santos, Gracia Instituto Cubano de Investigación 
Cultural Juan Marinello /861 3839/ cidcc@cubarte.cult.cu

•	 Dra. Martha Ezquenazi, Pérez Instituto Cubano de Investiga-
ción Cultural Juan Marinello/861 9479/ mesquenazi@cubarte.
cult.cu

•	 Msc. Gilberto Medina, Dirección de Cultura de Trinidad /041 
994967/ abogadas@restauro.co.cu

Este grupo acordó promover una mayor visibilidad de las agrupa-
ciones de música y danza reconocidas mediante los premios naciona-
les Memoria Viva y Premio Nacional de Cultura Comunitaria, así como 
facilitar un número mayor de becas de apoyo financiero mediante el 
Consejo Nacional de Casas de Cultura.

Conjuntamente se proyectan giras nacionales de estos grupos, y al-
gunos de ellos han participado en giras artísticas por la República Bo-
livariana de Venezuela como parte de los intercambios de cooperación.

Con el objetivo de dar cumplimiento a una de las propuestas de la 
UNESCO consistente en “incentivar la extensión y/o aplicación, en 
los casos que sea aplicable, de sitios ya inscritos en la lista para garan-
tizar una mayor presencia de patrimonio relacionado con la trata de 
esclavos”, la Dirección de Cultura de Trinidad (Patrimonio Cultural 
de la Humanidad) tiene elaborado un proyecto sobre la visibilidad y la 
herencia africana en este sitio de memoria, para presentarlo a los Pro-
gramas de Participación que gestiona la Comisión Nacional Cubana 
de la UNESCO.

El Consejo Nacional de Casas de Cultura ya concluyó el inventario 
de agrupaciones de niños, niñas y jóvenes que cultivan el repertorio re-
lacionado con la africanía, con vistas a la cooperación con la UNICEF-
UNESCO en este tema.

mailto:mesquenazi@cubarte.cult.cu
mailto:mesquenazi@cubarte.cult.cu


68

Composición de los grupos aficionados infantiles y juveniles que cultivan 
temas de la africanía en Cuba.

Provincia Grupos 
infantiles

Grupos 
juveniles

Total

Pinar del Río 3 6 9

La Habana 10 4 14

Ciudad de La Habana 1 5 6

Matanzas 2 1 3

Villa Clara 0 4 4

Cienfuegos 1 1 2

Sancti Spíritus 0 3 3

Ciego de Ávila 3 5 8

Camagüey 2 0 2

Las Tunas 1 0 1

Holguín 0 0 0

Granma 0 2 2

Santiago de Cuba 0 6 6

Guantánamo 2 0 2

Isla de la Juventud 0 0 0

Total 25 37 62

El Consejo Nacional de Casas de Cultura del Ministerio de Cultura 
atiende de manera directa a diversos grupos portadores de sus tradi-
ciones culturales, cuyas manifestaciones artísticas se encuentran vincu-
ladas con la herencia cultural africana. Estas agrupaciones reconocidas 
a nivel nacional son:



C
ub

a

69

Agrupaciones musicales y de música y danza portadoras de sus tradicio-
nes culturales relacionadas con el legado africano en Cuba que se en-
cuentran vinculadas con el Consejo Nacional de Casas de Cultura

Provincia Municipio Denominación 
de la agrupación

Repertorio fun-
damental

Pinar del Río Bahía Honda Grupo magino Regla de ocha

Pinar del Río Tambor Yuca “El 
Guayabo”

Regla de palo-
monte

San Luis San Luis Tambor Yuca 
“Barbacoa”

Regla de palo-
monte

Mayabeque Nueva Paz Güiros de Pablo 
Padilla

Regla de ocha

Mariel Cabildo San An-
tonio

Regla de palo-
monte

Güines Güiros de Rafael 
Piloto

Regla de ocha

Güines Batá de Juan Ruta Regla de ocha

Bejucal Charangas de Be-
jucal

Comparsa (conga)

Ciudad de La 
Habana

Regla Güiros San Cris-
tóbal

Regla de ocha

Centro Habana Güiros Otó Na-
guá 

Regla de ocha

Centro Habana Batá de Papo An-
garica 

Regla de ocha

Centro Habana Componedores de 
Batea 

Comparsa (conga)

Centro Habana Las Boyeras Comparsa (conga)

Centro Habana La Sultana Comparsa (conga)

Habana Vieja La Jardinera Comparsa (conga)



70

Provincia Municipio Denominación 
de la agrupación

Repertorio fun-
damental

Ciudad de La 
Habana

Marianao Afro-Kun (Gusta-
vo Herrera) 

Regla de ocha

10 de octubre Batá O´ba Ayé Regla de ocha y 
rumba

10 de octubre Batá de Amador 
Herrera

Regla de ocha

10 de octubre Los Marqueses Comparsa (conga)

10 de octubre Yoruba Andabó Rumba

10 de octubre Grupo de la Fa-
milia J. Rivero 

Rumba

10 de octubre Rumba Cariloy Rumba

Cerro El Alacrán Comparsa (conga)

Matanzas Calimete Ará Okó Okán Regla de ocha

Colón Alaguardé Ochún Regla de ocha

Martí Ará Okó Regla de ocha

Jovellanos Ojún Degara Regla arará

Perico Arará Dahomé Regla arará

Perico Gangá Longobá Cultos gangá

Pedro Betan-
court 

Ogún Alaguardé Regla de ocha

Limonar El Niño de Ato-
cha 

Regla de ocha

Matanzas Cabildo Arará 
Sabalú 

Regla arará

Matanzas Cabildo Omó 
Lallé 

Regla de ocha

Matanzas Cabildo Iyesá 
Modue 

Regla de ocha



C
ub

a

71

Provincia Municipio Denominación 
de la agrupación

Repertorio fun-
damental

Matanzas Matanzas Cabildo Niló 
Nillé 

Regla de ocha y 
rumba

Matanzas Bando Azul Rumba

Unión de Reyes Grupo Arabba Regla de ocha y 
rumba

Jaguey Grande Los Primos Rumba

Cárdenas Columbia del 
Puerto 

Rumba

Villa Clara Sagua la Grande Cabildo Kuna-
lungo 

Regla de palo-
monte

Sagua la Grande Cabildo Santa 
Bárbara 

Regla de ocha

Santo Domingo Bembé de Justo 
Alfonso 

Regla de ocha

Cienfuegos Palmira Cabildo Santa 
Bárbara 

Regla de ocha

Palmira Cabildo San Ro-
que 

Regla de ocha

Palmira Cabildo Santo 
Cristo 

Regla de ocha

Palmira Cabildo San An-
tonio 

Regla de palo-
monte

Cruces Cabildo Santa 
Bárbara 

Regla de ocha

Lajas Casino Congo Regla de ocha

Cienfuegos Cabildo Divina 
Caridad 

Regla de ocha



72

Provincia Municipio Denominación 
de la agrupación

Repertorio fun-
damental

Sancti Spíritus Trinidad Cabildo Congo 
Reales 

Regla de palo-
monte

Sancti Spíritus Cabildo Santa 
Bárbara 

Regla de ocha

Ciego de Ávila Ciego de Ávila Güiros Ogún Salé Regla de ocha

Baraguá Calipso Boys Caribe angloha-
blante

Baraguá La Cinta Caribe angloha-
blante

Venezuela La Julia Caribe francoha-
blante

Ciego de Ávila Grupo Okay Caribe francoha-
blante

Ciego de Ávila Grupo Dahomé Regla arará

1º de enero Grupo Nagó Caribe francoha-
blante

Camagüey Camagüey La Gran Familia Caribe francoha-
blante

Camagüey Caidije Caribe francoha-
blante

Camagüey Bonito Patuá Caribe francoha-
blante

Las Tunas Jesús Menéndez Okán Denillé Regla de ocha

Jesús Menéndez Los Dany del 50 Comparsa (conga)

Las Tunas Petite Dancé Caribe francoha-
blante

Manatí Mallé D´Ife Caribe francoha-
blante

Manatí Conga La payama 
verde 

Comparsa (conga)



C
ub

a

73

Provincia Municipio Denominación 
de la agrupación

Repertorio fun-
damental

Holguín Cueto Gagá Nuevo Haití Caribe francoha-
blante

Cacocum Flor de la Rosa Caribe francoha-
blante

Sagua de Tána-
mo 

Tumba Francesa 
de Bejuco 

Caribe francoha-
blante

Santiago de 
Cuba 

Tumba Francesa La Caridad Caribe francoha-
blante

Santiago de 
Cuba

Cabildo Carabalí 
Olugo

Tahona

Santiago de 
Cuba

Cabildo Carabalí 
Isuama

Tahona

Santiago de 
Cuba

Los marinos (ta-
honeros) 

Tahona

Santiago de 
Cuba

Paseo del Tivolí Tahona

Santiago de 
Cuba

Paseo La Placita Tahona

Santiago de 
Cuba

Comparsa San 
Agustín

Tahona

Santiago de 
Cuba

Conga de los Ho-
yos 

Comparsa (conga)

Santiago de 
Cuba

Comparsa El 
Guayabito 

Comparsa (conga)

Santiago de 
Cuba

Comparsa Paso 
Franco 

Comparsa (conga)

Santiago de 
Cuba

Paseo de Sueño Comparsa (conga)

Santiago de 
Cuba

Conga San Pe-
drito 

Comparsa (conga)



74

Provincia Municipio Denominación 
de la agrupación

Repertorio fun-
damental

Santiago de 
Cuba

Palma Soriano Haitianos de Ba-
rrancas 

Caribe francoha-
blante

Palma Soriano Haitianos La Ca-
ridad 

Caribe francoha-
blante

Palma Soriano Haitianos Pilón 
del Cauto 

Caribe francoha-
blante

Songo La Maya Haitianos La Pal-
mita 

Caribe francoha-
blante

III Frente Haitianos de Filé Caribe francoha-
blante

San Luis Grupo Ireme Rumba

San Luis Rumba Iyabó Rumba

Guantánamo Guantánamo Tumba Francesa 
Pompadour 

Caribe francoha-
blante

Guantánamo Grupo Locosiá Caribe francoha-
blante

Guantánamo Grupo Las Mer-
cedes 

Caribe francoha-
blante

Isla de la Ju-
ventud

Nueva Gerona Talber Sawavy Caribe angloha-
blante

Nueva Gerona Sony Boys Caribe angloha-
blante

Nueva Gerona Comparsa Iyabó Carnaval (conga)

Cocodrilo Caimaneros Caribe angloha-
blante



C
ub

a

75

Grupo de Trabajo Nº 5

V. Preservar los archivos y tradiciones orales relacionadas con la trata 
de esclavos y la esclavitud.

Instituciones participantes: Archivo Nacional de Cuba, Casa de 
África, Centro de Altos Estudios de Hotelería y Turismo, Jardín Botá-
nico Nacional, Dirección de Cultura de Marianao.

Miembros:

•	 Lic. Bárbara Danzie, Archivo Nacional de Cuba 862 9671 / 862 
9470 / danzieby47@arnac.cu

•	 Msc. Sandra María Hernández Moncada, Dirección de Cultura 
de Marianao 274 1980 /losangeles@ch.gov.cu

•	 Dr. Enrique Alemán Gutiérrez, Cabildo Quisicuaba 863 0683 /
quisicuaba@cubarte.cult.cu

•	 Msc. Julio Martínez, Jardín Botánico Nacional 863 4117 /leyva-
hajb@ceniai.inf.cu

•	 Lic. Manuel Rivero Glean, Centro de Altos Estudios de Hotele-
ría y Turismo 862 0178 /mrglean@eaeht.tur.cu

•	 Lic. Nelson Aboy Domingo, Casa de África (colaborador) 208 
14 63 /ifalade@cubarte.cult.cu

Miembros de este grupo (Gerardo Chávez Spínola y Manuel Rive-
ro Glean) son autores del libro Catauro de seres míticos y legendarios de 
Cuba (2005, 572 pp.), y se encuentran en la preparación de una multi-
media sobre el tema dedicado solamente a la tradición oral de estirpe 
africana. Otro de los miembros (Sandra María Hernández Moncada) 
culminó con éxito su Maestría en Desarrollo Cultural con una tesis 
dedicada a La huella africana en la cocina cubana actual, presentada en 
el Instituto Superior de Arte (ISA), lo que se relaciona con el Taller de 
Transformación Social de Marianao en Ciudad de La Habana, y Julio 
Martínez escribió un libro sobre Plantas medicinales en la religiosidad de 
origen africano en Cuba.



76

La editorial Aduana Vieja de Valencia publicó, en 2010, el Dicciona-
rio de mitología cubana. Catauro de seres míticos y legendarios, de Manuel 
Rivero Glean y Gerardo Chávez Spínola (445 pp.) y la Casa editorial 
Abril publicó Deidades Cubanas de origen africano, La Habana, 2010 
(205pp.) de Manuel Rivero Glean.

Grupo de Trabajo Nº 6

VI. Realizar inventarios y preservar el patrimonio cultural material y 
los lugares de memoria vinculados con la trata de esclavos y la escla-
vitud y promover el turismo de memoria basado en este patrimonio.

Instituciones participantes: Consejo Nacional de Patrimonio Cultu-
ral, Archivo General del Ministerio de Cultura, Centro Provincial de 
Patrimonio Cultural de Matanzas y Centro Nacional de Conservación 
Restauración y Museología.

Miembros:

•	 Arq. Nilson Acosta, Consejo Nacional de Patrimonio Cultural / 
838 1982 /nilson22@cnpc@cult.cu

•	 Msc. Carmen María Corral Barrero, Archivo General del Mi-
nisterio deCultura / 883 3880 / 642 9837 / jguanche@cubarte.
cult.cu

•	 Msc. Silvia Teresita Godoy, Centro Provincial Patrimonio Cul-
tural, Matanzas / 045 244981 /patrim@atenas.cult.cu

•	 Lic. María de las Mercedes García Santana, CENCREM / 861 
3775 /marilu@cencrem.cult.cu

Este grupo depende de la decisión del Consejo Nacional de Patrimo-
nio Cultural del Ministerio de Cultura para presentar a la UNESCO 
la propuesta de los cinco sitios de memoria que forman parte de la 
multimedia promovida por la Oficina Regional de Cultura para Amé-
rica Latina y el Caribe de la UNESCO, junto con los de Haití, Repú-
blica Dominicana y Aruba.

Uno de los miembros del Grupo (Silvia Teresita Godoy) ya tiene un 
libro terminado sobre El Castillo de San Severino, pendiente de publi-
cación.



C
ub

a

77

5.	 Participación del consejo nacional 
de patrimonio cultural y su red 
de instituciones en acciones de 
identificación, protección, rescate 
y difusión de la Ruta del esclavo

La Nueva estrategia para el Proyecto Ruta del Esclavo propone, entre sus 
líneas de trabajo, la realización de Inventarios para la preservación del 
patrimonio cultural y natural, lugares y sitios de memoria que permi-
tan, entre otras actividades, fomentar la preparación de documentos 
para la propuesta de nuevos sitios relacionados con la trata de esclavos, 
con el fin de incluirlos en la Lista de Patrimonio de la Humanidad.

Sitios de Memoria de la Ruta  
del esclavo en el Caribe Latino

La experiencia de la multimedia sobre Sitios de memoria de la Ruta del 
Esclavo en el Caribe Latino en tres idiomas (español, francés e inglés), 
que incluye a Cuba, República Dominicana, Haití y Aruba, fue dada a 
conocer en:

Seminario La ruta del esclavo en el Río de la Plata: Aportes para un 
diálogo intercultural, efectuado en Buenos Aires, Argentina, los días 26 
y 27 de octubre de 2009.

Taller Sitios de Memoria de La Ruta del Esclavo en los países de Argen-
tina, Paraguay y Uruguay, Oficina Regional de Ciencia de la UNESCO 
para América Latina y el Caribe y Oficina de UNESCO MERCO-
SUR, 28 y 29 de octubre. 

Las religiones afroamericanas y la memoria de la esclavitud, Instituto 
Aimé Césaire, Port-au-Prince, Haití (10-12 de diciembre de 2009).

Promoción de las culturas vivas y de formas 
artísticas espirituales de expresión

Actividades artísticas

El Consejo Nacional de Casas de Cultura coordina la red de institu-
ciones que, en todo el país, está formado por jóvenes artistas aficio-



78

nados que en su labor artesanal de danza, musical, teatral, plástica y 
otras, cultivan todo un repertorio relacionado con la herencia cultural 
africana en Cuba. Estos artistas y grupos participan constantemente en 
festivales de diferente nivel: municipal, provincial, nacional e interna-
cional o de acuerdo con el tipo de sector: estudiantes, trabajadores, etc.

Actualmente, el Consejo Nacional de Patrimonio Cultural realiza 
un inventario nacional de las culturas vivas con el objeto de conocer 
toda la dinámica de esta parte tan significativa del patrimonio cultural 
inmaterial.

El Consejo Nacional de Casas de Cultura del Ministerio de Cultura 
atiende de manera directa a diversos grupos portadores de sus tradi-
ciones culturales, cuyas manifestaciones artísticas se encuentran vincu-
ladas con la herencia cultural africana. Estas agrupaciones reconocidas 
a nivel nacional son:

Instituto Cubano de Investigación Cultural 
Juan Marinello

Premios Memoria Viva 2009-2010
2009

•	 Familia Ritual Rojas Delgado. Su expresión lombanfula como 
remanente de la cultura conga en Placetas. Villa Clara.

•	 Preservación de tradiciones: Raíz e identidad de la cultura fran-
co-haitiana, en el grupo portador Gagá de Barrancas. Santiago de 
Cuba

•	 Preservación de tradiciones Conga San Agustín. Santiago de 
Cuba

•	 Preservación de tradiciones Nelson Aboy Domingo (Sacerdote), 
Ciudad de La Habana Personalidades de palomonte, ocha, e ifá 
y estudioso de estos temas.

•	 Miguel Ángel Mesa Cruz (Aspirina): El caballero de la rumba. 
Ciudad de La Habana. 

2010

•	 Fiesta de la Cruz de Mayo de la Familia Fusté. Villa Clara.



C
ub

a

79

•	 Preservación de tradiciones Conga Alto Pino. Santiago de Cuba.

•	 Preservación de tradiciones Tras el ritmo de la conga antillana 
Holguín. Preservación de tradiciones

•	 Beneranda, una de las leyendas vivas de la comparsa El Alacrán 
(Beneranda Betancourt Toledo).La Habana. Personalidad.

•	 Evanny: emblema de la cultura tradicional haitiana, Directora 
del grupo Bonito patuá. Camagüey. Personalidad.

Durante el período 2009-2010, la Fundación Fernando Ortiz ha 
otorgado el Premio Internacional Fernando Ortiz a personas e ins-
tituciones muy vinculadas con el estudio, preservación y difusión del 
legado africano en Cuba, el Caribe y Las Américas.

Otras actividades

Actividades por el recibimiento de la Goleta Amistad, inicialmente en 
el puerto de Matanzas y posteriormente en el de La Habana, marzo 
de 2010.

Visita al Castillo de San Severino y a otros lugares relacionados con 
el legado africano en Matanzas.

Visita de la población de Matanzas y La Habana al interior de la 
Goleta Amistad.

Romper el Silencio a la Goleta Amistad.
Visita a la Casa de África y encuentro de la tripulación con Miem-

bros del Comité Cubano del La Ruta del Esclavo.
Visita al Archivo Nacional de Cuba y encuentro con las personas 

que atesoran los fondos documentales sobre la esclavitud.
Entrega de la Moneda Amistad Launch, emitida el 25 de marzo 

de 2000, a miembros destacados del Comité Cubano del La Ruta del 
Esclavo.

 Conferencia sobre El racismo y sus secuelas, impartida por el Dr. Jesús 
Guanche en el Centro de Estudios Demográficos de la Universidad de 
La Habana, 20 de noviembre de 2009; Universidad de Ciencias de la 
Cultura Física y el Deporte (UCCFD) “Manuel Fajardo”, La Habana, 
13 de julio de 2010 y Facultad de Artes Plásticas del Instituto Superior 
de Arte, La Habana, 13 de diciembre de 2010.



80

Realización del documental Cimarrón, historia de un esclavo, basada 
en la obra de Miguel Barnet, Biografía de un cimarrón. Instituto Cuba-
no del Arte y la Industria Cinematográfica (ICAIC), Creativos S.A., 
Madrid (2009-2010).

Participación de varios miembros del Comité Cubano en la actuali-
zación del CDROM educativo sobre La Ruta del Esclavo. (2010)

Conferencia sobre Fernando Ortiz antirracista impartida por el Dr. 
Jesús Guanche en el Foro Fernando Ortiz de la Fiesta de los Orígenes, 
del 16 al 19 de septiembre de 2010, Matanzas y en la III Conferencia 
Iberoamericana de Historia e Historia de Universidades, 2010. Universi-
dad de Pinar del Río, 28-30 de octubre de 2010.

Conferencia sobre La Ruta del Esclavo en Cuba, impartida por los 
doctores Miguel Barnet y Jesús Guanche en las actividades del 39 Con-
greso Mundial y Asamblea General del Consejo Internacional de Organi-
zaciones de Festivales de Folklore y Artes Tradicionales (CIOFF). 8-15 de 
noviembre de 2009, Palacio de Convenciones, La Habana.

Ciclo de conferencias y elaboración de una multimedia sobre Antro-
pología, patrimonio y sociedad en Homenaje a Claude Levi-Strauss en su 
centenario. Alianza Francesa de Cuba, 2009. Participación de Miem-
bros de los Grupos de Trabajo del Comité Cubano La Ruta del Es-
clavo.

II Ciclo de conferencias y elaboración de una multimedia sobre An-
tropología, cultura y medio ambiente. Alianza Francesa de Cuba, 2010. 
Participación de Miembros de los Grupos de Trabajo del Comité Cu-
bano La Ruta del Esclavo.

Elaboración y presentación de la multimedia Orishas, regla de osha e 
ifá, patrimonio e identidad, Colección Quisicuaba, del Dr. Enrique Ale-
mán Gutiérrez por Bis Music 2010, en cinco idiomas (español, inglés, 
francés, italiano y alemán).

6.	 Consideraciones finales

El Comité Cubano de la Ruta del Esclavo se encuentra en condicio-
nes de dar continuidad al Proyecto y de renovar sus vínculos con otros 
países del área para facilitar la cooperación en la realización de activi-
dades y en la evaluación de los resultados del trabajo conjunto. Estas 



C
ub

a

81

relaciones harían posible el intercambio de experiencias, la implemen-
tación de iniciativas e incluso la gestión de fondos. El carácter trans-
versal del Proyecto La Ruta del Esclavo permite relacionarlo con el 
contenido y las acciones de varias convenciones de la UNESCO, como 
la Convención sobre la protección del Patrimonio Mundial, Cultural 
y Natural (1972); la Convención sobre la protección del Patrimonio 
Cultural Subacuático (2001), la Convención para la Salvaguardia del 
Patrimonio Cultural Inmaterial (2003) y la Convención sobre la Pro-
tección y Promoción de la Diversidad de las Expresiones Culturales 
(2005). Todo ello le otorga una amplia potencialidad al Proyecto y su 
continuidad.

Dificultades en la salvaguardia

•	 Identificación de patrimonio en riesgo
En estos momentos está identificado un grupo numeroso de ele-

mentos del PCI de los afrodescendientes en riesgo, sobre todo en el 
interior del país. Consideramos que el problema fundamental estriba 
en la necesidad del reconocimiento de parte de la comunidad y de 
sensibilidad de las autoridades locales para que realmente valoricen ese 
patrimonio inmaterial de origen africano y contribuyan en los Planes 
de manejo y gestión.

El tema ha sido tratado en varias ocasiones en las reuniones de la 
Comisión Nacional de Salvaguardia; en estos momentos el listado que 
identifica este patrimonio en riesgo se encuentra en revisión.

•	 Problemática en la salvaguardia del PCI Afrodescendientes con 
relación al registro, investigación y promoción y difusión.

Esta misma situación la tenemos con los inventarios, ya que, aunque 
muchas de estas expresiones están identificadas y han sido objeto de 
alguna investigación publicada, no todas están incluidas en la relación 
del PCI del Consejo de Patrimonio. Esta labor de inscripción e in-
ventario con nuevas ópticas está en las estrategias de trabajo para el 
próximo bienio.

La promoción y difusión de estas expresiones culturales corren la 
misma suerte y no estamos satisfechos con las acciones que se realizan.



82

Es de destacar que por ser este el Año de los Afrodescendientes, 
se aprecia una mayor divulgación y algunos grupos portadores se han 
programado en la capital del país; pero aún es insuficiente, sobre todo 
si consideramos que es necesario en nuestros medios de difusión actua-
lizar terminologías. Se sigue hablando de folclor y no se hace referencia 
al Patrimonio Cultural Inmaterial.

Procesos de salvaguardia del patrimonio 
cultural afrodescendiente en el país

Hemos desarrollado este punto en los acápites anteriores:
Breve reseña de las siguientes manifestaciones y de su posible locali-

zación

•	 Lengua, giros lingüísticos, cosmovisión y manifestaciones orales 
(mitos, cuentos y leyendas)

•	 Ritos y festividades

•	 Técnicas e instrumentos

Estos puntos aparecen en la publicación digital del Atlas de las Tra-
diciones Culturales, donde detalladamente se hace referencia a estos 
elementos.

Recomendaciones  
para un proyecto regional

Objetivos

•	 Estrategias:

1.	 Es estratégica la actualización de inventarios, para tener conoci-
miento de los elementos más significativos del PCI de los Afro-
descendientes.

2.	 Establecer prioridades para ir trabajando en la inclusión de al-
gunas de estas manifestaciones en la lista indicativa del PCI 
y en el registro de Buenas Prácticas, primero a nivel de país y 
posteriormente proponer sus inclusiones en las categorías de la 
UNESCO.



C
ub

a

83

•	 Posibles aliados

En nuestro país serían aliadas todas las instituciones estatales y de la 
sociedad civil referidas en los puntos a y b de este informe.



84

Bibliografía consultada
BARCIA, María del Carmen

2009	 Los ilustres apellidos: negros en La Habana colonial. La Haba-
na: Ediciones Boloña, 513 pp.

BARNET, Miguel

2009	 “La rumba”. En: Catauro, revista cubana de antropología. La 
Habana, año 10, Nº 20, julio-diciembre, pp. 180-181.

2009 	 “Palabras en el cuarenta aniversario de la muerte de Ortiz”. 
En: Catauro, revista cubana de antropología, La Habana, año 
10, Nº 19, enero-junio, pp. 184-185.

2009 	 “María del Carmen BARCIA, una visión antropológica de 
la historia”. En: Catauro, revista cubana de antropología, La 
Habana, año 10, Nº 19, enero-junio, pp. 189-195.

CASTRO MONTERREY, Pedro Manuel

2010	 “La situación del negro en Santiago de Cuba durante el pri-
mer decenio del siglo XIX”. En: Del Caribe, Nº 54, Santiago 
de Cuba, pp. 29-31.

CLAVERÍA CENTURIÓN, Zaylen

2010	 “El racismo en Cuba. Visión de Rómulo Lachatañeré en el 
contexto de la República”. En: Del Caribe, Nº 54, Santiago de 
Cuba, pp. 42-51.

CORBEA, Julio

2010	 “De una conversación con Ivanoa Ivonnet, nieta del Pedro 
Ivonnet”. En: Del Caribe, Nº 54, Santiago de Cuba, pp. 63-
65.

2010	 “De una conversación con Maura Belén Heredia Marino, 
nieta del Pedro Ivonnet”. En: Del Caribe, Nº 54, Santiago de 
Cuba, pp. 66-67.

CORONA FERRER, Mariano

2010	 “El fantasma prieto”. En: Del Caribe, Nº 54, Santiago de 
Cuba, pp. 59-60.



C
ub

a

85

CORRAL, Carmen

2010	 “Nuevos libros de Jesús Guanche”. En: La Jiribilla, revista de 
cultura cubana, Nº 499, Año IX, La Habana 27 de noviembre 
al 3 de diciembre.

CURTIS SALAZAR, Ileana y Melba PÉREZ GONZÁLEZ

2010	 “La Guerra de Razas de 1912, incidencias en San Luis de las 
Enramadas”. En: Del Caribe, Nº 54, Santiago de Cuba, pp. 
24-26.

DAVIS, Martha Ellen

2010	 “La música en la religiosidad popular dominicana”. En: Del 
Caribe, Nº 54, Santiago de Cuba, pp. 73-87.

FERNÁNDEZ ROBAINA, Tomás

2010	 “Importancia de la fundación del Partido Independiente de 
Color: amplitud y trascendencia de su programa” En: Del 
Caribe, N° 54, Santiago de Cuba, pp. 5-16.

FRAGA LEAL, Grisell

2007	 La esclavitud en Guanabacoa durante los siglos XVIII y XIX 
(1750-1850). Tesis presentada en opción al título de Máster 
en Estudios Históricos Regionales y Locales. La Habana.

GUANCHE, Jesús

2009	 “Las religiones populares cubanas, breves comentarios a me-
dio siglo”. En: http://www.archivocubano.org/relipopulares.
html 

2009	 “Cuba en Venezuela: Orichas en la Red”. En: http://www.
archivocubano.org/relig/cuba_en_venezuela.html

2009	 “Las Parrandas remedianas en su africanía”. En: http://www.
archivocubano.org/transcult/parrandas.html y en Catauro, 
revista cubana de antropología, La Habana, año 10, Nº 19, 
enero-junio, pp. 198-200. Taller sobre pastoral de sincretismo. 
En: http://www.archivocubano.org/relig/taller_pastoral_
sincretismo.html

2009	 Africanía y etnicidad en Cuba: los componentes africanos y sus 
múltiples denominaciones. La Habana: Editorial Adagio, 352 
pp.; y Editorial de Ciencias Sociales, La Habana, 2009: 301 
pp.

http://www.archivocubano.org/relipopulares.html
http://www.archivocubano.org/relipopulares.html


86

2009	 “La tumba francesa cubana, patrimonio mundial”. En: Ca-
tauro, revista cubana de antropología, La Habana, año 10, Nº 
19, enero-junio, pp. 194-196.

2009	 “El vestuario religioso en la santería cubana”. En: Catauro, 
revista cubana de antropología, La Habana, año 10, Nº 19, 
enero-junio, pp. 199-201.

2009	 “Taller sobre Pastoral de sincretismo”. En: Catauro, revista 
cubana de antropología, La Habana, año 11, Nº 20, junio-
diciembre, pp. 182-184.

2010	 Iconografía de africanos y descendientes en Cuba. La Habana: 
Editorial Adagio, 584 pp.

2010	 Artesanía y religiosidad popular cubana: la diversidad de sus ele-
mentos plásticos. La Habana: Editorial Adagio, 279 pp.

2010	 El cuerpo humano y sus símbolos. La Habana: Editorial Adagio, 
250 pp.

2010	 “Nuevos sitios de memoria del legado africano en Cuba”. En: 
Sitios de Memoria de La Ruta del Esclavo en Argentina, Para-
guay y Uruguay. Villa Ocampo, Argentina, 28 de octubre de 
2009, Unesco, pp. 21-22.

2010	 “Los yorubas no solo viven en Nigeria”. Entrevista de Rosa 
María de Lahaye Guerra, Cubadebate, 22 de julio (primera 
parte): http://www.cubadebate.cu/columnas/nosotros y en 
Venezuela: http://www.lailatina.com.ve/index.php/news/
nueva-era/regiones/1024-losyoruba-nosolo-viven-en-nige-
ria.

2010	 “El fenómeno de Ocha es descomunal”. Entrevista de Rosa 
María de Lahaye Guerra, Cubadebate, 26 de julio (segunda 
parte): http://www.cubadebate.cu/columnas/nosotros

2010	 “Cuba en Venezuela: orichas en la red”. En: Temas, Nº 61, La 
Habana, enero-marzo, pp. 117-125.

MORALES TEJEDA, Aida Liliana

2010	 “Evocaciones en bronce a adalides por la igualdad racial”. En: 
Del Caribe, Nº 54, Santiago de Cuba, pp. 37-41.

RIVERO GLEAN, Manuel y Gerardo CHÁVEZ SPÍNOLA

2010	 Diccionario de mitología cubana. Catauro de seres míticos y le-
gendarios. Aduana Vieja, 445 pp.

http://www.lailatina.com.ve/index.php/news/nueva-era/regiones/1024-losyoruba-nosolo-viven-en-nigeria
http://www.lailatina.com.ve/index.php/news/nueva-era/regiones/1024-losyoruba-nosolo-viven-en-nigeria
http://www.lailatina.com.ve/index.php/news/nueva-era/regiones/1024-losyoruba-nosolo-viven-en-nigeria


C
ub

a

87

RIVERO GLEAN, Manuel

2010	 Deidades cubanas de origen africano. La Habana: Editorial 
Abril S/A, 205 pp.

2010	 “Los independientes de color en el proceso republicano”. En: 
Del Caribe, Nº 54, Santiago de Cuba, pp. 17-23.

SALAS TIRADO, Anelys

2010	 “Momentos de la vida de Serafín Portuondo Linares. Una 
conversación con su hija Concepción Portuondo López”. En: 
Del Caribe, Nº 54, Santiago de Cuba, pp. 68-72.

SCHOMBURG, Arturo

2010	 “El General Evaristo Estenoz”. En: Del Caribe, Nº 54, San-
tiago de Cuba, pp. 61-62.



Ecuador
John Antón Sánchez

Luis Alberto Tuaza Castro





90



Ec
ua

do
r

91

Contenido del informe

1.	 Introducción	 92

2.	 Actores involucrados en la salvaguardia  
del patrimonio cultural inmaterial	 93
Aportes de la Convención para la Salvaguardia del Patrimonio 

Cultural Inmaterial de la UNESCO 2003	 94

El compromiso del gobierno nacional en la salvaguardia  

del patrimonio cultural inmaterial afroecuatoriano	 97

Acciones de los gobiernos locales por la salvaguardia  

del patrimonio inmaterial del pueblo afroecuatoriano	 101

Salvaguardia del patrimonio inmaterial de las comunidades 

afroecuatorianas de parte de las organizaciones y fundaciones	 104

Aportes a la salvaguardia del patrimonio inmaterial del pueblo 

afroecuatoriano desde el medio académico y los intelectuales  

afrodescendientes 	 108

3.	 Breve reseña del patrimonio cultural inmaterial  
del pueblo Afroecuatoriano	 113

4.	 Recomendaciones para un proyecto regional	 119

Bibliografía 	 121



92

1.	 Introducción

La salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial de los pueblos es 
uno de los desafíos fundamentales que tienen la comunidad interna-
cional, los Estados y, particularmente, cada uno de los pueblos y comu-
nidades. Si en las tres últimas décadas del siglo pasado, la preocupación 
por conservar el patrimonio natural y el patrimonio monumental eran 
puntos importantes de la agenda tanto de las Naciones Unidas, por 
medio de la UNESCO, como de la OEA, hoy en día la necesidad 
de la salvaguardia del patrimonio de la cultura inmaterial ha ido ga-
nando espacios significativos en la legislación internacional, lo que se 
demuestra en la creación de los instrumentos normativos contenidos 
en la Convención para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inma-
terial de 2003 y la Convención sobre la Protección y Promoción de la 
Diversidad de las Expresiones Culturales de 2005, ambos documentos 
de la UNESCO.1

Asimismo, a nivel regional, la Comunidad Andina de Naciones 
(CAN), en la decisión 588 del Consejo Andino de Ministros de Rela-
ciones Exteriores (2004)2, enfatiza la prioridad urgente de salvaguardar 
no solo los bienes culturales materiales de los Estados miembros sino, 
ante todo, los bienes inmateriales considerados como patrimonio in-
tangible.

En el caso particular de nuestro país, existe la ardua preocupación 
por la salvaguardia del patrimonio natural, material e inmaterial de 
parte de las instituciones gubernamentales –Ministerio Coordinador 
del Patrimonio, Ministerio de Cultura, Ministerio de Educación, Mi-
nisterio de Ambiente, el Instituto Nacional del Patrimonio Cultural–, 
las organizaciones afroecuatorianas, y las propuestas particulares prin-

1	 Este instrumento internacional, en términos generales, busca proteger y promover la diversi-

dad de las expresiones culturales, crear las condiciones para que las culturas puedan prosperar 

y mantener interacciones libremente y de forma mutuamente provechosa, fomentar el diálogo 

entre culturas y la interculturalidad, promover el respeto de la diversidad de las expresiones 

culturales y hacer cobrar conciencia de su valor en el plano local, nacional e internacional 

(UNESCO 2005: 2-3).

2	 Acuerdo que sustituye la Decisión 460 sobre la protección y recuperación de bienes del patri-

monio cultural de los países miembros de la Comunidad Andina.



Ec
ua

do
r

93

cipalmente desde las fundaciones culturales y el medio académico, tal 
como se demostrará más adelante.

Tomando en cuenta esta realidad, la presente investigación anali-
za los alcances de la salvaguardia del patrimonio inmaterial del pue-
blo afrodescendiente del Ecuador y sus comunidades. Las preguntas 
básicas guían este análisis son las siguientes: ¿En qué medida se ha 
encaminado la salvaguardia del patrimonio inmaterial del pueblo 
afroecuatoriano? ¿Cuáles son los actores involucrados en las acciones 
de salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial de las comunidades 
del pueblo afroecuatoriano? ¿Cuál es el nivel de participación de las 
comunidades y organizaciones afroecuatorianas en la salvaguardia del 
patrimonio cultural inmaterial?

De entrada, se señalarán los aportes de la Convención para la Salva-
guardia del Patrimonio Cultural Inmaterial de la UNESCO de 2003. 
Nuestro ensayo comienza con un breve panorama sobre los afroecuato-
rianos, que abarca aspectos de su proceso histórico, demografía y condi-
ciones sociales. En un segundo momento, nos dedicaremos al tema del 
patrimonio inmaterial afroecuatoriano en sí. Para ello, se identificarán 
las instituciones gubernamentales involucradas en la salvaguardia del 
patrimonio cultural inmaterial, enfatizando los objetivos, estrategias 
aplicadas y resultados. Luego se estudiarán las acciones de salvaguardia 
que vienen realizando las comunidades y organizaciones afroecuato-
rianas y las propuestas particulares desde la el medio académico y los 
intelectuales afrodescendientes, resaltando los alcances y las dificulta-
des. En un tercer momento, se señalarán los elementos importantes 
del patrimonio inmaterial del pueblo afroecuatoriano y, finalmente, a 
manera de conclusión, presentaremos algunas propuestas orientadas a 
la salvaguardia a nivel regional.

2.	 Actores involucrados en la 
salvaguardia del patrimonio 
cultural inmaterial

La tarea de la salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial afroecua-
toriano ha sido asumida por organizaciones internacionales, como es 
el caso de UNESCO, los organismos del gobierno nacional –Minis-



94

terio Coordinador de Patrimonio, el Instituto Nacional de Patrimonio 
Cultural (INPC) y el Ministerio de Cultura–, las organizaciones de la 
sociedad civil que trabajan el tema afrodescendiente, el espacio aca-
démico, los intelectuales afrodescendientes, personas y organizaciones 
particulares.

Aportes de la Convención para la 
Salvaguardia del Patrimonio Cultural 
Inmaterial de la UNESCO 2003

Cualesquiera que sean las acciones encaminadas a la salvaguardia del 
patrimonio cultural inmaterial, los actores que se involucren en este 
compromiso deben ceñirse a las referencias dadas por la Conven-
ción para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial de la 
UNESCO (2003), legislación universal de carácter normativo en los 
aspectos relacionados a la salvaguardia del patrimonio cultural inmate-
rial. La UNESCO, a través de esta convención, planteó como objetivos 
generales:

a) la salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial; b) el respeto 
del patrimonio cultural inmaterial de las comunidades, grupos e indi-
viduos de que se trate; c) la sensibilización en el plano local, nacional e 
internacional a la importancia del patrimonio cultural inmaterial y de 
su reconocimiento recíproco; d) la cooperación y asistencia internacio-
nal (UNESCO 2003, artículo 1).

Como aportes para la salvaguardia en cuanto tal, esta convención de 
la UNESCO enfatiza, en primer lugar, las definiciones del patrimonio 
inmaterial; en segundo lugar, las acciones que implican la salvaguardia 
y, por último, la exhortación a los Estados miembros para asumir su 
responsabilidad en la salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial 
de sus pueblos y comunidades.3

3	 La tercera parte de la Convención de la UNESCO, 2003, artículos 11-15, señala ampliamente 

las responsabilidades que tienen los Estados en cuanto a la salvaguardia del patrimonio cul-

tural inmaterial, específicamente en cuanto a identificar y definir los distintos elementos del 

patrimonio cultural inmaterial existentes en su territorio, el levantamiento de los inventarios, la 

adaptación de las políticas de salvaguardia, la creación de organismos competentes de salva-

guardia, el impulso a la investigación, educación, sensibilización y fortalecimiento de capacida-

des y participación de las comunidades, grupo e individuos.



Ec
ua

do
r

95

En cuanto al patrimonio inmaterial, señala:

Se entiende por “patrimonio cultural inmaterial” los usos, repre-
sentaciones, expresiones, conocimientos y técnicas -junto con los 
instrumentos, objetos, artefactos y espacios culturales que les son 
inherentes- que las comunidades, los grupos y en algunos casos los 
individuos reconozcan como parte integrante de su patrimonio 
cultural (UNESCO 2003, artículo 2, numeral 1). 

Además, sostiene que:

este patrimonio cultural inmaterial, que se transmite de genera-
ción en generación, es recreado constantemente por las comuni-
dades y grupos en función de su entorno, su interacción con la 
naturaleza y su historia, infundiéndoles un sentimiento de iden-
tidad y continuidad y contribuyendo así a promover el respeto de 
la diversidad cultural y la creatividad humana (UNESCO 2003, 
artículo 2, numeral 1).

En concreto, considera que el “patrimonio cultural inmaterial” se 
manifiesta en los ámbitos siguientes:

a.	 tradiciones y expresiones orales, incluido el idioma como vehícu-
lo del patrimonio cultural inmaterial;

b.	 artes del espectáculo;

c.	 usos sociales, rituales y actos festivos;

d.	 conocimientos y usos relacionados con la naturaleza y el universo;

e.	 técnicas artesanales tradicionales (UNESCO 2003, artículo 2, 
numeral 2).

Con esta definición, la UNESCO permite la identificación de las 
expresiones inmateriales de los pueblos y culturas. Con relación a la 
salvaguardia del patrimonio inmaterial, señala:

Se entiende por “salvaguardia” las medidas encaminadas a garan-
tizar la viabilidad del patrimonio cultural inmaterial, comprendi-
das la identificación, documentación, investigación, preservación, 
protección, promoción, valorización, transmisión –básicamente a 



96

través de la enseñanza formal y no formal– y revitalización de este 
patrimonio en sus distintos aspectos (UNESCO 2003, artículo 2, 
numeral 3).

En definitiva, según esta normativa, la salvaguardia implica identi-
ficar, documentar, investigar, preservar, proteger, promover, valorizar, 
transmitir y revitalizar el patrimonio inmaterial en sus distintas ma-
nifestaciones, planteando así la amplia agenda de acciones tanto a los 
Estados como a los mismos miembros de pueblos y comunidades y 
otros actores involucrados en la salvaguardia de las expresiones cultu-
rales inmateriales.

La normativa establecida por la Convención para la salvaguardia del 
patrimonio inmaterial ha generado un sinnúmero de debates, eventos 
y encuentros internacionales, como por ejemplo la realización de VII 
Encuentro para la Promoción y Difusión del Patrimonio Inmaterial 
de los Países Iberoamericanos, realizado en Venezuela en octubre de 
2006, que resaltó el compromiso de cada uno de los países en asu-
mir las tareas de salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial. En el 
marco de este encuentro, analizando la aplicación de las directrices de 
la UNESCO en el caso de Panamá, Dolores Cordero (2006: 123) sugi-
rió que para efectos prácticos de la salvaguardia del patrimonio cultural 
inmaterial se debe seguir la siguiente clasificación: 

1. Fiesta popular 9. Mitología

2. Ritos y creencias 10. Costumbres y hábitos

3. Saberes tradicionales 11. Medicina tradicional

4. Tradiciones Artesanales 12. Gastronomía tradicional

5. Tradición oral 13. Lenguas

6. Música 14. Danzas y bailes

7. Canto 15. Teatro popular

8. Juegos tradicionales 16. Otro tipo de manifestaciones

Por su parte, Fernando Cajías de la Vega, analizando el caso bolivia-
no, propuso que se considerara como patrimonio inmaterial “el idioma, 



Ec
ua

do
r

97

vestimenta […] gastronomía o artes culinarias, religiosidad y creencias 
sobrenaturales, paisajes culturales, costumbres de la vida y de la muer-
te, saberes, conocimientos y técnicas, la fiesta y sus lenguajes” (Cajías 
2006: 108).

De manera similar al aporte de la UNESCO, en cuanto a las defi-
niciones, pero introduciéndolas el concepto de “intangible” en vez “in-
material”, el Consejo Andino de Ministros de Relaciones Exteriores 
de la Comunidad Andina de Naciones en la decisión 588, artículo 1, 
sostiene que:

El patrimonio cultural intangible: comprende las manifestaciones 
y los valores culturales y los significados sociales contenidos en la 
música y las artes del espectáculo; el lenguaje y la literatura; las 
tradiciones orales, la toponimia, los festivales folklóricos y de toda 
naturaleza, los ritos y las creencias; el arte culinario y la medicina 
tradicional, entre otros conocimientos y tecnologías tradiciona-
les, que la comunidad haya reconocido como recurrentes y válidas 
para identificación y expresión cultural (CAN 2004).

Estas consideraciones influyeron en el diseño de las políticas públi-
cas del Gobierno de Rafael Correa para la conservación del patrimonio 
material e inmaterial y se convirtieron en referentes importantes para 
todas las acciones de salvaguardia, ya sea de parte del Estado como 
de las organizaciones y otros actores involucrados en la identificación, 
documentación, investigación y revitalización de los bienes culturales 
inmateriales.

El compromiso del gobierno nacional  
en la salvaguardia del patrimonio cultural 
inmaterial afroecuatoriano

En el Ecuador, el gobierno de Rafael Correa planteó desde el principio 
de su mandato, el reto de posicionar la salvaguardia del patrimonio 
como un eje importante del proceso de desarrollo integral e incluyente 
de un Estado plurinacional e intercultural, de acuerdo con la Cons-
titución de 2008, que permitiera la recuperación de la identidad y la 
autoestima de los ecuatorianos y ecuatorianas, propiciara el disfrute de 
los bienes naturales y culturales, fomentara los valores nuevos y reno-



98

vados que facilitarán a cada pueblo ser un espacio donde los miembros 
expresen sus manifestaciones culturales diversas.

A fin de concretar el propósito descrito en el acápite anterior, el go-
bierno nacional emitió el Decreto Ejecutivo 816 del 21 de diciembre 
de 2007, declarando en Estado de Emergencia al sector de Patrimonio 
Cultural a nivel nacional, con una asignación presupuestaria de US$ 33 
666 000, siendo el Instituto Nacional de Patrimonio Cultural (INPC) 
uno de los responsables de la ejecución del citado Decreto.

Asimismo, el 4 de junio de 2008 se promulgó el Decreto Ejecutivo 
1094, el cual determinó que el Instituto Nacional de Patrimonio Cul-
tural contara con una estructura organizacional acorde con la natura-
leza y especialización de la misión consagrada en la Ley de Patrimo-
nio Cultural de 20044, y que contemple principios de organización y 
gestión institucional eficiente, eficaz y de calidad. Posteriormente, con 
el Decreto Ejecutivo 1419 del 6 de noviembre de 2008, adscribió el 
INPC al Ministerio Coordinador del Patrimonio.

Además, el gobierno asignó, para el año 2009, US$ 5 000 000,00, 
además de US$ 1 500 000,00 para gasto corriente. Durante el año 
2010 asignó US$ 8 040 260,07, recursos con los cuales el INPC con-
tinúa con su labor de salvaguardar el patrimonio cultural material e 
inmaterial del país (INPC 2009: 9).

Entre los avances de su gestión, el INPC publicó en marzo de 2010 
el Catálogo de Ámbitos y Sub Ámbitos del Patrimonio Cultural Inmaterial, 
documento en el cual precisa las referencias dadas por la UNESCO, 
señalando que entre las tradiciones y expresiones orales se encuentran: a) 
los cuentos, sean estos infantiles, sobre animales, plantas, naturaleza 
muerta y objetivos y otros; b) la historia local, leyendas asociadas a 
apariciones de seres mitológicos, a imágenes religiosas, a la geografía, a 
toponimia, a personajes y relatos heroicos, plantas y animales; mitos –
antropogónicos, cosmogónicos, escatológicos, etiológicos, fundaciona-

4	 Según el Art. 4 de esta ley, el Instituto de Patrimonio Cultural tendrá las siguientes funciones y 

atribuciones: a) Investigar, conservar, preservar, restaurar, exhibir y promocionar el Patrimonio 

Cultural en el Ecuador, así como regular de acuerdo a la Ley todas las actividades de esta natu-

raleza que se realicen en el país; b) Elaborar el inventario de todos los bienes que constituyen 

este patrimonio, ya sean propiedad pública o privada; c) Efectuar investigaciones antropológi-

cas y regular de acuerdo a la Ley estas actividades en el País.



Ec
ua

do
r

99

les, morales, teogónicos, otros–; c) plegarias: alabados y rezos, arrullos, 
cánticos, chigüalos, loas y otros, y d) poesía popular: amorfinos, coplas, 
décimas, octavas, contrapuntos, adivinanzas, humoradas, trabalenguas, 
proverbios, dichos, supersticiones y creencias.

En las artes y espectáculo sostiene que se encuentran: a) la danza; b) 
los juegos: infantiles, juegos de faenas agrícolas y otras actividades pro-
ductivas, rituales, festivos, juegos de azar, lúdicas que incluyen pelea 
de gallos, corrida de toros, entre otros; c) la música; d) el teatro; y e) la 
literatura.

Según el INPC, en los usos sociales, rituales y actos festivos están: a) 
las fiestas, sean estas cívicas, religiosas, actos de propiciación, agrarias 
u otras celebraciones; b) las prácticas comunitarias tradicionales como 
la minga, la pampa mesa, sistemas jurídicos tradicionales, organiza-
ción social y parentesco; c) los ritos, de parentesco y reciprocidad, de 
paso, de iniciación, apotropaicos (ritos de purificación), propiciatorio, 
de conmemoración y otros; los personajes festivos y el uso social de 
la vestimenta, sea vestimenta ritual, vestimenta festiva o vestimenta 
cotidiana.

En los conocimientos y usos relacionados con la naturaleza y el universo, 
el INPC distingue: a) las técnicas productivas tradicionales: agrodiver-
sidad y pesca artesanal; b) la sabiduría ecológica tradicional: conoci-
mientos y usos relacionados con fenómenos astronómicos y naturales, 
conocimientos y usos relacionados con plantas, animales y minerales; 
c) la gastronomía: cotidiana, festiva, ritual, productos alimenticios ar-
tesanales; d) la medicina tradicional; e) los espacios simbólicos: lugares 
sagrados, lugares simbólicos; y f ) la toponimia.

Entre las técnicas artesanales tradicionales el INPC señala a) las téc-
nicas artesanales tradicionales, que comprenden: la alfarería, cerería, 
cerrajería, ebanistería, herrería, hojalatería, imaginería, instrumentos 
musicales de viento, instrumentos musicales de percusión, orfebrería, 
peletería, pirotecnia, mazapán, talabartería, textilería, artesanía en se-
milla, otros; y b) las técnicas constructivas tradicionales que compren-
den las técnicas de construcción con barro crudo (adobe, bahareque y 
tapial), la caña, carrizo, suro, cáñamo, paja de páramo, maderas autócto-
nas, cuero, herramientas domésticas como hornos, molinos, etc.



100

Con estas precisiones, el INPC concretiza los elementos por tomar 
en cuenta a la hora de identificar y documentar el patrimonio cultural 
inmaterial, señalando al mismo tiempo la agenda extensa de investiga-
ción y de acción, tanto para los organismos de gobierno como para otros 
actores involucrados en la salvaguardia. No obstante, cabe indicar que 
durante el año pasado y buena parte del presente año, el INPC orientó 
sus acciones a la identificación y documentación de buena parte de las 
manifestaciones inmateriales del pueblo afroecuatoriano, especialmen-
te de las provincias de Esmeraldas, Imbabura y Carchi. Hasta estos 
momentos, el INPC ha registrado alrededor de 151 manifestaciones 
del patrimonio cultural inmaterial de los afroecuatorianos: 40 sobre 
tradiciones y expresiones orales, 8 expresiones de artes del espectáculo, 
26 de usos sociales, rituales y actos festivos, y 77 relacionadas con el 
conocimiento y usos relacionados con la naturaleza y el universo. Sin 
embargo, existen muchos bienes inmateriales por identificar, conocer, 
documentar y trasmitir, especialmente de las comunidades afroecuato-
rianas situadas en la provincia del Guayas, Sucumbios, Pichincha, El 
Oro y los Ríos; esto por cuanto en estas regiones, la presencia afroecua-
toriana es importante tanto desde el punto de vista demográfico como 
histórico.

Según los datos proporcionadas por el INEC 2001, la población de 
Guayas está constituida por 35,9% de afroecuatorianos, pero no tene-
mos ningún bien inmaterial identificado ni documentado. Las accio-
nes encaminadas a la salvaguardia del patrimonio tanto material como 
inmaterial afroecuatoriano de parte del gobierno nacional a través del 
Ministerio Coordinador de Patrimonio, el INPC y el Ministerio de 
Cultura se fundamentan en la actual Constitución Política del Estado 
(2008) que en el artículo 57 reconoce y garantiza a las comunidades, 
pueblos y nacionalidades, entre otros, los siguientes derechos:

Mantener, proteger y desarrollar los conocimientos colectivos; sus 
ciencias, sus tecnologías y saberes ancestrales; los recursos gené-
ticos que contiene la diversidad biológica y la agrobiodiversidad; 
sus medicinas y prácticas de medicina tradicional, con inclusión 
de derecho a recuperar, promover y proteger los lugares rituales sa-
grados, así como plantas animales, minerales y ecosistemas dentro 



Ec
ua

do
r

101

de sus territorios; y el conocimiento de los recursos y propiedades 
de la fauna y de la flora.

…mantener, recuperar, proteger, desarrollar su patrimonio cultural 
e histórico como parte indivisible del patrimonio del Ecuador. El 
Estado proveerá los recursos para el efecto” (Constitución 2008, 
artículo 57).

Más adelante, al referirse a la necesidad de la salvaguardia del pa-
trimonio cultural tanto material como inmaterial, y precisando este 
último, sostiene que son parte del patrimonio inmaterial y objeto de 
salvaguardia: “las lenguas, formas de expresión, tradición oral y diver-
sas manifestaciones y creaciones culturales, incluyendo las de carácter 
ritual, festivo y productivo”.5 Además, señala que es responsabilidad del 
Estado:

Velar, mediante políticas permanentes, por la identificación, pro-
tección, defensa, conservación, restauración, difusión y acrecenta-
miento del patrimonio cultural tangible e intangible, de la riqueza 
histórica, artística, lingüística y arqueológica, de la memoria co-
lectiva y del conjunto de valores y manifestaciones que configuran 
la identidad plurinacional, pluricultural y multiétnica del Ecuador 
(Constitución 2008, artículo 380, numeral 1).

Con estos principios, la Carta Magna consagra la salvaguardia del 
patrimonio tanto material como inmaterial y garantiza la ejecución de 
todos los objetivos de las entidades a las cuales les compete la gestión 
del patrimonio cultural, encaminadas a la identificación, documenta-
ción, investigación, preservación, protección, promoción, valorización, 
transmisión y revitalización del patrimonio en sus distintos aspectos.

Acciones de los gobiernos locales  
por la salvaguardia del patrimonio 
inmaterial del pueblo afroecuatoriano

Cabe destacar también las acciones de los gobiernos locales, encami-
nadas a la salvaguardia del patrimonio inmaterial, como es el caso del 

5	 Artículo 179, numeral 1 de la actual Constitución Política del Estado, 2008.



102

Gobierno Provincial de Esmeraldas. En efecto, el Consejo Provincial 
de Esmeraldas, presidido por el entonces Prefecto, Homero López, 
envió a la UNESCO en 1996 la petición del reconocimiento de la 
marimba como patrimonio cultural intangible de la humanidad. Inme-
diatamente solicitó a la familia Trujillo Bustamante la donación de la 
Casa Hacienda Potosí, edificio que sería destinado al funcionamiento 
de un museo, de una escuela de arrullos y chigualos, y de talleres de ela-
boración de instrumentos musicales como marimbas, bombos, cununo, 
guaro y nuevas creaciones. Asimismo, solicitó la colaboración del Vica-
riato Apostólico de Esmeraldas y a la Congregación de los Misioneros 
Combonianos para que establezcan enlaces con los países africanos, 
permitiendo de este modo la asesoría y la búsqueda de los componen-
tes autóctonos de la marimba. Simultáneamente, presentó la petición 
de intervención a la cancillería ecuatoriana ante la UNESCO.6

El 7 de diciembre de 2000, el Consejo Provincial de Esmeraldas, a 
través del Departamento de Cultura, conformó el Comité Directivo 
de grupos, músicos y constructores de marimba, para dar continui-
dad a las gestiones ante la UNESCO, a fin de que declare la marimba 
como patrimonio intangible de la humanidad. En ese mismo año, la 
prefectura aprobó la ordenanza que declaraba a la marimba patrimonio 
cultural intangible de Esmeraldas. Amparado en esta ordenanza, y una 
vez conseguida la donación de la Casa hacienda Potosí, se creó la “Casa 
Museo de la Marimba”, promovió la “Escuela de arrullos y chigualos”, y se 
instaló el taller/laboratorio de la elaboración de instrumentos musica-
les, réplicas, utensilios de uso doméstico de campo y demás artesanías 
inherentes a las diversas culturas de la región, ciudad y provincia. Estas 
acciones fueron respaldadas por la Casa de la Cultura Ecuatoriana. El 
25 de febrero de 2001, una vez recibida la aprobación de la ordenanza 
de la prefectura de parte del gobernador de la provincia de Esmeraldas, 
el Consejo Provincial de Esmeraldas declaró oficialmente a la Marim-
ba y sus contribuyentes Como patrimonio cultural, oral e intangible 

6	 Al respecto, en el INPC se encuentra todo el expediente de las gestiones realizadas por el 

Consejo Provincial ante este organismo, la cancillería y la UNESCO, a fin de alcanzar el reco-

nocimiento de la marimba como patrimonio intangible de la humanidad.



Ec
ua

do
r

103

de la provincia de Esmeraldas. En el año 2003, el INPC declaró a la 
marimba como patrimonio intangible del Ecuador.

En estos últimos años, el Gobierno de la Provincia de Esmeraldas, 
por medio de la Dirección de Cultura, Educación y Deporte, ha pro-
movido la investigación etnomusical. También ha organizado festiva-
les, encuentros y concursos sobre las expresiones culturales ancestrales 
existentes en la provincia, el festival infantil de marimba, arrullos y 
chigualos con la participación de las escuelas, el festival infantil-juvenil 
de nuevas estrellas de marimba, los festivales interescolares de danza de 
la marimba7; no obstante, en los momentos actuales no se cuenta con 
un plan relacionado con la salvaguardia de esta manifestación de parte 
del Gobierno Provincial de Esmeraldas.

Por otro lado, la preocupación por la salvaguardia del patrimonio 
cultural inmaterial ha sido una de las prioridades del Gobierno Muni-
cipal de San Lorenzo. Así, el 9 de enero de 2001, con la colaboración 
del Consejo Provincial de Esmeraldas, el Municipio de San Loren-
zo organizó el Primer Encuentro de Integración Fronteriza Tumaco-
Esmeraldas. Entre las conclusiones de este encuentro se pidió que los 
gobiernos locales de ambas partes de la frontera promuevan la creación 
de una oficina de intercambio intercultural colombo-ecuatoriano de-
dicado al apoyo de la realización de los eventos que propicien el co-
nocimiento y el fortalecimiento de las culturas afrodescendientes de la 
costa del Pacífico.

Si bien es cierto que de parte de otros municipios, tanto de la pro-
vincia de Esmeraldas como de Imbabura, Carchi, Guayas y Sucumbios, 
donde están situadas las comunidades afroecuatorianas, no aparecen 
oficialmente los objetivos y las acciones encaminadas a la salvaguardia 
del patrimonio cultural inmaterial. Sus respectivas páginas web alu-
den, de alguna manera, a las tradiciones, el arte, la gastronomía de los 
afroecuatorianos cuando ofrecen sus “atractivos turísticos”.

7	 Consejo Provincial de EsmeraIdas, 2010. informe de actividades área de cultura 2005-2009. 

Documento electrónico disponible en www.gpe.gov.ec.



104

Salvaguardia del patrimonio inmaterial de 
las comunidades afroecuatorianas de parte 
de las organizaciones y fundaciones

La salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial no solo ha sido un 
compromiso de los organismos de gobierno, sino también de la socie-
dad civil. En este sentido, hay que señalar los trabajos que vienen rea-
lizando las organizaciones afroecuatorianas y fundaciones privadas, no 
solamente en los lugares de origen –el Valle de Chota o la Provincia de 
Esmeraldas–, sino ante todo en los espacios urbanos, como es el caso 
de la ciudad de Quito.

En el cantón Eloy Alfaro, de la provincia de Esmeraldas, trabaja la 
Fundación Papá Roncón, que tiene como objetivo “promover la cultura 
afro, fomentar el conocimiento, la investigación y la enseñanza de la 
cultura afro ecuatoriana”.8 Entre sus estrategias está el apoyo, desde 
hace muchos años, a los niños y jóvenes a través de la danza, la música, 
la elaboración de instrumentos musicales propios de los afroecuatoria-
nos y los intercambios culturales con otros grupos étnicos de la zona.

En la ciudad de Quito trabaja, desde hace 15 años, la Fundación 
de Desarrollo Social y Cultural Afroecuatoriana “Azúcar”. Esta or-
ganización tiene entre sus propósitos: “recuperar y valorar la historia 
del pueblo afroecuatoriano, promover la interacción entre los pueblos 
afrodescendientes y no afrodescendientes, mejorar la calidad de la vida 
de familias e individuos afros”.9 Entre las estrategias de salvaguardia 
de patrimonio inmaterial de parte de esta organización, se destacan la 
música, la danza, el juego y el contacto con todo aquello que recupera 
la historia a través de los sonidos de tambores. Actualmente cuenta 
con la Casa Cultural Afroecuatoriana “Con manos de Ebano”, la cual 
se ha convertido en un espacio de investigación, estudio, desarrollo, 
producción y difusión de la riqueza cultural afroecuatoriana. En esta 
casa se ofrecen los talleres de música y danzas afro, cursos de bomba y 

8	 Fundación Papá Roncón, 2010. Escuela de música y danza afroecuatoriana. Documento elec-

trónico disponible en www.tupatrocinio.com.

9	 Fundación de Desarrollo Social y Cultural Afroecuatoriana “Azúcar”, 2010. Objetivos y activi-

dades. Documento electrónico disponible en www.azucarafroe.com.



Ec
ua

do
r

105

marimba, se confecciona trajes africanos y afroecuatorianos, se realizan 
exposiciones de artesanías afroecuatorianas en coco, tagua, damagua, 
instrumentos musicales y se ofrece un sinnúmero de platos propios de 
la gastronomía afroecuatoriana. Además, la Casa cuenta con servicios 
de cafetería, videoteca y biblioteca afroecuatoriana, y sala de cortes, 
alisados, extensiones, trenzas, manicura, pedicura al estilo afrodescen-
diente. A criterio de la directora de esta fundación, la música y la danza 
han permitido establecer puentes etnológicos, musicológicos y dancís-
ticos con otros grupos sociales y sus manifestaciones artístico-cultura-
les. La fundación forma parte de la alianza estratégica de los pueblos 
afrodescendientes, la red de mujeres afrolatinoamericanas, grupos afro-
caribeños y de la diáspora.

Creado por los Misioneros Combonianos en 1981, el Centro Cul-
tural Afroecuatoriano es otra de las fundaciones vinculadas con la sal-
vaguardia del patrimonio inmaterial del pueblo afroecuatoriano. Sus 
objetivos son: “contribuir al fortalecimiento de la identidad y cultura 
afroecuatoriana, valorizar su aporte histórico, apoyar sus luchas para 
que se reconozcan sus derechos a fin de promover su participación ple-
na en la sociedad, colaborando por el enaltecimiento de los valores del 
pueblo ecuatoriano multiétnico y pluricultural”.10 Además, “colaborar 
con los afroecuatorianos a la toma de conciencia de su identidad, a 
través de dos ejes complementarios: el análisis socio–económico–polí-
tico–cultural y la profundización Bíblico–Teológica Afroamericana”.11

Entre las líneas de acción que tiene esta fundación se destaca la or-
ganización de cinco congresos sobre la historia del afrodescendiente 
en el Ecuador, los cuales se han realizado en estos últimos años; la pu-
blicación y difusión de obras de carácter científico popular por medio 
de las ediciones Afroamérica. Posee también la publicación trimestral 
del boletín informativo Palenque, que sirve de enlace entre los grupos 
afrodiaspóricos de América y que hasta el momento ha lanzado 24 
números.

10	 Centro Cultural Afroecuatoriano, 2010. Objetivos de la fundación. Documento electrónico 

disponible en www.centroculturalafroe.com.

11	 Ídem, 2.



106

El Centro Cultural Afroecuatoriano cuenta con el estudio de pro-
ducción Afroamérica Video, donde se producen programas de radio y 
videos, dedicados exclusivamente al conocimiento de la realidad afro. 
Se han editado más de 90 videos. Además, el Centro ofrece cursos de 
capacitación para diversos grupos, de acuerdo con sus necesidades, en 
los diferentes sectores del país. A partir de 1991 han impartido nume-
rosos cursos en el campo y en la ciudad en los temas de alfabetización, 
corte y confección, manualidades, cocina, pastillaje, carpintería, cerra-
jería, primeros auxilios y belleza. El Centro posee la biblioteca “Alonso 
de Illescas”, especializada en el área afrodescendiente, en la que ofrece 
más de 6500 fichas sobre documentos, investigaciones de campo, do-
cumentos e informes relacionados con organizaciones negras. A esto 
se agrega los servicios de diapoteca y fonoteca, exclusivamente sobre la 
realidad y cultura negra en el Ecuador, América Latina y África.

Por su parte, la Coordinadora Nacional de Mujeres Negras es otra 
de las organizaciones interesadas en la salvaguardia del patrimonio in-
material del pueblo afroecuatoriano. En su propósito de búsqueda de la 
visibilización de las mujeres negras y de la población afroecuatoriana en 
general y la denuncia de discriminación por medio de campañas contra 
el racismo, organiza manifestaciones culturales con identidad negra, la 
publicación de libros y documentos sobre la cultura afroecuatoriana, la 
promoción de etnodesarrollo y espiritualidad afrodescendiente.12 En 
2008, publicó el libro Voces de las cimarronas, en el cual recopila poemas 
y pensamientos de las mujeres afroecuatorianas.

El Grupo “Martín Luther King” es otra organización cultural 
afroecuatoriana que tiene por objetivo la salvaguardia del patrimonio 
cultural inmaterial. Se ha convertido en un espacio para revivir las tra-
diciones afroecuatorianas. Está conformado por la población afrocho-
teña asentada en el barrio Atacucho, de Quito. Son jóvenes y adultos 
preocupados por el teatro, los bailes, la recuperación de la bomba y la 
marimba. Los integrantes jóvenes de esta organización se reúnen con 
otros jóvenes de las agrupaciones Jamboy y Café –de Carcelén Bajo–, 

12	 Consejo Nacional de Mujeres Negras. 2010. Documento electrónico disponible en www.co-

namune.org.ec.



Ec
ua

do
r

107

Azúcar –de Carcelén Alto– Candela, Catelete y África Mía, ubicados 
en el barrio de Santa Anita o sus alrededores (Hernández 2005).

Igualmente, la Fundación “Miguel Aspiazu Carbo”, que tiene bajo 
su responsabilidad el manejo del Archivo Histórico del Guayas, tiene 
por objetivo recuperar la memoria histórica del pueblo afroecuatoria-
no. En 2003 propició la investigación sobre el negro de Guayaquil y el 
negro migrante, una reflexión sobre la historia, dirigida por los investi-
gadores Willington Paredes y Wilman Ordóñez.

Más allá de las acciones encaminadas a la salvaguardia del patri-
monio inmaterial afroecuatoriano emprendidas por organizaciones y 
fundaciones, están los aportes significativos de Juan García Salazar, 
Juan Montaño, Amada Cortez, Rosita Huila, Papa Roncón y don Ale-
jo Ayoví, y Remberto Escobar (ya fallecidos), Don Naza, Limber Va-
lencia y los marimberos, Petita Palma y demás grupos folclóricos de 
Esmeraldas, Inés Morales, Irma Bautista, y las poetas afroecuatorianas, 
Doña Zoilita Espinoza y las ancianas del Chota, José Chalá Cruz y sus 
investigaciones etnográficas, la Casa Cultural Ochum, Sonia España y 
las arrulleras del Norte de Esmeraldas, la Asociación de Jóvenes Piel 
Negra y el Grupo de Etnoeducación del Valle del Chota, los tocado-
res de tambor en Maldonado, Selva Alegre, Canchimalero y Borbón, 
quienes han contribuido al rescate, promoción y revitalización del pa-
trimonio cultural inmaterial del pueblo afroecuatoriano.

Los esfuerzos de salvaguardia realizados por las organizaciones y 
fundaciones descritas en los párrafos anteriores constituyen, en la ma-
yoría de los casos, las primeras iniciativas de identificación, documen-
tación, conservación y transmisión del patrimonio inmaterial de los 
afroecuatorianos antes de la convención de la UNESCO (2003) y de 
las políticas del patrimonio del actual gobierno; no obstante, no existe 
un organismo coordinador de estas organizaciones que permita tener 
un trabajo conjunto e influyente en las comunidades afroecuatorianas.



108

Aportes a la salvaguardia del patrimonio 
inmaterial del pueblo afroecuatoriano desde 
el medio académico y los intelectuales 
afrodescendientes

El medio académico y el aporte de los intelectuales afroecuatorianos es 
otro de los aspectos importantes para analizar las acciones encaminadas 
a la salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial de las comunidades 
afroecuatorianas. Desde esta perspectiva, una de las obras clásicas que 
recoge la memoria histórica, las tradiciones, las concepciones rituales, 
la vida cotidiana de las comunidades afros de la zona de Esmeraldas 
y de San Lorenzo, es el trabajo de Norman Whitten (1992), Pioneros 
negros: la cultura afro latinoamericana de Ecuador y de Colombia. En el 
capítulo V de esta obra, el autor describe detalladamente los rituales 
seculares y dedica el capítulo VI a los rituales sagrados. En los rituales 
seculares señala tres espacios: a) en la cantina, b) en el salón y c) en 
el currulao. Según el autor, en el contexto de la cantina se reúnen los 
hombres para descansar, beber, contar cuentos y escuchar música. A 
su vez en el salón, se escucha la música, se baila, hay un intercambio 
ritual y simbólico de la bebida y de la mujer. El currulao o la casa de 
la marimba es el lugar de canto, de interacción entre los hombres y las 
mujeres. En los espacios seculares predomina el hombre, mientras que 
en los rituales sagrados hay participación de mujeres y hombres en 
iguales condiciones. Al hablar de los rituales sagrados señala que estos 
se distinguen en los ritos de los funerales, la fiesta de los santos, espe-
cialmente de San Antonio. Los momentos expresivos de religiosidad 
se intercalan con la música entonada al son de los bombos, la marimba 
y los cununos.

Entre las tradiciones y expresiones orales, Whitten recoge el cuento 
de la mula, la tunda, la viuda, el hombre sin cabeza, el riviel, la candela, 
la gente llevada, el diablo, los duendes, la sirena del mar, el buque fan-
tasma, el muerto que camina, los niños y adolescentes que salen y van 
directamente al cielo, los hombres que si mueren en la pelea andan y 
salen en busca del infierno, del purgatorio y del cielo, los muertos que 
pasean y pueden ser llevados por los espíritus inmundos, si no se toca 
la marimba (Whitten 1992: 115-117).



Ec
ua

do
r

109

Desde esta misma perspectiva, Luis Montaño Palma en su obra Yo 
negro, tú negro, nosotros los negros (2004), al referirse a la identidad de los 
afroecuatorianos describe los cuentos de la tunda, el riviel, la gualgura, 
el duende, el diablo, la bruja, la tripada, el barco fantasma, los rituales 
de cucuruchos en la semana santa, el rezo de las novenas. Asimismo, el 
trabajo de Juan Manuel Guevara y Valeria Granda (2009) titulado El 
manglar es vida, recoge en el capítulo X los relatos de la tradición oral, 
tales como la tunda, el riviel y la gualdura.

Por su parte, Kattya Hernández (2005) en su obra Sexualidades 
afroserranas, recoge las experiencias de preocupación de los afroecua-
torianos residentes en la ciudad de Quito por recuperar su memoria 
histórica y los valores culturales a través de clubes sociales, grupos de 
música y de danza. Particularmente estudia el caso del Grupo “Mar-
tín Luther King”, del barrio Atacucho. Esta misma autora, en otro 
trabajo titulado Discursos hegemónicos y tradición oral sobre los cuerpos 
de las mujeres afroecuatorianas (2010), enfatizando la importancia de la 
tradición oral para los afroecuatorianos, señala algunas décimas, poe-
sías de los pueblos afrochoteños y afroesmeraldeños. Considera que 
el pueblo afroecuatoriano materializa su visión del mundo, dentro del 
campo artístico, en su música, danza y poesía, planteamiento con el que 
coincide Chalá (2006) en su obra titulada Chota profundo. Antropología 
de los afrochoteños. Consideraciones similares encontramos en Hidal-
go (1990), quien sostiene que los pueblos afroecuatorianos exponen a 
través de la música y el baile los temas y relaciones amorosas, reseñan 
acontecimientos naturales que han golpeado a sus pueblos, relatan su-
cesos colectivos y familiares, denuncian la violencia que se ha ejercido 
sobre ellos y su cultura (Hidalgo 1990: 152).

Dentro de las preocupaciones del medio académico por la salvaguar-
dia del patrimonio cultural inmaterial de los afroecuatorianos destacan 
las reflexiones en torno de la música, especialmente sobre la marimba. 
Con respecto a la marimba, Naranjo (1987) sostiene que es música tra-
dicional afro esmeraldeña que se constituyó sobre la base de un equipo 
instrumental de origen claramente africano, música que “los primeros 
negros llegados a esta región reelaboraron con nuevos materiales sus 
instrumentos y reeditaron sus cantos y sus bailes con aportes de diver-



110

sas etnias tribales y en consonancia con las nuevas situaciones históri-
cas por los que debieron atravesar” (Naranjo 1987: 212). Describe que 
la marimba es construida por hombres mayores a base de elementos 
vegetales tales como la madera de pambil, cedro, la chonta y la caña 
guadua (Naranjo 1987: 87-88). A su vez, Osvaldo Valencia (2000) en 
su trabajo sobre la marimba esmeraldeña, además de describir el diseño 
y los materiales que se usan, destaca el aporte de Guillermo Ayoví o 
Papá Roncón y de Remberto Escobar en la construcción de la marim-
ba y en el fortalecimiento de la música afroecuatoriana. Por su parte, 
David García (1992) explica ampliamente sobre los instrumentos mu-
sicales inherentes a la cultura tradicional de la provincia de Esmeral-
das: la marimba, el bombo de agua, la guasa, el guasón, las maracas, la 
carraca, el cununo y el bombo. De estos dos últimos distingue que hay 
cununos y bombos macho y hembra.

La marimba, según las consideraciones de Ricardo Sanhuenza (1984) 
y Catherine Chalá (2009), no se limita a emitir sonidos armoniosos, 
sino que a través de sus melodías trasmite los valores culturales y es-
pirituales profundos de los afroecuatorianos, su historia de lucha y de 
resistencia milenaria, sus anhelos de libertad y de existencia armoniosa. 
De allí que, a decir de Chalá (2009), es fundamental la salvaguardia de 
la marimba y de la bomba, a través de su inscripción en la lista urgente 
de salvaguardia de la UNESCO.

Junto con la marimba, la bomba es otro de los géneros musicales, 
poéticos y dancísticos que ha sido asumida en la reflexión de los inte-
lectuales afroecuatorianos. Así, el trabajo de Chalá (2009) sostiene que 
la bomba constituye una manifestación dancística, poética y musical 
tradicional muy importante de las comunidades negras asentadas en la 
cuenca del Chota-Mira. Asimismo, señala que se usa también la deno-
minación de bomba para designar el instrumento vernáculo principal 
con el que se ejecutan canciones compuestas por trovadores lugareños. 
Es una especie de tambor que se toca con las manos y al mismo tiempo 
representa a la danza en la que hombres, y principalmente las mujeres 
afroecuatorianas, hacen gala de movimientos cadenciosos y especial 
equilibrio para bailar con la botella sobre la cabeza. En términos ge-
nerales la bomba constituye el símbolo de identidad y cohesión grupal 



Ec
ua

do
r

111

que hay que salvaguardar (Chalá 2009: 9-10). Por su parte, Pablo Mo-
rales (2009), coincidiendo con las consideraciones de Chalá, sostiene 
que con la bomba, la población afrochoteña baila y canta a la vida, a las 
desgracias, al trabajo y al amor, recreando esos ritmos que, a decir de 
Coba (1980), son supervivencias culturales africanas combinadas con 
el recuerdo de lo indígena y de la dominación e influencia europea.

La necesidad de recopilar las décimas, las poesías, los arrullos, ha 
estado presente en la preocupación académica y literaria, tal como 
demuestra el trabajo de Laura Hidalgo (1990), titulado Décimas es-
meraldeñas. Recopilación y análisis socioliterario, en el que recoge varias 
expresiones que aluden a la vida, la lucha, las esperanzas y los anhelos 
del pueblo afroesmeraldeño. Similar a este trabajo son los aportes de 
Peters (2004), quien realiza la compilación y análisis de salves y cele-
braciones entre muerte y vida de las comunidades afroecuatorianas en 
la cuenca de Mira y el Valle de Chota. Con este mismo enfoque, se 
encuentra el Diccionario de Esmeraldeñismos de Edgar García (2006), 
obra que recoge la diversidad de expresiones que resumen la cultu-
ra y las identidades de los afroesmeraldeños. Dado que la salvaguar-
dia del patrimonio cultural inmaterial, no depende únicamente de la 
identificación, investigación y documentación sino, ante todo, de la 
trasmisión y revitalización, en estos últimos años los debates acadé-
micos (Walsh 2009 y Anton 2007) y las demandas de organizaciones 
afroecuatorianas como la Federación de Comunidades y Organizacio-
nes Negras de Imbabura y Carchi (2005) proponen la necesidad de la 
etnoeducación. Ella consiste, a decir de Walsh, en “una práctica que 
ayuda a enfrentar los legados coloniales, la exclusión y subalternización 
que sigue orientando el sistema educativo nacional” (Walsh 2009: 131), 
posibilitando el paso hacia “otras formas de ser, estar, hacer y pensar, 
hacia el agenciamiento de sujetos críticos, activos y colectivos, que po-
drían accionar sobre sus vidas y las de sus comunidades; sujetos capaces 
de buscar el conocimiento no solo en los textos escritos sino también 
en la memoria colectiva de las comunidades y en las enseñanzas de los 
ancianos” (Walsh 2009: 131). Esta propuesta involucra principalmente 
a los mismos sujetos étnicos en la tarea de la salvaguardia, claro está 
que con la cooperación del Estado.



112

En el empeño por la salvaguardia del patrimonio cultural intangible 
del pueblo afroecuatoriano desde el ámbito académico está la creación 
del Fondo Documental Afroandino de la Universidad Andina Simón 
Bolívar. Esta instancia universitaria tiene como prioridad la investiga-
ción sobre la memoria histórica de las colectividades afro de los países 
andinos y ha organizado foros para analizar la situación social, econó-
mica y organizativa, así como el conocimiento de la medicina ancestral 
de los pueblos afroandinos.

La memoria histórica, las tradiciones y expresiones orales, el arte, las 
costumbres, el conocimiento y la relación con la naturaleza del pueblo 
afroecuatoriano se ha recogido en la producción de audio y video. Así, 
tenemos Las celebraciones religiosas de afroecuatorianas (1994), Los Aru-
llos afro-navideños en la costa del Pacífico (1991), De lejanas tierras vengo 
(1991) –un documental sobre la comunidad negra de San Francisco 
de Calera, en la provincia de Carchi–, El Dios negro (1997), La belleza 
negra sin igual (1998), todos documentales producidos por el Centro 
Cultural Afroecuatoriano. Por otra parte, tenemos los documentales Con 
manos de ébano (2008), de la Fundación de Desarrollo Social y Cultural 
Afroecuatoriana Azúcar, Saberes propios, religiosidad y luchas de existen-
cia (2007) del Fondo Documental Afro-Andino, Afroecuatorianos: al-
gunas manifestaciones culturales. Afroecuatorianos: una historia dinámica 
de identidad, resistencia y ciudadanía (2008) de John Antón, en los que 
se recoge diversas manifestaciones culturales del pueblo afroecuatoria-
no vinculadas a la religiosidad, saberes ancestrales y producción artís-
tica en distintas áreas. 

Si bien es cierto el aporte a la salvaguardia del patrimonio inmaterial 
de parte del medio académico y de los intelectuales afrodescendientes 
es significativo, no obstante, se requiere un trabajo mucho más amplio 
con la participación de las comunidades y organizaciones afroecuato-
rianas, pues se recoge la voz de las bases escasamente. Por otro lado, 
existe la tendencia de estigmatizar las tradiciones y expresiones orales 
del pueblo afroecuatoriano solo con la música y la danza, dejando de 
lado la memoria histórica y el patrimonio material histórico. No se 
puede desconocer la importancia de la música, pero la expresión musi-
cal es una parte de la multiforme riqueza cultural. Por ello, se requiere 



Ec
ua

do
r

113

investigar otros ámbitos de la gran riqueza del patrimonio inmaterial 
del pueblo afroecuatoriano.

3.	 Breve reseña del patrimonio 
cultural inmaterial del pueblo 
Afroecuatoriano

De manera sintética diríamos que el universo del patrimonio inma-
terial afroecuatioriano se podría descomponer en varios escenarios 
propios de la complejidad de su entramado identitario. Partiendo de 
la cosmovisión específica de la diáspora africana en Ecuador, plantea-
ríamos los siguientes escenarios del patrimonio: a) la religiosidad y la 
magia, que tiene que ver con las manifestaciones sincréticas afrocató-
licas de las festividades que las comunidades rurales realizan a lo largo 
de su ciclo de festividades; fiestas como las de San Martin de Porres en 
Canchimalero, la Virgen del Carmen, Los Reyes, la Semana Santa, la 
adoración al Niño Jesús, las Mercedes y otras, son las más destacadas; 
b) El ritual de la muerte y sus creencias, asociadas al ciclo vital del ser 
humano (los ritos de nacimiento, la ombligada, las iniciaciones a la 
pubertad, los ritos para cerrar el cuerpo y la preparación al buen morir, 
entre otros); c) las expresiones mágico medicinales, donde se recogen 
ritos de curación de males divinos y humanos, incluyendo las bolellas 
curadas y las terapias del tabaco, etc; d) el conocimiento ancestral aso-
ciado a la medicina tradicional, al manejo del bosque y los ecosistemas; 
e) la música folclórica de Esmeraldas (marimba) y del Valle del Chota 
(la bomba y la banda mocha); f ) la culinaria; h) los conocimientos aso-
ciados a las artesanías para la producción (pesca, caza, peinados).

El patrimonio cultural inmaterial del pueblo afroecuatoriano es 
múltiple, tal como se ha identificado y documentado, y hay mucho 
por descubrir. Por otra parte, la descripción de cada una de las mani-
festaciones inmateriales tomaría mucho tiempo y demanda de nuevas 
investigaciones. En nuestro caso, solo nos limitaremos a describir al-
gunas manifestaciones principales de acuerdo con los ámbitos que nos 
sugiere el INPC, ateniéndose a las referencias de la UNESCO 2003.

Dentro de las tradiciones y expresiones orales del pueblo afroecua-
toriano se distingue el canto de arrullos y chigualos. Generalmente, los 



114

arrullos están constituidos por versos que, en primer lugar, son procla-
mados por una persona conocida como glosadora y que, posteriormente, 
toda la asamblea repite y canta. Esta tradición es celebrada en las fiestas 
religiosas y cívicas, la conmemoración de los difuntos, los funerales, es-
pecialmente de los niños. El contenido de la letra alude al acto que se 
realiza y rinde homenaje a las personas, cuya memoria o acto fúnebre se 
celebra. Similar a los arrullos está la tradición de las décimas, versadas 
en algún acontecimiento significativo en la vida de la comunidad.

La vida cotidiana y los momentos festivos de los afroecuatorianos se 
expresan en las coplas, amorosas o satíricas, que son canciones popula-
res cuyo contenido tiene la intencionalidad de animar a la comunidad, 
consiguiendo el efecto cómico. Esta expresión oral se expone al público 
en los concursos y los eventos tanto al interior de la comunidad como 
fuera de ella. En esta tradición de decir las coplas destacan las coplas y 
copleros del Valle del Chota, personas ancianas de la comunidad que 
salen en una noche de luna al patio de la casa, se sientan sobre un 
asiento de carabuche y relatan un acontecimiento pasado que atrae a 
los miembros de la familia, quienes escuchan sentados en el suelo. La 
narración es acogida en un ambiente festivo acompañado de la bebida 
de agua de canela o de alguna hierba, o de licor. Entre la diversidad 
de creencias que tiene el pueblo afroesmeraldeño está la fiesta de San 
Juan, particularmente la creencia de la “bendición de alta estatura” que 
reciben los niños. Según la creencia, el día 24 de junio entre 12, 18 y 24 
horas de ese día, San Juan desciende al río Esmeraldas y bendice sus 
aguas. Los niños que sean bañados en el río crecen sanos y llegar a ser 
de alta estatura.

“El diablo que bailó berejú” es uno de los relatos que los ancianos de 
las comunidades afroecuatorianas cuentan con frecuencia a sus hijos y 
a los demás miembros de las comunidades. Este relato alude a tiempos 
remotos cuando, en una noche entre el bullicio de la música y el baile, 
de pronto entró un señor inesperadamente y se puso a bailar. El pú-
blico no se percató de su presencia, no obstante, un joven lo miró y se 
dio cuenta de que sus pies eran extraños, como las pezuñas del chivo y 
fue a decírselo a su mamá, pero como todos bailaban ella no le prestó 
atención. La persona que vio era el diablo, quien cansado de bailar se 



Ec
ua

do
r

115

fue a tocar la marimba. El marimbero también se dio cuenta de que era 
el diablo y los dos comenzaron a tocar. El demonio dijo: “Vengo de lo 
caliente, soy hijo de la cornuda”, y el marimbero le respondió: “Desde el 
bordadito vengo, con un gran dolor de cabeza para un diablo desatado 
magnífica y en grandeza”. Esta frase causó la molestia del diablo, quien 
enfurecido se fue llevando a una bailarina. Al día siguiente vieron que 
la casa donde se realizó la fiesta y el baile quedó desbaratada y con un 
fuerte olor a azufre y las personas a modo de moraleja dijeron: “Ya ve. 
Eso pasa por andar bailando berejú”. 

En el ambiente rural del pueblo afroecuatoriano se cuenta la leyenda 
del conejo y el tigre. En este relato se menciona que un día los anima-
les del bosque decidieron celebrar la fiesta, pero no tuvieron la comida 
suficiente. Entonces, el conejo decide acudir al tío tigre a pedir que 
colabore con esta fiesta. Este negó la ayuda, señalando que no tiene 
ningún sobrino ni la obligación de ayudarles. El tigre permanecía en 
su casa, pero un día salió de compras. Entonces, el conejo lo siguió y 
engañándolo se apoderó de la canasta de compras.

El duende es otra de las leyendas que se cuenta entre los afroesme-
raldeños. Según el relato, este es un ser pequeño, vestido con sombrero 
y kashimir que le gusta enamorarse de las doncellas. Tiene preferencias 
por montar el caballo, pero monta al revés y obliga a galopar a toda 
fuerza hasta que el animal se muera de cansancio. Además de seducir 
a las mujeres, es hábil para el juego de los naipes. El riviel es otra de 
las leyendas entre los pueblos afroecuatorianos. Es la historia de un 
marinero que se emborrachaba con los muertos por ahogamiento y que 
sus cuerpos no eran encontrados. La única señal que representaba a los 
muertos, cuyos cuerpos estaban desaparecidos, era la cruz; pero un día, 
los muertos que verdaderamente yacían en aquel cementerio le provo-
caron a pelear. El marinero trató de defenderse tomando en sus manos 
todas las cruces, hasta tal punto, que quedó solo la cruz mayor de la que 
emanaba el fuego. Este hecho provocó la ira de Dios, quien condenó 
al marinero convirtiendo su alma en un alma en pena. La manera de 
salvarse que tendría este personaje era ahogando a un desprevenido 
viajero para que ocupe su lugar.



116

Otro de los cuentos propios de la comunidad afroecuatoriana es la 
bruja, personaje mítico, cuyo ser está constituido por una mezcla entre 
animal y humano. Es un ser maligno que adopta forma de un ave gran-
de y negra que por las noches se convierte en un pájaro y en la mañana 
en una mujer, y tiene preferencia por los niños recién nacidos, pero 
tiene miedo a la cruz; de allí que entre las poblaciones afroecuatorianas 
existe la costumbre de colocar la cruz en la cabecera de la cuna y echar 
agua bendita invocando la protección divina, para ahuyentar a la bruja.

La tunda es otro de los relatos importantes de las comunidades 
afroecuatorianas. En un inicio se contaba en la provincia de Esmeral-
das, pero con el tiempo se propagó entre las comunidades afroecuato-
rianas del valle de Chota. La tunda es la historia de una mujer mala, 
con los pies deformes, que anda vagabundeando por el bosque y se 
apodera de los niños perdidos y que no han recibido el bautismo. La 
manera de liberarse de la tunda consiste en buscar un padrino que rece 
hasta que el niño aparezca.

Entre las comunidades de Ambuquí y el valle del Chota de la pro-
vincia serrana de Imbabura, se encuentra la tradicional Banda Mocha, 
un conjunto musical afroecuatoriano. Los integrantes de esta banda 
entonan instrumentos musicales cortados. Las melodías de esta banda, 
especialmente la bomba, constituyen la expresión ancestral de la músi-
ca de los pobladores del Valle de Chota.

Con respecto a las artes del espectáculo del pueblo afroecuatoriano 
tenemos el “Baile del muerto al hoyo y el vivo al baile”. Este baile 
consiste en que a la mañana siguiente del entierro del difunto, la viuda 
baila delante de la comunidad acompañada de los varones y se sugiere 
que ella coquetea con ellos con el propósito de conseguir pronto al 
nuevo esposo, posteriormente bailan todos los espectadores.

La danza es una de las artes más apreciadas por el pueblo afroecua-
toriano. La comunidad danza en los momentos festivos, en ocasiones 
en que es necesario evocar la presencia de lo divino o cambiar el orden 
natural. Posee también cierto poder esotérico. En el pasado, los esclavos 
negros danzaban con el propósito de adormecer a sus patrones y poder 
huir de la esclavitud, y también para conquistar el amor de la mujer. El 
ritual consiste en que un integrante del cuerpo del baile, recostado en el 



Ec
ua

do
r

117

suelo, empieza a rodar por causa de la macumba, mientras el resto baila 
a su alrededor. Durante la interpretación, las mujeres fuman cigarro 
y preparan infusiones de hierbas, mientras los hombres invocan a sus 
dioses para conjurar el trabajo de la brujería.

En la provincia de Esmeraldas existe el arte de cantar el alabao en 
tributo a los difuntos. Estos son versos cantados con un ritmo lento y 
triste. Se entona esta música cuando se realiza un velorio. Las letras de 
este cántico describen parte de la vida del difunto. En cada estrofa se 
repite un estribillo y después de cada alabao se reza el Padre Nuestro, 
un Ave María o una letanía, tomando como referente la vida de algún 
antepasado que fue un buen ejemplo, conocido por toda la comunidad.

En el Cantón Eloy Alfaro, de la Provincia de Esmeraldas, se realiza 
el juego del pan quemado. Para este juego se requiere de diez niños, 
quienes hacen la semirronda agarrados de las manos y entonando un 
cántico basado en preguntas y respuestas. Conforme se desenvuelvan 
en el interrogatorio, los chicos hacen una ronda alrededor de aquel a 
quien se acusa de haber quemado el pan, formando un círculo con el 
fin de que el acusado quede cruzado de brazos y sujeto a cada lado 
por sus compañeros de juego. A todos les tocará sucesivamente estar 
cruzados de brazos formando una cadena de niños que están a cada 
extremo. Jalaran cada uno para un lado haciendo fuerza. Esto permitirá 
que la cadena se rompa y el grupo que tenga más niños garantiza al 
ganador. En el cántico se pregunta: “¿Cuántos panes hay en el horno?”; 
y responden: “Veinte cinco y un quemado”. Se pregunta nuevamen-
te: “¿Quién lo quemó?”, y responden: “Ese tipito que está allí”. Todos 
cantan por último: “Quémenlo, quémenlo por ladrón, que se vuelva 
chicharrón, debajo del fogón, comiendo cocolón”.

El torbellino es otra de las danzas que tienen su origen en la parte 
norte de la provincia de Esmeraldas y se viene realizando tanto en 
las zonas urbanas como rurales. Generalmente, los danzantes, tan-
to hombres como mujeres, se revisten con vestimentas de lino color 
blanco. Esta práctica es difundida, enseñada y practicada por los adul-
tos y jóvenes.

En toda Esmeraldas, la marimba constituye el espectáculo por exce-
lencia. En sus diversas expresiones se puede distinguir la danza ritual 



118

de la marimba en el Cabuyal, pequeña población afro de Puerto Quito. 
En la memoria oral de este pueblo se sostiene que fue creada cuando 
una mujer que no gustaba peinarse se fue a la montaña con el tundo. 
Al ver que ella no regresaba, la gente fue en su búsqueda entonando 
tambores y maracas y al encontrarla se llenaron de alegría. Hoy en día, 
este acontecimiento se celebra bailando y entonando la marimba en el 
mes de febrero. En esta fiesta hay una mujer vestida de niña que baila 
y danza con los niños.

Entre los usos sociales, rituales y actos festivos de los afroecuatorianos 
tenemos los arrullos a la Virgen del Carmen, a San Martin y al Niño 
Jesús. Este ritual se desarrolla en los contextos urbanos y rurales. Es 
una celebración en que se sincretizan lo afrodiaspórico con lo católico. 
Los arrullos se cantan con alegría para agradecerle a la santa patrona 
por el favor recibido o para pedirle un favor. Se realiza una novena 
antes de que sea el día la celebración mayor con arrullos, aclamando el 
nombre de la Virgen y cada noche se hace un nudo en un pañuelo que 
es de uso exclusivo de esta celebración.

La celebración de Día de Reyes es otro de los usos sociales, rituales y 
actos festivos que tienen los pueblos afroecuatorianos y está vinculada 
con el nacimiento de Jesús. La fiesta se celebra durante tres días conse-
cutivos. Cada día representa un rey mago y es designado por un color. 
La celebración comienza el seis de enero, con el color blanco atribuido 
a Baltasar; el día siete toca al color rojo, que indica el rey Gaspar y, por 
último, el negro con Melchor. Todos estos días los participantes se dis-
frazan. Los personajes más representativos son los monos, la dama, la 
viuda, la barrigona, el sargento, el abogado, entre otros, quienes tocan 
bombo, bailan y piden dinero que servirá de ayuda para las personas 
que han participado en el evento.

En Quinindé, Parroquia Rosa Zarate, existe la creencia y los rituales 
en torno de la “brujería” o magia para atraer a las personas a quienes se 
desea seducir, o para desear el retorno del ser amado que por los con-
flictos en la familia ha optado por separarse. En este ritual se requiere 
que la persona necesitada del cariño o de la amistad de la persona que 
desee, fume el cigarrillo o el tabaco y a través del humo, mientras reza 
al santo de su devoción, pueda ver a quien desea, invocando su retor-



Ec
ua

do
r

119

no. El mismo ritual se realiza durante nueve días en los que consume 
ochenta y un cigarros.

Los conocimientos y usos relacionados con la naturaleza y el uni-
verso del pueblo afroecuatoriano son extensos. Al respecto, el INPC 
identificó y documentó alrededor de 96 expresiones, de las cuales 9 es-
tán relacionadas con la medicina tradicional, para curar enfermedades 
relacionadas con el uso del agua y del suelo, el malaire, la picadura de 
insectos; 50 corresponden a la gastronomía, ya sea en Esmeraldas con 
un sinnúmero de platos preparados con mariscos, maíz, coco, animales 
silvestres, y en el Valle de Chota, donde se encuentra el licor de Am-
buquí y el locro de camote; además de 4 expresiones sobre la pesca, el 
manejo del río, la caza de los crustáceos y el bosque tropical.

En relación a las técnicas artesanales tradicionales del pueblo 
afroecuatoriano existen muchas artesanías elaboradas a base de la 
cáscara de cocos, tagua, concha y madera. En la Parroquia Río Verde 
existe un grupo de mujeres dedicadas a confeccionar aretes, vinchas, 
pulseras, floreros; todo hecho con conchas. En la Parroquia Tachina en 
Esmeraldas, se elaboran artesanías en mate, como las maracas, carteras, 
joyeros, cantimploras y alcancías; de concha se hacen cortinas y reci-
pientes, y de coco anillos y sujetadores de cabello.

4.	 Recomendaciones  
para un proyecto regional

La Convención para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inma-
terial de la UNESCO constituye un referente fundamental para pro-
mover las acciones encaminadas a la salvaguardia del patrimonio in-
material de los pueblos afrodescendientes en toda América Latina. No 
obstante, se requiere contar con un organismo continental afroameri-
cano vinculado con la UNESCO, que coordine la realización de inves-
tigaciones, eventos internacionales, publicaciones y sensibilice a los go-
biernos a comprometerse con la salvaguardia de los bienes inmateriales 
de los pueblos afrodescendientes.

Se requiere involucrar a las mismas organizaciones y comunidades 
afrodescendientes en las acciones de salvaguardia, con el apoyo de los 
organismos de gobierno y las instituciones multilaterales.



120

Igualmente, es preciso propiciar espacios de encuentro, de diálogo 
entre las organizaciones afroecuatorianas, las fundaciones que trabajan 
el tema afrodiaspórico, que permitan construir una agenda común de 
trabajo, investigación y reflexión orientada a fortalecer las diversas ini-
ciativas de salvaguardia.

Se requiere fomentar la investigación, conformando un equipo de 
investigadores multidisciplinarios provenientes de las comunidades 
afrodescendientes. Igualmente, es fundamental establecer, como cri-
terio básico de salvaguardia del patrimonio inmaterial, el contacto y la 
participación de los portadores del PCI, creando la representatividad 
necesaria de los miembros de las comunidades afroamericanas. En el 
caso del Ecuador, se necesita fortalecer el trabajo del INPC, orientan-
do las tareas de investigación y documentación en los espacios urbanos 
donde se encuentran las nuevas comunidades de afroecuatorianos.

Ateniéndo a los aportes de Cordero (2006), habría que plantear 
los interrogantes de partida: “¿Qué herencia recibimos? […] ¿Qué 
nacionalidades tenemos? ¿Cuáles bienes patrimoniales consideramos 
más importantes y por qué? ¿Qué pasa con los demás bienes? ¿Para 
quién es importante el bien patrimonial? ¿Cuál función tiene el bien 
patrimonial? ¿Cómo y quién gestiona el bien patrimonial?” (Cordero 
2006: 128). Además, “el detentor ¿obtiene beneficios con su patri-
monio? ¿Cuál es el rol del Estado en la salvaguardia del patrimonio? 
¿Cuál es la función de la comunidad en esa salvaguardia?...” (Cordero 
2006: 128)

Finalmente, proponemos realizar etnografías densas de diez festivi-
dades afrocatólicas, el rito de la muerte y prácticas tradicionales en las 
comunidades de Eloy Alfaro, San Lorenzo y Río Verde, y publicar con 
ello una enciclopedia y archivo audiovisual. Por otro lado, sugerimos 
promover la recuperación del patrimonio material de la memoria de la 
esclavitud y la libertad, a través del rescate arqueológico del Trapiche 
Colonial de Mascarilla, en el Valle del Chota, y construir el museo de 
la Esclavitud y la Libertad.



Ec
ua

do
r

121

Bibliografía
ANTON, John

2007a	 “Afrodescendientes: sociedad civil y movilización social en 
Ecuador”. En: Journal of Latin American and Caribbean An-
thropology. Vol. 12 Nº 1, pp. 223- 245. ISSN 1935-245.

2007b 	 Afroecuatorianos: identidad, historia y ciudadanía. Quito: 
Museo de la Ciudad.

2008 	 Afroecuatorianos: algunas manifestaciones culturales. Afro-
descendientes: una historia dinámica de identidad, resisten-
cia y ciudadanía. Quito: Museo de la Ciudad, Departamento 
de Estado de EE.UU, Embajada de EE.UU.

BASTIDE, Roger

1969	 Las Américas Negras. Madrid: Alianza Editorial.

CAJIAS, Fernando

2006	 “Políticas culturales, patrimonio inmaterial y desarrollo”. En: 
VII Encuentro para la promoción y difusión del patrimonio in-
material de países iberoamericanos. Venezuela: memorias, pp. 
101-115.

CENTRO CULTURAL AFROECUATORIANO

2010	 “Objetivos de la fundación”. Quito. Consulta 22 de septiem-
bre, www.centroculturalafroe.com.

CHALÁ, Catherine

2009	 Investigación para la salvaguardia de la marimba y la bomba. 
Quito: Instituto Nacional de Patrimonio Cultural.

CHALÁ, José

2006	 Chota profundo. Antropología de los afrochoteños. Quito: Cen-
tro de Investigaciones Familia Negra, CIFANE-Chota.

COBA, Carlos

1980	 Literatura popular afroecuatoriana. Otavalo: Colección Pen-
doneros.

CONSEJO NACIONAL DE MUJERES NEGRAS

2010	 “Objetivos del consejo”. Quito. Consulta 22 de septiembre; 
www.conamune.org.ec.



122

CORDERO, Dolores

2006	 “Latinoamérica ¿cuál es nuestro patrimonio? El caso de Pa-
namá”. En VII Encuentro para la promoción y difusión del pa-
trimonio inmaterial de países iberoamericanos. Memorias. Ve-
nezuela, pp. 117-136.

DE LA TORRE, Carlos

2002	 Afroquiteños, ciudadanía y racismo. Quito: Centro Andino de 
Acción Popular CAAP.

2003	 “Movimientos étnicos y cultura política en Ecuador”. En: 
Iconos N° 13, enero. Quito: FLACSO, pp. 62-74.

ELÍAS, Norbert

1997	 El Proceso de la Civilización. Bogotá: Fondo de Cultura Eco-
nómica. FANON, Franz 1967 Black skin, white masks. New 
York: Grove Press.

FEDERACIÓN DE COMUNIDADES Y ORGANIZACIONES NEGRAS DE IMBA-
BURA Y CARCHI

2005	 Nuestra historia: documento didáctico pedagógico de etnoeduca-
ción afroecuatoriana. Quito.

FUNDACIÓN DE DESARROLLO SOCIAL Y CULTURAL AFROECUATORIANO 
“AZUCAR”

2010	 “Objetivos y actividades”. Quito. Consulta 2 de octubre, 
www.azucarafroe.com.

FUNDACIÓN PAPÁ RONCÓN

2010	 “Escuela de música y danza afroecuatoriana”. Quito. Consul-
ta 2 de octubre, www.tupatrocinio.com.

GARCÍA, David

1992	 “Instrumentos, músicos inherentes a la cultura tradicional de 
la Provincia de Esmeraldas”. En: Causes Nº 2. Esmeraldas.

GARCÍA, Edgar

2006	 Diccionario de esmeraldeñismos. Quito: Editorial el Conejo.

GARCÍA, Jesús

2001	 “Comunidades afroamericanas y transformaciones sociales”. 
En: Daniel Mato (comp.), Estudios Latinoamericanos sobre 
cultura y transformaciones sociales. Buenos Aires: CLACSO.



Ec
ua

do
r

123

2001	 “Reconstrucción, transformación y construcción de nuevos 
escenarios de las prácticas de la Afroamericanicidad”. En: 
Daniel Mato (comp.), Estudios latinoamericanos sobre cultura 
y transformaciones sociales en tiempos de globalización 2. Cara-
cas: UNESCO- CLACSO.

GILROY, Paul

2001	 O Atlántico Negro. Sao Paulo: Editora 34.

GUEVARA, Juan Manuel y Valeria GRANDA 

2009	 El manglar es vida. Quito: Ministerio de Cultura.

HERNANDEZ, Kattya

2005	 Sexualidades afroserranas. Quito: Abya-Yala, Centro de Pla-
nificación y Estudios Sociales.

2010	 Discursos hegemónicos y tradición oral sobre los cuerpos de las mu-
jeres afroecuatorianas. Quito: FLACSO, Abya-Yala.

HIDALGO, Laura

1990	 Décimas esmeraldeñas. Recopilación y análisis socio-literario. 
Madrid: Ed. Visor.

LAO MONTES, Agustín

2006	 “Sin Justicia no hay paz: Afroreparaciones en perspectivas 
histórico mundial”. En Mosquera Claudia y Jaime Arocha 
(eds) Afroreparaciones, memorias de la esclavitud y justicia social 
contemporánea. Bogotá: Universidad Nacional.

LEÓN, Mauricio

2003	 Etnicidad y exclusión en el Ecuador: una mirada a partir del 
Censo de Población de 2001. Quito: Sistema Integrado de In-
dicadores Sociales del Ecuador-SIISE.

MALONEY, Gerardo

1995	 “El Negro y la Cuestión nacional”. En: Enrique Ayala 
(comp.), Nueva Historia del Ecuador, Vol 13. Quito: Corpo-
ración Editora Nacional.

MONTAÑO, Luis

2004	 Yo negro, tú negro, nosotros los negros. Quito: Diseño e impre-
sión arco Iris producción gráfica.



124

MORALES, Pablo

2009	 La bomba en el Valle de Chota-Mira. Quito (manuscrito).

NARANJO, Marcelo

1987	 La cultura popular en el Ecuador. Tomo IV. Esmeraldas: 
CIDAP.

PAREDES, Willington y Wilman ORDOÑEZ 

2003	 El negro de Guayaquil y el negro migrante: una reflexión desde la 
historia. Guayaquil: Fundación Miguel Aspiazu Carbo.

PETERS, Federica

2004	 Sobre-vivir a la propia muerte. Quito: Abya-Yala.

RANHIER, Jean

1999	 “¿Mami: qué será lo quiere el negro?” En: Ecuador Racista. 
Imágenes e Identidades. Quito: FLACSO.

SANHUENZA, Ricardo

1984	 “Esmeraldas afroecuatoriana”. En: Identidad, Revista de cul-
tura popular Nº·5. Quito: Ministerio de Educación y cultura.

SANSONE, Livio

2004	 Negritude sem etnicidade: o local e o global nas relações raciais 
e na produção cultural negra do Brasil. Salvador: Editora da 
Universidade Federal da Bahia (EDUFBA).

SAVOIA, Rafael, (coord.)

1988	 Actas del primer congreso de historia del negro en el Ecuador y sur 
de Colombia. Quito: Centro Cultural Afroecuatoriano.

1990	 Aportes para el Conocimiento de las Raíces en América Latina. 
Quito: mccj. Ed. CCA.

TARDIEU, Jean Pierre

2006	 Los Negros en la Real Audiencia de Quito. Quito: Abya-Yala.

VALENCIA, Osvaldo

2000	 La marimba esmeraldeña. Grupo Proyecto Tierra Verde.



Ec
ua

do
r

125

WALSH, Catherine

2009	 Interculturalidad, estado, sociedad. Quito: Universidad Andina 
Simón Bolívar, Abya-Yala.

WHITTEN, Norman

1992	 Pioneros negros: la cultura afro latino americana del Ecuador y 
Colombia. Quito: Centro Cultural Afro-ecuatoriano. 

1999	 “Los paradigmas mentales de la conquista y el nacionalismo: 
La formación de los conceptos de las razas y las transforma-
ciones del racismo”. En: Ecuador racista: imagines e identida-
des. Quito: FLACSO.

ZAPATA, Olivella Manuel

1989	 Las Claves Mágicas de América. Bogotá: Plaza y Janes.
1995	 La Rebelión de los Genes. Bogotá.

Documentos

COMUNIDAD ANDINA DE NACIONES

2004	 “Decisión 588 del Consejo Andino de Ministros de Relacio-
nes Exteriores”. Quito. Consulta 5 de octubre, www.inp.gov.
ec.

CONGRESO NACIONAL DEL ECUADOR

2004	 “Ley de Patrimonio Cultural, Codificación”.

CONSEJO PROVINCIAL DE ESMERALDAS

2010	 Informe de actividades área de cultura 2005-2009. Quito. Con-
sulta 6 de octubre, www.gpe.gov.ec.

CONSTITUCIÓN POLÍTICA DEL ESTADO ECUATORIANO

2008	 Quito: Ministerio de Gobierno, Policía y Cultos.

CORPORACIÓN DE DESARROLLO AFROECUATORIANA

2008	 Plan Nacional de Desarrollo componente afroecuatoriano. Qui-
to: Imagine comunicaciones.

INEC

2001	 “V censo de población”. Quito. Consulta 12 de octubre, www.
inec.gov.ec.



126

INSTITUTO NACIONAL DE PATRIMONIO CULTURAL

2010	 Expediente de la declaratoria de la marimba.

SECRETARIA TÉCNICA DEL FRENTE SOCIAL

2004	 Boletín Índice 5. Quito.
2005	 Afroecuatorianos en Cifras. Quito: Zenitram Editores.

UNESCO

2003	 Convención para la salvaguardia del patrimonio cultural in-
material.

2005	 Convención sobre la protección y promoción de la diversidad 
de las expresiones culturales.

Documentales 

CENTRO CULTURAL AFROECUATORIANO

1994	 “Celebraciones religiosas afroecuatorianas. Quito.

CENTRO CULTURAL AFROECUATORIANO

1991	 “Arrullos afro-navideños en la costa del pacífico”. Quito.

CENTRO CULTURAL AFROECUATORIANO

1991	 “Al rescate de la navidad afro-andina”. Quito.

CENTRO CULTURAL AFROECUATORIANO

1997	 “El Dios negro”. Quito.

CENTRO CULTURAL AFROECUATORIANO

1998	 “Belleza negra sin igual”. Quito.

FONDO DOCUMENTAL AFRO-ANDINO

2007	 “Saberes propios, religiosidad y luchas de existencia”. Quito.

FUNDACION DE DESARROLLO SOCIAL  
Y CULTURAL AFROECUATORIANA AZÚCAR

2008	 “Con manos de ébano”. Quito.



Ec
ua

do
r

127

Periódicos

1999	 Diario El Universo, Guayaquil, 14 de noviembre.



México
María Elisa Velázquez Gutiérrez





130

Contenido del informe

1.	 Introducción	 132

2.	 El patrimonio cultural inmaterial afrodescendiente:  
algunas precisiones para su identificación y estudio	 133

3.	 Breve semblanza histórica	 136
Comunidades afrodescendientes de la Costa Chica  

de Oaxaca y Guerrero	 140

Afrodescendientes de Veracruz	 142

Los mascogos	 144

4.	 Mapeo analítico de instituciones del Estado mexicano  
orientadas a la identificación, registro, inventario  
y salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial  
afrodescendiente, considerando:	
Instituciones, objetivos y estrategias aplicadas	 146

5.	 Acciones que se vienen realizando sobre PCI  
afrodescendiente	 154
Registro e inventario a nivel de instituciones  

públicas y privadas	 154

Investigación a nivel de instituciones públicas y privadas	 154

Difusión y promoción a través de medios  

de comunicación y educación (formal y no formal)	 154

Gestión cultural a través de planes, programas y/o proyectos	 155

6.	 Procesos de salvaguardia del patrimonio  
cultural afrodescendiente en el país	 155
Expresiones reconocidas y/o en proceso de salvaguardia	 155

Identificación de sitios históricos en la salvaguardia del PCI	 156

Principales trabajos realizados en los últimos 30 años	 156

Identificación de principales investigadores  

y portadores de PCI	 158



M
éx

ic
o

131

7.	 Identificación de algunos investigadores  
del pasado y presente de las poblaciones  
de origen africano en México	 159
Portadores del PCI	 162

Videos sobre poblaciones de origen africano en México	 163

8.	 Dificultades en la salvaguardia	 164
Identificación de patrimonio en riesgo	 164

Problemática en la salvaguardia del PCI afrodescendiente  

con relación al registro, investigación, promoción y difusión	 165

9.	 Breve reseña de las siguientes manifestaciones  
y de su posible localización	 165
Manifestaciones y expresiones orales  

(mitos, cuentos y leyendas)	 165

Artes del espectáculo	 167

Usos sociales, rituales y festividades	 168

Conocimientos y usos relacionados  

con la naturaleza y el universo	 171

Técnicas artesanales tradicionales y/o instrumentos	 171

Bibliografía 	 173



132

1.	 Introducción

Este artículo tiene el propósito de ofrecer datos preliminares sobre la 
situación del patrimonio cultural inmaterial afrodescendiente en Mé-
xico. Para ello, se da información y se hacen reflexiones a partir de las 
líneas temáticas propuestas por el CRESPIAL, que consisten en: un 
mapeo de las principales instituciones involucradas en la salvaguardia 
del patrimonio cultural inmaterial afrodescendiente en México, las ac-
ciones realizadas en investigación, registro, inventario y difusión, así 
como las dificultades y los procesos de salvaguardia. También se hace 
una breve reseña de las principales manifestaciones del patrimonio cul-
tural inmaterial afrodescendiente y su posible localización, así como 
una bibliografía general sobre estudios históricos y antropológicos so-
bre el tema. Al informe se agregaron algunos incisos sobre los ante-
cedentes históricos de las poblaciones afrodescendientes en México y 
ciertas consideraciones de los conceptos que pueden ayudar a analizar 
las características de estos colectivos y su patrimonio, en particular de 
las comunidades de Oaxaca, Guerrero, Veracruz y Coahuila.

Debe señalarse que este texto es preliminar, por lo que solo se pre-
sentan algunos ejemplos y se hace mayor énfasis en la región de la 
Costa Chica de Guerrero y Oaxaca. Para elaborar un diagnóstico más 
completo y definitivo es necesario el trabajo de un equipo de investiga-
ción que se avoque a reunir, analizar y redactar un trabajo con base en 
un proyecto a más largo plazo.

Es importante hace notar que el patrimonio cultural inmaterial afro-
descendiente en México, como en otros países de Centro y Latinoamé-
rica, tiene características particulares, debidas, entre otras cosas, a los 
procesos históricos que experimentaron las personas afrodescendientes 
durante el periodo virreinal y a la complejidad de situaciones que les 
tocó vivir en las diversas regiones y en los distintos periodos. Final-
mente, debe subrayarse que, aunque existen un número importante de 
investigaciones históricas sobre el tema en México, se han llevado a 
cabo pocos estudios sistemáticos sobre su patrimonio cultural inma-
terial y que, a pesar de los movimientos de las organizaciones sociales 
afrodescendientes y del interés académico, es relativamente reciente su 
reconocimiento de parte del Estado, por lo que muchas comunidades, 



M
éx

ic
o

133

incluso aquellas que presentan rasgos culturales y fenotipos fácilmente 
identificables como afrodescendientes, ignoran su pasado y no se reco-
nocen como tales.

Por lo anterior y por la importancia que el patrimonio cultural inma-
terial representa para las sociedades y en particular para las comunida-
des y personas afrodescendientes, se considera fundamental y estraté-
gico el proyecto del patrimonio cultural para el reconocimiento de las 
aportaciones africanas y afrodescendientes en la construcción cultural 
de la sociedad mexicana.

2.	 El patrimonio cultural inmaterial 
afrodescendiente: algunas 
precisiones para su identificación 
y estudio

Este análisis parte de la idea de patrimonio cultural inmaterial (PCI), 
establecida fundamentalmente por la UNESCO en la Convención para 
la Salvaguardia de 2003, como el conjunto de usos, representaciones, 
expresiones, conocimientos y técnicas que las comunidades, grupos y 
en algunos casos individuos reconocen como parte de su patrimonio 
cultural.1 Se asume que el PCI comprende según este convenio, las tra-
diciones y expresiones orales, las artes del espectáculo, los usos sociales, 
rituales y actos festivos, los conocimientos y usos relacionados con la 
naturaleza y el universo, así como las técnicas artesanales tradicionales. 
Sin embargo, existen varios retos de identificación de las comunidades 
y poblaciones afrodescendientes y de su patrimonio cultural inmaterial 
en México por varias razones que a continuación se resumen:

a.	 El intenso intercambio cultural desde el comienzo de la llegada 
forzada de miles de personas esclavizadas a la Nueva España con 
otros grupos, en particular con indígenas fue notorio en casi to-
das las regiones de entonces. El intercambio cultural, el mestizaje 
y la convivencia entre grupos propició la recreación y reproduc-
ción cultural de nuevas y complejas manifestaciones. 

1	 Convención para la salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial, UNESCO, París, 2003.



134

b.	 El mestizaje “ideológico” y el desarrollo de prejuicios racistas, so-
bre todo en el siglo XIX, propiciaron la negación y menosprecio 
de la participación africana y afrodescendiente en México. Ante 
el proyecto de nación se enalteció la historia indígena valorando 
muy poco su problemática presente y se impuso el modelo de 
un “mestizaje” que ocultó la participación de otros grupos en la 
formación de México.

c.	 La negación e invisibilización de la participación económica, so-
cial y cultural de las mujeres, hombres y niños de origen africano 
en la construcción de la sociedad mexicana de parte de la histo-
riografía, la educación, las instituciones gubernamentales, la so-
ciedad mexicana e incluso de las comunidades afrodescendientes 
ha repercutido en varias problemáticas, entre ellas, el racismo y 
la discriminación.

Por lo tanto, para la identificación del PCI afrodescendiente en Mé-
xico es importante comprender sus particularidades históricas y antro-
pológicas. Los conceptos relacionados a la recreación y reproducción 
cultural pueden desempeñar un lugar importante para entender la par-
ticipación de los africanos y afrodescendientes en México, no con el 
afán de buscar “rasgos puros” o “huellas de africanías”, sino elementos 
que ayuden a identificar expresiones culturales en las que se reconozca 
la reproducción cultural y, en ella, la participación afrodescendiente. 
Estos conceptos desarrollados por antropólogos como Sidney Mintz 
y Richard Price,2 parten de la idea de que grupos como los de ori-
gen africano que llegaron de manera forzada a diversas regiones de 
América enfrentaron situaciones adversas y utilizaron la cultura como 
una herramienta en las nuevas realidades que les tocó vivir. Así, con 
base en las prácticas culturales que pudieron reproducir como memo-
ria, pero sobre todo con las que crearon e intercambiaron con otros 
grupos como los indígenas, las comunidades y poblaciones afrodescen-
dientes desarrollaron o transformaron manifestaciones culturales que 

2	 Ver, entre otros, Sidney Mintz y Richard Price, El origen de la cultura afroamericana (1970), 

México, Centro de Investigaciones y Estudios sobre Antropología Social, 2013. Estudio intro-

ductorio de Catharine Good y María Elisa Velázquez y traducción de Roberto Melville.



M
éx

ic
o

135

les dieron identidad o, por lo menos, cohesión y fuerza al interior de 
las sociedades. La antropóloga Catharine Good explica que “la repro-
ducción cultural implica utilizar un concepto de cultura enfocado en 
relaciones y procesos, y entender el cambio como parte natural de las 
dinámicas culturales de continuidad”.3 Por ejemplo, se tienen noticias 
desde el periodo virreinal, a partir de fuentes inquisitoriales funda-
mentalmente, de que mujeres africanas y afrodescendientes utilizaban 
hierbas o polvos de las indígenas para realizar conjuros o ritos con 
elementos africanos.4 Hoy en día, en comunidades de la Costa Chica, 
se identifican danzas, ritmos y palabras, elementos o prácticas de la 
medicina tradicional, como la “sombra” en la que difícilmente pueden 
distinguirse separadamente los rasgos mixtecos o nahuas de los de los 
mandingos o bantúes de África; es decir, se han transformado a partir 
de una recreación cultural, en una nueva manifestación cultural que es 
distinta a la noción de “asimilación o sincretismo”.5

También el concepto de “resiliencia” entendido como la posibilidad 
de enfrentar situaciones adversas y salir fortalecidos de ellas, nos puede 
servir para entender las características del patrimonio cultural inma-
terial de los afrodescendientes en países como México. Por ejemplo, 
la danza conocida como El Toro del Petate en la Costa Chica de los 
estados de Guerrero y Oaxaca recrea las actividades de ganadería de los 
afrodescendientes de la región. En la danza suele aparecer un hombre 
como especie de capataz y una mujer que se dice es la esposa del amo 
con una muñeca que representa a su hijo o hija. En la danza aparecen 
elementos que muestran la rudeza de los espacios de sometimiento, 
pero también la burla y el orgullo de los trabajadores o posibles es-
clavos de las haciendas. En suma, nociones como las anteriores son 
importantes en la identificación del patrimonio cultural inmaterial 

3	 Catharine Good, Documento Rector: Etnografía de las regiones indígenas en México en el 

nuevo milenio, segunda etapa, México, Msc. Instituto Nacional de Antropología e Historia, 

2007.

4	 María Elisa Velázquez, Mujeres de origen africano en la capital novohispana, siglos XVII y 

XVIII, México, INAH, PUEG/UNAM, 2006.

5	 Los conceptos de sincretismo o asimilación remiten a “disolución” o “integración” y, por lo 

tanto, a desaparición.



136

afrodescendiente de países con un importante intercambio de dife-
rentes grupos culturales. El reto es complejo: identificar y reconocer 
aportaciones sin recurrir a esencialismos o estereotipos, sino a entender 
procesos de construcción cultural.

3.	 Breve semblanza histórica

Existen distintas poblaciones y comunidades afrodescendientes en 
México. Algunas, como las de la Costa Chica de Guerrero y Oaxa-
ca, por causas históricas son más visibles en los rasgos físicos, el color 
de la piel, la forma del pelo y en las manifestaciones culturales como 
las tradiciones, fiestas, música o medicina tradicional. Otras, aunque 
también pueden distinguirse por su fenotipo, no saben por qué tienen 
esa apariencia e ignoran que poseen una ascendencia africana, como 
en los estados de Michoacán, Guanajuato, Zacatecas o Jalisco. Tam-
bién existen comunidades como las de Veracruz que tienen una cultura 
afrodescendiente importante, no solo por la presencia histórica de la 
población de origen africano durante el periodo colonial, sino a lo lar-
go de los siglos XIX, XX y hasta hoy en día, por su cercanía y relación 
cultural con el Caribe.

Las características y diferencias entre las poblaciones históricas de 
origen africano tienen que ver con los diversos procesos de intercambio 
y convivencia con indígenas y españoles, es decir, con las variantes del 
“mestizaje” en cada región. Algunos sitios, como los puertos de Aca-
pulco y Veracruz, se desarrollaron con africanos y afrodescendientes, 
quienes construyeron los fuertes, formaron las milicias, establecieron 
comercios y trabajaron en las distintas actividades marítimas. En otras 
zonas, como Morelos, los africanos y afrodescendientes estuvieron en-
cargados de las tareas en los ingenios de hacer azúcar, pero se mezcla-
ron y convivieron estrechamente con los indígenas de la región. En 
ciudades como la de México, Puebla o Morelia, los llamados entonces 
“negros y mulatos” ingresaron a los gremios de artesanos y se convirtie-
ron en pintores, arquitectos, albañiles, comerciantes y muchas mujeres, 
al servicio doméstico.

Otras migraciones de afrodescendientes más contemporáneas son 
las de los mascogos en Coahuila en el siglo XIX, trabajadores caribeños 



M
éx

ic
o

137

en los inicios del siglo XX y las de africanos a finales del siglo XX y 
hoy en día, así como de afrodescendientes del Caribe, países de Cen-
troamérica y Latinoamérica. Tanto las generaciones históricas como 
las contemporáneas de africanos y afrodescendientes forman parte de 
la sociedad mexicana actual. El mestizaje y las diferencias entre estos 
grupos han enriquecido y transformado a los mexicanos desde el pe-
riodo colonial hasta nuestros días.

Desde el siglo XVI, México, como otros países de América, recibió 
a miles de africanos que de manera forzada arribaron durante casi tres 
siglos. Se calcula que alrededor de 250 mil africanos y africanas arri-
baron a la Nueva España, sin contar con aquellos que entraron por 
contrabando y los que nacieron en territorio mexicano. Cifras reveladas 
por investigadores del tema demuestran que México fue, en la segunda 
mitad del siglo XVI y las primeras décadas del XVII, el país hispánico 
que, junto con Perú, recibió el mayor número de población africana. 

Gestos, prácticas y ritmos de distintos grupos de África se recrearon 
con ritos y cosmovisiones de las culturas indígenas, así como de nuevas 
instituciones, leyes y creencias que los españoles impusieron durante 
el periodo colonial. A raíz de esta época, crucial para la conforma-
ción de México como un país pluricultural, la sociedad experimentó 
un complejo proceso de convivencia e intercambio entre los diversos 
grupos que lo conformaban; ello ha sido una de las causas por las que 
es difícil distinguir las huellas físicas y culturales de los africanos y 
africanas en México. Sin embargo, este mestizaje no justifica su olvido 
en el pasado y presente.

Los primeros africanos que llegaron a México formaron parte de los 
grupos de conquistadores y colonizadores españoles. Se sabe, por ejem-
plo, que uno de ellos, acompañaba las tropas de Hernán Cortés en 1519. 
Varios de estos africanos fueron recompensados con tierras y mano de 
obra por su participación en la conquista de los pueblos indígenas. Po-
cos años después, la drástica caída demográfica de la población indígena 
en México, de casi un 90 %, así como la prohibición de esclavizarla, 
propiciaron la demanda de obra de trabajo para las nuevas empresas co-
lonizadoras. Fue así que la Corona española decidió introducir personas 
esclavizadas de África a la Nueva España en casi todos los territorios de 



138

México, pero especialmente a las zonas mineras e ingenios azucareros. 
Entre 1580 y 1650 se incrementó el comercio de esclavos a México 
provenientes de África occidental y oriental, de las grandes regiones 
de Senegambia, Guinea y Mozambique, pero especialmente de África 
central: del Congo y Angola. La mayoría de las personas esclavizadas 
arribaron por Veracruz para luego ser distribuidas y vendidas a otras re-
giones de la Nueva España. Algunos también llegaron por el puerto de 
Acapulco en donde anualmente se llevaba a cabo una feria para la venta 
de productos de Oriente que transportaba la famosa Nao de China. 
Además, debe considerarse la entrada de muchos esclavos a través del 
contrabando por puertos no autorizados por la Corona española que los 
comerciantes buscaban para evitar pagar impuestos.

Gonzalo Aguirre Beltrán, pionero de los estudios del tema en Méxi-
co en los años cincuenta, ofreció algunas cifras que pueden ayudarnos 
a comprender la importancia de este grupo en la sociedad mexicana. 
Hacia finales del siglo XVI del 100 % de la población en México, un 
98,7 % era indígena, un 0,2 % era europea y un 0,6 % africana; es decir, 
que los africanos era más del doble que los europeos. Para mediados 
del siglo XVII, como ya se mencionó, los indígenas sufrieron una con-
siderable baja demográfica, aunque siguieron constituyendo una fran-
ca mayoría, el 74,6 %; por su parte, los africanos y sus descendientes 
aumentaron su proporción al 2,0 % frente al 0,8 % de la población 
europea. También debe considerarse que para este mismo periodo las 
mezclas entre los distintos grupos aumentaron significativamente. 

Todavía para mediados del siglo XVIII, los africanos y sus descen-
dientes representaban una considerable cantidad frente a los europeos 
y fue hasta mediados del mismo siglo, cuando su número comenzó a 
disminuir, entre otras causas, porque su importación ya no era rentable 
frente al crecimiento de los grupos resultado del mestizaje, y de la de-
cadencia del comercio de personas esclavizadas en España. Es impor-
tante hacer notar que es difícil calcular el número de afrodescendien-
tes del periodo virreinal, entre otras causas por la facilidad con que se 
manipulaban las categorías o calidades y las variables que intervinieron 
para su registro en los distintos archivos y las fuentes documentales que 
aún quedan por investigar. Sin embargo, Aguirre Beltrán señala que 



M
éx

ic
o

139

para 1810 había más de 620 000 pardos, mulatos y morenos en la Nue-
va España, que representaban más o menos el 10 % de la población.6

Población por grupos en la Nueva España

Año Total Población 
europea

Población 
africana

Población 
indígena

Poblaciones 
mestizas

1570 3 380 012 6644 20 569 3 366 860 15 939

1646 1 712 615 13 780 35 089 1 269 607 394 139

1742 2 477 277 9814 20 131 1 540 256 907 076

1793 3 799 561 7904 6100 2 319 741 1 465 816

1810 6 122 354 15 000 10 000 3 676 281 2 421 073

Año % % % % %

1570 100,0 0,2 0,6 98,7 0,44

1646 100,0 0,8 2,0 74,6 22,6

1742 100,0 0,4 0,8 62,2 36,6

1793 100,0 0,2 0,1 61,0 38,6

1810 100,0 0,2 0,1 60,0 39,5

Fuente: Gonzalo Aguirre Beltrán, La población negra en México. México: Fondo de 
Cultura Económica, 1946.

Investigaciones de los últimos diez años, demuestran que para el 
siglo XVII los africanos y sus descendientes fueron un grupo hetero-
géneo, es decir, vivieron distintas condiciones sociales y económicas.7 
Fueron esclavos en minas, ingenios azucareros o haciendas y muchos, 

6	 Gonzalo Aguirre Beltrán, La población negra en México, 2ª edición. México: Fondo de Cultura 

Económica, 1972, p. 234.

7	 Existen varios artículos y textos que han realizado revisiones historiográficas y bibliográficas 

sobre el tema; ver entre otros: Ben Vinson III y Bobby Vaugh, Afroméxico. El pulso de la po-

blación negra en México: una historia recordada, olvidada y vuelta a recordar. México: CIDE-

Fondo de Cultura Económica, 2004; María Elisa Velázquez y Odile Hoffmann, “Investigaciones 

sobre africanos y afrodescendientes en México: acuerdos y consideraciones desde la historia 

y la antropología”. En: Diario de Campo. Boletín Interno de los Investigadores del Área de 

Antropología, marzo-abril, INAH, México, 2007, nº 91. 



140

como libres, ocuparon puestos en obrajes de paños, en el servicio do-
méstico, como cocheros, sirvientes, cocineras y amas de leche; además, 
en otros oficios de talleres artesanales y artísticos, destacando como 
pintores, arquitectos o cantores. Varios fueron capataces o curanderos 
y también participaron en las milicias ocupando cargos en puertos im-
portantes como Veracruz y Acapulco. Muchos de ellos se dedicaron al 
comercio y algunos lograron consolidar fortunas. Un alto porcentaje 
logró obtener su libertad, y consiguió mejores condiciones de vida para 
ellos y sus descendientes, mientras que otros siguieron viviendo en cir-
cunstancias de sujeción y sometimiento, expuestos a los malos tratos y 
la explotación en regiones de plantaciones como Veracruz y Morelos.

Comunidades afrodescendientes de la 
Costa Chica de Oaxaca y Guerrero

La presencia de los africanos en esta región se remonta a los inicios 
de la conquista de México. Esclavos y libres al mando de españoles 
y criollos llegaron a esta zona durante el periodo colonial para esta-
blecer haciendas de cultivo de cacao y algodón y para la explotación 
ganadera. Con el tiempo, muchos esclavos obtuvieron su libertad y se 
convirtieron en capataces, arrieros, pescadores y vaqueros, y junto con 
otros afrodescendientes de zonas aledañas, algunos que huían de la 
esclavitud, poblaron significativamente la franja costera de esta región. 
Por distintas circunstancias, los indígenas de la zona fueron diezmados 
y desplazados hacia territorios de difícil acceso y menos productivos, 
mientras que los afrodescendientes fueron ocupando tierras fértiles 
cercanas al mar. Con el tiempo, en esta zona se conformaron pueblos 
con una marcada presencia de población afrodescendiente o morena 
como también es llamada en la región.



M
éx

ic
o

141

Poblaciones afrodescendientes en la Costa Chica de Guerrero y Oaxaca

Fuente: Sebastián Estremo, “La costa chica en México”, 2001. En: María Elisa 
Velázquez, Gabriela Iturralde, Afrodescendientes en México. Una historia de silencio y 
discriminación. México: CONAPRED, 2012. 

Las poblaciones indígenas, afromexicanas y mestizas están dispersas 
en toda la zona costera, incluyendo asentamientos en espacios rurales y 
urbanos en zonas de pie de monte, planicie, llanos, lagunas y playas. La 
mayor parte de la población afrodescendiente vive en espacios rurales 
con carencia de servicios, alto grado de marginación y rezago social, 
condiciones que comparte con sus vecinos sean estos indígenas o mes-
tizos. Las principales actividades económicas están relacionadas con 
la producción agrícola para la subsistencia y el cultivo a mayor escala 
de maíz, mango, limón, copra, ajonjolí, papaya y sandía. Otras activi-
dades importantes son la pesca, la ganadería y actividades de servicios 
relacionadas con el turismo. Es importante para las familias el ingreso 
que por concepto de remesas aportan las personas que han emigrado. 
Las prácticas culturales que caracterizan esta región son resultado del 
intenso mestizaje histórico. Así, se comparten lugares sagrados como 
cerros de pedimento de agua, devoción de santos y fiestas de mayordo-
mía y, a la vez, algunas de ellas son consideradas propias de uno u otro 



142

grupo social. También comparten expresiones musicales como los so-
nes de tarima, la danza de diablos, los corridos, las chilenas, entre otras.

Afrodescendientes de Veracruz

El estado de Veracruz, especialmente la zona centro y el sur son re-
ferencia imprescindible cuando se habla de la presencia de población 
afrodescendiente en México. Expresiones culturales características de 
este estado como algunas fiestas populares (los carnavales del puerto y 
el de Coyolillo), la música (el son jarocho de Sotavento), bailes, comida 
y el uso de apelativos de varios pueblos como Mandinga, Matosa o 
Mozomboa, que parecen referirse a antiguos palenques, nos recuerdan 
la presencia histórica de los afrodescendientes y, sobre todo, nos hablan 
de la impronta que ha dejado en las prácticas culturales de esta región 
la presencia africana y caribeña, intensa y variada a partir del siglo XVI 
hasta nuestros días.

Veracruz fue el puerto principal de intercambio con Europa durante 
la época colonial, debido a que constituyó no solo la principal puerta de 
entrada a la Nueva España, sino también un punto central en el comer-
cio mundial. Los primeros africanos esclavizados llegaron a la Nueva 
España por este puerto y, si bien no todos se quedaron en este territorio, 
un alto porcentaje de ellos fue destinado a los trabajos en las hacien-
das azucareras de Córdoba y Xalapa, a las actividades de ganadería en 
Sotavento y en las ciudades; también algunos se desempeñaron en los 
oficios, el servicio doméstico y de manera destacada en la milicias de 
pardos y mulatos. Además de la población afrodescendiente de origen 
colonial, en el siglo XIX Veracruz recibió, a través de compañías ingle-
sas y francesas, trabajadores de origen africano libres que se dedicaban 
a la construcción y, a principios del siglo XX, las compañías petroleras 
estadounidenses también introdujeron trabajadores afrodescendientes 
muchos de ellos caribeños. Cabe señalar que Veracruz hace parte de 
un circuito de intercambio cultural en el Caribe que ha supuesto una 
intensa y constante relación y presencia de cubanos en la región. Tanto 
así, que muchas veces los veracruzanos que son señalados como negros, 
mulatos o morenos, aducen ser descendientes de cubanos.



M
éx

ic
o

143

Poblaciones afrodescendientes en Veracruz

Fuente: Sebastián Estremo, “Poblaciones afrodescendientes en Veracruz”, 2011. En: 
María Elisa Velázquez, Gabriela Iturralde, Afrodescendientes en México. Una historia 
de silencio y discriminación, México: CONAPRED, 2012. 

Contrariamente a lo que ocurre en regiones como la Costa Chica 
de Guerrero, en Veracruz no se han articulado movilizaciones sociales 
en torno de la recuperación o reivindicación de la identidad negra o 
afromexicana. Más bien, es en el contexto de la cultura y, sobre todo, 
de expresiones como la música, que se ha ido construyendo una idea 
de pertenencia cultural al Caribe y, por esa vía, de reivindicación de la 
presencia africana y afrodescendiente en Veracruz. Los fandangos, el 
danzón y la elaboración de comida con características de origen africa-
no e influencia caribeña son característicos de esta región.



144

Los mascogos

Los mascogos son un grupo de afrodescendientes mexicanos, cuyos 
ancestros llegaron al territorio nacional a mediados del siglo XIX. Sus 
comunidades están ubicadas en la localidad El Nacimiento en Coahui-
la. Otros grupos de este mismo pueblo son conocidos como Black se-
minols, viven en Brackettville y en otros puntos del estado de Texas en 
Estados Unidos. 

A fines del siglo XVII y principios del XVIII, muchas personas es-
clavizadas que trabajaban en las plantaciones de arroz y algodón de Ca-
rolina del Sur, Georgia y Alabama, territorios bajo dominio angloame-
ricano, se refugiaron en la Florida, que entonces era parte del imperio 
español y que les prometió concederles la libertad. Allí convivieron con 
grupos de indígenas fugitivos conocidos como seminoles. El mascogo es 
un pueblo resultado del intercambio y convivencia de estos dos grupos.

Las comunidades seminoles y de negros cimarrones vivían de la 
agricultura del cultivo del maíz, frijol y calabaza. Además, tenían reba-
ños de ganado y caballos, cazaban venados y se dedicaban a la pesca. 
Se debe destacar también que viajaban en canoas a los cayos de Flori-
da, las Bahamas, e incluso Cuba, para intercambiar pieles de venado y 
otros animales, pescado seco, miel de abeja y aceite de oso, por cigarros, 
café, ron y azúcar.



M
éx

ic
o

145

Ubicación de los mascogos en Coahuila 

Fuente: Sebastián Estremo, “Región de mascogos en Coahuila”, 2011. En: María 
Elisa Velázquez, Gabriela Iturralde, Afrodescendientes en México. Una historia de si-
lencio y discriminación. México: CONAPRED, 2012. 

Entre 1818 y 1858 tuvieron lugar fuertes enfrentamientos entre los 
colonos sureños de los Estados Unidos y los pueblos seminoles (indí-
genas y negros) de la Florida. Los colonos buscaban capturar a los es-
clavos fugados e impedir nuevas fugas, a la vez que intentaban hacerse 
de territorios con tierras muy fértiles. Estas guerras se saldaron con el 
desplazamiento de los seminoles y mascogos hacia reservas indígenas 
en otros estados (Oklahoma) y la anexión de los territorios de Florida 
al territorio estadounidense.

En ese período, México ya había consumado su independencia, 
estaba prohibida la esclavitud y se consideraban opciones para defen-
der la frontera norte de las incursiones de indígenas lipanes y coman-
ches. En ese contexto, los líderes seminoles entraron en contacto con 
el gobierno mexicano. Junto con indígenas kikapús, seminoles y mas-
cogos llegaron a territorio nacional en 1850, establecieron un tratado 
con el gobierno y recibieron tierras y refugio a cambio de establecer 



146

puestos de defensa en la frontera. Tras su llegada a México, en el verano 
de 1850, los seminoles se establecieron en Colonia Guerrero, junto al 
río Bravo y Zaragoza, al sur de la frontera, y los mascogo en El Mo-
ral, cerca de Piedras Negras. La función principal de estos grupos era 
enfrentar las “invasiones” de los indígenas nómadas. A finales de 1851, 
en recompensa a sus servicios, fueron autorizados a asentarse más al 
interior del Estado y se les asignaron cuatro sitios de ganado mayor en 
El Nacimiento.

Hoy en día, los mascogos viven en El Nacimiento, llamado Naci-
miento de los Negros, que se ubica a 32 kilometros de la Muzquiz, 
la cabecera municipal, en la zona carbonífera del estado. La mayoría 
de las familias se dedica a la agricultura (maíz y frijol; también trigo y 
hasta no hace mucho, caña de azúcar) y a la crianza de ganado vacuno y 
caprino. Es conocida en la región su habilidad como jinetes. Igualmen-
te se desempeñan en los distintos sectores de la economía del estado 
de Coahuila y muchos tienen un fuerte intercambio social y comercial 
con los black seminols del estado de Texas.8

4.	 Mapeo analítico de instituciones 
del Estado mexicano orientadas 
a la identificación, registro, 
inventario y salvaguardia del 
patrimonio cultural inmaterial 
afrodescendiente, considerando:

Instituciones, objetivos y estrategias 
aplicadas

En México, varias instituciones están dedicadas a investigar, difundir 
y preservar el patrimonio cultural inmaterial. Sin embargo, no existen 
políticas públicas específicas orientadas a la investigación, difusión y 
salvaguardia del patrimonio cultural afrodescendiente. Se han realiza-
do, con el apoyo de algunos funcionarios interesados, pero casi siempre 

8	 Paulina del Moral, Recetario mascogo de Coahuila, México, Conaculta: Dirección de Culturas 

Populares, 2000.



M
éx

ic
o

147

por iniciativa de los investigadores, espacios académicos dedicados a 
estudiar la historia de los miles de mujeres, hombres y niños que arriba-
ron de manera forzada a México durante el periodo virreinal, así como 
aspectos etnográficos relacionados a sus manifestaciones o expresiones 
culturales. Hasta hace apenas un par de años, algunas instituciones han 
comenzado a pensar en acciones y estrategias para desarrollar políticas 
públicas que ayuden a identificar a las comunidades afrodescendientes 
en el país y a establecer acciones en beneficio de sus derechos econó-
micos, sociales y culturales. 

Organigrama de las Instituciones del Estado Mexicano orientadas a la 
identificación, registro, inventario y salvaguardia del patrimonio cultural 
inmaterial afrodescendiente

Comisión Nacional 
de Derechos 
Indíenas

Consejo 
Nacional para 
la Cultura y 
las Artes

Escuela 
Nacional de 
Antropología 
e Historia

Instituto 
Nacional de 
Antropología 
e Historia

Seminario de 
Poblaciones 
Afrodescen- 
dientes

Dirección 
Nacional 
de Culturas 
Populares

Programa 
Nuestra 
Tercera Raíz

Sociedad Civil 
Organizaciones 
sociales ONG´s

Consejo Nacional 
para Prevenir la 
Discriminación

Centro de 
Investigaciones 
sobre América 
Latina y el 
Caribe

Secretaria de 
Educación Pública

Programa 
Nación 
Multicultural

Universidad 
Nacional 
Autónoma de 
México y otras 
Universidades

Escuela 
Nacional de 
Música

Gobierno del 
Estado de 
Veracruz

Instituto 
Veracruzano 
de la Cultura

LicenciaturaPosgrado



148

Secretaría de Educación Pública

Esta institución está dedicada a la formación educativa y cultural na-
cional de los mexicanos. A ella pertenecen la educación básica, media 
y superior, así como muchas otras escuelas de educación técnica. Tam-
bién la componen, entre otros, los institutos nacionales de Bellas Ar-
tes y de Antropología e Historia, ambos dedicados a la investigación, 
salvaguardia y difusión del patrimonio cultural, así como de la forma-
ción de profesionales y especialistas en los temas de artes, patrimonio, 
antropología e historia.

Consejo Nacional de la Cultura y las Artes

Organismo rector y coordinador de los institutos de patrimonio cultu-
ral y de las direcciones que también se relacionan con las expresiones 
culturales y artísticas. Se creó en 1990 con la idea de agilizar y hacer 
más efectivas las acciones y estrategias relacionadas a la cultura y las 
artes.

Dirección Nacional de Culturas Populares

Dependencia encargada de investigar y difundir las manifestaciones 
populares a nivel nacional en México. Se hacen exposiciones, concursos 
y festivales para promover estas expresiones; asimismo, se brinda apoyo 
y becas a organizaciones y portadores o representantes de cultura. En 
1990 y a partir del interés y las reflexiones de un antropólogo destacado 
Bonfil Batalla que dirigió esta dirección, se creó el programa: Nuestra 
Tercera Raíz.

Programa Nuestra Tercera Raíz, 1992-1998

Este programa comenzó a recopilar y fomentar los estudios sobre los 
africanos y afrodescendientes en México. Se llevaron a cabo encuentros 
nacionales y extranjeros con especialistas del tema, así como exposicio-
nes y la publicación de cuatro tomos con artículos de varios investiga-
dores sobre México, países de Centroamérica, Sudamérica y El Caribe. 
Este programa, además, impulsó la creación del primer y único museo 
dedicado a la población afrodescendiente en Cuajinicuilapa, inaugu-
rado en 1996. Hasta la fecha, el museo funciona, pero con muy poco 



M
éx

ic
o

149

presupuesto, ya que no recibe apoyo gubernamental. El programa se 
cerró en 1998. 

Instituto Nacional de Antropología  
e Historia, 1997 hasta la fecha

El INAH ha sido, desde 1960, una de las instituciones nacionales más 
importantes para el estudio del patrimonio cultural inmaterial de Mé-
xico. Entre sus responsabilidades, asume la custodia, investigación, di-
fusión, salvaguardia y formación de recursos humanos del patrimonio 
histórico material e inmaterial del país. Cuenta con centros regionales 
en cada estado de la república, con cerca de 1000 investigadores, his-
toriadores, antropólogos, arqueólogos, antropólogos, etnohistoriadores, 
curadores y lingüistas dedicados a la investigación. También tiene tres 
escuelas, museos nacionales, regionales y de sitio, así como con una 
fototeca y fonoteca.

El Instituto Nacional de Antropología e Historia se dedica funda-
mentalmente al estudio del patrimonio prehispánico, colonial y del 
siglo XIX, así como del patrimonio etnográfico del país. El Museo 
Nacional de Antropología de la Ciudad de México cuenta con varias 
salas dedicadas a exponer las características de los diferentes grupos 
indígenas, entre ellas una pequeña parte, muy insuficiente por cier-
to, a las poblaciones afrodescendientes. El Instituto ha contado con 
especialistas pioneros en el tema y espacios de investigación sobre el 
pasado y presente de las comunidades afrodescendientes en México. 
Sin embargo, todavía no cuenta con un proyecto específico dirigido a 
la identificación, investigación y difusión del patrimonio cultural afro-
descendiente.

Seminario Poblaciones y culturas de origen africano 
en México, Dirección de Etnología y Antropología 
Socia, INAH

Formado a partir de 1997 en la Dirección de Etnología y Antropología 
Social, por iniciativa de investigadores del instituto preocupados por 
intercambiar experiencias de investigación y dar seguimiento a resul-
tados de estudios. El seminario también se ha convertido en un espa-
cio de presentación de tesis de estudiantes de licenciatura y posgrado 



150

interesados en el tema. De 2008 a 2012 formó parte de un Proyecto 
Internacional llamado AFRODESC que vinculó a investigadores de 
varios países de América, África y Europa. Como resultados del pro-
yecto existen una Colección Editorial llamada Africanía que cuenta 
hasta ahora con 8 volúmenes, congresos nacionales e internacionales, 
8 coloquios de difusión sobre el tema también titulados Africanías y 
llevados a cabo en el marco de las Ferias Anuales de Libros de Antro-
pología en el Museo Nacional de Antropología de la Ciudad de Mé-
xico. Asimismo, realiza exposiciones, consultorías, asesorías y apoyo a 
organizaciones sociales. El seminario funciona hasta la fecha con tres 
reuniones anuales y ha sido coordinado desde entonces por María Eli-
sa Velázquez, quien actualmente ha sido reconocida para formar parte 
del Comité Científico del Proyecto Internacional La Ruta del Escla-
vo: Resistencia, Libertad y Patrimonio y elegida para ser su presidente 
desde 2011.

Escuela Nacional de Antropología e Historia

Desde 2001 en el Posgrado de Historia y Etnohistoria de esta escuela 
se creó una línea de investigación titulada: Diversidad cultural y pobla-
ciones de origen africano en México, que se dedica a formar alumnos 
interesados en esta temática. A la fecha se han titulado varios de ellos 
con temas sobre poblaciones africanas y afrodescendientes en México. 
También cuenta con una materia de Etnohistoria en la licenciatura.

Consejo Nacional para Prevenir  
la Discriminación 2009 a 2012

Este organismo, independiente del Estado en sus operaciones y reco-
mendaciones, pero con presupuesto gubernamental, se creó en 2003 
con el propósito de llevar a cabo acciones y estrategias a favor de las 
poblaciones y grupos que sufren discriminación como las personas con 
ciertas discapacidades, los homosexuales, jóvenes, las trabajadoras do-
mésticas e indígenas, entre otros. Es un organismo que desarrolla cam-
pañas, publicaciones y actividades a favor de la igualdad de oportuni-
dades y en contra del racismo y la discriminación. En los últimos años 
se ha preocupado por el reconocimiento de las poblaciones afrodescen-
dientes, llevando a cabo algunas investigaciones, foros y talleres en las 



M
éx

ic
o

151

comunidades afrodescendientes, y colaborando con la realización de 
exposiciones, videos y de publicaciones, entre la que destaca la Guía de 
Acción Pública. Población afrodescendiente en México.9 En 2012, en cola-
boración con varias instituciones, entre ellas la Secretaría de Relaciones 
Exteriores, el CIESAS y el INAH, así como diversas organizaciones 
sociales de afrodescendientes, se realizó un Foro Nacional de Personas 
Afrodescendientes que tuvo, entre otros, el objetivo de reflexionar y 
proponer estrategias y acciones concretas a favor de las poblaciones 
afrodescendientes, en particular aquellas que tienen que ver con la dis-
criminación de sus derechos históricos, sociales, económicos, políticos 
y culturales.

Comisión Nacional de Derechos Indígenas 2011 a 
la fecha

Esta comisión es la responsable de llevar a cabo estrategias y acciones 
para establecer políticas públicas a favor de las poblaciones y comuni-
dades indígenas en México. En mayo de 2011 y en el marco del Año 
Internacional de las Personas Afrodescendientes promulgado por la 
ONU, comenzó un proyecto de sensibilización e identificación de los 
pueblos y comunidades afrodescendientes en México con el propósito 
de reconocer los derechos colectivos de estas poblaciones y poder esta-
blecer políticas públicas en su beneficio. Hasta ahora, se han realizado 
consultas en las regiones de la Costa Chica de los estados de Oaxaca, 
Guerrero y Coahuila y están en proceso de identificación otras regio-
nes en Michoacán, Tabasco, Tamaulipas y Veracruz.

Gobierno del Estado de Veracruz

El gobierno del estado de Veracruz ha apoyado, desde 1990, las distin-
tas actividades de investigación y difusión que se llevan a cabo sobre 
población afrodescendiente en México. Ha participado en congresos 
nacionales e internacionales y realizado anualmente el Festival Afro-
caribeño en el que se presenta un evento académico, pero, sobre todo, 
grupos de música y danza del Caribe y Centroamérica. También el go-

9	 Guía para la Acción Pública. Población afrodescendiente en México (documento elaborado 

por Mireya Del Pino, Sergio Ramírez y María Elisa Velázquez), México, Consejo Nacional para 

Prevenir la Discriminación, 2011.



152

bierno del estado de Veracruz otorga anualmente el Premio Gonzalo 
Aguirre Beltrán a los investigadores o especialistas con una trayectoria 
importante en el estudio de las comunidades y poblaciones afrodescen-
dientes en Veracruz y México.

Universidad Nacional Autónoma de México, 
Universidad de Guanajuato, Universidad 
Veracruzana, Universidad Autónoma de Guerrero, 
Colegio de Michoacán, Universidad de Michoacán, 
entre otras

En la UNAM y en otras universidades del país, se cuenta con inves-
tigadores que se han preocupado por llevar a cabo estudios históricos 
y antropológicos del pasado y presente de los africanos y afrodescen-
dientes en México. Entre otros deben destacarse dos programas de la 
UNAM:

Programa Nación Multicultural

Desde 2002, la Universidad formó un programa de investigación sobre 
las diversas culturas de México, no solo indígenas, sino otras que han 
formado parte de su desarrollo a lo largo de la historia. Entre ellas ha 
trabajado con las poblaciones afrodescendientes, sobre todo con orga-
nizaciones sociales de la Costa Chica de Guerrero y Oaxaca.

Centro de Investigaciones de América Latina

En los últimos cuatro años, el tema de la participación de los africanos 
y afrodescendientes en México y América Latina ha cobrado mayor 
atención de académicos y estudiantes. En el Centro de Investigaciones 
de América Latina se lleva a cabo un seminario que aborda este tema 
y presenta proyectos y resultados de investigación de estudiantes e in-
vestigadores de varios países de América Latina.

Escuela Nacional de Música

No existe un programa dedicado al estudio o rescate de la música afro-
descendiente en México, sin embargo, en el programa de estudio se 
reflexiona sobre las características de esta música en regiones como la 
Costa Chica de Guerrero y Oaxaca, Michoacán y Veracruz. 



M
éx

ic
o

153

Organizaciones y Sociedad Civil

También organizaciones sociales, grupos y cantantes del espectácu-
lo se han avocado fundamentalmente a la promoción y difusión del 
patrimonio cultural afrodescendiente. Por ejemplo, en los Encuentros 
de Pueblos Negros que se llevan a cabo anualmente, desde 1997, en 
la Costa Chica de Guerrero y Oaxaca, donde se presentan diversos 
grupos de música y danza. Asimismo, en Veracruz se realizan diversas 
actividades de los portadores de las prácticas de PCI afrodescendiente 
en el Carnaval de Veracruz, en las fiestas de La Candelaria de Tlacotal-
pan, entre otras muchas. Lo mismo sucede con fiestas en estados como 
Colima, Morelos, Michoacán, entre otros.

Hasta la fecha, no existen instituciones de investigación privadas 
dedicadas a la investigación, aunque sí a la difusión como Discos Co-
razón, que ha editado varios discos con música de sones con influencia 
africana, entre otros, un disco de recopilación de Santa Negritud con 
música de varias regiones de comunidades afrodescendientes.

Se debe hacer hincapié en que varias organizaciones sociales reali-
zan, desde hace por los menos 17 años, actividades para visibilizar y 
luchar por los derechos de los pueblos afrodescendientes. Así, llevan a 
cabo foros, encuentros, reuniones, talleres y asisten a foros nacionales e 
internacionales para estar al tanto de las preocupaciones y necesidades 
de otras comunidades afrodescendientes de Latinoamérica. Entre ellas, 
vale la pena mencionar a:

México Negro, A.C. (Oaxaca) afromex23@hotmail.com; Ecos-
ta Yutu Cuii (Oaxaca) http://www.ecosta.orgecostayutucuii@yahoo.
com.mx; Enlace de Pueblos y Organizaciones Costeñas Autónomas 
A.C., EPOCA (Oaxaca) epok8@hotmail.com; Púrpura Investigación 
y Asesoría para el Desarrollo A.C. (Oaxaca) steck.daniela@gmail.
comjuanpinop@gmail.com; África A.C. (Oaxaca) http://colectivoafri-
ca.blogspot.comcolectivo_africa@hotmail.com; Organización para el 
desarrollo social y productivo de los pueblos indígenas y comunidades 
afrodescendientes (Socpinda-DH A.C.) http://socpindadhac.blogs-
pot.mx/

mailto:afromex23@hotmail.com
http://www.ecosta.org
mailto:ecostayutucuii@yahoo.com.mx
mailto:ecostayutucuii@yahoo.com.mx
mailto:epok8@hotmail.com
mailto:steck.daniela@gmail.com
mailto:steck.daniela@gmail.com
mailto:juanpinop@gmail.com
http://colectivoafrica.blogspot.com
http://colectivoafrica.blogspot.com
mailto:colectivo_africa@hotmail.com
http://socpindadhac.blogspot.mx/
http://socpindadhac.blogspot.mx/


154

5.	 Acciones que se vienen 
realizando sobre PCI 
afrodescendiente

Registro e inventario a nivel  
de instituciones públicas y privadas

Actualmente, no existe un proyecto o programa sistemático de registro 
e inventario que tenga el propósito de identificar el patrimonio inma-
terial afrodescendiente. Sin embargo, se han realizado varias investiga-
ciones y publicaciones sobre prácticas culturales relacionadas a la mú-
sica, fiestas, danzas, comida, lengua, fiestas, costumbres y oralidad. No 
obstante, falta un inventario ordenado y sistemático. Ello tiene que ver 
con que muchas de las expresiones culturales afrodescendientes se es-
tudian como parte de las manifestaciones regionales del país, influidas 
por lo indígena y europeo. En Guerrero, Oaxaca, Veracruz, Michoacán 
o Guanajuato, donde se ha identificado más influencia africana, se tie-
nen estudios más pormenorizados sobre el tema.

Investigación a nivel de instituciones 
públicas y privadas

Como ya se mencionó, varias instituciones públicas cuentan con in-
vestigadores y estudiosos dedicados a estudiar el patrimonio cultural 
inmaterial afrodescendiente, en lo que concierne a prácticas sociales, 
música, danza, lengua, oralidad, entre otras. Sin embargo, hasta hoy no 
existen instituciones privadas que registren o analicen el PCI afrodes-
cendiente. 

Difusión y promoción a través  
de medios de comunicación y educación 
(formal y no formal)

Se llevan a cabo muchas y diversas acciones de transmisión y difusión 
del PCI afrodescendiente, pero no de acuerdo con políticas culturales 
dirigidas, sino más bien por iniciativa de los académicos y de las orga-
nizaciones sociales. Ya se ha mencionado que, por ejemplo, el Gobierno 



M
éx

ic
o

155

del Estado de Veracruz organiza anualmente un Festival Afrocaribeño 
en el puerto de Veracruz y que en los encuentros de pueblos negros de 
la Costa Chica de Oaxaca y Guerrero, siempre se presentan grupos 
que interpretan música y baile. También en las distintas festividades de 
los santos patrones o de fiestas civiles en los estados se presentan los 
grupos tradicionales de cada ocasión. 

Asimismo, por iniciativa de académicos o de organizaciones sociales, 
se han realizado eventos con presentaciones de videos y documentales 
sobre la historia de los africanos en México y sus expresiones o caracte-
rísticas culturales en las distintas regiones. Por ejemplo, en la televisión 
y en la radio se han presentado programas, pero dirigidos más a la 
problemática del racismo y la discriminación.

Gestión cultural a través de planes, 
programas y/o proyectos

Como ya se mencionó, no se cuenta con planes, programas o proyectos 
dirigidos específicamente al PCI afrodescendiente. Lo que sí se llevan 
a cabo, desde diversas instancias gubernamentales nacionales y estata-
les, son programas sobre patrimonio cultural inmaterial, pero conside-
rando fundamentalmente al indígena. En la mayoría de las ocasiones, 
las expresiones o manifestaciones del PCI afrodescendiente forman 
parte de este patrimonio, pero no se distinguen como tales.

6.	 Procesos de salvaguardia 
del patrimonio cultural 
afrodescendiente en el país

Expresiones reconocidas y/o en proceso  
de salvaguardia

Existen expresiones de patrimonio inmaterial en música, danza, fiestas 
patronales y oralidad en las que las investigaciones han reconocido he-
rencia o influencia africana. Sin embargo, no se han hecho hasta la fe-
cha identificaciones de PCI como afrodescendiente en proceso de sal-
vaguardia, aunque debe señalarse que está en evaluación un expediente 



156

sobre bailes o sones de tarima con importante influencia afrodescen-
diente. Como se ha señalado en este documento, el PCI afrodescen-
diente se encuentra inmerso en la manifestación y expresión de otros 
patrimonios considerados indígenas, regionales o mestizos, pero no se 
ha identificado como tal. En este sentido, como se dijo anteriormente, 
los sones de tarima se encuentran en la lista de patrimonio inmaterial 
en riesgo para ser presentados para su evaluación ante la UNESCO.

Identificación de sitios históricos  
en la salvaguardia del PCI

A partir de las investigaciones históricas sobre las poblaciones de ori-
gen africano en México se tienen identificados los principales sitios 
de memoria. Sin embargo, tampoco se ha llevado a cabo un trabajo de 
registro y sistematización de esta información. Es importante hacer 
notar que este es uno de los proyectos estratégicos del Programa In-
ternacional La Ruta del Esclavo: resistencia, libertad y patrimonio de la 
UNESCO. Entre muchos otros, por ejemplo, se consideran sitios de 
memoria:

Fuerte de San Juan de Ulúa (Veracruz), Fuerte de San Diego (Aca-
pulco, Guerrero), Fuerte de Campeche (Campeche), Yanga (población 
en Veracruz fundada por “cimarrones” como San Lorenzo de los Ne-
gros en 1609), Mandinga (comunidad afrodescendiente en Veracruz), 
Guinea (barrio en el puerto de Acapulco, Guerrero), Casa de Juan Co-
rrea, pintor barroco (siglos XVII-XVIII), actual calle de Cuba, Centro 
Histórico, Ciudad de México.

Principales trabajos realizados  
en los últimos 30 años

Se han realizado varias investigaciones sobre el tema en universida-
des e instituciones públicas. Desde los años cincuenta, el pionero de 
este tema, antropólogo Gonzalo Aguirre Beltrán, llevó a cabo estu-
dios, fundamentalmente de la región de la Costa Chica de los estados 
de Guerrero y Oaxaca, específicamente Cuajinicuilapa en el estado de 
Guerrero, e identificó varias prácticas culturales en las formas de es-
tablecer los parentescos, matrimonios o queridatos, en las maneras de 



M
éx

ic
o

157

criar a los hijos, en la comida, en la medicina tradicional, en la cosmo-
visión y en los bailes o fiestas populares, que tenían rasgos semejantes a 
los de varias culturas africanas. A partir de entonces, se han desarrolla-
do más investigaciones en otras regiones especialmente interesadas en 
la música, el baile y las fiestas.10

Otros historiadores y antropólogos han realizado valiosas investiga-
ciones en los estados de Guerrero y Oaxaca desde 1960 a 1990, como 
Thomas Stanford y Gabriel Moedano, ambos del Instituto Nacional 
de Antropología e Historia, así como Miguel Ángel Gutiérrez. Ellos 
recopilaron corridos, coplas, bailes y música, a través de grabaciones de 
grupos en las comunidades, editando discos y publicaciones. De esta 
misma región, pero más contemporáneos, son los trabajos de Carlos 
Ruiz, quien ha realizado estudios especialmente interesantes sobre el 
son o fandango de Artesa.11 Este son se baila sobre una tarima de for-
ma zoomorfa, posiblemente de un toro o un caballo, que recuerda la re-
lación que hasta hoy caracteriza a la población afrodescendiente con las 
actividades de la ganadería en la región de la Costa Chica. Los ritmos y 
la música en las que se utilizan instrumentos como el cajón, percusión 
que se toca o golpetea con las manos y palos, han sido identificados con 
ciertas regiones de África por Carlos Ruiz. Es importante señalar que, 
aunque se han escrito varios trabajos etnográficos sobre estas comuni-
dades, todavía falta mucho por hacer.

Sobre Veracruz, además de los trabajos pioneros del mismo Aguirre 
Beltrán, han realizado muy notables investigaciones Antonio García 
de León y Ricardo Pérez Monfort. Ambos han destacado la impor-
tancia de varias influencias en el desarrollo de los fandangos de tarima 
y el son jarocho, desde el hispánico y caribeño, hasta el de las propias 

10	 Existe una amplia bibliografía sobre el tema (ver, entre otros, los resultados de investigación en 

libros que aparecen en la bibliografía de este texto con autores como: Antonio García de León, 

Rolando Pérez, Thomas Stanford, Gabriel Moedano, Miguel Ángel Gutiérrez, Jorge Amos, 

Álvaro Ocho, Ricardo Pérez y Arturo Chamorro).

11	 Carlos Ruiz, “En Pos de África: el ensamble instrumental del fandango de artesa de la Costa 

Chica”. En: Revista Cuicuilco Africanos y afrodescendientes en México: reflexiones del pa-

sado y presente, México, Escuela Nacional de Antropología e Historia, Nueva época, vol. 18, 

núm. 51, mayo-agosto, 2011. 



158

comunidades a lo largo de los diversos periodos históricos. García de 
León lo explica de la siguiente forma:

…podemos decir que la fiesta jarocha es, originalmente, un singu-
lar producto de las transacciones mercantiles, moldeada por capas 
superpuestas, por flujos y reflujos y por el intenso ir y venir de 
tratantes, marineros, arrieros, viandantes y gentes del común. Las 
trazas de esas idas y venidas se comprueban en su lírica y en sus 
fusiones musicales, en los contornos de un cancionero regional 
que lo representa y lo recrea: una tradición festiva que sólo se ex-
plica por ese hilo conductor que da origen a su región…12

García de León introdujo a la explicación de las expresiones cultu-
rales y musicales de Veracruz y del Caribe el concepto de “afroandaluz” 
haciendo notar la influencia de la España del sur y los africanos en la 
región. En su obra sobre el fandango, García de León hace un registro 
de narraciones de fandangos por distintos cronistas y documentos de 
la época y de un cancionero con versos y coplas de los principales sones 
de la zona. También Alfredo Martínez ha realizado trabajos etnográfi-
cos importantes sobre la región.

Para las regiones de Michoacán, Guanajuato, Colima o Jalisco se 
cuenta con los trabajos de Jorge Amos, Alvaro Ochoa, Arturo Chamo-
rro, entre otros. Algunos han realizado libros más pormenorizados y 
otros artículos que se han publicado en diversas revistas.

Identificación de principales investigadores 
y portadores de PCI

Como ya se mencionó, se tienen identificados a los principales inves-
tigadores del patrimonio cultural inmaterial, sin embargo, los trabajos 
que existen son fundamentalmente de las regiones de la Costa Chica 
de Guerrero y Oaxaca, de Veracruz, Michoacán, Coahuila y Guanajua-
to; por lo tanto, hacen falta redes académicas sobre el tema y espacios 
de reflexión sobre las diversas características del PCI afrodescendiente.

12	 Antonio García de León, Fandango. El ritual del mundo jarocho a través de los siglos, México: 

Conaculta, Gobierno del Estado de Veracruz, Instituto Veracruzano de Cultura, 2006, p. 19.



M
éx

ic
o

159

Por otra parte, aunque también se tienen ciertos datos e información 
sobre las regiones más representativas del PCI afrodescendiente, no 
existe un registro sistemático por zonas y comunidades de los porta-
dores de este patrimonio, especialmente de las comunidades. Se cuenta 
con grupos que reproducen y recuperan expresiones musicales y gas-
tronómicas, así como fiestas patronales y cívicas.

7.	 Identificación de algunos 
investigadores del pasado  
y presente de las poblaciones  
de origen africano en México

Aguirre Beltrán, Gonzalo, médico y antropólogo social, pionero de 
los estudios sobre las poblaciones africanas y afrodescendientes en los 
años cincuenta en México. Su obra constituye el primer compendio 
histórico y antropológico sobre este tema.

Amos, Jorge, historiador interesado en la música de la zona de Tie-
rra Caliente de Michoacán y de los procesos sociales de las comunida-
des afrodescendientes en esta región.

Ballesteros, Dolores, historiadora de las imágenes de las poblacio-
nes afrodescendientes en el siglo XVIII y XIX.

Castañeda, Rafael, historiador de las poblaciones africanas y afro-
descendientes en el periodo colonial en México, interesado en fenóme-
nos como la blasfemia y las características de las cofradías de negros y 
mulatos.

Chamorro, Arturo, etnomusicólogo y lingüista, ha investigado va-
rias expresiones musicales de pueblos indígenas y comunidades afro-
descendientes de Michoacán. 

Cruz, Sagrario, antropóloga, estudiosa de la región de Veracruz y de 
las expresiones culturales en comunidades afrodescendientes.

De la Serna, Juan Manuel, historiador de las poblaciones afrodes-
cendientes en Querétaro, Veracruz y Guerrero. Entre otros temas, ha 
investigado sobre milicias, padrones, obrajes y cimarrones.

Del Moral, Paulina, antropóloga especialista de las poblaciones 
mascogas en el estado de Coahuila en México.



160

Díaz Casas, María Camila, historiadora interesada en las represen-
taciones de las personas afrodescendientes durante la primera mitad 
del siglo XIX, periodo del cual se tienen hasta la fecha pocas investi-
gaciones.

García de León, Antonio, lingüista, antropólogo e historiador, es-
pecialista en Veracruz. Ha realizado varias investigaciones sobre la mú-
sica, la danza y otras expresiones culturales, así como el comercio, la 
vida cotidiana y las características de las poblaciones africanas y afro-
descendientes en México.

Gutiérrez, Miguel Ángel, antropólogo, especialista en corridos de 
la Costa Chica de Guerrero y Oaxaca, así como de la historia de esta 
región y de su cultura.

Hoffmann, Odile, investigadora de procesos sociales en las comuni-
dades afrodescendientes de México y Colombia.

Iturralde, Gabriela, investigadora en estudios latinoamericanos, ha 
estudiado las características de las comunidades afrodescendientes en 
México, especialmente desde las problemáticas del racismo, la discri-
minación y los derechos humanos.

Juárez Huet, Nahayeilli, antropóloga interesada en las caracterís-
ticas y procesos culturales de las religiones afroamericanas en México.

Martínez Montiel, Luz María, etnóloga, directora del Programa 
Nuestra Tercera Raíz en México e integrante del Comité Científico 
La Ruta del Esclavo de la UNESCO de 1994 a 2005. Coordinadora y 
autora de varios textos sobre poblaciones africanas en México, hacien-
do énfasis en la importancia de los estudios regionales.

Masferrer, Cristina, etnohistoriadora que por primera vez hizo 
énfasis en los niños y niñas esclavos de origen africano en la Nueva 
España. También ha trabajado problemáticas de educación, racismo y 
discriminación con niños y maestros de la Costa Chica de Guerrero y 
Oaxaca.

Moedano, Gabriel, antropólogo, uno de los pioneros en los estudios 
sobre las expresiones de música y danza en la región de la Costa Chica 
de Guerrero y Oaxaca.



M
éx

ic
o

161

Naveda, Adriana, historiadora de la región de Veracruz, escribió 
uno de los primeros libros sobre la importancia de las personas esclavi-
zadas en las haciendas azucareras de la región de Córdoba. 

Pérez, Rolando, etnomusicólogo y lingüista interesado en las expre-
siones musicales, orales y narrativas de las poblaciones afrodescendien-
tes en México.

Pérez Monfort, Ricardo, antropólogo interesado en las expresiones 
culturales y estereotipos, entre ellos de los afrodescendientes en Vera-
cruz.

Quecha, Citlali, antropóloga especialista en la problemática de la 
niñez y la migración en las comunidades afrodescendientes de la Costa 
Chica de Guerrero y Oaxaca.

Ruiz, Carlos, etnomusicólogo, especialista en los sones de las Costa 
Chica de Guerrero y Oaxaca, en especial en el son de Artesa, caracte-
rístico de las poblaciones afrodescendientes de esta región.

Serna, Jesús, investigador en estudios latinoamericanos dedicado a 
estudiar temas sobre la influencia africana en Latinoamérica y las rela-
ciones entre africanos, afrodescendientes e indígenas.

Stanford, Thomas, etnomusicólogo, se interesa en la recopilación 
y el análisis de distintos géneros musicales, entre ellos los corridos, las 
chilenas y otras expresiones de las comunidades afrodescendientes de 
Guerrero y Oaxaca. 

Velázquez, María Elisa, historiadora y antropóloga, pionera en los 
estudios sobre mujeres de origen africano en México y en las imágenes 
de las poblaciones africanas y afrodescendientes en México. Interesada 
en problemáticas relacionadas con el racismo y la discriminación hacia 
los afrodescendientes en México. Vicepresidenta del Comité Cientí-
fico de la Ruta del Esclavo: resistencia, libertad y patrimonio de la 
UNESCO de 2009 a 2011 y después Presidenta del mismo comité 
hasta hoy en día.

Victoria Ojeda, Jorge, historiador interesado en las poblaciones 
afrodescendientes en el estado de Yucatán, especialmente aquellas que 
habitaron la región en el siglo XIX.



162

Vinson, Ben, historiador interesado en las milicias de pardos en 
la Nueva España y las clasificaciones sociales del periodo virreinal en 
México.

Portadores del PCI

Existen un sinnúmero de portadores de patrimonio cultural inmaterial 
afrodescendiente en México. Sería prácticamente imposible citarlos a 
todos en este espacio. Sin embargo, como ejemplos se hace alusión a 
algunos de Veracruz y de la Costa Chica de Oaxaca y Guerrero y a 
algunas producciones discográficas y de videos.

•	 Los Fandangueros, Sones de Tarima de Tixtla, Guerrero

•	 Los Abajeños, Fandangos de Tixtla, Guerrero

•	 Los cimarrones, Corridos de Guerrero

•	 Los Gallardo, Costa Chica de Guerrero

•	 Relicario

•	 Los Utrera

•	 Los Cojolites

•	 Son de Madera

•	 Los Vega

•	 Los parientes de Playa Vicente

•	 Hermanos Villalobos, Sones

•	 Café con Pan, Tacumba 

Música de la Costa Chica de Guerrero y Oaxaca. Serie Testimonio Mu-
sical de México, INAH, México, 1977. 

Sones y gustos de la Tierra Caliente de Guerrero. Serie Testimonio Mu-
sical de México, 1971. 

Atención pongan señores... El corrido afromexicano de la Costa Chica. 
Gabriel Moedano Navarro, grabación y notas, 2000 (CD). 

Soy el negro de la Costa (música y poesía afromestiza). Gabriel Moeda-
no Navarro, México, INAH-CONACULTA, 1996 (CD y cuadernillo).



M
éx

ic
o

163

René Villanueva, Músicos y cantores de Guerrero, Ediciones Pentagra-
ma, México (CD). 

Versos, música y baile de artesa de Guerrero y Oaxaca, El Colegio de 
México, México (2 CD). 

Música guerrerense. Sociedad Mexicana de Musicología-Gobierno 
del Estado de Guerrero, 1959 (LP. 78 R.P.M) 

Sones y Chilenas de Guerrero y Oaxaca, FONADAN, vol. 6, México (LP). 
Vámonos para Guerrero, México, FONAPAS, Guerrero, 1982 (LP). 
Danza y música de los diablos de Guerrero y Oaxaca, Museo de las Cul-

turas Afromestizas, Cuajinicuilapa, Guerrero, 2006 (CD). 
Sonidos en la arena. Música de las costas de Michoacán, Guerrero y Oaxa-
ca, CONACULTA-Programa de Desarrollo cultural del Pacifico Sur, 
2004 (2 CD). 
Yaa, ntaa, chilena… La otra chilena: música de los pueblos mixteco, 
amuzgo, chatino, tlapaneco, nahua, afromestizo y triqui. Luna, Xilonen 
(coord.) y Rubén Luengas (investigación). México: CDI, 2009 (2 CD). 

África en America, Música Tradicional-DGCP, 1992 (3 CD) 
Antología del son de México. Tierra Caliente, Jalisco y Río Verde, Discos 

Corason-Música Tradicional A. C. 1985 (CD). 
Antología del son de México. Tixtla, Costa Chica y Veracruz, Discos 

Corason- Música Tradicional A. C. 1985 (CD). 
Chilenas descriptivas de Costa Chica “Estampas de mi tierra”, Ediciones 

Pentagrama (CD). 
Chilenas de la Costa Chica. Colección de Música Popular. Discos 

Pentagrama, 1992 (caset). 
Encuentro regional de corridistas Tixtla 1994. Dirección General de 

Culturas Populares Unidad Regional Guerrero-PACMYC (2 casetes).

Videos sobre poblaciones de origen 
africano en México

•	 La Raíz Olvidada, Rafael Rebollar

•	 Africanías, Rafael Rebollar

•	 Correrías del Monte, Rafael Rebollar



164

•	 Voces de mujeres de la Costa Chica, María Elisa Velázquez, Alejan-
dro Villarroel y Natalia Gabayet

8.	 Dificultades en la salvaguardia

Identificación de patrimonio en riesgo

Gran parte del patrimonio cultural afrodescendiente podría estar en 
riesgo al no ser identificado, registrado e investigado como tal. Es decir, 
varias expresiones de patrimonio han sido estudiadas, pero, al no existir 
un sistema de reconocimiento y registro, corren el riesgo de pasar in-
advertidas o por lo menos de no ser identificadas como con influencia 
africana. 

Gracias a las investigaciones de algunos antropólogos y del interés de 
las comunidades o de personas preocupadas por la cultura y el patrimo-
nio, algunas manifestaciones del patrimonio cultural afrodescendiente 
han sido rescatadas, promovidas y se han formado nuevos grupos. Por 
ejemplo, llama la atención el caso del son de Artesa de la Costa Chica 
que en los años noventa había prácticamente desaparecido en la zona 
y pocos grupos los seguían tocando y bailando, entre ellos el grupo de 
Doña Catalina. A partir de los Encuentros de Pueblos Negros organi-
zados desde 1997 en la región, el son de Artesa volvió a tomar interés 
en la comunidad y hoy en día existen algunos grupos de jóvenes que lo 
practican y que incluso lo han llevado a foros internacionales.13

Expresiones del PCI afrodescendiente como el son jarocho de Ve-
racruz y de otros sones de la Huasteca son promovidos a través de la 
edición de discos, de festivales y concursos.

13	 Debe hacerse notar que Glenn Jylmot, sacerdote de la comunidad de El Ciruelo en la Costa 

Chica de Oaxaca, fue uno de los impulsores y promotores de la identidad y cultura de los pue-

blos afrodescendientes negros de esta región.



M
éx

ic
o

165

Problemática en la salvaguardia del PCI 
afrodescendiente con relación al registro, 
investigación, promoción y difusión

Como se ha señalado anteriormente, la salvaguardia del PCI afrodes-
cendiente es compleja para delimitarla e identificarla como tal, por los 
procesos históricos de intercambio, recreación y reproducción cultural. 
Ya se ha explicado que los africanos y afrodescendientes no fueron un 
grupo homogéneo durante el periodo colonial; su importancia, núme-
ro y participación fue diversa de acuerdo con el periodo y la región. 
Algunas zonas de la costa de Guerrero, Oaxaca, Morelos, Michoacán, 
Veracruz, Colima, Coahuila, Tamaulipas, Campeche, Guanajuato o la 
ciudad de México tuvieron, por distintas causas, un mayor número de 
población de origen africano. Sin embargo, en algunas de estas regio-
nes, el mestizaje e intercambio fue más intenso que en otras. 

Por ello, un proyecto de salvaguardia de PCI afrodescendiente ten-
dría que considerar la complejidad de este patrimonio, sus diversas 
manifestaciones y recreaciones; es decir, es necesario considerar una 
conceptualización y una metodología de registro, investigación y sal-
vaguardia amplia. También debe considerarse que varias expresiones 
culturales parten de una lógica general y no pueden identificarse ais-
ladas. Por ejemplo, la danza de los diablos en la Costa Chica de Gue-
rrero y Oaxaca, se baila fundamentalmente en los días de muertos, en 
noviembre. Los diablos visitan cementerios y caminan por los pueblos 
durante esos días.

9.	 Breve reseña de las siguientes 
manifestaciones y de su posible 
localización

Manifestaciones y expresiones orales 
(mitos, cuentos y leyendas)

Se han identificado en poblaciones y comunidades afrodescendientes 
expresiones orales y lingüísticas, como en la forma de hablar, en ciertos 
topónimos, en palabras de uso cotidiano o de fiestas y celebraciones. 



166

En cada región existen variaciones y diferencias. Por ejemplo, en Vera-
cruz o Guerrero encontramos poblaciones o barrios llamados Mandin-
ga, Tambuco o Guinea, expresiones orales como tichinda (molusco co-
mestible), chirunda (sin calzones), chimeco, choca, chunda (sucio o sin 
bañar), chanda (que tira todo), chingo e incluso, según el historiador 
Rolando Pérez, la palabra chingar, tan popular y mexicana, provienen 
de una lengua bantú. Canciones de cuna o juegos de niños, como el de 
sango sango sabaré, al parecer también provienen de lenguas bantués.14

Las expresiones orales en las décimas y de los sones veracruzanos 
y de la huasteca o en los versos de los corridos guerrerenses también 
remiten a una oralidad, que musicólogos han reconocido como propia 
de las culturas de origen africano. Uno de los muchos versos de sones 
que se bailan en los fandangos se refiere a la devoción de San Benito 
de Palermo, y dice así:

Santo San Benito 
Patrón de los negros 
Que tú seas negrito 
De eso yo me alegro 
San Benito Santo 
De Yanga y Mandinga 
De tu sangre negra 
Yo tengo una pringa

También en Michoacán o Colima encontramos expresiones y ele-
mentos que investigadores de la región han identificado con influencia 
africana. Por ejemplo, el fandango, que según Álvaro Ochoa, deriva del 
mitote indígena y que el Diccionario de Autoridades explica como el 
“el baile introducido a España por los que han estado en los Reinos 
de las Indias”, podría provenir del bantú fandangu, caos y la cercana 
fanda como “convite”, también conocida como fiesta de boda o fiesta 
de tarima. 15

14	 María Elisa Velázquez, Mujeres de origen africano en México, México: INAH, PUEG/UNAM, 

2006. (Colección Africanía nº 2).

15	 Álvaro Ochoa, op. cit., p.97



M
éx

ic
o

167

Como estos, existen muchos ejemplos que están presentes en las 
letras de las canciones, de los sones o bailes de diversas regiones de 
México. Es curioso resaltar que el son mexicano, que es casi “himno 
nacional” se llama El Son de la Negra y es de la región de Jalisco. Pocos 
mexicanos reparan en el sentido de esta palabra y también casi todos 
ignoran que Jalisco también contó en la época colonial con un número 
significativo de africanos y afrodescendientes.

Al igual que otros pueblos, los mascogos comparten su espacio coti-
diano con otros grupos sociales y resulta complejo tratar de distinguir 
qué prácticas de la vida cotidiana son exclusivas, sin embargo, los an-
cianos aún hablan su propia lengua –afroseminol. Los días de fiesta, las 
mujeres del pueblo se reúnen y cantan cantos a capela acompañados 
por palmeadoras que recuerdan al gospel o spiritual de los afroamerica-
nos. La lengua hablada por los mascogos es conocida como afrosemi-
nol, que es un creole inglés con palabras derivadas del gullah, lengua 
hablada en las islas costeras de Carolina y Georgia. El vocabulario es 
esencialmente inglés, pero las combinaciones sintácticas están basadas 
en otras lenguas, ya sea africanas, nativas americanas y tal vez también 
español. Asimismo, para las fiestas se preparan platillos de la gastrono-
mía tradicional el tetapún (pan de camote), el soske (atole de maíz) y el 
“soske bread” o “fried bread” (pan de maíz elaborado con una parte del 
maíz quebrado para el soske).

Artes del espectáculo

Diversos grupos de Veracruz, Guerrero, Oaxaca, Michoacán o Colima 
presentan espectáculos con música de sus regiones. Algunos de estos 
grupos son más representativos de las comunidades, otros realizan in-
vestigaciones serias como el grupo Mono Blanco de Veracruz o En-
samble Continuo, y otros han aprovechado el reciente reconocimiento 
de la importancia de las comunidades afrodescendientes para montar 
espectáculos con temas, música y bailes de estas regiones.

Sin embargo, falta mucho por hacer en términos de teatro, baile o 
música que sea más representativo de las expresiones de las artes del 
espectáculos con relación al PCI afrodescendiente.



168

Usos sociales, rituales y festividades

Varias expresiones culturales de uso social, rituales y festividades en 
distintas regiones de México, reconocidas como afrodescendientes, 
no han sido registradas ni analizadas. Han sido estudiadas con más 
detenimiento las de la región de la Costa Chica de Guerrero y Oaxaca. 
Gonzalo Aguirre Beltrán, en su libro Cuijla, registró y describió varias 
prácticas como en los matrimonios y los velorios, así como en el esta-
blecimiento de familias destacó en particular el conocido como “que-
ridato”, que consistía en formar una familia alterna a la “legal” con 
reconocimiento social y el “rapto” que era cuando la novia se fugaba o 
era raptada por el pretendiente antes del matrimonio formal.

Otras investigaciones más recientes han recopilado información so-
bre las características de las fiestas, de los ciclos rituales, de los santos 
patrones y de la medicina tradicional de estas comunidades, entre las 
que destacan las creencias sobre los nahuales y el levantamiento de 
sombra.

Entre las principales danzas y fiestas de la Costa Chica de Guerrero 
y Oaxaca deben destacarse: la Danza del Toro de Petate, Danza de los 
Diablos, Danza de la Tortuga, Danza del Tigre y las Chilenas, estas 
últimas con reconocida influencia de Sudámerica, por el intercambio 
comercial a través del Pacifico en tiempos coloniales. Llama la atención 
el Son de Artesa, que se practica exclusivamente por las comunidades 
afrodescendientes en la Costa, en particular por comunidades como El 
Ciruelo, Collantes, Tapextla y San Nicolás Tolentino. Asimismo, en la 
Danza de los Diablos se utilizan instrumentos musicales como el bule 
o tecomate y la quijada de burro, que son reconocidos en culturas del 
África central como en el Congo. También en la Danza de los Diablos, 
celebrada en los días de Muertos, se tocan instrumentos que algunos 
estudiosos han reconocido como de posible origen africano, como el 
bote, que a semejanza de un tambor con una vara sujeta en el centro, 
emite un sonido que imita el rugido de un tigre, y la charasca –quijada 
de burro– a manera de sonaja. Otras expresiones culturales, que po-
drían tener antecedentes africanos, son la tradición de la narración oral, 
rituales en torno de la “sombra” y el “tono”, la medicina tradicional, con 
uso de hierbas en curaciones, así como el uso de casas habitaciones 



M
éx

ic
o

169

conocidas como “redondos”, que registró Aguirre Beltrán en los años 
cincuenta y que actualmente están prácticamente en extinción. 

Desde los años noventa del siglo XX se ha formado en la región un 
número importante de organizaciones sociales cuyo interés principal 
es el reconocimiento de la presencia y las contribuciones de los afro-
descendientes de la Costa Chica, así como la garantía de sus derechos 
para mejorar sus condiciones de vida. Este proceso ha respondido entre 
otros factores al creciente interés mostrado por la zona y su población 
de parte de académicos e instituciones públicas que se ha hecho con-
creto en varias iniciativas como el establecimiento del Museo de la Ter-
cera Raíz en Cuajinicuilapa. De igual manera, la llegada a la región de 
personas comprometidas con los derechos de los afrodescendientes y 
su interacción con las organizaciones, así como el trabajo de las propias 
comunidades, ha potencializado las demandas de estas comunidades 
por su reconocimiento. 

Por su parte, Veracruz se distingue por sus fandangos y su carnaval, 
en donde la música y las expresiones de danza hacen remembranza al 
origen africano. Vale la pena señalar que el carnaval se ha transformado 
cada vez más en un espectáculo comercial, que en una celebración de 
identidad. También debe señalarse el carnaval de Yanga, sitio de los 
pobladores cimarrones de San Lorenzo de los Negros, fundado en el 
siglo XVII por esclavos cimarrones al mando del africano Yanga.16

La comida en fiestas y rituales o en la vida cotidiana también ha 
sido identificada en comunidades afrodescendientes en regiones de 
Guerrero, Veracruz y Coahuila. También, y considerando la impor-
tancia de la comida con relación a un intercambio con el entorno, el 
espacio y la naturaleza, debe destacarse la elaboración de una cultura 
gastronómica significativa en las comunidades afrodescendientes de 
México. Como lo han demostrado Rosa María Garza y Catharine 
Good, gracias al apoyo de la historia y la etnografía es posible demos-
trar que existe una relación directa entre la comida, los valores, los 

16	 Sagrario Cruz, Alfredo Martínez y Angélica Santiago, El carnaval en Yanga, Veracruz: Conacul-

ta, Dirección de Culturas Populares, 1990.



170

significados y las identidades colectivas.17 La comida desempeña un 
papel central en la organización social y, como lo afirma Rosa María 
Garza, en la comida se encuentra la memoria histórica de una estra-
tegia cultural. Destacan en varias comunidades afrodescendientes el 
uso del plátano “macho”, el pescado frito, el mole con pesado, el caldo 
de iguana y otros platillos que varían en cada región y que guardan 
características específicas y a veces, aunque no muy distintas de las 
indígenas, con una percepción diferente por las mismas comunidades. 
Una mujer de la Costa Chica relataba que no eran iguales los tamales 
de las “indias que de las negras”, que eran mejor los de las indias y que 
las negras hacían mejor el pescado.

En Guerrero y Oaxaca, son representativos el pescado seco o frito y a 
la “talla” acompañado de arroz, los tamales de “tichinda” (bivlavo en ra-
cimo que vive en agua salubre adherido a las raíces de manglares)18, así 
como el uso del vino de palma en la Costa Grande rumbo a Michoacán 
y Colima. Se ha dicho que el vino de palma o tuba, es de origen filipino, 
pero lo cierto es que en varias regiones de África occidental y central es 
una práctica muy común y conocida, por lo que también podría tener 
influencia africana.19 En Veracruz y con la influencia del Caribe, mu-
chos platillos tienen características afrodescendientes como el uso de la 
yuca en varios de ellos, el plátano, el mondongo, entre otros muchos.20 
Entre los mascogos de Coahuila también se distinguen platillos y el 
uso de molinillos característicos de culturas africanas.

17	 Ver entre otros los textos de Rosa María Garza “La vida ceremonial como patrimonio vivo en 

Iztapalapa, pueblo originario de la Ciudad de México” y “Comida ritual del día de muertos en 

Culhuacán e Iztapalapa, pueblos originarios de la Ciudad de México”. En: Catharine Good y 

Laura Corona (coord.), Comida, cultura y modernidad en México. Perspectivas antropológicas 

e históricas. México: INAH, Investigación Proa, 2011. 

18	 Francisca Aparicio Prudente (comp.), La sazón de la cocina afromestiza de Guerrero, México: 

Conaculta, Dirección de Culturas Populares, 2007.

19	 María Elisa Velázquez (coord.), “Africanos y afrodescendientes en Acapulco y la Costa Chica 

de Guerrero y Oaxaca, México”, Diario de Campo, Suplemento, núm. 42, marzo-abril, 2007.

20	 Raquel Torres Cerdán y Doris Elena Careaga, Recetario afromestizo de Veracruz, México, Co-

naculta, Dirección de Culturas Populares, 2000.



M
éx

ic
o

171

Conocimientos y usos relacionados  
con la naturaleza y el universo

En varias comunidades reconocidas como afrodescendientes existen 
elementos y evidencias que podrían considerarse como afrodescen-
dientes. Por ejemplo, el nahualismo en la Costa Chica, que también 
ha sido reconocido entre las poblaciones indígenas de la región, es 
especialmente importante en estos lugares. Este se entiende como la 
relación entre un individuo y un animal o tono que repercute en las 
circunstancias de la vida del sujeto. Los curanderos de la región, tan-
to hombres como mujeres, se especializan en aliviar del tono y de la 
sombra, así como de otros males que afectan a las comunidades y que 
tienen un vínculo estrecho con la cosmovisión de estos grupos.

Lo mismo sucede en otras regiones como entre los mascogos de 
Coahuila, descendientes de seminoles indígenas y afrodescendientes. 
Los mascogos en Múzquiz también tienen formas de relacionarse con 
la naturaleza y el cosmos. En Veracruz, destacan los ritos y formas de 
relacionarse con la naturaleza entre comunidades como las de Cate-
maco, que han sido caracterizadas por la importancia de la magia y los 
conjuros. 

Técnicas artesanales tradicionales  
y/o instrumentos

Hasta la fecha no se han realizado estudios pormenorizados sobre 
técnicas artesanales que se identifiquen como afrodescendientes. Como 
se ha mencionado a lo largo de este artículo, el patrimonio cultural in-
material de las personas afrodescendientes en México, en la mayoría 
de los casos está vinculada estrechamente con tradiciones indígenas 
y mestizas. Sin embargo, como ya se mencionó, existen instrumentos 
musicales que se elaboran con características particulares en comuni-
dades reconocidas como afrodescendientes como, por ejemplo, el bule 
en la danza de los Diablos en la Costa Chica de Guerrero y Oaxaca y la 
quijada de burro. Por otra parte, la marimba es construida y utilizada en 
la música de varias regiones del sur de México como Chiapas y Oaxaca. 
También la elaboración de máscaras en varias regiones del país, como 
en comunidades afrodescendientes, desempeña un papel importante. 



172

Por ejemplo, la confección de las máscaras de la danza de los diablos 
en comunidades de la Costa Chica de Guerrero y Oaxaca, como los de 
Soto, los de Cuajinicuilapa, entre otros, y en Veracruz para las fiestas de 
carnaval en Coyolillo se elaboran máscaras que representan animales 
cornudos relacionados con las actividades que han desempeñado los 
afrodescendientes desde el periodo colonial en México.



M
éx

ic
o

173

Bibliografía
AGUIRRE BELTRÁN, Gonzalo

1958	 Cuijla, esbozo etnográfico de un pueblo negro. México: Fondo de 
Cultura Económica.

1970	 “Bailes de negros”. Revista de la Universidad de México, vol.
XXV, nº 2, México, pp. 2-5.

1972	 La población negra en México. 2ª edición. México: Porrúa.
1992	 Medicina y magia. El proceso de aculturación en la estructura 

colonial. México: Fondo de Cultura Económica, INI, Go-
bierno de Veracruz, Universidad Veracruzana.

ANDRADE, Juan

1996	 “Historia de la población negra en Tabasco”. En: Luz Ma-
ría Martínez Montiel, Presencia africana en México. México: 
CONACULTA, pp. 423-461.

APARICIO PRUDENTE, Francisca (comp.)

2007	 La sazón de la cocina afromestiza de Guerrero. México: Cona-
culta, Dirección de Culturas Populares. 

ARMAS BRIZ, Luz Amelia y Oliva SOLÍS HERNÁNDEZ

2001	 “Esclavos negros y mulatos en Querétaro siglo XVIII. Anto-
logía documental”. En: Colección: Historiografía Queretana-
Volumen IX. México: Gobierno del Estado de Querétaro.

BALLESTEROS, Dolores

2010	 De castas y esclavos a ciudadanos: las representaciones visuales de 
la población capitalina de origen africano del periodo virreinal a 
las primeras décadas del México independiente. Tesis de maes-
tría, México: Instituto Mora.

CAMPOS, Luis Eugenio

2008	 “Negros y morenos. La población afromexicana en la Costa 
Chica de Oaxaca”. En: María Elisa Velázquez y Ethel Correa 
(comps.), Antología de textos: africanos y afrodescendientes en 
México. México: AFRODESC, IRD, INAH. Cuaderno de 
trabajo nº 3. http://www.ird.fr/afrodesc/spip.php?article203.

http://www.ird.fr/afrodesc/spip.php?article203


174

CRUZ SAGRARIO, Alfredo Martínez y Angélica SANTIAGO.

1990	 El carnaval en Yanga. Veracruz: Conaculta, Dirección de 
Culturas Populares.

CHAMORRO, Arturo

1995	 “La herencia africana en la música tradicional de las costas 
y las tierras calientes”. En: Agustín Jacinto (ed.), Tradición e 
identidad en la cultura mexicana. Zamora: El Colegio de Mi-
choacán/Conacyt, pp. 415-448.

CUNIN, Elisabeth y Nahayeilli JUÁREZ

2011	 Antología de textos sobre afrodescendientes en la península de Yu-
catán. México: AFRODESC, IRD, INAH (cuaderno de tra-
bajo Nº 12). http://www.ird.fr/afrodesc/spip.php?article433

DEL MORAL, Paulina

	 “Mascogos de Coahuila: una cultura transfronteriza”. En: 
Hernán Salas Quinatal y Rafael Pérez-Taylor (eds.), Desier-
to y fronteras. El norte de México y otros contextos culturales. 
México: UNAM/Instituto de Investigaciones Antropológi-
cas, Plaza Valdés, pp. 469-495.

DEL MORAL, Paulina y Alicia SILLER

2000	 Recetario mascogo de Coahuila. Cocina Indígena Popular 5. 
México: CONACULTA.

DEL PINO Mireya, Sergio RAMÍREZ y María Elisa VELÁZQUEZ

2011	 Guía para la acción pública. Población Afrodescendiente en Mé-
xico. México: CONAPRED.

GARCÍA DE LEÓN, Antonio

1992	 “El Caribe afroandaluz: permanencias de una civilización 
popular”. La Jornada Semanal, nº 135, enero. México.

2002	 El mar de los deseos. El Caribe hispano musical, historia y con-
trapunto. México: UNESCO/Gobierno de Quintana Roo/
Universidad de Quintana Roo/Siglo XXI Editores.

2006	 Fandango. El ritual del mundo jarocho de los siglos. México: 
Conaculta, Instituto Veracruzano de Cultura.

GARZA MARCUÉ, Rosa María

2011	 “La vida ceremonial como patrimonio vivo en Iztapalapa, 
pueblo originario de la Ciudad de México” y “Comida ritual 



M
éx

ic
o

175

del día de muertos en Culhuacán e Iztapalapa, pueblos origi-
narios de la Ciudad de México”. En: Catharine Good y Lau-
ra Corona (coords.), Comida, cultura y modernidad en México. 
Perspectivas antropológicas e históricas. México: INAH, Inves-
tigación Proa.

GOOD, Catharine

2007	 Documento Rector: Etnografía de las regiones indígenas en Mé-
xico en el nuevo milenio, segunda etapa. México: Msc. Institu-
to Nacional de Antropología e Historia.

HOFFMAN Odile

2010	 “Afroveracruzanos”. En: Florescano Enrique y Juan Ortíz 
Escamilla (coords.), Atlas del patrimonio natural, histórico y 
cultural de Veracruz. Tomo 2 Patrimonio Cultural. Estado de 
Veracruz: Universidad Veracruzana.

LARA, Gloria

2010	 “Una corriente etnopolítica en la Costa Chica México, (1980-
2000)”. En: Odile Hoffmann (coord.), Política e identidad. 
Afrodescendientes en México y América Central. Colección 
Africanía nº 4. México: CEMCA, IRD, INAH, UNAM, pp. 
307-334.

MARTÍNEZ MONTIEL, Luz María (coord.)

1994	 La presencia africana en México. México: CONACULTA.

MASFERRER, Cristina

2011	 “Niños esclavos de origen africano en la capital novohispana 
(siglo XVII)”. En: María Elisa Velázquez Gutiérrez (coord.), 
Debates históricos contemporáneos: africanos afrodescendientes en 
México y Centroamérica. Serie Africanías. Colección Africa-
nía nº 7. México: INAH, pp. 195-242.

MENDOZA, Luciano

1995	 Festival Costeño de la Danza. 2ª edición. Oaxaca: Instituto 
Oaxaqueño de las Culturas.

MINTZ, Sidney y Richard PRICE

2013 [1970]	 El origen de la cultura afroamericana. México: Centro de In-
vestigaciones y Estudios sobre Antropología Social. Estudio 
introductorio de Catharine Good y María Elisa Velázquez y 
traducción de Roberto Melville.



176

OCHOA SERRANO, Álvaro

1997	 Afrodescendientes. Sobre piel canela. México: El Colegio de 
Michoacán.

2005	 Mitote, fandango y maniacheros. 3ra edición. México: El Co-
legio de Michoacán, Editorial Cuesh, Casa de la Cultura del 
Valle de Zamora, Editorial Gráfica Nueva, Zamora.

PÉREZ FERNÁNDEZ, Rolando, 

1991	 La música afromestiza mexicana. México: Universidad Vera-
cruzana, Xalapa.

2008	 “Tras las huellas de África en el son jarocho”. En: El lugar de 
la música. Testimonio Musical de México 50. México: INAH, 
pp.41-51.

PÉREZ MONFORT, Ricardo

1992	 Tlacotalpan, la virgen de la Candelaria y los sones. México: 
Fondo de Cultura Económica.

1992	 “El fandango veracruzano y las fiestas del Caribe hispanoha-
blante”, Anales del Caribe. La Habana: Casa de las Américas, 
nº 12, pp. 59-72.

PRICE, Richard y Sally

2005	 “La historia cultural afroamericana en los albores del siglo 
XXI”. En: María Elisa Velázquez (comp.), Poblaciones y cul-
turas de origen africano en México. México: INAH. (Colec-
ción Africanía nº 1).

RUIZ, Carlos

2005	 Versos, música y baile de artesa de la Costa Chica. México: El 
Colegio de México.

2007	 “Estudios en torno a la influencia africana en la música tradi-
cional de México: vertientes, balance y propuestas”. En: Re-
vista Transcultural de Música, nº 11. http://creativecommons.
org/licenses/by-nc-nd/2.5/es/deed.es

2009	 “La Costa Chica y su diversidad musical: ensayo sobre las ex-
presiones afrodescendientes”. En: Hijar Sánchez, Fernando 
(coord.) Cunas, ramas y encuentros sonoros. Doce ensayos sobre el 
patrimonio musical de México. México: Dirección de Culturas 
Populares, Conaculata, pp. 39-81.

2011	 “En Pos de África: el ensamble instrumental del fandango 
de artesa de la Costa Chica”. En: Revista Cuicuilco Africanos 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.5/es/deed.es
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.5/es/deed.es


M
éx

ic
o

177

y afrodescendientes en México: reflexiones del pasado y presente. 
México: Escuela Nacional de Antropología e Historia, Nue-
va época, vol. 18, núm. 51, mayo-agosto. 

STANFORD, Thomas

1963	 “Lírica popular de la Costa Michoacana” En: Anales del Ins-
tituto Nacional de Antropología e Historia, XVI. México.

1984	 El Son Mexicano. México: Secretaría de Educación Pública, 
Fondo de Cultura Económica.

TORRES, Raquel y Doris Elena CAREAGA

2000	 Recetario afromestizo de Veracruz. Serie Cocina Indígena y 
Popular nº 13. México: Conaculta, Dirección de Culturas 
Populares. 

UNESCO

2003	 Convención para la salvaguardia del Patrimonio Cultural In-
material. París. 

VELÁZQUEZ GUTIÉRREZ, María Elisa y Ethel CORREA (comps.)

2006	 Mujeres de origen africano en México, siglos XVII y XVIII. Co-
lección Africanía, 2. México: INAH, PUEG/UNAM.	

2007	 (coords.) “Africanos y afrodescendientes en Acapulco y la 
Costa Chica de Guerrero y Oaxaca”, Diario de Campo, Su-
plemento nº 42, marzo-abril. México.

VELÁZQUEZ María Elisa y Odile HOFFMANN

2007	 “Investigaciones sobre africanos y afrodescendientes en Mé-
xico: acuerdos y consideraciones desde la historia y la antro-
pología”. Diario de Campo nº 91, marzo-abril, pp. 63-68.

VÉLEZ Raúl y Efraín VÉLEZ

2006	 ¡Vámonos al fandango! El baile y la danza en Guerrero. 3ª edi-
ción. México: Gobierno del Estado de Guerrero, Conaculta.

VINSON III, Ben y Bobby VAUGH

2004	 Afroméxico. El pulso de la población negra en México: una his-
toria recordada, olvidada y vuelta a recordar. México: CIDE-
Fondo de Cultura Económica.



Paraguay
Ana María Argüello M.





180

Contenido del informe

1.	 Presentación	 182
Aspectos relevantes e históricos del acta de San Salvador-Brasil,  

Durban, Cartagena de Indias de Colombia y del encuentro  

de Esmeraldas-Ecuador	 182

Metodología y objeto de la investigación	 183

Presencia africana en el Paraguay	 184

Estado del Arte del Universo Cultural Afrodescendiente	 187

El primer censo de los afroparaguayos	 190

2.	 Mapeo de las instituciones involucradas  
en la salvaguardia del patrimonio cultural  
inmaterial afrodescendiente del Paraguay 	 191
Instituciones Públicas	 191

Privadas	 191

Pública	 193

En el ámbito internacional 	 195

Instituciones Privadas	 196

Organizaciones no gubernamentales	 197

3.	 Acciones en curso para la salvaguardia del PCI  
afrodescendientes del Paraguay	 200
Investigación del PCI	 200

Gestiones del PCI 	 201

4.	 Dificultades en la salvaguardia del patrimonio  
cultural inmaterial con relación al registro,  
investigación, promoción y difusión	 201
Tradiciones y expresiones orales e idioma	 201

Artes del espectáculo	 201

Usos sociales, rituales y actos festivos	 202

Proceso de Salvaguardia del Patrimonio Cultural	 203

Acción de divulgación 	 203

5.	 Reseña de las manifestaciones culturales afroparaguayas	 204
Recreación histórica a través de la música	 205

Fiesta de Kamba-Cuá en la actualidad	 211



Pa
ra

gu
ay

181

El idioma	 213

Tradición oral	 215

Artesanías	 217

6.	 Recomendaciones 	 222
Proyecto Nacional	 222

Proyecto Regional	 222

Estrategias	 223

Componentes e Instituciones y posibles aliados  

involucrados en el rescate del patrimonio inmaterial  

de los afrodescendientes	 223

7.	 Conclusión	 224

Bibliografía	 225



182

1.	 Presentación

Aspectos relevantes e históricos del acta  
de San Salvador-Brasil, Durban, Cartagena 
de Indias de Colombia y del encuentro  
de Esmeraldas-Ecuador.

Estamos convencidos que el proceso y los acuerdos suscitados en las 
reuniones o encuentros con representantes estatales, para recapacitar 
sobre la población afrodescendiente como parte de la historia y cultura 
de muchos países de América Latina, es un gesto loable e histórico. 
Por este motivo, creemos oportuno reseñar las conclusiones de estas 
reuniones, especialmente las declaraciones que vinculan el intercambio 
de experiencias sobre políticas públicas y actuaciones específicas para 
la implementación de la Agenda de Afrodescendientes de las Américas 
2009-2019.

En Salvador, Brasil, los días 25 y 26 de mayo de 2010, se reunieron 
los Ministros, Autoridades y Representantes de los Ministerios e Ins-
tituciones de Cultura de Barbados, Brasil, Colombia, Cuba, Ecuador, 
Jamaica, México, Nicaragua, Panamá, Paraguay, Uruguay y Venezuela, 
junto con delegados de las Naciones Unidas para la Educación, la Cien-
cia y la Cultura (UNESCO), de la Secretaría General Iberoamericana, 
la Agencia Española de Cooperación Internacional para el Desarrollo, 
el Programa de Apoyo a los Pueblos Afrodescendientes Rurales de 
América Latina y el Fondo Internacional de Desarrollo Agrícola.

Otra conferencia importante respecto a los afrodescendientes, se 
realizó en el año 2001, en Durbán, Sudáfrica, donde se abordaron te-
mas como racismo, discriminación racial, xenofobia y otras formas co-
nexas de intolerancia.

Posteriormente, en el Encuentro de Ministros de Cultura llevado a 
cabo en el 2008 en Cartagena de Indias, Colombia, se acordó el com-
promiso ético de los Estados asistentes de valorar los aportes de los 
afrodescendientes en la formación de nuestras culturas, nuestras histo-
rias y nuestras naciones. El año 2010 fue proclamado por la Asamblea 
General de las Naciones Unidas, Año Internacional de Acercamiento 
de las Culturas y, lo más transcendental, fue la declaración de la ONU 



Pa
ra

gu
ay

183

que el 2011 sería reconocido como el Año Internacional de las perso-
nas de ascendencia africana.

Los días 26, 27 y 28 de octubre de 2010 se llevó a cabo en la ciudad 
de Esmeraldas, Ecuador, la Reunión del Proyecto “Universo Cultural 
Afrodescendiente de América Latina”, con presencia de representan-
tes de la sociedad civil de los países adheridos al CRESPIAL como 
Argentina, Bolivia, Brasil, Chile, Colombia, Cuba, Ecuador, Paraguay, 
Perú, Uruguay y la Oficina Regional de Cultura para América Latina y 
el Caribe de la UNESCO y la Oficina UNESCO Quito, bajo la coor-
dinación del CRESPIAL. En aquella oportunidad, cada país presentó 
el estado del Patrimonio Cultural Inmaterial de los afrodescendientes, 
como también sus condiciones socioeconómicas. El Paraguay ilustró el 
proceso histórico sobre la presencia africana desde el periodo colonial 
e independiente y las hipótesis que demuestran las razones o las cau-
sas de la escasa población de afrodescendientes. No obstante, al tener 
conocimiento cabal en cifras a través del censo del año 2006-2007, 
la República del Paraguay registró por primera vez el porcentaje de 
población afroparaguaya: 0,13 % de personas de ascendencia africana. 
Considerando la Declaración de las Naciones Unidas que el 2011 es el 
año Internacional de los Afrodescendientes, todos los Estados miem-
bros tienen el gran compromiso de salvaguardar su memoria colectiva.

Metodología y objeto de la investigación

El material describe brevemente el aporte cultural de los afroparagua-
yos. Los datos e indagaciones recopilados proceden de fuentes varia-
das, tomando como parámetro fundamental las pesquisas de manus-
critos originales y bibliográficos, como también archivos musicales y 
mercados de artesanías, para luego utilizar la exploración de campo 
con los actores principales, quienes ofrecieron importantes testimo-
nios, especialmente en el contexto de la oralidad y religiosidad. A estas 
informaciones incorporamos las informaciones vertidas por los esta-
mentos estatales dependientes de la Secretaría Nacional de Cultura, 
como la Dirección General de Bienes Culturales, Dirección General 
de Promoción de Cultura Comunitaria, Dirección de Investigación, 



184

Arqueología y Antropología, y el Ministerio de Educación y Cultura 
dependiente del Poder Ejecutivo.

Las averiguaciones rescatadas nos abren otros campos de indaga-
ciones, búsquedas y valoraciones interpretativas, lo que resultará en 
nuevos planteamientos tendientes a acercarnos a la realidad histórica 
de los afrodescendientes paraguayos. Respecto a Emboscada, existen 
aún posibilidades de rescatar la cultura oral que, en cierta medida, se 
encuentra solapada por los mismos protagonistas, especialmente por 
las personas adultas, debido a que no aceptan su ascendencia africana.

En el caso de la historia pasada y presente de los afros del Paraguay, 
recién iniciamos nuestras indagaciones y precisamos un tiempo pru-
dencial para recorrer los diferentes puntos geográficos del país, con el 
objeto de rescatar la historia de las mentalidades que posiblemente se 
han perdido, mientras otras permanecen tímidamente. 

El trabajo de campo originó una reciprocidad fantástica entre el 
profesional académico y los protagonistas principales, que suscitaron 
un intercambio enriquecedor con los representantes o con los actores 
directos, como es el caso de Kamba Cuá, con quienes compartí el rito 
del 6 de enero de este año, donde pude observar la ceremonia religiosa 
a San Baltasar, en un festival artístico de danzas y músicas. La ex-
ploración se enmarcó en la observación, entrevista, recopilación oral y 
captura de imágenes.

Presencia africana en el Paraguay

¿Por qué no existe un número considerable de afrodescendientes en el 
Paraguay?

Los primeros esclavos llegaron a la provincia del Paraguay con los 
conquistadores españoles, posteriormente a la fundación de Buenos 
Aires en 1536. El acceso se realizó por este puerto, pues el Paraguay 
es un país mediterráneo.1 A partir de esa fecha, el país incorporó en 
forma paulatina esclavos como mano de obra. Los africanos fueron 
destinados al servicio doméstico y a las haciendas rurales del país y 

1	 Ana María Argüello M, El rol de los Esclavos Negros en el Paraguay. Asunción-Paraguay: Cen-

tro Editorial Paraguayo, 1999.



Pa
ra

gu
ay

185

con el transcurrir de los años se produjeron los procesos de mestizaje y, 
lógicamente, el número de esclavos y libres fue en aumento.2 

En relación a la cantidad poblacional contamos con una importante 
referencia realizada por Félix de Azara, quien fue enviado por la Co-
rona española en 1782, con la misión de estudiar la demarcación de 
límites del Paraguay. Este inspector apunta que en la provincia existían 
12 000 negros, sobre una población blanca de 100 000 personas.3

Así, en un diámetro de 60 km aproximadamente, estaban distri-
buidos en Asunción, Areguá, Emboscada, Villeta, Tapúa o Limpio, 
Campo Grande, Lambaré, Quiíndy ,Ybytymi, Paraguarí, Carapeguá y 
Norte de Concepción; en Tevegó, que fue una colonia penal, Capiatá, 
Caacupé, Tobatí, Ñeembucú, Altos, Pirayú y Quyquyhó.4

En relación a los matrimonios, la Corona de España instituyó una 
serie de preceptos jurídicos a lo largo de los siglos para regularlos y una 
Real Cédula del año 1527 estableció que las esclavas debían casarse 
con negros, con el fin de evitar situaciones amorales y otros inconve-
nientes.5 

En 1541, otra Real Cédula recomendó el matrimonio entre negros 
y negras con fundamentos e informes que los negros tenían diversidad 
de mujeres indias; sin embargo, los indígenas que vivían en la misma 
casona del amo y del esclavo, y optaban por unirse con los esclavos, 
pues la descendencia de este tipo de relación estaba exceptuada del 
pago del tributo personal.6

Pese a las reglamentaciones especiales, las uniones entre negros e 
indias eran frecuentes, porque en la casa del amo convivían sirvientes 
negros e indias y compartían las mismas ocupaciones, como las labores 
domésticas y el trabajo en las haciendas, las cuales favorecían el con-
tacto permanente. Los indígenas de las comunidades, movidos por el 
deseo de la libertad de sus hijos, se emparejaban con negras, mulatas y 

2	 Ibíd.

3	 Félix de Azara, Descripción e Historia del Paraguay y del Rio de la Plata. Madrid: Bajel, 1943.

4	 Ana María Argüello, op.cit.

5	 Recopilación de las Leyes de los Reinos de Indias, Ediciones Ultra, Madrid, 1943.

6	 Ibíd.



186

otras libres; por ello, el amancebamiento fue una constante en la pro-
vincia del Paraguay.7 

De esta manera, en la segunda mitad del siglo XVIII se evidencia el 
mestizaje de mulatos y zambos con indios o con mestizos paraguayos, 
por lo que los rasgos fenotípicos fueron expresando este mestizaje.8 

El estudio del censo de la parroquia Niño Jesús de Quyquyhó, con 
una población de 650 personas afrodescendientes en 1846, devela la 
preferencia de contraer matrimonios con las mismas castas, es decir, 
la del pardo libre con la parda libre y viceversa, pardo agregado libre 
con una parda agregada libre y así sucesivamente, porque el hijo o la 
hija seguía la condición jurídica de la madre. Este fenómeno se da en 
comunidades cerradas, especialmente en los asentamientos dirigidos 
por religiosos.9 Pero el proceso de fusión se acentúa con el decreto de la 
Libertad de Vientres de Esclavas que establecía que, a partir del 25 de 
noviembre de 1842, todos los hijos nacidos del seno de esclavas serían 
libres, pero los padres seguían siendo esclavos hasta su muerte.10

El crecimiento demográfico de los afrodescendientes fue truncado 
durante la Guerra de la Triple Alianza que sostuvo el Paraguay contra 
Brasil, Argentina y Uruguay en los años 1864 a 1870. En ese mo-
mento, unos 6000 negros fueron enrolados para el ejército nacional a 
cambio de la preciada libertad. En su mayoría, estos eran sirvientes que 
provenían de estancias estatales y de particulares, mientras las mujeres 
jóvenes fueron reclutadas como lavanderas en los hospitales militares.11

Casi al finalizar la contienda, el 2 de octubre de 1869, el gobierno 
provisorio conformado por Carlos Loizaga, Cirilo Antonio Rivarola 
y José Díaz de Bedoya, decreta la abolición total de la esclavitud en la 

7	 Archivo Nacional de Asunción. Sección Nueva Encuadernación. Volumen Nº 3317, año 1848-

1849.

8	 José Luis Mora Mérida, Historia Social del Paraguay 1600. Centro de Estudios Hispanos-Ame-

ricanos, 1973.

9	 Archivo Nacional de Asunción. Sección Nueva Encuadernación. Volumen Nº 3305, año 1846.

10	 Archivo Nacional de Asunción. Sección Historia. Volumen Nº 252, año 1842.

11	 Archivo Nacional de Asunción. Sección Nueva Encuadernación. Volumen Nº 2835, Folio Nº 43, 

año 1866.



Pa
ra

gu
ay

187

República del Paraguay. El precepto benefició a 450 sobrevivientes de 
la guerra.12

Estado del Arte del Universo Cultural 
Afrodescendiente:

Tendencias demográficas de las poblaciones negras 
a fines del siglo XVII y comienzos de los siglos 
XVIII, XIX y XX 

Desde la colonización, la población afrodescendiente estuvo distri-
buida de manera desigual en la provincia del Paraguay. Hacia el año 
de 1682 un 6 % formaba parte de la población regional de las zonas 
rurales, incluyendo algunos pueblos jesuíticos, donde los negros traba-
jaban como conchabados, pero con sueldo mba’e repy, lo que significa 
“a cambio de algo”, que podría ser yerba mate, azúcar, carne seca entre 
otros, mientras en Asunción se registra un 11 % de población negra y 
en Villarrica un 15 %.13

Al realizar un recorrido según las fuentes de información, encontra-
mos que Aregúa, Emboscada y Tavapy fueron pueblos de origen negro, 
agrupados y organizados por los religiosos.

Referente a la población de Aregúa, Félix de Azara apunta que en 
esta estancia existían 200 almas, con “gentes de toda laya”, mientras 
que en la ranchería de Santa Catalina Virgen y Mártir de Asunción se 
totalizan 92 personas “de color”.14

En 1714, cuando la provincia se sintió constantemente atacada por 
tribus hostiles, se funda el pueblo de Villeta del Guarnipitán, con mu-
latos y negros “mal entretenidos”, tal como mencionan las fuentes.15 El 
curato de San Blas, de la ciudad de Asunción, consignó 4000 negros 

12	 Registro Oficial de la República del Paraguay 1869-1875. Editores Fischer y Quell. Año1887.

13	 Juan Carlos Garavaglia, Mercado interno y economía colonial. México: Editorial Grifaldo, 

1938.

14	 Willians John Hoyt, “Esclavos y pobladores. Observaciones sobre la historia parda del Para-

guay en el siglo XIX”. En: Revista Paraguaya de Sociología. Volumen 11, Nº 31. Asunción, 

1978.

15	 Agustín Blujaki, Pueblo de Pardos Libres. Asunción (s/n) ,1981.



188

en 1792, el Oratorio de Aregúa 336 y en los rancheríos de los esclavos, 
424.16

En el padrón se censan unos 250 mulatos tributarios, que represen-
tan un coeficiente de 3,44 personas por familia, lo que podría equivaler 
a unos 850 mulatos de ambos sexos, entre los que destacan numerosos 
pardos libres de las rancherías de los conventos y órdenes religiosas.

Dichas personas, para aquella época constituyeron prácticamente 
un botín en fuerza de trabajo familiar. Por ello, los vecinos los hacían 
trabajar en sus chacras y estancias. La mayoría de estos mulatos eran 
campesinos extremadamente pobres.17 Como en ese entonces no cir-
culaba la moneda en la provincia, esa falta la suplieron con productos 
de la tierra como yerba, algodón, tabaco y azúcar y, al no existir fá-
bricas ni otro trabajo, los negros se vieron imposibilitados del pagar 
sus tributos, y debido a ello fueron amparados por familias de buena 
posición económica.18

De tal forma, en Tapúa o Limpio, en 1838, las personas más dis-
tinguidas poseían hasta 40 esclavos, como también peones agrícolas 
y agregados. Por su lado, en la compañía de Salado, zona del citado 
pueblo, en 60 casas de las mujeres “doñasviudas” había muchos escla-
vos.19 Mientras, en Tavapy, una cantidad de negros, mulatos, zambos y 
zambaigos de estatus no bien definido, según el autor, moraban en la 
hacienda de los sacerdotes dominicos.20

En el año 1812, parte de los mencionados negros se asientan en la 
zona cercana de la barranquera del río Pilcomayo en unión con el río 
Paraguay, hacia el cerro Lambaré. Por lo que se explica que en la ac-
tualidad existe la devoción a San Baltasar en una de las iglesias en la 
citada zona. Al año siguiente, en 1813, los pardos de Tavapy ocuparon 

16	 Juan Francisco Aguirre, Diario. Buenos Aires: Imprenta de la Biblioteca Nacional, 1949.

17	 Branislava Susnik, Una Visión socio-antropológica del Paraguay del siglo XVIII. Asunción: Li-

tocolor, 1991.

18	 Garavaglia, op. cit.

19	 Archivo Nacional de Asunción. Sección Nueva Encuadernación. Volumen 3290, año 1846.

20	 Eladio Velazquez, La población del Paraguay en 1682. Asunción: Centro de Publicaciones de 

la Universidad Católica, 1981.



Pa
ra

gu
ay

189

la zona norte del país en Concepción y, en el lugar denominado Teve-
gó, fueron al sitio para resguardar la frontera, siempre contra el avance 
de tribus adversarias. El número de pardos para el nuevo poblado fue 
de 648 personas.21

El censo del año 1782 demuestra la distribución de los africanos 
en los siguientes partidos y o pueblos: Pirayú, Tapúa, Campo Grande, 
Lambaré, Quiindy, Paraguarí, Carapeguá, Bobí, Quyquyhó, Capiatá, 
Curuguaty, Caacupé, Ñeembucú y el pueblo de Emboscada, en los 
cuales existían 2059 negros y mulatos libres, 978 párvulos y 1337 es-
clavos, 2937 mujeres, 919 párvulas y 1628 esclavas.22 Susnik menciona 
que, en ese entonces, Emboscada contaba con una población de 1750 
personas.23

En 1845, el curato de San Lorenzo de Quiindy registra 366 esclavos, 
mientras que eran una minoría escasa en San Juan de Nepomuceno. 
La Parroquia Nuestra Señora de Dolores de Mbuyapey contó con 56 
personas afro y en Tavapy, en el año 1854, se hallaba el grupo más nu-
meroso de esclavos de todo el Estado.24 En esta misma fecha, Villeta 
contaba con 674 personas afrodescendientes, con un fuerte núcleo de 
familias de pardos libres que prestaba servicio militar desde la funda-
ción de la villa.25

Ya habíamos mencionado que gran parte de la población negra fue 
enrolada durante la guerra, pero los pueblos que se fundaron y orga-
nizaron en comunidades, fueron los que en cierta medida conservaron 
sus culturas africanas. En los mapas siguientes podemos observar los 
asientos africanos históricos y los que aún sobreviven.

21	 Branislava Susnik, Una Visión socio-antropológica del Paraguay siglo XIX. Museo Andrés Bar-

bero, 1992.

22	 Aguirre, op. cit.

23	 Susnik, op. cit.

24	 Archivo Nacional de Asunción. Sección Nueva Encuadernación. Volumen 3304, año 1846.

25	 Hoyt Williams, op. cit.



190

El primer censo de los afroparaguayos

Se llevó a cabo en los años 2006-2007 y fue ejecutado por la Dirección 
General de Estadísticas, Encuestas y Censos, con la cooperación de la 
“Asociación Afro-paraguaya Kamba Cuá”. Para realización se tuvieron 
en cuenta los siguientes aspectos:

Objetivos

Superar la invisibilidad y la negación de la presencia africana en el país. 
Servir de base como herramienta para solicitar al Estado paraguayo, la 
inclusión del reconocimiento como nación, en los censos nacionales. 
Conocer la realidad de la población afrodescendiente en el Paraguay.

Estrategia

•	 Elaboración del cuestionario y manuales.

•	 Identificación geográfica de las zonas por censar.

•	 Estrategia de capacitación del personal del censo.

•	 Procesamiento de datos.

Localización geográfica

Se previeron tres localidades: Emboscada, Kamba Cuá de Fernando de 
la Mora, y Kamba Kokué de Paraguarí.

Metodología

Encuesta con un criterio personal de parte del censado en el auto-
rreconocimiento basado en la identidad y características fenotípicas 
frecuentes de la población negra.

Activa participación de los miembros de las comunidades afrodes-
cendientes y organizaciones dedicadas a las reivindicaciones de los 
derechos de la población negra en el Paraguay. Aproximadamente no-
venta personas participaron en los censos de capacitación y ejecución.

Resultados

Viviendas	 1900
Población	 8013



Pa
ra

gu
ay

191

Mujeres	 4046
Hombres 	 397626

La cantidad de la población afrodescendiente en el Paraguay es de 
8,013 personas, lo que significa el 0,13 de la población total. En cuanto 
a los asentamientos tipificados, las cifras son las siguientes: Kamba-
Cuá 5,6 %, Emboscada 89,5 % y Paraguarí 4,9 %.27

2.	 Mapeo de las instituciones 
involucradas en la salvaguardia 
del patrimonio cultural inmaterial 
afrodescendiente del Paraguay

Instituciones Públicas

•	 Ministerio de Educación y Cultura 
Datos proporcionados por la Dirección  
General de Currículum

Evaluación y Orientación

Directora General, Licenciada Nancy Oilda Benítez Ojeda manifiesta 
que, en el currículo nacional, el mencionado tema no se ha incluido de 
manera explícita, aunque rescata el reconocimiento y valoración de las 
distintas culturas, dentro de las cuales es posible estudiar concretamen-
te el patrimonio inmaterial de los afrodescendientes de nuestro país.

Privadas

Editorial Vazpi.
Autoras del texto: Ana María Argüello M. / Gladys Astigarraga.
Año 2004.

26	 Datos de Internet de la Dirección General de Estadísticas, Encuestas y Censos del Paraguay de 

los años 2006-2007.

27	 Ibíd.



192

Objetivo

Dar a conocer que los negros procedentes del África forman parte de la 
historia del país, desde los primeros días del coloniaje español.

Estrategia

En el año 2004 se incluye como un tópico trasversal, en la asignatura 
de Historia y Geografía del primer curso de la Etapa Media “La histo-
ria de la presencia africana en el Paraguay”.

Las instituciones educativas establecieron trabajos de investigación 
sobre la esclavitud en el Paraguay. La búsqueda e indagación la han 
realizado los estudiantes en materiales bibliográficos y exploración o 
trabajo de campo.

•	 Secretaría Nacional de Cultura

Organismo Rector de la Política Cultural del país.
Ministro Secretario, Ticio Escobar.

•	 Dirección General de Patrimonio Cultural

Dependiente de la Secretaria Nacional de Cultura.
Directora: Gloria Muñoz Yegros.
Informe de la Directora General: Gloria Muñoz Yegros.

Objetivo

Salvaguardar el Patrimonio Cultural Inmaterial y Material.

Estrategia

Los objetivos y su ejecución son canalizados por la Dirección de Inves-
tigación, Arqueología y Antropología.

•	 Dirección General de Promoción de Cultura 
Comunitaria

Dependiente de la Secretaría Nacional de Cultura.
Informe del Director General Ramón Azuaga.



Pa
ra

gu
ay

193

Pública

Objetivo

•	 Diagnosticar la participación de los grupos afros del Paraguay.

•	 Fortalecer a las nuevas organizaciones y comisiones de afros del 
país.

•	 Crear y fomentar la red de comunicación y el intercambio cul-
tural.

•	 Preparar académicamente a los funcionarios sobre la historia, 
fines y objetivos de instituciones como la Unesco, y sobre el Pa-
trimonio Material e Inmaterial y la Legislación Paraguaya en 
relación a la salvaguardia del Patrimonio Cultural. Instruir a los 
funcionarios públicos para el registro del Patrimonio Cultural.

•	 Formación de agentes comunitarios en relación al Patrimonio 
Cultural.

Estrategia

Cursos de capacitación.

•	 Reunión y visitas con los referentes  
de las comunidades afros

Proyecto

•	 Creación del POA “Programa de Organización Anual” y esta-
blecimiento de una relación interinstitucional en el marco del 
Bicentenario de la “Independencia del Paraguay”.

•	 Reprogramación del encuentro para el mes de marzo del año 
en curso, con los presidentes de Comisiones y Organizaciones y 
sus correspondientes miembros, de los pueblos de Emboscada, 
Paraguarí y Fernando de la Mora. La fecha, inicialmente estuvo 
prevista para el día 3 de diciembre de 2010 y no pudo concretarse 
por falta de medios financieros.



194

•	 Dirección Investigación, Arqueología  
y Antropología

Dependiente de la Dirección General de Patrimonio Cultural.
Informe del Director Lic. Ramón Rolandi.
Creación por Resolución 292/2008.
En forma paralela son creadas las Direcciones del Registro del Patri-
monio Cultural, como departamentos dependientes de la Secretaria 
Nacional de Cultura, a cargo directo de la Dirección General de Patri-
monio Cultural.

Objetivo

La creación de la Dirección de Investigación, Antropología y Arqueo-
logía obedeció a una sentida necesidad de reglamentar las proyeccio-
nes arqueológicas y antropológicas, y funciona como oficina técnica 
de habilitación legal de las referidas prospectivas y, por ende, para un 
seguimiento de la utilización cultural de los objetos arqueológicos o 
vestigios arqueológicos hallados. Se han generado algunos inconve-
nientes en la aplicación tanto de la ley N°946, de protección de los bie-
nes culturales, que en su “Artículo 33” señala que “Quedan prohibidas 
la destrucción, transformación, desnaturalización y la exportación de 
bienes culturales”.

El Ministerio de Industria y Comercio autorizaba, por ejemplo, la 
exportación de madera petrificada, pero hubo logros significativos en 
cuanto a la aplicación de este reglamento, así también como en las 
prospecciones arqueológicas y paleontológicas.

La Dirección de Investigación cuenta con una sección antropológica 
que se encarga de cultura inmaterial y, a su vez, cumple con la función 
de recabar e investigar datos sobre manifestaciones de esta índole.

En cuanto al patrimonio inmaterial se apoya a distintos departamen-
tos para cumplir compromisos tanto nacionales como internacionales.

En el ámbito nacional se realizan relevamientos e investigaciones del 
patrimonio inmaterial, cuyos logros fueron:

a.	 Presentación de una nomenclatura del Patrimonio Inmaterial y 
esquema básico de manifestaciones culturales inmateriales para 



Pa
ra

gu
ay

195

sus investigaciones. Esto se realizó con la ayuda de una experta 
cubana y comparando los esquemas de Perú y México.

b.	 Recopilación de las obras de Los Compuesteros, a la vez que se 
investigó el origen del grupo musical, para posteriormente pasar 
esta información a fichas de catalogación del Patrimonio Cultu-
ral Inmaterial.

c.	 El mismo proceso de investigación, con producción de una mo-
nografía y posterior fichaje se hizo, por ejemplo, con los festejos 
de Minas-Emboscada, en homenaje a San Francisco Solano, una 
fiesta religiosa.

d.	 Se documentaron las manifestaciones religiosas de Tañarandy 
“Misiones”, consistentes en una serie de representaciones tradi-
cionales llevadas a cabo cada Semana Santa.

e.	 Actualmente se está investigando y documentando la organi-
zación de “los estacioneros“, grupos de personas compuestos de 
niños hasta ancianos, que transmiten, a través de canticos que 
pasan de generación a generación, la temática de la vida pasión y 
muerte de Jesucristo.

En el ámbito internacional 

Con apoyo del CRESPIAL se inicia en forma sistemática el rescate 
del Patrimonio Inmaterial. Esta institución, a partir de las directivas 
y disposiciones de la Convención para la Salvaguardia del Patrimonio 
Cultural Inmaterial (París, 2003), inicia una intensa campaña de socia-
lización de los principios de salvaguardia del Patrimonio Inmaterial. 
Paraguay, a través de la Dirección General de Patrimonio Cultural y 
Dirección de Investigación, Antropología y Arqueología, coordinó con 
CRESPIAL la organización de los siguientes eventos:

a.	 “Taller de Sensibilización sobre Patrimonio Cultural Inmate-
rial”, en Asunción, los días 10 y 11 de agosto de 2010.

b.	 Apoyo para el registro de Catalogación del Patrimonio Cultural 
Inmaterial, financiando la capacitación de funcionarios, así como 
la normalización de las fichas para la catalogación, etc.



196

Apoyo a la UNESCO

La Dirección de Investigaciones está desarrollando un proyecto auspi-
ciado por la UNESCO llamado “Sitios de la Memoria de la Ruta del 
Esclavo en Argentina, Uruguay y Paraguay”. Paraguay presentó una 
investigación de Ignacio Telesca, en la que se proponen tres sitios para 
la Memoria del Esclavo: Son Kamba Cuá, Kamba Kokué y Embosca-
da. El compromiso por cumplir, hasta marzo de 2011, es la realización 
de un documental de los sitios seleccionados.

Instituciones Privadas

•	 Academias de Danzas de Tango

Compases.
Geraldine Doldan.

Objetivo

Contribuir a la recreación de las personas sin distinción de edades.

Estrategias

Se enseña el baile del tango.

•	 Secretaria Nacional de Turismo “Senatur”

Datos proporcionados por Lic. Laura Campuzano, jefa del Departa-
mento de Eventos de la Senatur.

Objetivo

•	 Apoyar logísticamente a la organización de Kamba Cuá, para la 
realización de festivales nacionales e internacionales.

•	 Difundir y promocionar la música y la danza de Kamba Cuá, por 
medio de la página web de la Senatur.

Estrategias

•	 Provisión de materiales de difusión cultural.



Pa
ra

gu
ay

197

•	 Facilitación y agilización de envío de los equipos e instrumen-
tos musicales del Ballet de Kamba Cuá, para los eventos en el 
exterior, en el aeropuerto, aduanas, migraciones y la Dirección 
Nacional de Aeronáutica Civil (Dinac).

Organizaciones no gubernamentales

•	 Distrito de Fernando de la Mora

Asociación Afroparaguaya Kamba Cuá (AAPKC).
Creada el 16 de junio de 1999.
Líderes de la comunidad: Lázaro Medina y José Medina.

Objetivos

•	 Conformar la asociación para luchar y recuperar sus tierras.

•	 Mantener relaciones con otros países, así como con Mundo Afro 
Uruguay, con el fin de difundir sus conocimientos en toda Amé-
rica Latina. Así, ya lograron establecer relaciones con la etnia 
Zulú, establecida en el África del sur. 

•	 Luchar por el reconocimiento de parte del Estado como afrodes-
cendiente “minoría étnica”. 

Estrategias

•	 Reuniones y visitas con los referentes de los pueblos afros.

•	 Difundir y promocionar la cultura de los afrodescendientes de 
Kamba Cuá, a través de festivales que se realizan cada año.

•	 Pueblo de Paraguarí

Comisión Afroamericana Kamba Kokué.
Coordinadora: Susana Arce.

Objetivo

Establecer lazos con las organizaciones afros del país para rescatar el 
origen y la historia de sus asientos primigenios y antepasados.



198

Estrategia

•	 Reunión con los líderes de las comunidades afros.

•	 Encuentro de afrodescendientes de todas las tres comunidades 
identificadas.

•	 Pueblo de Emboscada

Asociación de Afrodescendientes de Emboscada.
Coordinador de la ciudad de Pardos Libres de Emboscada: Patricio 
Zárate.

Objetivo

Rescatar la tradición cultural afroparaguaya.

Estrategias

•	 Reunión con los representantes y líderes de las comunidades afro 
del país.

•	 Revivir la cultura inmaterial de los afros de Emboscada, para lo 
cual se organizó un Festival el día 23 de febrero del 2011.

•	 Archivo Histórico Fotográfico “Centro de 
Investigación, Publicación y Desarrollo”.

Objetivos

•	 Registrar, a través de la memoria visual, oral y escrita, la cultura 
de los afros

•	 paraguayos.

•	 Crear un banco de datos de imágenes en diferentes soportes: 
magneto y papel fotográfico, y su conservación.

•	 Fundar un banco informático de datos con referencias de docu-
mentos archivísticos relativos a los afrodescendientes.



Pa
ra

gu
ay

199

Estrategias

•	 Trabajo de campo, captura de imágenes, especialmente en las 
fechas festivas o patronales in situ, en dos lugares específicos: 
Kamba Cuá y Emboscada.

•	 Visitas a archivos.

Proyectos

•	 Búsqueda, localización y fichaje de documentos en archivos y 
fuentes bibliográficas relativas a la esclavitud en el Paraguay.

•	 Recopilación de fuentes orales.

•	 Trabajo de campo.

•	 Reedición del libro El rol de los esclavos negros en el Paraguay, am-
pliación con temas como: cultura de los kamba, conocimientos 
mágicos de esclavos, mestizos e indígenas, su medicina alternati-
va y su utilización en la actualidad, ritos y festividades e historias 
de amor de los esclavos, entre otros.

•	 Observatorio de los festejos del Bicentenario en relación a los 
afroparaguayos.

•	 Organizaciones Afrodescendientes

Ballet Kamba Cuá.

Objetivo

•	 Difundir la música y la danza de Kamba Cuá.

•	 Creación de una red de los actores directos de la cultura afro en 
el país.

Estrategia

•	 Realización y participación en festivales nacionales e internacio-
nales.



200

3.	 Acciones en curso para 
la salvaguardia del PCI 
afrodescendientes del Paraguay

Investigación del PCI

Institución pública

•	 Dirección de Investigación,  
Arqueología y Antropología

Desarrolla un proyecto denominado “Sitios de la Memoria de la Ruta 
del Esclavo en Paraguay, Argentina y Uruguay”. El Paraguay presentó 
un informe de Ignacio Telesca y propuso tres sitios para la memoria del 
esclavo, los cuales son Kamba Cuá, Emboscada y Kamba Kokué. Exis-
te un compromiso para la elaboración y realización de un documental 
de los lugares seleccionados.

•	 Capacitación, con auspicio de CRESPIAL, en el “Taller de sen-
sibilización sobre PCI”, realizado en Asunción los días 10 y 11 
de agosto de 2010.

Registros e Inventarios del PCI

En la actualidad es un compromiso la aplicación del registro y catalo-
gación del PCI con la utilización de registros, a través de fichas norma-
lizadas y, de manera similar, la elaboración de monografías y fichajes de 
los festejos de Minas Emboscada.

Difusión y Promoción

Página Web de la Senatur.

Medios de comunicación

Prensa radial y televisiva en los días festivos.

Organizaciones Civiles

Para los festejos tradicionales, la difusión se realiza por medio de la 
prensa escrita, radial y televisiva.



Pa
ra

gu
ay

201

A través de la Educación

No contempla los programas educativos del Ministerio de Educación.

Gestiones del PCI 

Proyectos

UNESCO
CRESPIAL

4.	 Dificultades en la salvaguardia 
del patrimonio cultural inmaterial 
con relación al registro, 
investigación, promoción  
y difusión

Tradiciones y expresiones orales e idioma

Kamba Cuá es la única población que acepta su origen africano y ex-
presa con satisfacción sus tradiciones culturales. En cambio, en Embos-
cada lo hacen tímidamente y tienen cierto recelo en señalar su origen, 
motivo por el cual es sumamente difícil la recopilación de datos orales. 
Por ello, esta cultura se encuentra en situación de desaparición, pues 
una de las tradiciones, como la fiesta de la rúa, hoy solo la recuerdan 
los ancianos. En relación al idioma, en su mayoría hablan castellano y 
guaraní.

Artes del espectáculo

El Ballet de Kamba Cuá es la única organización que posee las con-
diciones para participar en espectáculos, los cuales se realizan gene-
ralmente en forma muy selectiva. Las otras organizaciones de Em-
boscada y Kamba Kokué aún se encuentran en etapas incipientes de 
formación como organización civil y precisan intensificar el rescate de 
sus tradiciones.



202

Usos sociales, rituales y actos festivos

Kamba Cuá celebra y practica sus ritos a San Baltasar, aunque con 
algunas modificaciones. Por lo general, los líderes de las comunida-
des son sumamente reservados, especialmente en lo que respecta a los 
cultos que han heredado del África. Rinden culto al santo negro San 
Baltasar el día 6 de enero, seguido de una novena en la capilla de la 
comunidad y, al finalizar cada novenario, hacen el toque de tambores e 
izan la bandera paraguaya.

En Emboscada, las personas de mayor edad no aceptan su negritud, 
motivo por el cual existe el riesgo que estos pierdan sus tradiciones 
orales.

Ahora bien, los jóvenes que desean rescatar sus culturas, pero no 
disponen de medios financieros para llevar adelante eventos culturales, 
conmemoran el día del santo patrono San Solano, el 24 de julio, en la 
ciudad de Emboscada, y a 5 km, en el lugar denominado Minas, prac-
tican el ritual de las máscaras y la danza del Guaicurú.

En relación a la artesanía, en este pueblo trabajan las piedras espe-
cialmente para decoraciones arquitectónicas, pero existe ausencia de 
esculturas relativas a los afro. Sin embargo, en Aregúa y Caacupé en-
contramos parejas o cazal de cerámica de negros/negras, aunque en 
forma muy escasa.

En el caso de Kamba Kokué casi son desconocidas las manifestacio-
nes culturales; además, en la mayoría de los pueblos olvidan su historia, 
lo que dificulta el trabajo de campo y la revitalización cultural.

Otra realidad paraguaya es la insuficiencia de recursos financieros y 
logísticos para emprender acciones de emergencia para la salvaguardia 
de las culturas en peligro de extinción, como lo constituyen los casos de 
Kamba Kokué y Emboscada. Se suma a esto el desconocimiento de la 
totalidad de afrodescendientes dispersos a nivel país y, por ende, de los 
posibles asentamientos. De otro lado, las organizaciones y comisiones 
conformadas en los pueblos son aún débiles.



Pa
ra

gu
ay

203

Proceso de Salvaguardia  
del Patrimonio Cultural

El rescate del PCI de los afrodescendientes es un proceso reciente para 
la Secretaría Nacional de Cultura, como también para las organizacio-
nes civiles.

Identificación de hitos históricos en la salvaguardia 
del Patrimonio Cultural Inmaterial

Se han focalizado tres poblaciones principales en las documentacio-
nes históricas, que sobrevivieron mediante un régimen comunitario-
político-estratégico creado durante el periodo colonial, Emboscada, 
Tavapy y Kamba Cuá, aunque esta última data del periodo indepen-
diente del país.

El trabajo fue realizado con la coordinación del Lic. Ramón Rolan-
di, Director de Investigaciones, Arqueología y Antropología. La pes-
quisa y la actividad de campo estuvieron a cargo de Susana Amarilla y 
Blanca Romero Flor.

Acción de divulgación 

•	 Principales trabajos realizados  
en los últimos 30 años

Acción privada

Obras publicadas en Paraguay.

•	 PLA, Josefina. Hermano Negro. Colección Puma. Madrid: Para-
ninfo, 1972.

•	 BLUJAKI, Agustín. San Agustín de Emboscada. Asunción: Im-
prenta militar, 1980.

•	 ARGÜELLO, Ana María. El Rol de los Esclavos Negros en el Pa-
raguay.

Asunción: Centro Editorial Paraguayo S.R.L., 1999.

•	 BOCCIA R., Alfredo. La esclavitud en el Paraguay. Asunción: 
Servilibro, 2004. 



204

Acción Internacional

•	 Informe de Ignacio Telezca. Memoria de los Esclavos Negros en el 
Paraguay. Asunción, 2008.

5.	 Reseña de las manifestaciones 
culturales afroparaguayas

Cofradías en la provincia del Paraguay y rancheríos de esclavos en los 
conventos religiosos.

Las Archicofradías constituyeron corporaciones espirituales y hu-
manitarias implementadas en América, cuyos orígenes arrancan desde 
España. En el Paraguay existen la Archicofradía del Santísimo Sacra-
mento, la Archicofradía del Cordón de Santa Ana y la Cofradía Bal-
tasar. Estas dos últimas incluían como “tenientes a los negros, pardos 
y demás personas de servicios del vecindario, aun los esclavos siempre 
y cuando consientan sus amos”. Era común también que las familias 
tengan su propio oratorio particular o nichos de santos. 

La imagen de San Baltasar corresponde a un oratorio familiar del 
pueblo de Capiatá a 18 km de Asunción. La pieza posiblemente data 
de mediados del siglo XVIII. Es el santo más antiguo que se ha podi-
do encontrar hasta la fecha. Lo llamativo es el color de la vestimenta, 
rosada y celeste, y puede que este criterio para los colores del vestido 
provengan del manto de la Virgen María, pero con la corona amarilla 
ribeteada en rojo, capa amarilla y cinturón también amarillo.

La petición para la aprobación de la cofradía de San Baltasar en la 
provincia paraguaya data de 1787, y en ella asientan los fines, devocio-
nes y rituales al Santo Patrono, además de las asistencias a los cofrades 
miembros, en caso de enfermedad y fallecimiento.28 Entre los pedidos 
señalan que en la fiesta de San Baltasar, como es costumbre, el Alférez 
es el portador de la bandera con las armas reales de los monarcas ca-
tólicos y veinte personas a caballo lo acompañen hasta los corredores 
de la iglesia y anualmente, el día seis de enero, se haga solemnemente 
la festividad del santo patrono. La otra cofradía “El cordón de Santa 
Ana”, celebraba el día de su Santa Patrona el segundo día de agosto, 

28	 Ibíd.



Pa
ra

gu
ay

205

con misas y banquetes donde asistían los sirvientes esclavos negros del 
convento franciscano”. 

Loma Cabará se extendía desde la calle 15 de Agosto, Convención, 
Avenida de la República y el barranco del Río Paraguay en la ciudad 
de Asunción. En dicha zona, se encontraba la Orden de Predicadores 
“más conocida como dominicos por su fundador Santo Domingo de 
Guzmán”. Después de algunos años se hizo urgente la reparación del 
convento y se trasladaron a la Casa de la Recogida y Huérfanas, y fue 
allí que el Oficial de Santa Catalina Virgen y Mártir recibió el título 
de Oficial.29 

En dicho rancherío, los religiosos tenían cierta cantidad de esclavos 
y el santo de devoción fue el Señor Santa Paciencia. Aquí los esclavos, 
en los días de Semana Santa, cantaban y bailaban, acompañados de un 
violinista de Emboscada.30 

El primer Gobernador de la provincia del Paraguay, Domingo Mar-
tínez de Irala, entregó un solar destinado para el convento e Iglesia de 
la Merced, en el actual sitio de la Plaza de la Independencia. A fines del 
siglo XVII, por su estado ruinoso, fue trasladado donde actualmente es 
la Plaza de la Democracia. Detrás del convento se ubicaba el ranche-
río de los esclavos, hoy Hotel Guaraní. Allí vivían, en el año 1778, 16 
esclavos y 18 esclavas, provenientes de la estancia de los mercenarios 
de Aregúa. En la ranchería funcionaban una cocina de los religiosos, la 
herrería y 21 viviendas de esclavos.

La Virgen de la Merced que fuera del convento, actualmente for-
ma parte del retablo mayor de la parroquia de San Francisco de Asís, 
ubicado en la calle Luis Alberto de Herrera Nº 363 y esquina Iturbe.31 

Recreación histórica a través de la música

Mauricio Cardozo Ocampo, compositor y músico, gran observador y 
recopilador, especialmente del folklore social paraguayo, tiene en su 

29	 Margarita Durán, La Iglesia en el Paraguay. Asunción: Editorial R.P., 1999.

30	 Argüello, op. cit.

31	 Margarita Durán E., “Conventos, Ermitas, Iglesias y Parroquias del Paraguay Colonial”. En: abc 

color. Edición, año 2000. Asunción, Paraguay.



206

repertorio dos composiciones, una de ellas “Kamba la Mercé”, en la 
cual describe la fiesta del día de la Virgen de la Merced con la parti-
cipación de las primorosas kamba, coquetas mujeres negras. La otra 
composición se denomina “San Baltasar” y en esta relata la festividad 
del 6 de enero, día del Santo Patrono San Baltasar de Kamba Cuá. 
Cabe destacar que el relato de Cardozo Ocampo coincide plenamente 
con los datos hallados en las fuentes originales del Archivo Nacional 
de Asunción, en relación a la festividad de San Baltasar a cargo de los 
cofrades, del período colonial. El mencionado músico nació en Yvycuí, 
Paraguay, el 14 de mayo de 1907 y falleció el 5 de mayo de 1982. Sus 
obras se destacan porque captan el sentir popular y una visión socioan-
tropológica.32 

KAMBA LA MERCÉ 
24 de septiembre 
sobre la cumbre frondosa 
la virgen de la mercé, 
hoy adoran las cambá 
con qué destreza y donaire 
danzan las ávidas 
las mozas, 
entre el corro del gentío 
en la loma Tarumá 
impetuoso ritmo negro 
ya se adueña del suburbio 
y bajo el typoi bordado 
tiran faldas de percal 
en la cabeza claveles, 
peinetón de oro real 
con crisólitas y aros 
y el rosario de coral

Kuyguá-Verá o peineta de oro 
con piedras preciosas. Pieza siglo XIX. 
Museo de Numismática del Banco 

32	 Ana María Argüello M., op. cit.



Pa
ra

gu
ay

207

Central del Paraguay. Son las prendas 
que lucían las mujeres de entonces, 
sin distinción de clase o color de piel.

Tupasy la mercé arâ 
llamando está la campana 
con su voz de eternidad 
hoy festejan las cambá 
enlazan a las sortijas 
jinetes con estremecidos  
alborotos de los niños 
rodea el ybyrasyí 
poniendo un matiz cristiano 
humildad y de piedad 
comida y aloja 
llevan a los presos las cambá 
hay dicha en todo el contorno 
pués llegó el araguazú 
descansable de noche y día 
suena la galopapú 
con el rojo del ocaso 
se marchó el cielo añil 
prenden velas en las naranjas 
y visten el toro candil 
llamando está en la campana 
con su voz de eternidad 
tupasy merce arâ 
hoy festejan las cambá

Campamento Loma –Laurelty Kamba-Cuá

Rosario o collar de oro y coral.
Pieza siglo XIX
Museo de Numismática del Banco
Central del Paraguay.



208

Camino que conduce a Kamba-Cuá

Kamba Cuá etimológicamente significa “agujero del negro”. Se en-
cuentra en el Departamento Central, a 10 km de Asunción. En el año 
1820, el líder uruguayo Gervasio Artigas trajo consigo 200 hombres de 
caballería, todos lanceros, afroorientales del Uruguay.33 

Artigas fue hospedado en una celda del Convento la Merced y, en 
1821, por orden del Dictador José Gaspar Rodríguez de Francia, fue 
trasladado a Curuguaty, a 210 km de Asunción, mientras sus acom-
pañantes libertos recibieron, por disposición del gobierno, viviendas y 
tierras para labranzas en San Lorenzo del Campo, donde fueron reu-
bicadas 80 personas. Además, se le proveyó, a cada varón adulto, herra-
mientas e implementos de labranza, yuntas de novillos para amansar 
y convertirlos en bueyes.34 Entre ellos, se distinguió, por su trabajo y 
espíritu humanitario, Donato Pereira, motivo por el cual fue considera-
do padre y protector en el seno de la comunidad. Donato se hizo cargo 
de la Imagen de San Baltasar que habían traído consigo del Uruguay.35 

Pero no todos los que vinieron con Artigas fueron totalmente libres, 
tal como manifiesta el liberto José Segade, integrante de la comitiva 
de Artigas, que fue depositario de dos esclavos y declaró tener dos 
ahijados hijos de padres africanos. Se debe mencionar que Segade con-
siguió su libertad al ser reclutado por Artigas.36 Ahora bien, en relación 
a las prácticas religiosas de Kamba-Cuá o de los africanos artiguistas, 
Héctor Francisco Decoud menciona en su libro que era muy llamativa 
la fiesta del 6 de enero. Durante el festejo, los negritos de ambos sexos 
se vestían con telas de sedas rojas, con capas de la misma tela y color 
orlada con relucientes galones dorados, y una corona o gorra de oro 
pelada en la cabeza, que simbolizaban a los Reyes Magos, y montados 

33	 Héctor F. Decoud, op. cit.

34	 Héctor F. Decoud, op. cit.

35	 Héctor F. Decoud, op. cit.

36	 Archivo Nacional de Asunción. Sección Propiedades y Testamentos. Volumen Nº 770, Nº 4, 

año 1846.



Pa
ra

gu
ay

209

cada uno sobre briosos caballos, “alegría y chibcha se conjugaban con 
vivas al Santo Patrono”. Y prosigue37:

La fiesta duraba tres días y danzaban: la Rueda, Zemba, Marimba 
Guerrilla, Marimba Galopa y Carimba. Lázaro Medina, princi-
pal líder de la Comunidad dice: “cada 6 de enero recordamos a 
nuestro Santo Patrono, bailamos y danzamos al compás de los 
tambores y tamboriles”.

La danza de los Kamba-Cuá es una de las mayores expresiones de 
resistencia cultural existente en Latinoamérica; es una forma de sentir-
se negro en un contexto sociocultural absolutamente extraño a la visión 
afro de la vida.38

Recreación histórico-musical del rito  
religioso de Kamba-Cuá, compuesta  
por Mauricio Cardozo Ocampo

San Baltasar 
Ya llegó el 6 de enero 
fecha de San Baltasar 
en la Loma Campamento 
se aprestan a celebrar 
Kambá de roja bandera 
se adelanta hacia el camino 
hoy ya bajan por la Loma 
los grupos de peregrinos 
encuentros de abanderados 
que saludan toreando 
piruetas de disfrazados 
que danzan contorsionando 
el cura de la capilla prepara 
misa allí alegre viste y 
resuena el 

37	 Héctor F. Decoud, op. cit.

38	 Informe del Director del Ballet de Kamba-Cuá, Lázaro Medina. Trabajo de campo realizado por 

Ana María Argüello en el año 2000.



210

tam tam del tamboril 
San Baltasar nuestro Rey 
Mago que protege a los kambá 
San Baltasar somos tus hijos 
y alabamos tu bondad 
Treinta metros de rodillas 
un promesero va 
con cántaro en la cabeza 
aquí baila una kambá 
de gran capa colorada 
va vestido un mocetón 
luce corona dorada de 
refulgente candón 
las hojas de ébano 
bailan bajo la fresca 
enramada 
el mozoco rey retoza 
en la calesita encantada 
y es la forma del sonido 
y del color 
ritos negros 
blancos, indios 
se han metidos 
en el tambor 
San Baltasar nuestro Rey Mago 
que protege a los kambá 
San Baltasar somos tus hijos 
que alabamos tu bondad.

Misas, procesiones, danzas, promeseros, banderas y máscaras forman 
parte de la fiesta, como menciona la canción. La danza, como rito re-
ligioso, se inicia con la marimba y la galopa, como una invitación a la 
comunidad, a sumarse al ritual. El segundo cuadro es la danza del Kua-
rajhy, veneración al sol, y continúan con la danza del viejito, como salu-
tación a sus antepasados. Recuerdan a su vez la danza del Santo Zapatú 
o calzado del santo negro, como una forma de veneración al color de 



Pa
ra

gu
ay

211

la piel negra; y luego terminan con el Pitiki Pitiki, danza con ritmo 
rápido y contagiante.39 El autor, Nelson Caula, opina que el ritual del 
negro montevideano tiene una estrecha relación con la población de 
Kamba-Cuá, pues en su inmensa mayoría, los negros traídos de las cos-
tas africanas estaban bajo la advocación protectora de San Baltasar.40

Fiesta de Kamba-Cuá en la actualidad

Kamba-cuá, verano, enero de 2011, aproximadamente tres mil personas 
expectantes, esperaban compartir la tradicional fiesta de Kamba-cuá en 
Campamento Loma Laurelty de Fernando de la Mora, principal grupo 
de los afrodescendientes del Paraguay. Estaba previsto un gran festival 
folklórico a las 21:00 h en la cancha de fútbol 6 de enero. El predio 
forma parte de la antigua comunidad africana, que fuera concedido por 
el gobierno del dictador Gaspar Rodríguez de Francia en el año 1820.

Este día celebrarían la festividad del Santo Patrono San Baltasar ante 
una gran multitud. El líder de la comunidad, Lázaro Medina, comentó 
que en la actualidad cuentan con una población de dos mil personas, 
aunque muchos ya son mestizos. Varios grupos musicales ambientan la 
llegada y esperada presentación de los Kambá.

San Baltasar y una feliz muchacha de la comunidad, integrante del 
Ballet de Kamba-Cuá, ante el aguardo de la acostumbrada procesión 
de la imagen San Baltasar, santo patrono de Kamba Cuá. Viste una 
capa rosada y roja, con atuendo interior celeste y blanco. La corona es 
roja con ribetes amarillos y simula estar en un cielo azul con las estre-
llas y la luna. La efigie está adornada con rosas rojas y amarillas “colores 
de la realeza española”.

Numerosos artistas invitados formaron parte del evento artístico, 
como preludio del rito religioso del santo patrono San Baltasar. Entre 
otros, participaron el Grupo Generación de Villarrica que interpretó 
el tango “La Cumparsita” y el candombe uruguayo “Negro José”, que 
constituyen piezas relacionadas a los negros, y una selección de po-
lkas paraguayas; el grupo “Los Ojeda”, con canciones paraguayas; la 

39	 Ibíd. Informe del Ballet de Kamba-Cuá.

40	 Nelson Artigas Caula, Ñemoñaré. Montevideo: Rosebud Ediciones, 2000.



212

cantante Marivi Vargas, con músicas que aluden al negro, cantando 
“Arenita Azul”, de autor costarricense.

Danza ritual ancestral: a las 11:30 de la noche, el grupo indígena 
Maká antecede a los Kambá con su danza. Cántico y saltos en forma 
de círculos, demostraron su unión con la madre tierra. Los caracterizan 
los adornos plumarios de avestruz que lucían en sus vestimentas, pues 
el ave corredora es el animal de su hábitat y el tótem del clan al cual 
pertenecen, así pues, representaron la danza totémica con la que se 
identifican.

Los procesionarios abren la marcha. La imagen de San Baltasar es 
transportada en andas, sobre los hombros de cuatro integrantes de la 
comunidad para llegar a la tarima. Conformado de hombres y mujeres, 
el cortejo se desplaza entre el público hasta llegar al escenario, donde 
el Santo es presentado a la concurrencia y luego colocado sobre un 
pedestal, previamente acondicionado. 

El cortejo se completa con todos los integrantes del grupo de danza, 
en este caso, de los tamborileros.

Los primeros en llegar al escenario: es el momento del Encuentro 
de abanderados, “tradición histórica desde el año 1787, según consta 
en los documentos”.

Inician la danza los niños y niñas del ballet, el varón luce un calzón 
blanco y cinto rojo, y el torso desnudo. La niña vestida con pollerona 
de color amarillo y rojo, con pechera. 

Incursionan las muchachas; los jóvenes y adultos bailan el candombe.
Los varones bailan y realizan distintas mímicas. Según fuentes ora-

les, “es un lenguaje secreto de los antiguos esclavos, cada varón maneja 
un código para su pareja”. 

¡Impetuoso ritmo negro!
¡Momentos de Éxtasis!
Final de la primera parte de la presentación, saludan al público.
Canto a San Baltasar, “6 de enero”.
Indígenas, negros y blancos, al son del tamboril, incursionan nueva-

mente. Los antiguos enemigos de los pardos de Emboscada, indígenas 
del Chaco paraguayo, pasaron a ser sus amigos, lo que se denota en la 



Pa
ra

gu
ay

213

fiesta de Kamba-Cuá, y la fiesta del 24 de julio de Minas de Embos-
cada.

Final de la presentación.41

El idioma

Idioma

“Todos los afrodescendientes de Camba-Cuá hablan guaraní, al igual 
que todos los paraguayos”. Los residentes de edad avanzada hablan el 
castellano como segunda lengua, pero pueden existir remanentes del 
habla bozal colonial; es decir, que el africano que hablaba el español 
con dificultad, se conocía como bozal, tal como afirma el escritor John 
M. Lipski.

Gastronomía

Benito Medina, otro de los líderes de la comunidad, nos comenta sobre 
algunas comidas propias africanas. Por ejemplo, se refiere con nostalgia 
del kishima, cuyos ingredientes son:

•	 Coco y mandioca pisados en mortero, luego se moldea en forma 
de una chipa alargada para cocinarla con el asador.

•	 El kaburé de typyraty con chicharó, se prepara en olla de barro o 
ñaepyû, con grasa de cerdo acompañando la carne de cerdo para 
el chicharó.

Por último, manifestó que el Andaí es originario del África. Esta 
fruta es uno de los principales alimentos de la población paraguaya.

Historia de San Agustín de Emboscada

Las manifestaciones culturales africanas, sobrevivieron en el país, es-
pecialmente en las poblaciones donde se implementaron comunidades 
religiosas y otras fundadas con fines defensivos: “así al verse la provin-
cia atacada por grupos hostiles llamados guaicurúes, el gobierno dis-

41	 Trabajo de campo de Ana María Argüello. M. Kamba-Cuá, 8 de enero de 2011.



214

puso en el año 1714 la leva de negros y mulatos libres y creó el asiento 
poblacional de Villeta del Guarnipitán”.42

Por el mismo inconveniente de la hostilidad de los grupos Guai-
curúes, las más belicosas de la región occidental del Paraguay, el gober-
nador Rafael de la Moneda ordena, en el año 1740, el traslado de gente 
amparada, negra, mulata y pardos libres. Con ellas fundó San Agustín 
de Emboscada, para servir también de refuerzo a un presidio inmedia-
to llamado Arecutacuá.

En Emboscada se estableció un régimen donde la organización del 
trabajo conjugaba con el servicio militar y la labranza, mientras las mu-
jeres se ocupaban de la hilanza comunal. Sin embargo, podían obtener 
permisos para cultivar su propio algodón, lo que revirtió en un gran 
estímulo económico. No obstante, muchas veces los negros se sentían 
descontentos y trataron de trabajar cada uno para sí, por eso huían 
frecuentemente.

En 1761 fue designado cura de Emboscada el padre Amancio Gon-
zález, sacerdote franciscano. En esa fecha, la zona ya contaba con una 
población de varios miles de personas. La iglesia fue construida presu-
miblemente en el año 1774, con la administración del cura Amancio. 
Ya para el siglo XIX, la población se dedicaba a la agricultura y provi-
sión de piedras.43

Las piedras eran enviadas a Asunción para la construcción de obras 
públicas. Acerca de la explotación de las minas de piedra por los em-
boscadeños existe gran cantidad de información en el Archivo Nacio-
nal de Asunción. “Respecto a la religiosidad, cada 24 de julio recuerdan 
a su santo patrono San Solano, que constituye una festividad religiosa-
católica, con misas, procesiones y danzas; en cuya oportunidad drama-
tizan la vida cotidiana y dolorosa de sus ancestros, vestidos con ropas 
ornadas de plumas de aves, la cabeza y el rostro lo cubren con tela o se 
pintan como también usan máscaras”, mientras una moradora recuerda 
el baile del tangó. La imagen que vemos es la de San Francisco Solano, 
perteneciente a la parroquia San Francisco de Asís.

42	 Branislava Susnik, op. cit.

43	 Ibíd.



Pa
ra

gu
ay

215

Con respecto al asiento primigenio, a la comarca la denominan ace-
ra-jhú, o lugar del negro. Las antiguas viviendas tenían dos puertitas, 
las paredes estaban hechas con palos revestidos con barro, llamado es-
taqueo y el techo con soporte de maderas atadas con lianas o ysypó.

Los cuartos tenían todas las mismas dimensiones y eran contiguos, 
es decir, carecían de ventanas. Actualmente lamentan que treinta años 
atrás fueran demolidos. En la iglesia de Emboscada existe también, 
como santo de veneración, una imagen de Sansón, que se encuentra en 
una cápsula de cristal, con el fin de garantizar su conservación, pues los 
creyentes anhelan tener una pequeñísima porción de la imagen ya sea 
de la punta de la nariz, dedos de las manos o pies, para utilizarlos como 
amuletos mágico-protectores.44

Sansón correspondiente a la iglesia de Emboscada, siglo XVII

Tradición oral

Princesa Floripa

La leyenda de la princesa Floripa es el relato de una persona que nace y 
vive en Emboscada. Según ella, existió una vez una muchacha hermosa 
que vivió en un castillo bellísimo, con una escalera mágica, rodeada 
de sirvientes y sirvientas. Un día se enamoró de un príncipe de quien 
engendró un hijo, pero como la princesa pretendió permanecer virgen, 
cuando nació el niño lo regaló a una ancianita muy fea. El niño se 
llamó el “miserable Agustín”. Luego lo adoptó un jardinero. Cuando 
Agustín cumplió 15 años, la princesa envió a un mulato junto al hijo 
para agasajarlo con una torta, pero la torta estaba envenenada. La prin-
cesa no quería que nadie supiese de la existencia de Agustín. El joven 
mulato apenas recibió la torta la saboreó y murió, pero “el miserable 
Agustín siguió viviendo por muchos años”. 

El relato es posiblemente la descripción inconsciente de la esclavitud 
que existió hace más de un siglo, pero que como estado mental y emo-
cional aún sobrevive.

El ama, presumiblemente de nacionalidad española o descendiente 
“criolla”, tenía todos los poderes terrenales y sobrenaturales. Presumi-

44	 Trabajo de campo. Ana María Argüello.



216

mos que la escalera significa el medio con el cual podrían huir de la 
esclavitud, y el castillo al mismo tiempo puede considerarse como el 
refugio-presidio Arecutacuá.

Además, podemos suponer que el príncipe personifica al jardinero, 
esclavo de la familia, con quien el ama tuvo una relación ilegítima y 
pecaminosa, pues según los documentos de entonces y obrantes en el 
archivo, los casos de uniones espontáneas sin distinción de clases, y a 
su vez los envenenamientos a sus amas, fueron frecuentes en el período 
colonial y aún en el espacio independiente del Paraguay a partir del año 
1811. El mestizaje y los encuentros de los novios que eran parejas a es-
condidas fue una constante, y muchos niños fruto de dichas relaciones 
se convirtieron en seres socialmente desarraigados, sin residencia fija y 
padres separados por imposición de las leyes imperantes de entonces. 
La narración encierra también la aceptación y el rechazo a la vida que 
llevaban, no concibe un nuevo día, un empezar y terminar, pues la vida 
es una constante esclavitud.45 Al respecto existe un poema anónimo ti-
tulado “Un negro enamorado por su señora”. Dicha poesía circulaba en 
la época del presidente don Carlos Antonio López, quien estuvo en el 
poder en los años 1842-1862, y en el manuscrito original está escrito: 

“soy del uso y propiedad de Bernardita Almirón. 
Asunción, febrero 20 de 1850”.

El negro 
Se ha visto muchos esclavos 
Que yo no soy el primero; 
Que disfrutan de las flores 
Como el mejor caballero. 
Se ha visto señoras tales 
Entregarse a sus esclavos; 
De día le dice negro 
Y de noche son los amos! 
La mujer 
Ya estoy resuelta, criado, 
Si me guardas el decoro 

45	 Trabajo de campo. Ana María Argüello.



Pa
ra

gu
ay

217

Tendrás ama, tendrás dueña 
Y también un gran tesoro 
Y así sucesivamente…46

La fiesta de Minas

Es una compañía o poblado que se halla a 5 kilómetros del pueblo de 
Emboscada, en el cual se conmemora también el día de San Solano el 
24 de julio, con misas, procesiones y danzas. La danza es una forma 
de expresión muy peculiar, pues imitan a sus antiguos enemigos, los 
grupos guaicurúes que, con el correr de los años, terminaron identifi-
cándose con sus adversarios.

Los atuendos son hechos por ellos mismos y están adornados con 
plumas de gallinas y guineas, y tienen máscaras. Celebrada la misa, 
niños y adultos danzan al ritmo de los tambores y la armónica, los 
movimientos denotan un tinte totémico, que representa hipotética-
mente al clan de los avestruces, que constituyó unas de las formas de 
organización de los antiguos grupos étnicos del Chaco, asiento de los 
guaicurúes.47

Artesanías

Máscaras

En uno de los fascículos de la serie cultural de arte popular, Gloria 
Muñoz escribe: “El kambá rá anga es una creación de la época colonial, 
para precisar del siglo XVII en el Paraguay”. Este personaje recuerda 
a “un sujeto legendario de historia de hombres… que se presenta dis-
frazado de negro, con trapos y ropas viejas, a veces con vestidos feme-
ninos, llevando el rostro cubierto con una máscara…”; y menciona al 
autor Roberto Quevedo, quien en una investigación sobre la biografía 
de Felipe Cabañas Ampuero, cita por primera vez la frase “figura del 
negro”, que es la traducción al castellano del vocablo guaraní kamba 
ra’ anga48, aunque también la terminología anga, significa en el idioma 

46	 Alfredo Boccia Romañach, Esclavitud en el Paraguay. Asunción: Servilibro, 2004.

47	 Trabajo de Campo Ana María Argüello.

48	 Gloria Muñoz, Fascículos de la Serie Cultural Arte Popular. Asunción. Año 2000.



218

guaraní “pobre” . Traducido al castellano podría ser la “imagen del po-
bre negro”. Varios son los pueblos que en sus fiestas patronales utilizan 
las máscaras, como en la compañía de Ytaguazú de Altos, en la fiesta 
de San Pedro y San Pablo el 29 de junio.49

En la mayoría de lugares donde hubo asientos de negros en el inte-
rior del país, sobreviven las máscaras, especialmente de madera, como 
por ejemplo en el pueblo de Tobatí, que fue una esclavatura estatal 
denominada Virgen Concepción, y es precisamente en la plaza 21 de 
julio donde se subastaban esclavos y esclavas. Para dar un ejemplo, en 
el año 1848 se pregonó la venta de Francisca, de 24 años, en 80 pesos 
y no hubo postor, Laureana de 9 años en 45 pesos, Rosa Isabel de 9 
años y un morador llamado Santiago Aramburú pagó 54 pesos en esa 
subasta.50 Atyrá es otro pueblo donde hay rastros de cultura africana, 
pues un documento del año 1809 menciona que un maestro de escuela 
de primeras letras de Atira “fue destituido por adiestrar a los niños en 
bailes y mojigangos, disfraz con máscaras”.51

Máscaras de madera del pueblo de Tobatí, la primera denota rasgos 
indígenas, ojos rasgados y oscuros, tez negra con falta de dientes; la 
siguiente es muy especial: ojos oscuros y una flecha atraviesa la denta-
dura, al igual que la última, pero con ausencia de los ojos. Son máscaras 
que inspiran miedo y terror, es decir, el miedo de la situación vivida en 
un régimen de esclavitud y sumisión, flechados y amordazados. 

Artesanía en barro de Aregúa

Aregúa es una ciudad que se encuentra a 29 km de Asunción. Fue 
asiento de indígenas guaraníes y estancia de los religiosos mercedarios 
con cierta cantidad de esclavos. El 2 de noviembre, día de los difuntos, 
se conmemora en la iglesia católica de Aregúa, cuya población, en su 
inmensa mayoría, se dedica a la artesanía de barro. Entre tantas obras 
de arte encontramos a la parejita de la suerte: la negra Simona y el ne-
gro Simón, que habría que tenerlos especialmente en la entrada de la 

49	 Ibíd.

50	 Archivo Nacional de Asunción. Sección Carpetas Sueltas, Nº 198, año1849.

51	 Archivo Nacional de Asunción. Sección Nueva Encuadernación. Volumen 2905, año 1812.



Pa
ra

gu
ay

219

casa, con el fin de evitar la entrada de espíritus malignos en los hogares, 
pues poseen poderes mágicos.52

El tango afrorioplatense paraguayo

La voz tango se encuentra en las culturas africanas e hispánicas del 
período colonial. Según algunas teorías, la terminología tango deriva-
ría de tango, que en una de las lenguas del continente negro significa 
palpar, tocar y acercarse. En la colonia rioplatense los negros daban esta 
denominación a sus parches de percusión. Ellos la pronunciaban como 
palabra aguda, tangó. Y tangó fueron también los bailes que organiza-
ron los africanos que llegaron a la fuerza al Río de la Plata. Ahora bien, 
“fueron las compañías de zarzuelas las que condujeron las habaneras a 
América en su tercer cruce oceánico, a mediados del siglo XIX”, y es 
posible que de esta manera haya llegado dicha corriente de expresión 
cultural al Paraguay, pues la fecha coincide plenamente.53

Zarzuela “Los dos Ciegos”

Con respecto al tangó, un documento suelto en el Archivo Nacional 
de Asunción, consistente en una hoja desapercibida, amarillenta y sin 
data, pero que por las características de la información, cabe que pro-
ceda de la década de 1860.

Devela vestigios de la cultura africana con un marcado léxico rio-
platense, y se trata de la puesta en escena en Asunción de la zarzuela 
“Los Dos Ciegos”, acompañada de orquesta en la ejecución del tan-
go americano, compuesta por bombos, platillos, piano y algunas veces 
campanillas. La obra teatral tiene como personajes a la Celestina, que 
es mujer fea y algo boba, de 19 años de edad, sin contar los años que 
fue a la escuela. Pelagia, dama joven que, según se asegura, se muere por 
los faldones largos, y un testigo oculto con la edad escondida dentro de 
un gran talismán.

52	 Recopilación trabajo de campo. Aregúa. Ana María Argüello.

53	 Revista Origen del tango Nº 1 y 2. Ediciones Altaya, Buenos Aires,1998.



220

PRIMERA PARTE 
Testigo 
Más la niña ni por éstas 
Al mozo quiere dejá 
Y al final de la escalera 
Se hace… ¡phis!...

Pelagia 
Aquí estoy Madrinita 
No se asuste por ná 
Celestina es 
Y hace por lo engañá

Testigo y Pelagia 
Guachindanguita contenta vene 
Guachindanguita triste se vá 
Jesú que niña tan apura 
Jesú que bromas tan malas dá 
Jesú que bromas tan malas dá 
Ay Jesú

SEGUNDA PARTE 
Testigo y Pelagia 
El muchacho que la entiende 
Se pone entoncé á fumá 
Y le dice á Pelagita 
Que todo aquello no es ná

Pelagia a Celestina 
No hagas sonsa estas cosas 
Que no te quiere yá 
Pues que no te hace caso 
Y contento se vá

Celestina a Pelagia 
Cállate niña necia 
Que otra vez volverá 
Que va encandilas 
Y el amor lo traerá 



Pa
ra

gu
ay

221

TERCERA PARTE 
Guachindanguita contenta vene 
Testigo solo con la orquesta y piano… 
La niña en sus ilusiones 
Sueña que al cabo caerá 
Y el sueña con diversiones 
Jesú que barbaría

Testigo 
Pajarraco de un cielo 
No de cielo turquí

Coro 
Guachindanquita contenta vene 
Guachindanguita triste se vá 
Jesú que niña tan apurá 
Jesú que bromas tan malas dá 
Ay Jesú 
Ay Jesú 
Ay Jesú que bromas 
Jesú que bromas tan malas dá

El documento indica, además, que “están en la prensa otras compo-
siciones para cantar con la misma música, los que gusten suscribirse 
en la Plaza de la Victoria, al pie de la Pirámide, hallarán con quién 
tratar…¡¡a precios módicos!!”54

Técnica

En relación a la música de Kamba-Cuá, anteriormente se utilizó el 
bombo, considerado auténticamente africano, y luego la marimba, 
siendo usada la técnica de percusión. En las procesiones cantadas y 
rezadas priman los tambores. Actualmente, en la 20º edición del Fes-
tival correspondiente al año 2011, realizada el día sábado 8 de enero, 
pudimos observar la ausencia de la tradicional marimba, citada en el 
informe de Lázaro Medina, y solo se ejecutaron los tamboriles de dis-
tintos tamaños, que daban distintos tonos.

54	 Archivo Nacional de Asunción. Sección Documentos Reservados. Sin data.



222

6.	 Recomendaciones 

Proyecto Nacional

•	 Creación de un Departamento de Estudios Afro en el Paraguay.

•	 Incorporación o contratación de especialistas académicos versa-
dos en el tema.

•	 Capacitación de funcionarios en el área del PCI de los afrodes-
cendientes.

•	 Incorporación de funcionarios para trabajos específicos y cientí-
ficos sobre africanidad paraguaya.

•	 Capacitación de líderes para las organizaciones civiles frágiles.

•	 Elaboración de proyectos de financiación para la Salvaguardia 
del Patrimonio Cultural Inmaterial.

•	 Elaboración de propuesta al Ministerio de Educación y Cultura 
para la inclusión en los programas educativos.

•	 Establecer alianzas con los diferentes “Estamentos Estatales, 
Municipales y Organizaciones Civiles para salvaguardar y difun-
dir la cultura afroparaguaya”.

Proyecto Regional

•	 Sobre una agenda común entre los países integrantes del CRES-
PIAL, unificar y consensuar criterios de acciones de rescate, de 
emergencia y de asistencia a los países con poca experiencia en el 
estudio sobre la cultura inmaterial de los afrodescendientes.

•	 Impulsar la recuperación de la memoria histórica con la investi-
gación científica, como soporte de los futuros trabajos de campo 
en materia de oralidad, expresión artística y religiosidad de los 
afrodescendientes en Paraguay.

•	 Difundir el arte y religiosidad afroparaguaya.



Pa
ra

gu
ay

223

•	 Gestionar recursos económicos tanto para los investigadores y 
gestores culturales y organizaciones civiles que deseen rescatar 
sus tradiciones ancestrales.

•	 Promover la inclusión de la danza, música y ritos religiosos de los 
afrodescendientes, como parte del desarrollo turístico del país.

•	 Capacitar líderes y animadores de organizaciones civiles afrodes-
cendientes, que manifiesten fragilidad institucional.

Estrategias

•	 Pesquisa en fuentes documentales y bibliográficas.

•	 Investigación de campo.

•	 Conversatorio con los actores directos.

•	 Interacciones artísticas.

•	 Promoción cultural a través de foros y encuentros con sus pares 
nacionales e internacionales.

•	 Incorporación de académicos expertos en estudios africanos.

Componentes e Instituciones y posibles 
aliados involucrados en el rescate 
del patrimonio inmaterial de los 
afrodescendientes

•	 UNESCO

•	 CRESPIAL

•	 Secretaria Nacional de Cultura

•	 Entidades Binacionales

•	 Asociación Afro Paraguayo Kamba-Cuá

•	 Direccional General de Patrimonio Cultural

•	 Dirección General de Promoción de Cultura Comunitaria

•	 Dirección de Investigación, Arqueología y Antropología

•	 Secretaría Nacional de Turismo



224

•	 Municipios

•	 Empresas Privadas

•	 Organizaciones civiles y ONG

7.	 Conclusión

Se han podido cotejar los datos recuperados de fuentes escritas, con la 
aplicación de otros métodos cualitativos e interpretativos y aplicados 
a poblaciones específicas, en este caso, las de Emboscada y Kambá-
Cuá, pueblos que conservan sus tradiciones culturales. No obstante, el 
tiempo para realizar la tarea de rescate no fue suficiente, pues los datos 
recogidos precisan un tiempo mayor para ser analizados y procesados. 
Quedan también pendientes, como estudio, otros lugares que fueron 
antiguos asientos de población negra.

Las personas entrevistadas de las entidades estatales manifestaron 
con sinceridad que desconocían el tema. En el caso del Ministerio de 
Educación y Culto, la Directora General del Departamento de Currí-
culum se comprometió en incluir en la malla curricular la historia de 
los afrodescendientes del Paraguay, lo cual manifestó por medio de un 
dictamen por escrito.

También los líderes de Kamba-Cuá se mostraron receptivos frente a 
la prensa nacional y extranjera, en el día del festejo de San Baltasar en 
Loma Campamento.

En el acto festivo de Kamba-Cuá, hubo veinte momentos artísticos, 
de los cuales solo cinco números hicieron alusión a los afrodescen-
dientes. Lo admirable es que luego de los ciento noventa y un años 
de la llegada de los negros artigueños al Paraguay, sus descendientes 
mantienen el rito de sus antepasados con ínfima modificación, es más, 
se sienten orgullosos de su cultura e identidad.

En Emboscada se entrevistó a cinco personas mayores de 70 años. 
Una de ellas comentó sobre los negros, antiguos pobladores del lugar, y 
se refirió a ellos de una forma despectiva diciendo: “Nosotros aquí no 
tenemos ningún parentesco con los negros, ellos son indios”. Estos re-
lataron sus historias personales, pidiéndome que reservara sus nombres 
y también que nadie sepa que sufrieron mucho.



Pa
ra

gu
ay

225

Bibliografía
ARGÜELLO M, Ana María

1999	 El Rol de los Esclavos Negros en el Paraguay. Asunción: Centro 
Editorial Paraguayo.

AGUIRRE, Juan Francisco

1949	 Diario. Segunda Parte. Buenos Aires: Imprenta de la Biblio-
teca Nacional, Vol. 2.

AZARA, Félix de

1943	 Descripción e Historia del Paraguay del Río de la Plata. Madrid: 
Bajel.

BOCCIA ROMAÑACH, Alfredo

2004	 Esclavitud en el Paraguay. Asunción: Servilibro.

BLUJAKI, Agustín

1981	 Pueblo de Pardos Libres. Asunción: (s.n.).

CAULA, Nelson Artigas

2000	 Ñemoñaré. Montevideo: Rosebud Ediciones.

CENTRO DE PUBLICACIONES DE LA UNIVERSIDAD CATÓLICA. ELADIO VE-
LÁZQUEZ

La Población del Paraguay en el año 1682: Asunción.

DECOUD, Héctor Francisco
1930	 EL Campamento de Laurelty. Montevideo: El Siglo Ilustrado.

DURÁN, Margarita

1999	 La Iglesia en el Paraguay. Asunción: R. P.

FISCHER y QUELL Editores

1887	 Registro Oficial de la República del Paraguay 1869-1875, 
Asunción.

GARAVAGLIA, Juan Carlos

1984	 Mercado Interno y Economía Colonial: Editorial Grigalbo: 
México.



226

HOYT, Williams

1978	 “Esclavos y Pobladores. Observaciones sobre la Historia Par-
da en el Paraguay en el siglo XIX”. Revista de Sociología, 
Vol. 11, Nº 31, Asunción.

MEDINA, Lázaro

2000	 Informe del Director del Ballet de kambá-Cuá, de la comun-
didad de Kambá-Cuá. 

Revista. Origen del tango

1998 	 Buenos Aires: Ediciones Altaya. Nº 1-2.

RECOPILACIÓN DE LAS LEYES DE LOS REINOS DE INDIAS

1943	 Madrid: Ediciones Ultra.

MORA MÉRIDA, José Luis

1973	 Historia Social del Paraguay 1600-1650. Sevilla: Escuela de 
Estudios Hispanoamericanos. 

SCHWARTZMAN, Mauricio

2000	 Editor Fascículos de la Serie Cultural Arte Popular. Gloria 
Muñoz: Asunción.

SUSNIK, Branislava

1992	 Una Visión socio-antropológica del Paraguay siglo XIX. Asun-
ción.

Fotografías

Archivo Fotográfico Histórico. Fotografías. Serie Santería. Demografía. Ins-
trumentos Musicales e Iglesias: San Baltasar, Señor de la Santa Paciencia, 
Sansón, Bombo, iglesia de Emboscada, Camino a Kamba-Cuá. Rito religioso 
del 6 de enero de Kamba-Cuá Archivo Fotográfico Histórico... Gentilezas: 
Asociación de Artesanos Productores del Paraguay “máscaras”. Música Dis-
quería Confort “Cambá la Mercé y San Baltasar”. Peineta y collar de coral 
Foto del Museo de Numismática del Banco Central del Paraguay. Artesanía 
de Aregúa foto del Archivo Histórico Fotográfico.



Pa
ra

gu
ay

227

Documentales

Archivo Nacional de Asunción. Sección Nueva Encuadernación, Vol. Nº 
3317, año1848/49.
Archivo Nacional de Asunción. Sección Nueva Encuadernación, Vol. 
Nº3305, año 1846.
Archivo Nacional de Asunción. Sección Nueva Encuadernación, Vol. Nº 
2835, Folio Nº 43, año 1866.
Archivo Nacional de Asunción. Sección Nueva Encuadernación, Vol. Nº 
3290, año 1846.
Archivo Nacional de Asunción. Sección Nueva Encuadernación, Vol. Nº 
3304, año 1846
Archivo Nacional de Asunción. Sección Nueva Encuadernación, Vol. Nº 
2905, año 1812
Archivo Nacional de Asunción. Sección Historia, Vol. Nº 439, año 1787.
Archivo Nacional de Asunción. Sección Propiedades y Testamentos, Vol. Nº 
770, Nº 4, año 1846.
Archivo Nacional de Asunción. Sección Carpetas Sueltas, Nº 198, año 1849.
Archivo Nacional de Asunción. Sección Documentos Reservados, sin Data.

Fuentes Electrónicas

Goliath. Acceso del usuario Ana María Argüello. M. Fecha: 20 de febrero 
de 2011.
Natalia Ruiz: Los afrodescendientes salen del anonimato. Díaz. Usuario Ana 
María Argüello. M. Fecha: 20 de febrero de 2011.
Zulma Sosa. Los afrodescendientes salen del anonimato
http://goliath.ecnext.com/coms2/gi_0199-12083579/Paraguay los Afrodes-
cendientessalen-del.html htt:// www.geledes.org.br Primer censo afrodes-
cendientes en el Paraguay. Dirección General de Estadísticas, Encuestas y 
Censos. Usuario Ana María Argüello. M. Fecha: 20 de febrero de 2011



Perú
Rodrigo Chocano Paredes





230

Contenido del informe

1.	 Aspectos preliminares	 232
Breve definición de PCI	 232

PCI y afrodescendientes en el Perú	 235

Antecedentes: la presencia afrodescendiente en el Perú	 237

2.	 Mapeo de instituciones involucradas en el Estado  
Miembro en la salvaguardia del patrimonio cultural  
inmaterial afrodescendiente	 244
Del Estado	 244

De la sociedad civil	 247

3.	 Acciones que se vienen realizando	 253
Investigación a nivel de instituciones públicas y privadas	 253

Registro e inventario a nivel de instituciones  

públicas y privadas	 255

Difusión y promoción a través de medios de comunicación  

y educación (educación formal y no formal)	 255

4.	 Dificultades en la salvaguardia	 258
Identificación de patrimonio en riesgo	 258

Problemática en la salvaguardia del PCI afrodescendiente  

con relación al registro, investigación, promoción y difusión	 259

5.	 Procesos de salvaguardia del patrimonio cultural  
afrodescendiente en el país	 264
Identificación de hitos históricos en la salvaguardia del PCI	 264

Principales trabajos realizados en los últimos 30 años	 270

6.	 Breve reseña de las siguientes manifestaciones  
y de su posible localización	 272
Lengua, giros lingüísticos, cosmovisión y manifestaciones  

orales (mitos, cuentos y leyendas)	 272

Ritos y festividades	 275

Técnicas e instrumentos	 281

Artes del espectáculo	 281

Técnicas artesanales	 282



Pe
rú

231

7.	 Recomendaciones para un proyecto regional	 283
Balance general	 283

Objetivos	 285

Estrategias	 286

Componentes	 290

Bibliografía	 291



232

El presente estado del arte sobre el Patrimonio Cultural Inmaterial de 
las poblaciones afrodescendientes en el Perú ha sido elaborado a par-
tir de la información obtenida en el Taller sobre Patrimonio Cultural 
Afrodescendiente en el Perú organizado por CRESPIAL y la Mesa 
de Trabajo Afroperuana del Congreso de la República en setiembre de 
2010, así como de la recopilación y revisión de textos sobre el tema y de 
la realización de una serie de entrevistas a expertos en la temática del 
PCI afrodescendiente en el Perú. 

1.	 Aspectos preliminares

Breve definición de PCI

El Patrimonio Cultural Inmaterial (PCI) puede entenderse como el 
conjunto de elementos intangibles, por lo general saberes, prácticas y 
creencias, que las distintas comunidades consideran parte de su identi-
dad y de su legado cultural, al tiempo que los mantienen y los practican 
como parte de su vivencia cotidiana. La Convención para la Salvaguar-
dia del Patrimonio Cultural Inmaterial (UNESCO 2003) lo define de 
la siguiente manera:

Se entiende por “patrimonio cultural inmaterial” los usos, repre-
sentaciones, expresiones, conocimientos y técnicas –junto con los 
instrumentos, objetos, artefactos y espacios culturales que les son 
inherentes– que las comunidades, los grupos y en algunos casos 
los individuos reconozcan como parte integrante de su patrimo-
nio cultural.1

El PCI es a la vez antiguo y contemporáneo y perdura en el tiempo 
a través de la transmisión de una generación a otra. Los elementos 
que forman parte del PCI de una comunidad vienen de su pasado y se 
transmiten de generación en generación a lo largo del tiempo, pero son 
al mismo tiempo vividos como cotidianos y contemporáneos. Asimis-
mo, estos elementos están sumamente compenetrados con la forma de 
vida de las comunidades que los ponen en práctica, por lo que son parte 

1	 Convención para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial (UNESCO 2003).



Pe
rú

233

central de su identidad. Entonces, el PCI abarca todas las expresiones, 
conocimientos y prácticas culturales que, habiendo surgido en el pasa-
do, se mantienen vivas en el presente y que son parte fundamental de 
las identidades de las comunidades que las practican. 

El PCI comprende prácticas de diversos tipos. La Convención para 
la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial (UNESCO 2003) 
reconoce de manera particular a las tradiciones y expresiones orales 
(incluido el idioma), las artes del espectáculo, los usos sociales, rituales 
y actos festivos, los conocimientos y usos relacionados con la naturale-
za y el universo y las técnicas artesanales tradicionales. La legislación 
peruana reconoce, además, las costumbres y normativas tradicionales, 
las formas de organización y autoridades tradicionales, las prácticas 
tecnológicas y productivas, los conocimientos, saberes y prácticas como 
la medicina tradicional y la gastronomía y los espacios culturales de 
representación o realización de prácticas culturales.2 Pero más allá de 
estas delimitaciones, cualquier expresión cultural vigente que haya sido 
transmitida desde el pasado a través de varias generaciones puede ser 
considerada como parte del PCI, siempre y cuando no contravenga los 
instrumentos internacionales de derechos humanos ni los imperativos 
de respeto mutuo entre comunidades, grupos e individuos y de desa-
rrollo sostenible.3

La salvaguardia del PCI puede ser comprendida como el conjun-
to de medidas encaminadas a garantizar la viabilidad del PCI. Esta 
salvaguardia es necesaria dada la cantidad de circunstancias que ame-
nazan la existencia o la vigencia del PCI sobre todo en los casos de 
grupos culturales no occidentales. Estas amenazas pueden ser, entre 
otras, la exclusión social, las migraciones y desplazamientos forzados 
de comunidades enteras, los cambios en las dinámicas de vida en mu-
chas comunidades a partir de la urbanización y la industrialización o 
la hegemonía de ciertas expresiones culturales occidentales asociadas 
al mercado que invisibilizan a otras manifestaciones menos conectadas 
con los circuitos de mercado.

2	 Decreto Supremo Nº 011-2006-ED: Reglamento de la Ley de Patrimonio Cultural de la Nación 

28296.

3	 Convención para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial (UNESCO 2003).



234

Es importante salvaguardar y mantener la vigencia del PCI por di-
versas razones. En primer lugar, porque mantiene viva una gran can-
tidad de saberes, conocimientos técnicas y prácticas tradicionales, im-
portantes no solo para las personas y colectividades que los practican, 
sino también para el resto de la humanidad, para la cual el PCI puede 
ser un factor de acercamiento, colaboración, intercambio y entendi-
miento entre los seres humanos. En segundo lugar, el PCI tiene una 
importancia trascendental en el afianzamiento de la identidad cultural 
de los sujetos y colectividades, así como en la protección y promo-
ción de la diversidad cultural. Esto, por cuanto la salvaguardia del PCI 
implica salvaguardar también gran parte de lo que ellos son, piensan, 
viven y sienten; es decir, su vivencia personal y su identidad particu-
lar. En tercer lugar, la promoción eficiente del PCI da visibilidad y 
reconocimiento legal y político a las colectividades portadoras, lo que 
contribuye a que se constituyan como actores sociales y políticos rele-
vantes en el escenario local, nacional y mundial. Por estas tres razones, 
la salvaguardia del PCI es fundamental para el desarrollo y la mejora 
de la calidad de vida de las poblaciones portadoras de saberes tradicio-
nales y ancestrales.

El Perú ratificó la Convención para la Salvaguardia del Patrimonio 
Cultural Inmaterial (UNESCO 2003) en el año 2005, siendo el se-
gundo Estado en la región en ratificarla. Esta convención se sumó a la 
Ley General del Patrimonio Cultural de la Nación4 promulgada en el 
año 2004, la cual reconoce y protege los bienes culturales inmateriales 
en sus artículos 1 y 2. En el artículo 1 inciso 2 de esta ley, el PCI se 
define como:

Las creaciones de una comunidad cultural fundadas en las tradi-
ciones, expresadas por individuos de manera unitaria o grupal, y 
que reconocidamente responden a las expectativas de la comuni-
dad, como expresión de la identidad cultural y social, además de 
los valores transmitidos oralmente, tales como los idiomas, len-
guas y dialectos autóctonos, el saber y conocimiento tradicional, 
ya sean artísticos, gastronómicos, medicinales, tecnológicos, fol-

4	 Ley 28296: Ley del Patrimonio Cultural de la Nación.



Pe
rú

235

clóricos o religiosos, los conocimientos colectivos de los pueblos 
y otras expresiones o manifestaciones culturales que en conjunto 
conforman nuestra diversidad cultural.

Según el artículo 2 de la misma ley, estos bienes pertenecen a la na-
ción en general, y en forma directa y específica a las comunidades que 
los mantienen y conservan. 

El reglamento de esta ley, promulgado en el año 2006, delinea los 
alcances de lo que la legislación nacional reconoce como PCI y com-
plementa el mandato de las instituciones nacionales al respecto. En su 
artículo 85, este reglamento señala que el ente encargado de la gestión 
del PCI en el Perú es el Instituto Nacional de Cultura (INC) y que 
su mandato es “fomentar y velar por la identificación, documentación, 
investigación, preservación, protección, promoción, valorización, trans-
misión y revitalización del patrimonio cultural inmaterial en sus dis-
tintos aspectos”. Para este fin, se considera fundamental la participa-
ción activa de la comunidad, los grupos o individuos portadores de los 
elementos del PCI. Asimismo, y en concordancia con la Convención 
para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial (UNESCO 
2003), el artículo reitera que se tendrá en cuenta como PCI solamente 
a las expresiones que guarden respeto a los derechos humanos y que 
no se opongan a los principios de respeto mutuo entre comunidades, 
grupos e individuos y de desarrollo sostenible. 

El 21 de julio de 2010 se promulgó la ley 29565, Ley de Creación del 
Ministerio de Cultura. En esta ley, se transfirieron todas las competen-
cias en materia de cultura del INC a este nuevo ministerio, incluyendo 
las competencias respecto del PCI. En la actualidad, la Dirección de 
Patrimonio Inmaterial Contemporáneo del Viceministerio de Patri-
monio Cultural e Industrias Culturales del Ministerio de Cultura es el 
órgano estatal encargado de implementar las acciones de salvaguardia 
del PCI en el Perú.

PCI y afrodescendientes en el Perú

De acuerdo con lo ya señalado, hablar del PCI es entonces hablar de la 
vivencia, la identidad y las prácticas de las personas. Al hablar de PCI 
afrodescendiente se hace referencia, en principio, a los saberes, las vidas 



236

y la historia en común de los sujetos y colectividades afrodescendien-
tes. La única definición formal precisa sobre afrodescendientes que fue 
posible ubicar durante el desarrollo de este trabajo fue la del Instituto 
Interamericano de Derechos Humanos (IIDH), que define el término 
“afrodescendiente” de la siguiente manera:

Pueblos de origen africano que fueron traídos como esclavos 
durante la colonia para sustituir la mano de obra de los pueblos 
indígenas exterminados en Estados Unidos y otros países del 
continente. Constituyen la mayoría en los países del Caribe y un 
porcentaje elevado de la población de Brasil, Colombia y los Es-
tados Unidos. En Brasil y otros países de la región, el mestiza-
je –como vía al “emblanquecimiento”– dio origen a los llamados 
mulatos, los que en EEUU son asumidos como negros junto con 
los no mestizos.5

Esta definición, si bien guarda concordancia con los procesos socia-
les de algunos países de la región, está divorciada de procesos de países 
como el Perú. Esto, en primer lugar, por cuanto ni el régimen esclavista 
fue un mero reemplazo de mano de obra ni los pueblos originarios fue-
ron exterminados en el Perú. En ese sentido es posible ensayar una de-
finición del término “afrodescendiente” más amplia y adecuada al caso 
nacional. Para efectos de este trabajo, el término “afrodescendiente” 
hará referencia a los sujetos y grupos sociales descendientes de las po-
blaciones de África subsahariana trasladadas a América Latina como 
parte de la migración forzada de hombres y mujeres esclavizados entre 
los siglos XVI y XIX, y que a lo largo de cinco siglos han constituido 
colectividades culturales y afectivas ancladas en el territorio nacional, 
con raíces africanas, pero profundamente arraigadas en los procesos 
socioculturales acontecidos en este territorio. 

Dados los diversos procesos sociales que ha atravesado el pueblo 
afroperuano durante su presencia en el territorio nacional, su PCI es 
sumamente diverso y complejo. En el Perú, una parte de este ha sido 
visibilizado y difundido, sobre todo durante los últimos 40 años, como 

5	 Fuente: IIDH; extraído del Glosario Afroindígena de la Oficina de UNICEF para América Latina 

y el Caribe.



Pe
rú

237

es el caso de muchas expresiones musicales y gastronómicas, las cua-
les son socialmente identificadas con poblaciones afrodescendientes. 
Sin embargo, hay muchas expresiones del PCI afrodescendiente que 
no son conocidas, visibilizadas ni difundidas, pero que forman parte 
fundamental de la vivencia, la memoria y la identidad de las perso-
nas y colectividades que se identifican como afrodescendientes. Un 
plan de salvaguardia del PCI afroperuano debe poner atención a toda 
esta gama de expresiones culturales y tomar medidas diferenciadas de 
acuerdo con sus características y con las diversas amenazas que sobre 
cada una se ciernen.

Antecedentes: la presencia 
afrodescendiente en el Perú

La presencia de poblaciones afrodescendientes en el Perú se remonta 
al siglo XVI, a la llegada de los españoles al actual territorio nacional 
y al subsiguiente periodo de conquista y establecimiento colonial. Una 
de las primeras referencias de esta presencia es la licencia otorgada en 
1534 a Hernando Pizarro para importar esclavos a América.6 Estos es-
clavos llegaban al virreinato del Perú como fuerza de trabajo en calidad 
de mercancías y eran objeto de transacciones económicas o trata. En 
este tráfico fueron particularmente importantes los traficantes españo-
les y portugueses primero, y luego los ingleses, franceses y holandeses, 
y los puertos de Sevilla, Veracruz, Panamá Cartagena y Callao fueron 
importantes centros de tráfico de esclavos para la América española.7 

Los primeros africanos y afrodescendientes en el Perú vivieron en 
calidad de esclavos durante toda la colonia y parte de la república. Las 
poblaciones afrodescendientes se ubicaron en zonas urbanas y rura-
les del Perú, principalmente en zonas de hacienda de la costa central 
del Perú, en la costa norte, en Lima y en algunas zonas de los Andes 
como Huancavelica, Cusco, Ayacucho y Puno.8 En las zonas urbanas, 
los esclavos trabajaron como domésticos, fueron mulateros, cocineros, 

6	 Rostworowski (2000: 28).

7	 Bowser (1977: 82).

8	 Aguirre (2000: 64), Vallejos (2007: 148).



238

vendedores de comida, dependientes de tienda, guardianes, porteros, 
guardaespaldas e incluso músicos o artesanos, siendo estos últimos 
dos oficios de gran reconocimiento social.9 En las zonas rurales fueron 
mano de obra en plantaciones de azúcar, algodón y vid, y en menor 
cantidad trabajaron en zonas mineras. En todos los casos fueron víc-
timas de explotación y malos tratos, situación que continuó hasta la 
abolición de la esclavitud en 1854. 

En términos demográficos, la presencia de afrodescendientes en 
el Perú ha sido significativa durante toda su historia. Carlos Aguirre 
menciona que entre 1532 y 1816, no menos de cien mil esclavos africa-
nos bozales fueron llevados al virreinato del Perú, y que en su momento 
de mayor presencia demográfica su número superó los 90 mil.10 Asi-
mismo, Aldo Panfichi señala que, para el caso de Lima, en 1790 el 45% 
de la población tenía ascendencia africana.11 Por otro lado, los afrodes-
cendientes tuvieron intercambios constantes con criollos, mestizos e 
indígenas, por lo que se generó un mestizaje biológico y cultural, el cual 
fue aumentando a medida que los esclavos iban obteniendo su liber-
tad y dejando atrás las restricciones sexuales y reproductivas impuestas 
durante el virreinato.12 Este mestizaje fue socialmente asimilado por 
las élites políticas a través de clasificaciones fenotípicas que indicaban 
el origen de los sujetos, por ejemplo, el retoño de un negro (entendido 
como descendiente africano de línea directa, sin mezcla biológica con 
mestizo, criollo, indio o asiático) con una india daban un zambo, al cual 
se le atribuían ciertas características particulares en cuanto a su espíritu 
y su comportamiento. Este esquema clasificatorio se acentuó con el 
tiempo y se mantuvo incluso durante el siglo XIX y el XX, con un pre-

9	 Aguirre (2000: 64), Tompkins (2011).

10	 Aguirre (2000: 64).

11	 Panfichi (2000: 137).

12	 En efecto, durante la colonia se realizaron esfuerzos denodados para evitar la mezcla de los 

indígenas con los afrodescendientes, bajo la creencia de que podrían unirse y constituir una 

amenaza para la presencia española. Algunas de las acciones más institucionales fue poner 

restricciones sexuales a los esclavos, y algunas de las menos oficiales fue fomentar la enemistad 

entre indios y negros. Para mayores alcances ver Cosamalón (1999), Aguirre (2000) y Rostwo-

rowski (1992). 



Pe
rú

239

tendido asidero objetivo en las teorías del racismo científico, del cual 
Hipólito Unanue y Clemente Palma fueron –en distintos momentos 
históricos– representantes importantes en el Perú.

La esclavitud, sin embargo, no fue la situación constante de todos 
los afrodescendientes hasta antes de 1854. Hubo esclavos que fueron 
obteniendo su libertad, sea por gracia de sus patronos (que eran los 
menos), porque lograban comprar su libertad o porque se escapaban 
de su cautiverio. Poco a poco, los afrodescendientes libres fueron inte-
grándose en la sociedad como sujetos libres y desempeñaban diversos 
oficios, formaban cofradías y ponían en práctica sus expresiones cultu-
rales, incorporándolas con mayor fuerza al entorno cultural nacional. 
La abolición de la esclavitud en 1854 hizo que más de 25 mil nuevos 
ciudadanos se incorporaran a la vida democrática.13 Los avances en 
términos de políticas públicas universales ha contribuido a superar el 
clima inicial de discriminación hacia las poblaciones afrodescendien-
tes, pero hay situaciones de desigualdad que aún persisten.

Según las cifras existentes a la fecha, se estima que la población afro-
descendiente comprende entre el 1 y el 10 % de la población nacional.14 
Esta cifra es imprecisa porque no existen mediciones censales u oficia-
les que den cuenta del número de afrodescendientes a nivel nacional o 
su dispersión geográfica. Las últimas cifras censales al respecto son del 
censo de 1940, que recoge información sobre los afrodescendientes a 
través de la variable “raza”. En este censo, la población nacional censa-
da fue de 6 207 967 peruanos, de los cuales los afrodescendientes (28 
800) representaban el 0,47%. La población afrodescendiente censada 
presentaba la siguiente dispersión nacional:

13	 Esto, sin embargo, no resolvió necesariamente la demanda laboral de esta nueva población – 

situación que fue aprovechada por los antiguos patrones – ni el contexto de discriminación y 

marginación con el que se encontraron en aquel momento. Para mayores alcances ver Aguirre 

2000.

14	 LUNDÚ, Centro de Estudios y Promoción Afroperuano: Presentación “El proceso histórico y 

político de los afroperuanos y la conformación de su identidad”, s/f.



240

Departamento Costa Sierra Selva

Lima 13 732

Ica 5889

Piura 3713

Lambayeque 1280

Callao 1191

Arequipa 800

La Libertad 577

Ancash 409

Tacna 296

Tumbes 147

Moquegua 113

Cusco 212

Junín 174

Cajamarca 102

Loreto 165

Total por región 28 147 488 165

Total nacional 28 800

Elaboración: LUNDÚ, Centro de Estudios y Promoción Afroperuano: Presenta-
ción “El proceso histórico y político de los afroperuanos y la conformación de su 
identidad”

Hay razones para pensar que esta cifra está subvaluada. Lo más sal-
tante es que, dado que las preguntas de un censo son respondidas a 
título personal, es muy probable que muchos afrodescendientes mes-
tizos no se reconozcan como tales, lo que no quiere decir que no sean 
afrodescendientes. Por esta misma razón, cuesta creer que no haya nin-
gún afroperuano en casi toda la sierra ni en toda la selva a excepción 
de Loreto, particularmente en ciudades como Puno o Ayacucho, de 
documentada presencia afro.15 Esta cifra, a pesar de ser imprecisa, brin-

15	 Aguirre (2000: 64), Vallejos (2007: 148).



Pe
rú

241

da una idea acerca de la dispersión de las poblaciones afroperuanas en 
la época, ubicando su mayor concentración en la costa norte y central.

Actualmente, las poblaciones afrodescendientes se encuentran en si-
tuación de desigualdad frente a otros grupos sociales y étnicos del Perú. 
No existen estadísticas concluyentes acerca de la cantidad, dispersión o 
desarrollo humano de los afrodescendientes en el Perú, lo que dificulta 
los procesos de toma de decisiones al respecto. Sin embargo, existen 
algunos estudios que brindan cifras que dan una idea sobre la situación 
socioeconómica de estas poblaciones. La encuesta nacional de hoga-
res (ENAHO) del año 2004 señala que, para el año 2004, el 37 % de 
afrodescendientes se encontraba en condiciones de pobreza y el 4 % en 
condiciones de pobreza extrema. Asimismo, el ingreso y el gasto per 
cápita de estas poblaciones eran de 220 y 197 soles respectivamente, 
por debajo del promedio nacional. La población afrodescendiente ex-
hibía también una mayor vulnerabilidad frente a enfermedades cróni-
cas que el promedio nacional: 59,7 % frente a 48,1 % respectivamente. 
Asimismo, el Análisis de la situación socioeconómica de la población 
afroperuana y de la población afrocostarricense (Programa de las Na-
ciones Unidas para el Desarrollo 2012) señala que hacia el año 2010 
esta población correspondía al 3,1 % de la población nacional. Las re-
giones con mayor presencia afrodescendiente son La Libertad (380 
mil), Piura (153 mil), Callao (180 mil), Ica (52 mil) y Lima (27 mil). 
La incidencia de la pobreza en este grupo poblacional es de 34 % y la 
de pobreza extrema de 11 %, significativamente mayores a las de otros 
grupos sociales como los autoadscritos mestizos, por ejemplo.

Por otro lado, en el taller sobre Patrimonio Cultural Afrodescendien-
te en el Perú organizado por CRESPIAL y la Mesa de Trabajo Afro-
peruana del Congreso de la República, los asistentes pusieron énfasis 
en el hecho de que uno de sus principales problemas es la invisibilidad, 
tanto de los afrodescendientes como grupo social, como de su PCI. 
Esto acarrea una desatención del Estado a sus demandas particulares 
y los aleja del desarrollo como grupo poblacional. En ese sentido es 
importante proponer alternativas de salvaguardia que al mismo tiempo 
doten a las poblaciones afrodescendientes de herramientas que con-
tribuyan a su visibilidad, su reconocimiento y su desarrollo sostenible.



242

En términos de su PCI, es fundamental tener en cuenta la profunda 
diversidad de los sujetos y los grupos humanos africanos y afrodescen-
dientes que arribaron y se desarrollaron en este territorio. Un primer 
elemento por tomar en cuenta fue la diversidad cultural de los sujetos 
esclavizados que llegaron al Perú. Los esclavos traídos directamente 
desde África o bozales, quienes según Bowser fueron la mayor cantidad 
de africanos que llegaron al Perú16, provenían de una gran diversidad 
de grupos étnicos subsaharianos, con idiomas, costumbres y matrices 
culturales diferentes, y quienes conocían muy poco o nada del idio-
ma o costumbres occidentales.17 A su vez, llegaron también esclavos 
que, habiendo nacido en o llegado hacía mucho tiempo a Europa o a 
sus colonias, ya habían adquirido el idioma español y ciertas costum-
bres europeas. Estos esclavos occidentalizados eran llamados ladinos 
y llegaban a América con sus amos europeos o como parte de lotes 
pequeños de venta. Los esclavos africanos y afrodescendientes, si bien 
compartían una condición de deshumanización común, culturalmente 
eran muy diversos.

Un segundo elemento por tomar en cuenta era la ruta de llegada 
de los esclavos al Perú. El tráfico de esclavos, proveniente de África y, 
en menor medida, de Europa y distintas colonias europeas, principal-
mente atravesaba el Atlántico y llegaba a Panamá, de donde partían 
traficantes de esclavos rumbo a Cartagena, y de allí hacia el Callao.18 
Asimismo, cada uno de estos puertos era a su vez centro de compra y 
venta de esclavos: esclavos bozales y ladinos, de diferentes etnias e idio-
mas eran intercambiados, aglomerados en lotes y enviados a distintos 
destinos, por lo que la mezcla interétnica fue inminente, algo que no 
sucedió en la costa atlántica de América.19 Al llegar a Perú, los grupos 
de esclavos estaban constituidos por sujetos sumamente diversos, quie-
nes muy probablemente encontraban en el idioma español el único ve-

16	 Bowser (1977: 108).

17	 Bowser (1977: 115), Rostworowski (2000: 29) y Tompkins (2011).

18	 Bowser (1977: 82).

19	 Rostworowski (2000: 29).



Pe
rú

243

hículo de comunicación medianamente común a todos.20 Entonces, no 
son muchas las costumbres, creencias o prácticas las que quedan incó-
lumes, sino que se transforman a partir del intercambio con otras muy 
diversas y generan nuevas expresiones culturales que pese a su herencia 
africana tienen partida de nacimiento en el actual territorio nacional.

En tercer lugar, a lo largo de su presencia en el territorio nacional, las 
poblaciones afroperuanas no se constituyeron en guetos culturales ais-
lados del resto de la sociedad, sino que por el contrario experimentaron 
intercambios con diversos grupos sociales, muchos de los cuales inclu-
so fueron cotidianos. Las poblaciones afrodescendientes se ubicaron en 
zonas rurales y urbanas de todo el Perú, y se relacionaron con criollos, 
indios y mestizos. De esta manera, se dio un profundo y constante 
intercambio cultural y a procesos de mestizaje.21 De estos fenómenos 
surgieron diversas expresiones culturales: sincretizaron sus creencias 
tanto en la religión cristiana como en las andinas, intercambiaron ele-
mentos lingüísticos, musicales, gastronómicos, etc. y formularon nue-
vas maneras de comprender el mundo y su medio social. 

Finalmente, el cuarto elemento es el paso del tiempo hasta la fecha, 
que suma un poco más de quinientos años. Este proceso de mestizaje 
cultural continuó a lo largo de los siglos, se mantuvo ya entrada la 
colonia, después de la abolición de la esclavitud en el Perú y continúa 
hasta nuestros días. La población afrodescendiente ha recibido muchos 
aportes culturales de poblaciones no afrodescendientes, pero es tam-
bién tremendo el aporte cultural de estas al resto del país, al punto de 
que hay elementos culturales identificados como afro que son parte de 
la vivencia y la identidad de la diversidad de sujetos que se reconocen 
como peruanos. En Lima, por ejemplo, el elemento cultural afro usual-
mente se encuentra asimilado dentro del elemento cultural criollo sin 
disolverse en este, de modo que lo “negro” es tanto afro como criollo. 
En este caso, el elemento afrodescendiente permea a la cultura criolla 
limeña desde dentro y le transmite prácticas y símbolos que teniendo 
origen afro son entendidas también como parte de la identidad de un 
sector poblacional no afrodescendiente.

20	 Tompkins (2011).

21	 Cosamalón (1999: 154), Panfichi (2000: 138) y Rocca (2007: 15).



244

Dadas estas circunstancias, lo afrodescendiente en el Perú es desde 
sus inicios culturalmente diverso y mestizo. No es posible hablar de 
este como un ente cultural separado o distanciado del resto de expre-
siones culturales del país. Entonces, la salvaguardia de su PCI no se 
circunscribe solo a un grupo poblacional o étnico, sino que se extiende 
a todo el territorio nacional e involucra a la sociedad civil en general. 
El proyecto de salvaguardia del PCI afrodescendiente entonces, si bien 
debe ser dirigido tanto por el Estado como por los representantes de 
las poblaciones afrodescendientes del Perú, debe realizarse con una vi-
sión amplia e inclusiva que permita visibilizar y promover su aporte 
cultural en el Perú.

2.	 Mapeo de instituciones 
involucradas en el Estado 
Miembro en la salvaguardia  
del patrimonio cultural inmaterial 
afrodescendiente

Del Estado

Desde el Estado, las instituciones que han tenido y tienen el rol de 
salvaguardar el PCI afrodescendiente en el Perú son fundamental-
mente cinco: La Dirección de Patrimonio Inmaterial Contemporáneo 
del Viceministerio de Patrimonio Cultural e Industrias Culturales del 
Ministerio de Cultura, el Viceministerio de Interculturalidad del Mi-
nisterio de Cultura, el Instituto Nacional de Desarrollo de Pueblos 
Andinos, Amazónicos y Afroperuanos (INDEPA) (absorbido por el 
Viceministerio de Interculturalidad del Ministerio de Cultura a partir 
del año 2011), la Mesa Afroperuana del Congreso de la República y la 
Escuela Nacional Superior de Folklore “José María Arguedas”. 

La Dirección de Patrimonio Inmaterial Contemporáneo del Vice-
ministerio de Patrimonio Cultural e Industrias Culturales del Minis-
terio de Cultura, creada en el año 2003, es la instancia estatal a cargo 
de la salvaguardia del PCI del territorio nacional. Su principal objetivo 
ES organizar el registro de las diversas expresiones y manifestaciones 



Pe
rú

245

culturales del patrimonio cultural vivo o patrimonio cultural inmaterial 
del país y promover el estudio, investigación y difusión de la cultura 
viva para que sirva a la gestión cultural propia de las regiones, grupos y 
colectividades creadores, y a las políticas de defensa y desarrollo cultu-
ral del país.22 Entre las actividades que realizan están las declaratorias 
como Patrimonio Cultural Inmaterial de la Nación de diversas expre-
siones del PCI afrodescendiente, un número importante de reconoci-
mientos a nombre de la nación a portadores de este, una investigación 
acerca de la marinera limeña recientemente terminada y un proyecto 
de investigación y promoción sobre el Hatajo de Negritos y las Pallitas 
de El Carmen, que tiene como primer producto un documental. Estas 
iniciativas son el inicio de un trabajo constante que esta oficina realiza-
rá a futuro en relación al PCI afrodescendiente del Perú.

El Instituto Nacional de Desarrollo de Pueblos Andinos, Amazó-
nicos y Afroperuano (INDEPA), creado en el año 2005, era hasta el 
año 2011 el organismo rector encargado de proponer y supervisar el 
cumplimiento de las políticas nacionales, así como de coordinar con 
los Gobiernos Regionales la ejecución de los Proyectos y Programas 
dirigidos a la promoción, defensa, investigación y afirmación de los de-
rechos y desarrollo con identidad de los Pueblos Andinos, Amazónicos 
y Afroperuano.23 Respecto a sus actividades, no fue posible encontrar 
acciones de salvaguardia del PCI afrodescendiente llevadas a cabo por 
esta institución hasta el año 2011.24 Las prioridades de esta institución 
tenían una orientación más política que cultural y al parecer brindaba 
mayor espacio a otros temas prioritarios para la situación de pueblos 
andinos y amazónicos, tales como su visibilización, reconocimiento y 
situación socioeconómica, entre otros.

En la actualidad, la institución a cargo del sector afrodescendiente 
en el Perú es el Viceministerio de Interculturalidad del Ministerio de 
Cultura. Su labor principal es la generación de políticas públicas espe-
cíficas que, alineadas con la política nacional, orienten el desarrollo de 

22	 http://www.mcultura.gob.pe/areas_tecnicas.shtml?x=13

23	 http://www.indepa.gob.pe/index.php

24	 Plan Operativo Institucional 2011 de INDEPA.



246

la población afroperuana.  En tal sentido, urge la necesidad de lograr 
una instancia institucional que pueda tener la rectoría política en las 
acciones del Estado hacía la comunidad afroperuana. 

Con relación a la población afroperuana, el Viceministerio tiene las 
siguientes competencias:

•	 Coadyuvar en la implementación de programas y proyectos de 
alcance nacional y de políticas sectoriales para su desarrollo in-
tegral.

•	 Coordinar con los gobiernos regionales y locales las actividades 
para su desarrollo integral.

•	 Concertar, articular y coordinar las acciones de apoyo, fomento, 
consulta popular, capacitación, asistencia técnica y otros, de las 
entidades públicas y privadas a su favor.

•	 Coordinar con los gobiernos regionales las acciones pertinentes 
para la protección a la diversidad biológica peruana y los conoci-
mientos colectivos de la población afroperuana.

•	 Coordinar las acciones necesarias para culminar con los procesos 
de saneamiento físico, legal, territorial de los pueblos, andinos, 
amazónicos y afroperuanos.

•	 Garantizar el cumplimiento de las normas nacionales e interna-
cionales de protección de los derechos de los pueblos andinos, 
amazónicos y afroperuanos.

En relación al PCI, realiza diversas acciones en coordinación con la 
Dirección de Patrimonio Inmaterial Contemporáneo del Viceminis-
terio de Patrimonio Cultural e Industrias Culturales del Ministerio de 
Cultura para visibilizar y poner en valor el aporte cultural afrodescen-
diente ante la sociedad nacional en conjunto.

La Mesa de Trabajo Afroperuana del Congreso de la República nace 
en el año 200425 por iniciativa de la congresista Martha Moyano y 
constituye un espacio de convocatoria a distintas personalidades e ins-

25	 Arroyo (2006: 17).



Pe
rú

247

tituciones identificadas con la problemática del pueblo afroperuano.26 
Actualmente es presidida por el congresista Santiago Gastañaudí y su 
principal actividad en relación a la salvaguardia del PCI afrodescen-
diente ha sido la creación del museo afroperuano en el año 2009, que 
tiene el objetivo de narrar la historia del pueblo afrodescendiente en el 
Perú y reflexionar sobre la contribución de los afroperuanos a la iden-
tidad y cultura nacional.27 Este museo realiza una serie de actividades 
de difusión, entre las cuales se cuenta la apertura de salas de exposición 
sobre elementos del PCI, actividades de difusión como concursos gas-
tronómicos, conversatorios temáticos o pasacalles, y la implementación 
de una biblioteca especializada en temas históricos y culturales relacio-
nados al pueblo afrodescendiente en el Perú.

La Escuela Nacional Superior de Folklore “José María Arguedas”, 
creada en el año 1949, tiene como objetivo la difusión y puesta en valor 
del folklore nacional.28 Transmite saberes sobre expresiones musicales 
afroperuanas a través de la enseñanza, como parte de los programas de 
formación profesional y cursos de extensión que ofrece. Asimismo, su 
dirección de investigación lleva a cabo un proyecto de historias de vida 
de cultores tradicionales de música costeña, entre los que se cuentan 
reconocidos músicos afrodescendientes como Carlos Hayre y Adolfo 
Zelada. Asimismo, ha desarrollado recientemente una investigación 
a cargo del investigador Víctor Hugo Arana acerca de tradición oral 
en Aucallama, poblado famoso por albergar principalmente a familias 
afrodescendientes, al menos hasta hace algunas décadas.

De la sociedad civil

Las instituciones no estatales que realizan actividades de salvaguardia 
del PCI afrodescendiente pueden dividirse en tres grupos: asociaciones 
de portadores, instituciones de investigación y difusión e instituciones 
artísticas. Las primeras, las asociaciones de portadores, tienen como 
principal actividad realizar las prácticas y actividades que permiten re-

26	 http://www.mesaafroperuana.es.tl/Sobre-Nosotros.htm

27	 http://www.guiavirtual.pe/museo-nacional-afroperuano

28	 http://escuelafolklore.edu.pe/



248

producir el PCI afrodescendiente y darle sostenibilidad a su práctica. 
Estas asociaciones son sumamente diversas y las hay de diversos tipos. 
Existen algunas que son muy antiguas, como es el caso de las Her-
mandades de la Procesión del Señor de los Milagros o las cuadrillas 
de zapateadores de Hatajo de Negritos en Chincha. Otras son resul-
tado de procesos de asociatividad más recientes. Entre las más activas 
se encuentran las distintas asociaciones de decimistas y, entre estas, la 
Asociación de Decimistas del Perú (ADEP) y el Taller de la Kontro-
versia29, dedicadas a organizar talleres de transmisión y actividades de 
difusión de la décima en el Perú. Otra asociación muy activa es la Red 
de Mujeres Afroartesanas (REDMAA), cuyo objetivo es busca difun-
dir el arte de las artesanas afrodescendientes y fortalecer su capacidad 
de gestión empresarial, entre otros objetivos.30

Entre las instituciones que promueven acciones de investigación, 
promoción y difusión del PCI afrodescendiente puede mencionarse a 
diversas instituciones que respaldan la investigación y la producción de 
publicaciones sobre elementos del PCI afrodescendiente. Entre ellas, 
destacan la Pontificia Universidad Católica del Perú, la Universidad 
Nacional Mayor de San Marcos, la Universidad San Martín de Porres 
y el Centro de Desarrollo Étnico CEDET –este último constituido y 
gestionado por afrodescendientes–, cuyo objetivo es potenciar el accio-
nar político del movimiento afroperuano proporcionando los conoci-
mientos y experiencias adquiridas en el campo del desarrollo y promo-
ción social, desde la década de los ochenta.31 En el caso de la Pontificia 
Universidad Católica del Perú se destacan el Instituto de Etnomusico-
logía, cuyo objetivo es promover la diversidad y creatividad culturales a 
través del estudio y documentación de la música y sus principales con-
textos: las fiestas, los rituales, las danzas y otras representaciones afines 

32; el Instituto Riva-Agüero, cuyo objetivo es realizar investigaciones 
y estudios en las disciplinas humanísticas, con especial énfasis en el 

29	 http://tallerdelakontroversia.blogspot.com/

30	 http://afroartesanas.blogspot.com/

31	 http://www.cedet.net/finalidad%20y%20mas.html

32	 http://ide.pucp.edu.pe//index.php?option=com_publication&task=vista&id=17&Itemid=43



Pe
rú

249

conocimiento de la realidad cultural del Perú, en las áreas de historia, 
arte, literatura y antropología cultural33; y el Centro de Música y Dan-
za de la Pontificia Universidad Católica del Perú (CEMDUC), que 
realiza actividades de transmisión de expresiones musicales afrodes-
cendientes a través de cursos de expresiones musicales entre las que se 
encuentra la enseñanza de danzas, toque de guitarra y cajón y de canto 
de jarana o marinera limeña.34 En el caso de la Universidad Nacional 
Mayor de San Marcos se destacan el Centro Cultural Casona de San 
Marcos, cuyo objetivo es identificar la actividad artística de la Univer-
sidad con la investigación y la creación cultural más exigente, compleja 
y diversa35; y el Instituto de Investigaciones Histórico-Sociales.36 Asi-
mismo, existen otras asociaciones cuyo trabajo está relacionado al PCI 
afroperuano. Por ejemplo, la organización Perú Afro, dirigida por Lalo 
Izquierdo, realiza investigación y difusión de PCI, además del rescate 
de instrumentos musicales antiguos y la promoción de intercambios 
internacionales para la difusión de la cultura afrodescendiente. Asimis-
mo, la Pastoral Afroperuana realiza investigaciones para la recupera-
ción de la historia, identidad y expresiones de la religiosidad.

Igualmente, se debe mencionar entre estas instituciones al Museo 
Afroperuano de Zaña, dirigido por Sonia Álvarez y Luis Rocca. Su 
objetivo es la investigación, salvaguardia y difusión del patrimonio 
cultural de los afrodescendientes en el Perú con una perspectiva con-
tinental.37 Entre sus principales labores están la promoción de la tra-
dición oral, la música y la identidad. En lo que se refiere a la tradición 
oral, esta institución organiza talleres de décimas, así como actividades 
de difusión y promoción de decimistas de la región. En cuanto a la 
música, han hecho un trabajo importante de recuperación de instru-
mentos musicales ya desaparecidos (como es el caso de la marimba y 

33	 http://ira.pucp.edu.pe/el-ira/presentacion

34	 http://cemduc.pucp.edu.pe/; Vásquez, entrevista personal.

35	 http://www.ccsm-unmsm.edu.pe/inicio/sobreccsm.htm

36	 http://sisbib.unmsm.edu.pe/bibvirtual/publicaciones/inv_sociales/default.htm

37	 http://www.museoafroperuano.com/index.php?option=com_content&view=article&id=54:e

ditorial&catid=58&Itemid=203

http://cemduc.pucp.edu.pe/


250

los tambores de botija y de troncos huecos) o que están en proceso de 
desaparición (como es el caso del checo). Finalmente, realizan también 
conversatorios y publicaciones acerca de la historia, la herencia y las 
expresiones culturales afrodescendientes en el Perú.

Las instituciones artísticas son organizaciones que, a diferencia de 
las asociaciones de portadores, se organizan para la difusión y puesta 
en escena de expresiones culturales afrodescendientes con fines diver-
sos, en espacios culturales casi siempre no tradicionales. En el taller 
sobre PCI afrodescendiente organizado por CRESPIAL y la Mesa de 
Trabajo Afroperuana del Congreso de la República, los representantes 
afrodescendientes identificaron una serie de instituciones artísticas que 
realizan actividades de difusión de distintas formas de su PCI. Se iden-
tificaron instituciones artísticas como Perú Negro (cuyo objetivo es 
conservar la cultura negra en el Perú38), el grupo Jiza (cuyo objetivo es 
el de lograr la recuperación de la identidad cultural afrodescendiente, 
difundirla y revalorarla a través de la danza, música, teatro u otras ma-
nifestaciones afroperuanas39) y Teatro del Milenio (que trabaja con las 
expresiones culturales afroperuanas en el país y en el extranjero, a través 
de la creación de espectáculos de danza, teatro y música, investigación 
y campañas educativas y culturales40), además de instituciones invo-
lucradas en la revaloración del PCI afrodescendiente y la educación 
por el arte para el desarrollo como la organización Únete Afro (cuyo 
objetivo es contribuir al desarrollo cultural del afrodescendiente en el 
Perú en beneficio de la comunidad41), la agrupación Cristo Moreno, la 
agrupación cultural Cañete Negro, Arena y Esteras (cuyo objetivo es 
democratizar el acceso al arte y la cultura de las poblaciones con me-
nos oportunidades, empoderando a los actores sociales históricamente 
más excluidos para que, desde el arte, encuentren oportunidades de 

38	 http://www.facebook.com/perunegrooficial?sk=info

39	 http://es-es.facebook.com/grupo.jiza

40	 http://teatrodelmilenio.com/elgrupo.html

41	 http://www.facebook.com/pages/%C3%9Anete-Afro/110274089035788



Pe
rú

251

desarrollo42) y La Carimba, Escuela de Danzas Afroperuanas para el 
Desarrollo Humano (cuyo objetivo es responder al problema de la falta 
de alternativas artística atractivas para el uso del tiempo libre, así como 
el mejoramiento de la autoestima de niñas y niños43). 

Dentro de este grupo se consideró también a los elencos artísticos 
de la Escuela Nacional Superior de Folklore “José María Arguedas”, 
del CEMDUC de la Pontificia Universidad Católica del Perú y del 
Centro Cultural de la Universidad Nacional Mayor de San Marcos. 
También se identificaron algunas peñas tradicionales, como las peñas 
La Oficina y Don Porfirio, y otras más comerciales como la peña Brisas 
del Titicaca. 

Organización Año Organización Año

Cuadrillas de za-
pateadores de Ha-
tajo de Negritos en 
Chincha 

1761 (aprox.) 
las primeras

Escuela de Turismo 
de la Universidad 
San Martín de Po-
rres

Década 
1990

Primera cuadrilla de 
la Hermandad de la 
Procesión del Señor 
de los Milagros

1766

La Carimba - Es-
cuela de Danzas 
Afroperuanas para el 
Desarrollo Humano

2000

Instituto Riva-Agüe-
ro de la Pontificia 
Universidad Católica 
del Perú (IRA) 

1947

Centro Cultural de 
la Universidad Na-
cional Mayor de San 
Marcos

2001

Escuela Nacional 
Superior de Folklore 
“José María Argue-
das”

1949 Taller de la Kontro-
versia 2002

42	 http://arenayesteras.org/index.php?option=com_content&view=article&id=92&Itemid=58&l

ang=es

43	 http://lacarimba.obolog.com/carimba-escuela-danzas-afroperuanas-desarrollo-huma-

no-88261



252

Organización Año Organización Año

Peña Brisas del Ti-
ticaca 1960

Dirección de Patri-
monio Inmaterial 
Contemporáneo del 
Viceministerio de 
Patrimonio Cultural 
e Industrias Cultu-
rales del Ministerio 
de Cultura (antes 
Dirección de Regis-
tro y Estudio de la 
Cultura en el Perú 
Contemporáneo)

2003

Perú Negro 1969 Pastoral Afroperua-
na 2003 2003 (aprox)

Peña Don Porfirio 1984

Mesa de trabajo 
Afroperuana del 
Congreso de la Re-
pública

2004

Instituto de Etno-
musicología de la 
Pontificia Univer-
sidad Católica del 
Perú

1985

Instituto Nacional 
de Desarrollo de 
Pueblos Andinos, 
Amazónicos y Afro-
peruano (INDEPA)

2005

Agrupación Cultural 
Cañete Negro 1989 Museo Afroperuano 

de Zaña 2005

Centro de Música 
y Danza de la Pon-
tificia Universidad 
Católica del Perú 
(CEMDUC)

1992
Red de Muje-
res Afroartesanas 
(REDMAA)

2009

Arena y Esteras 1992 Únete Afro 2009



Pe
rú

253

Organización Año Organización Año

Teatro del Milenio 1992

Viceministerio de 
Interculturalidad 
del Ministerio de 
Cultura

2011

Instituto de Investi-
gaciones Histórico 
Sociales de la Uni-
versidad Nacional 
Mayor de San Mar-
cos

1995 Asociación Cristo 
Moreno No se sabe

Grupo Jiza 1997 Asociación de Deci-
mistas del Perú No se sabe

Centro de Desarrollo 
Étnico CEDET 1999 Perú Afro No se sabe

Peña La Oficina Década 1990

Cuadro de elaboración propia. Fuentes: Páginas web de las distintas asociaciones, 
Tompkins (2011).

3.	 Acciones que se vienen 
realizando

Investigación a nivel de instituciones 
públicas y privadas

El número de iniciativas de investigación de PCI afrodescendiente que 
se llevan a cabo desde el Estado han experimentado un importante 
crecimiento a partir del año 2011. Ese año, el Ministerio de Cultura 
llevó a cabo una investigación acerca de la marinera limeña, a cargo de 
la Dirección de Patrimonio Inmaterial Contemporáneo del Vicemi-
nisterio de Patrimonio Cultural e Industrias Culturales del Ministerio 
de Cultura. Asimismo, se ha iniciado un proyecto de investigación del 



254

Hatajo de Negritos y las Pallitas de El Carmen, que inauguró una línea 
de investigación sobre PCI afrodescendiente dentro de esta oficina, 
y que tiene como primer producto el documental “El Hatajo para el 
Niño”, concluido en junio de 2011. También se han declarado como 
patrimonio cultural de la nación expresiones del PCI afrodescendiente 
como el checo (instrumento musical) y el Hatajo de Negritos y las 
Pallitas de la costa surcentral entre los años 2011 y 2012 Finalmente, 
se han realizado diversos reconocimientos a portadores de PCI afro-
descendiente, varios de ellos en coordinación con los especialistas en la 
temática del Viceministerio de Interculturalidad.

La dirección de investigación de la Escuela Nacional Superior de 
Folklore “José María Arguedas” lleva a cabo un trabajo de recopila-
ción y edición de historias de vida de músicos afrodescendientes como 
Carlos Hayre y Adolfo Zelada, materiales que aún se encuentran en 
proceso de elaboración. Asimismo, se realiza una investigación acerca 
de tradición oral en Aucallama. Vale mencionar que estas institucio-
nes cuentan con material importante acerca del PCI afroperuano que 
no es trabajado o editado por falta de recursos, por lo que convendría 
estudiar cuáles de estos trabajos pueden ser retomados y/o financiados 
con miras a un proyecto de salvaguardia del PCI afrodescendiente de 
alcance nacional.

Las universidades actualmente constituyen los más importantes cen-
tros de investigación de PCI afrodescendiente del Perú, que producen 
materiales como libros y artículos académicos publicados en las revistas 
especializadas. Las universidades que más investigaciones respaldan son 
la Pontificia Universidad Católica del Perú (principalmente a través del 
Centro de Etnomusicología y el instituto Riva-Agüero), la Universidad 
Nacional Mayor de San Marcos y la Universidad San Martín de Porres, 
especializada esta última en el tema de la gastronomía.

Existen algunas instituciones que sí cuentan entre sus prioridades la 
salvaguardia del PCI afrodescendiente, aunque son pocas. Entre estas 
puede citarse al Centro de Desarrollo Étnico (CEDET) y al Museo 
Afroperuano de Zaña, que respaldan investigaciones difundidas en for-
ma de libros y compilaciones de artículos acerca de diversas expresiones 
del PCI afrodescendiente. Asimismo, hay instituciones como el mismo 



Pe
rú

255

Museo Afroperuano de Zaña y Perú Afro que trabajan en el rescate y 
reconstrucción de instrumentos afrodescendientes desaparecidos. 

Registro e inventario a nivel  
de instituciones públicas y privadas

En el Perú no existe un registro exclusivo de PCI afrodescendiente. La 
instancia de registro de PCI a nivel nacional es el inventario oficial del 
Ministerio de Cultura de Patrimonio Cultural Inmaterial de la Nación. 
Este registro nacional incorpora varias expresiones afrodescendientes 
como la marinera, el cajón peruano, la cajita o la cumanana. De esta 
manera, el Estado otorga reconocimiento oficial a estas expresiones 
como parte del PCI del territorio nacional.

Más allá de este registro, las instituciones realizan acciones de iden-
tificación, investigación, rescate y difusión de expresiones culturales 
puntuales, mas no realizan mapeos, registros ni inventarios como tales.

Difusión y promoción a través de medios 
de comunicación y educación (educación 
formal y no formal)

Las acciones de transmisión y difusión son las acciones mayoritarias 
dentro del conjunto de acciones de salvaguardia del PCI afrodescen-
diente. A partir tanto de la información obtenida en el taller sobre Pa-
trimonio Cultural Afrodescendiente en el Perú organizado por CRES-
PIAL y la Mesa de Trabajo Afroperuana del Congreso de la República 
como de información extra obtenida para la realización del presente 
trabajo, fue posible agrupar las iniciativas de difusión en diversos tipos. 

El primero de ellos es la difusión artística, que es también el tipo 
mayoritario de acciones dentro de las actividades de difusión y trans-
misión. Se trata, por lo general, de expresiones musicales y dancísticas, 
a través de espectáculos comerciales y venta de discos. En estos casos, 
la difusión es un objetivo, pero es también consecuencia de la venta 
de discos y la puesta en escena. Más adelante se profundizará en estas 
propuestas, al hablar de los actores que participan de estos procesos. 
Existen también algunas acciones de difusión de expresiones musicales 
y de puestas en escena teatrales que tienen como finalidad la revalo-



256

ración y recuperación del PCI afrodescendiente y su uso para el desa-
rrollo humano, como es el caso de Arena y Esteras y La Carimba en el 
caso de las expresiones musicales, y de las agrupaciones Cristo Moreno 
y Perú Afro en el caso de las puestas en escena. Todas estas acciones 
tienen propuestas diversas, aunque suelen basarse en la obra de refe-
rentes emblemáticos como las familias Vásquez y Santa Cruz, así como 
del conjunto Perú Negro. Asimismo, es posible encontrar iniciativas 
autogestionarias: Chalena Vásquez44 cita al respecto, entre otras expe-
riencias, el caso de diversos decimistas chinchanos que hacen difusión 
de su trabajo a partir de la producción propia de discos compactos.

El segundo es la difusión a través de la enseñanza, que también com-
prende por lo general expresiones musicales. A nivel de instituciones, 
esta transmisión se lleva a cabo a través de talleres de enseñanza, como 
es el caso de la Escuela Nacional de Folklore “José María Arguedas”, 
el CEMDUC, el Centro Cultural de la Universidad Nacional Mayor 
de San Marcos y algunas otras instituciones. Asimismo, hay muchos 
portadores y músicos profesionales que también llevan a cabo talleres 
de expresiones musicales afrodescendientes, sea a través de talleres –los 
más reconocidos son los de Marco Oliveros o María del Carmen Don-
go– o a través de clases particulares. Estos talleres también ofrecen una 
gran diversidad de propuestas, pero partiendo casi siempre de las obras 
emblemáticas arriba citadas. Como parte de este trabajo de difusión, 
puede citarse la elaboración de metodologías musicales para el toque 
de cajón, elaboradas por distintos cultores como Francisco Vallejos 
Paulett, María del Carmen Dongo, Marco Oliveros, Hugo Alcázar, 
Giggio Parodi o Tico Benavides. Es posible también encontrar inicia-
tivas por el estilo en los talleres de décimas como los organizados por 
el Museo Afroperuano de Zaña, la Asociación de Decimistas del Perú 
(ADEP) y el Taller de la Kontroversia. Finalmente, pueden mencio-
narse dentro de este grupo las iniciativas de diversas escuelas naciona-
les, que incluyen talleres y presentaciones de danzas folklóricas como 
pare de sus actividades extracurriculares. Estas presentaciones incluyen 
danzas afrodescendientes, por lo general derivadas de los estándares 

44	 Entrevista personal 2011.



Pe
rú

257

impuestos por conjuntos tradicionales como Perú Negro y otros con-
juntos contemporáneos.

Una tercera forma de difusión de expresiones culturales afrodescen-
dientes se da a través de los medios de comunicación. Ciertas expre-
siones del PCI afrodescendiente tienen una importante cobertura en 
medios de comunicación desde hace ya varias décadas, mientras que 
otras han obtenido gran popularidad durante esta década. Expresiones 
como la procesión del Señor de los Milagros o diversos géneros mu-
sicales afrodescendientes son expresiones con difusión de larga data 
a través de programas televisivos y artículos periodísticos entre otros 
medios. Asimismo, los elementos gastronómicos afrodescendientes 
han experimentado una mayor visibilidad durante esta década, con la 
difusión y visibilización de la herencia afrodescendiente de distintos 
potajes como los anticuchos o la carapulcra, y el reconocimiento de sus 
portadores más destacados como en el caso de las cocineras afrodes-
cendientes Teresa Izquierdo (ya fallecida) o Esther Cartagena “Ma-
mainé”, entre otras.

Otro espacio importante de promoción y difusión de manifesta-
ciones culturales afrodescendientes son los festivales y concursos de 
expresiones musicales y orales como la cumanana, el tondero y la ma-
rinera limeña y norteña, de gran trayectoria a nivel nacional y de larga 
data. Hay eventos más recientes, como los concursos gastronómicos 
del Museo Nacional Afroperuano y el Festival Internacional del Cajón 
Peruano, organizado por Rafael Santa Cruz y el Centro Cultural Es-
paña. Este evento promueve el uso del mencionado instrumento y ha 
adquirido continuidad en el tiempo.

Finalmente, es importante destacar también el trabajo de difusión 
realizado por el Museo Afroperuano de Zaña y el Museo Nacional 
Afroperuano del Museo de la República a través de sus salas de expo-
sición, así como de los múltiples talleres, conversatorios y eventos que 
organizan, los cuales han sido ya detallados líneas atrás.



258

4.	 Dificultades en la salvaguardia

Identificación de patrimonio en riesgo

La salvaguardia del PCI afrodescendiente en el Perú es un tema com-
plejo de delimitar, por cuanto esta población no es estática ni heterogé-
nea ni ha existido exenta del proceso de mestizaje biológico y cultural. 
Ubicar y localizar “lo afrodescendiente” en el Perú no pasa solamente 
por concentrarse en determinados grupos poblacionales, sino implica 
revisar, documentar y estudiar las formas en que las poblaciones afro-
descendientes se han relacionado o aliado con grupos poblacionales 
distintos, e incluso cómo se han mimetizado junto con estos en grupos 
poblacionales más amplios. Asimismo, es necesario analizar también 
la forma en la que la presencia afrodescendiente ha transformado la 
vida social en el Perú, en particular las expresiones culturales tradicio-
nales que se mantienen hasta la fecha. En ese sentido, un proyecto de 
salvaguardia del PCI de los afrodescendientes en el Perú debe necesa-
riamente problematizar dos aspectos: a) delimitar el alcance de lo que 
se comprenderá como poblaciones portadoras y b) como expresiones 
culturales tradicionales.

En ese sentido, la conceptualización de lo que se va a salvaguardar 
pasa primero por una serie de precisiones operativas. En primer lugar, 
dado el contexto sociohistórico diverso de la presencia de los afrodes-
cendientes en el Perú, no es posible salvaguardar expresiones culturales 
que sean exclusivamente afrodescendientes, dado que lo afrodescen-
diente en el Perú es en gran medida mestizo, y es así como debe ser 
analizado. En segundo lugar, y por la misma razón, no es convenien-
te tampoco analizar el PCI afrodescendiente como algo cerrado en sí 
mismo o exclusivo de uno o algunos grupos poblacionales claramente 
delimitados; por el contrario, debe ser estudiado como un conjunto de 
expresiones culturales de filiación y herencia afrodescendiente, pero en 
constante diálogo e intercambio cultural con el resto de poblaciones 
del país. El PCI afrodescendiente debe ser conceptualizado entonces 
como el conjunto de prácticas y expresiones culturales de las colectivi-
dades afrodescendientes en el Perú, forjadas a lo largo de cinco siglos, 



Pe
rú

259

a partir de una herencia africana muy diversa y del intercambio cultu-
ral con los diversos grupos sociales existentes en el territorio peruano. 
Finalmente, la agenda de investigación del PCI afrodescendiente debe 
tener como elemento central la visibilización de las poblaciones afro-
descendientes y su PCI, así como su aporte cultural al Perú.

Operativamente, entonces, la delimitación de qué se debe salvaguar-
dar como parte del PCI afrodescendiente en el Perú debe ser amplia 
antes que limitante. Un buen punto de partida para la salvaguardia del 
PCI afrodescendiente es enfocarse en las expresiones culturales que 
las poblaciones autorreconocidas como afrodescendientes identifican 
como parte de su práctica cultural colectiva, independientemente de 
que sean exclusivas o no de estas comunidades. Esto pasa por obser-
var qué prácticas culturales llevan a cabo actualmente las colectivida-
des afrodescendientes en el Perú, así como cuáles son las influencias y 
aportes culturales de las poblaciones afrodescendientes al PCI nacio-
nal en general. Para estos efectos es importante no solo documentar 
las prácticas actuales, sino también estudiar y visibilizar los procesos 
histórico-culturales a través de los cuales el PCI afrodescendiente se 
ha constituido, a la vez que ha transformado e influido las diversas 
expresiones del PCI a nivel nacional. Lo que se debe contribuir a sal-
vaguardar, finalmente, es una herencia afrodescendiente vigente en la 
actualidad, firmemente anclada en los afrodescendientes del Perú y al 
mismo tiempo profundamente incrustada en los procesos culturales e 
identitarios de la población peruana en general.

Problemática en la salvaguardia del PCI 
afrodescendiente con relación al registro, 
investigación, promoción y difusión

En el taller sobre Patrimonio Cultural Afrodescendiente en el Perú or-
ganizado por CRESPIAL y la Mesa de Trabajo Afroperuana del Con-
greso de la República, el cual contó con la participación de representan-
tes de diversos sectores de la sociedad civil afrodescendiente en el Perú, 
se revisaron una serie de desafíos a superar al momento de diseñar e 
implementar acciones de salvaguardia del PCI afrodescendiente.



260

En primer lugar, la percepción general en el taller fue de que todo 
el PCI afrodescendiente en el Perú está en situación de riesgo. Sin 
embargo, no todas las expresiones que comprende se encuentran bajo 
el mismo tipo de riesgo, ya que en algunos casos se trata de la invisi-
bilidad de las expresiones culturales y, en otros, en la progresiva des-
aparición de los cultores de prácticas tradicionales. Estas, a su vez, se 
van perdiendo debido a que las generaciones jóvenes ya no las cultivan. 
Otro tipo de riesgo es la exotización o alteración arbitraria de estas ex-
presiones, debido a una inserción no sostenible de estas en circuitos de 
mercado. Vale decir que estos riesgos no son aislados y que, por el con-
trario, suelen presentarse simultáneamente en la mayoría de las veces.

Un ejemplo particular de este tipo de riesgo complejo es el que 
afronta el cultivo de las décimas populares. Este era muy popular entre 
la población nacional hasta hace algunas décadas. Las composiciones 
poéticas con esta forma tenían una presencia constante en medios de 
comunicación y eran varios los decimistas afrodescendientes de gran 
reconocimiento en la esfera pública, como Nicomedes Santa Cruz y 
Juan Urcariegui, entre otros. En la actualidad, la producción de dé-
cimas es escasamente difundida y poco reconocida, por lo que cada 
vez menos personas se dedican a cultivar esta práctica tradicional. Al 
mismo tiempo, los viejos cultores fallecen con el paso del tiempo y 
surgen muy pocos nuevos, por lo que mucha de la tradición oral afro-
descendiente desaparece. Si bien existen diversas iniciativas de parte de 
asociaciones de decimistas para cultivarla e inculcarla en las poblacio-
nes jóvenes, es necesario que estas sean complementadas por acciones 
de salvaguardia de mayor alcance. Algo similar ocurre en el caso de la 
cumanana (costa norte) y del canto de jarana (costa central). En casos 
como estos, la no renovación de cultores y la invisibilidad de la expre-
sión está directamente relacionada: la ausencia de espacios de difusión 
y de cultivo de estas expresiones desaniman a las generaciones jóvenes 
y, al mismo tiempo, la progresiva disminución de cultores hace que la 
práctica se retraiga y se haga menos visible. El principal desafío es, en-
tonces, el fortalecimiento tanto de la transmisión como de la difusión 
de estas expresiones.



Pe
rú

261

Un tipo de riesgo diferente es el que afrontan las expresiones mu-
sicales afrodescendientes de amplia difusión. Danzas como el festejo 
o el ingá son escenificadas en diversos tipos de espectáculos y cuen-
tan con una gran difusión en la actualidad. Sin embargo, esta difusión 
no siempre es la de las danzas tradicionales propiamente dichas. Por 
el contrario, y sobre todo en los caso de su difusión para la industria 
turística y de entretenimiento nocturno, estas danzas se presentan exo-
tizadas o se alteran con fines comerciales: se las nutre de elementos 
pretendidamente africanos para darles una apariencia más exótica en 
el caso del turismo o se incorporan elementos de la música caribeña 
para hacerla más bailable en el caso de la industria del entretenimiento 
y, en ambos casos, es práctica usual que se utilicen vestuarios peque-
ños que dejen buena parte del cuerpo al descubierto, privilegiando la 
mostración erotizada del cuerpo de los bailarines. Asimismo, es común 
que estas transformaciones sean hechas por particulares con escasos 
conocimientos sobre las tradiciones afrodescendientes con fines emi-
nentemente mercantiles. De esta manera se simplifican y modifican ar-
bitrariamente los bailes que presentan. Además, estos montajes suelen 
ser presentados al público en general como “auténtico folklore afrodes-
cendiente”. Estas prácticas tienen efectos nocivos en dos sentidos. Por 
un lado, al promocionarse como folklore afrodescendiente sin serlo, y 
dada su amplia difusión, estos montajes (y los significados que trans-
miten) se instalan en el imaginario popular, estereotipando a las pobla-
ciones afrodescendientes y a sus expresiones culturales como salvajes e 
hipersexualizadas. Por el otro lado, la amplia difusión de estas prácticas 
difundidas como si fueran tradicionales invisibiliza las prácticas locales 
que sí lo son. En este caso sucede lo contrario al anterior: una forma 
de difusión meramente mercantilista de estas expresiones termina exo-
tizando e invisibilizando su práctica popular. El principal desafío en 
este tipo de acciones es lidiar con la exotización y la mercantilización 
de las prácticas tradicionales de la población afrodescendiente, pro-
moviendo el reconocimiento y difusión de las prácticas tradicionales 
o de las innovaciones que surgen de la práctica popular de las propias 
comunidades.



262

Otra dificultad particular puede derivarse de los procesos de migra-
ción interna y del mestizaje que producto de esta se suscita en localida-
des tradicionalmente afrodescendientes. Al respecto, es interesante el 
ejemplo de Aucallama, narrado por el investigador Marino Martínez.45 
Localidad tradicionalmente afrodescendiente de la costa central del 
Perú, Aucallama era muy famosa por albergar músicos, bailarines, de-
cimistas e incluso curanderos. En la actualidad, luego de ser receptora 
de migrantes andinos, es muy poco lo que puede encontrarse de PCI 
afrodescendiente. Por ejemplo, solo quedan pocos decimistas que por 
lo general son personas de edad avanzada. Por el contrario, sí es posible 
encontrar elementos del PCI relacionados con poblaciones andinas. 
En ese sentido, un proceso social ha transformado el contexto del lugar, 
de modo que el PCI perdió cultores dentro de su propia comunidad 
de origen. Es pertinente realizar diagnósticos de las localidades tradi-
cionalmente afrodescendientes en la actualidad, a fin de conocer cómo 
perdura la práctica del PCI y cómo es que esta ha cambiado hasta la 
actualidad.

Una de las principales dificultades mencionadas por los representan-
tes afrodescendientes en el citado taller es el escaso interés de las pobla-
ciones por llevar a cabo acciones de salvaguardia de su PCI, unido a su 
poca participación en la formulación de políticas públicas. Esto sucede 
a pesar de la creación de instancias estatales durante la última década, 
tales como el INDEPA o la Mesa de Trabajo Afroperuana, que están 
a cargo de la convocatoria y articulación de acciones de la comunidad 
afrodescendiente y de la incidencia del tema afrodescendiente en la 
agenda nacional y la formulación de políticas públicas. Al parecer, estas 
dificultades para la salvaguardia del PCI no son exclusivas de este ám-
bito, sino que son transversales a la diversidad de problemáticas afro-
descendientes en general y, además, son producto de la invisibilización 
de la población afrodescendiente, así como de la situación de exclusión 
en la que esta se encuentra. Por un lado, una población excluida y po-
bre, difícilmente dedicará esfuerzos y recursos a salvaguardar su PCI, 
porque debe antes resolver necesidades básicas que en muchos casos 
no están cubiertas. Por el otro lado, el PCI afrodescendiente y su salva-

45	 Entrevista personal 2011



Pe
rú

263

guardia no tienen un lugar prioritario dentro de las políticas públicas 
nacionales. Sin embargo, la salvaguardia de su PCI puede ser abordada 
de una manera estratégica, en la cual su investigación, promoción y di-
fusión contribuya a la visibilización de las poblaciones afrodescendien-
tes, empoderándolas para el emprendimiento de acciones de incidencia 
en políticas públicas de diversa índole.

Otra dificultad importante identificada en el taller es el hecho de que 
muchas de las acciones de difusión del PCI afrodescendiente no tienen 
como punto de partida un trabajo serio de investigación o recopilación. 
Las acciones de difusión son mayoritarias en el Perú, mientras que las 
acciones de registro e investigación son minoritarias, lo que plantea de 
inicio un panorama complicado. Como consecuencia de este desba-
lance, mucha de la difusión de expresiones del PCI afrodescendiente 
que se lleva a cabo es imprecisa o porta información recreada o poco 
veraz. Esto, además, deja una puerta abierta a reinterpretaciones que 
bien pueden ser social o políticamente interesadas, tal como menciona 
Heidi Feldman en el caso de ciertos usos de la música afrodescendiente 
en el Perú (2009). En ese sentido, es fundamental que la difusión del 
PCI vaya a la par de acciones de registro e investigación rigurosas y 
constantes.

Finalmente, otras dificultades señaladas por los representantes afro-
descendientes fueron la inadecuada orientación de la entrega de fi-
nanciamientos y/o el uso de los fondos recibidos para la salvaguardia 
del PCI, y la escasez de espacios para promover su cultivo, tales como 
centros de formación o lugares de difusión, lo que incluye la escasa 
difusión del PCI afrodescendiente en medios de comunicación, parti-
cularmente en el caso de expresiones no musicales.



264

5.	 Procesos de salvaguardia 
del patrimonio cultural 
afrodescendiente en el país

Identificación de hitos históricos  
en la salvaguardia del PCI

Es posible ubicar las primeras acciones para la preservación y promo-
ción de expresiones culturales afrodescendientes en el Perú hacia las 
primeras décadas del siglo XX. Sin embargo, es pertinente realizar un 
pequeño recorrido por los antecedentes de estas iniciativas, acciones y 
trabajos que recopilaron y/o promovieron expresiones del PCI afrodes-
cendiente desde antes de este periodo.

Es poco lo que se sabe de las prácticas tradicionales de los africanos 
y sus descendientes en el Perú colonial antes del siglo XIX. Las prin-
cipales fuentes, que además son escasas, hacen referencia a expresiones 
musicales, religiosas y gastronómicas sobre todo, muchas de las cuales 
no existen en la actualidad. Estas fuentes consisten en crónicas colo-
niales y, más adelante, también en relatos de viajeros europeos que vi-
sitan el Perú. Dentro de este periodo, el documento más importante al 
respecto es el del obispo Baltasar Jaime Martínez de Compañón, quien 
entre los años 1782 y 1785 escribió una enciclopedia sobre la provincia 
de Trujillo, obra que incluye importante información e ilustraciones de 
–entre otras cosas– las prácticas populares de los afrodescendientes de 
la zona. Estas referencias pueden ser consideradas las fuentes más im-
portantes en la tarea de rastrear el PCI afrodescendiente en el pasado.

En el siglo XIX, son más y más precisas las referencias a las cos-
tumbres populares de los afrodescendientes. Asimismo, aparecen más 
relatos de viajeros que las recogen y surgen intelectuales peruanos que 
recopilan y brindan detalles de estas costumbres en diversos géneros 
literarios. Entre los más importantes escritores de esa época están 
Manuel Atanasio Fuentes, estudioso de la ciudad de Lima y sus cos-
tumbres que publicó tratados y ensayos acerca de esta ciudad hacia la 
segunda mitad del siglo XIX; José Gálvez, quien publicó también un 
tratado sobre la ciudad de Lima en 1890; y Ricardo Palma, literato que 



Pe
rú

265

escribió sus Tradiciones Peruanas durante las últimas décadas de ese 
siglo. Otro documento fundamental referido al PCI afrodescendiente 
en este periodo es el trabajo del pintor Pancho Fierro, cuyas acuare-
las elaboradas durante la segunda mitad del siglo XIX constituyen los 
testimonios visuales más trascendentes sobre las expresiones populares 
afrodescendientes de aquel siglo. Las limitaciones con estos documen-
tos es que recogen testimonios principalmente de Lima, con lo que las 
tradiciones afrodescendientes de provincias quedan desatendidas.

Los primeros trabajos de salvaguardia propiamente dicha de ex-
presiones culturales afrodescendientes se inician durante las primeras 
décadas del siglo XX, también en Lima, y están mayoritariamente en-
focados a las prácticas musicales. Este sesgo se debe tal vez a la forma 
más notoria de manifestación popular afrodescendiente que podían 
percibir los primeros recopiladores no afrodescendientes en el espacio 
público desde su posición de agentes externos. Pero, por otro lado, es 
necesario enfatizar que la recopilación y estudio de la música ha ser-
vido también de vehículo para la salvaguardia de otras expresiones de 
PCI, como es el caso de la tradición oral o la fabricación de instrumen-
tos, por ejemplo.

Uno de los primeros hitos de la salvaguardia del PCI afrodescen-
diente han sido las recopilaciones de cantos populares limeños de Rosa 
Mercedes Ayarza, hacia comienzos de la década de 1920.46 Mujer aris-
tócrata y música profesional, se dedicó a recoger cantos limeños popu-
lares, entre los cuales se cuentan desde piezas de música criolla hasta 
pregones callejeros, muchos de ellos interpretados por afrodescendien-
tes. Ella recopilaba piezas de la época y aquellas que sus entrevistados 
rescataban de su vivencia pasada, con la finalidad de estudiarlas, es-
tilizarlas musicalmente para un público ilustrado y darlas a conocer 
a la sociedad limeña a través de presentaciones artísticas y montajes. 
A partir de su recopilación e indagaciones, teatralizaba estampas de 
Lima antigua y popular, en las cuales escenificaba roles y vestuarios, e 
incorporaba todos estos elementos musicales adornados y arreglados 
por ella misma. De estas representaciones nos han quedado, además 
de las recopilaciones de las piezas musicales y los pregones de la época, 

46	 Cueto (2009: 78).



266

estos vestuarios, roles, escenarios y piezas musicales, es decir, las versio-
nes de la Lima popular de esta autora. Es posible encontrar en su obra 
diversas expresiones culturales afrodescendientes de la época y algunas 
otras un poco más antiguas, aunque con los alcances y limitaciones que 
acaban de ser señalados.

Un segundo hito importante es el comienzo del estudio del PCI 
afrodescendiente desde la corriente de los estudios de folklore, corrien-
te de gran presencia en el Perú pero enfocada principalmente a lo andi-
no. Son particularmente importantes los trabajos de Fernando Romero 
y José Durand. Los trabajos de Fernando Romero sobre la zamba y la 
marinera fueron algunos de los primeros esfuerzos de investigadores 
nacionales por conocer la herencia y trayectoria histórica de expresio-
nes culturales afrodescendientes. Posteriormente profundizó en el es-
tudio y la recopilación de formas lingüísticas particulares usadas por 
afrodescendientes.47 Su trabajo es tributario de autores como el cubano 
Fernando Ortiz, por lo que tiene un sesgo marcadamente africanista. 

El trabajo de José Durand, un poco posterior (entre las décadas de 
1950 y 1980), estuvo enfocado al estudio de la música y la tradición 
oral afrodescendiente, no solo en Lima, sino a toda la costa nacional. 
Era literato de formación y catedrático de ocupación, además de asi-
duo jaranista popular y notable ejecutante del cajón. Registró y estudió 
formas musicales tanto criollas como afrodescendientes y realizó tra-
bajo de difusión principalmente a través de artículos periodísticos, así 
como a través de una compañía de música y danzas tradicionales lla-
mada Pancho Fierro. Fundada por él mismo, fue la primera compañía 
de música y danza afrodescendiente que, si bien tiene el antecedente 
del trabajo de Rosa Mercedes Ayarza, busca que los mismos cultores 
lleven a cabo la difusión de sus propias expresiones culturales. Su ob-
jetivo era la difusión y el reconocimiento de estas expresiones de parte 
de la sociedad nacional.48 Asimismo, fue un acucioso recopilador de 
décimas, cumananas y otras formas poéticas afrodescendientes. Gran 
parte de la riqueza del trabajo de Durand radica la incorporación de 
los testimonios de los cultores como elementos centrales del estudio 

47	 Romero (1987, 1988).

48	 Feldman (2009: 21).



Pe
rú

267

de las expresiones culturales que estudiaba. La recopilación y estudio 
de expresiones afrodescendientes, sin embargo, no estaba motivada 
por un interés particular en esta población, sino porque pertenecían al 
espectro general de expresiones culturales costeñas que constituían la 
materia principal de interés de Durand.

Un nuevo hito importante a partir de ese momento, generado a par-
tir de estos trabajos, es la voluntad de las poblaciones afrodescendientes 
de asumir un rol protagónico en la narración de su propia historia y su 
propia cultura viva. Como reacción al trabajo de José Durand, grupos 
de pensadores afrodescendientes criticaron la intermediación cultural 
de un no afrodescendiente –propiamente la de un “blanco”– en la di-
fusión de sus expresiones tradicionales.49 En este proceso fueron claves 
los hermanos Victoria y Nicomedes Santa Cruz, quienes a través de 
metodologías diversas iniciaron un trabajo de recopilación y rescate de 
sus expresiones tradicionales. Estas investigaciones tenían como punto 
de partida conceptual la herencia africana y la memoria ancestral de 
los afrodescendientes en el Perú. El trabajo de Victoria Santa Cruz se 
caracterizó por recurrir a la memoria ancestral alcanzada a través de 
procesos de meditación y reflexión. Esta memoria ancestral rescatada 
era luego puesta en escena en estampas costumbristas a través de los 
cuerpos de bailarines de la compañía “Danzas y Canciones Negras del 
Perú”. El trabajo de Nicomedes Santa Cruz estuvo más orientado a la 
investigación de diversas expresiones del PCI afrodescendiente des-
de una mirada africanista basada en los trabajos de Fernando Ortiz, 
Edison Carneiro y Cámara Cascudo entre otros. Este trabajo incluso 
comprendió visitas a África en busca de la herencia ancestral perdida y 
fue reflejado en diversos artículos de difusión periodística, numerosas 
conferencias, una serie de libros y algunas compilaciones discográfi-
cas.50 Tanto los planteamientos como las metodologías de los herma-
nos Santa Cruz son objeto de serio cuestionamiento en cuanto a su 
rigurosidad y autenticidad. Pero tal vez la dimensión más importante 
de estos trabajos es la dimensión política: a través de la labor de re-
construcción y difusión de los hermanos Santa Cruz, el PCI afrodes-

49	 Feldman (2009: 57).

50	 Feldman (2009: 97).



268

cendiente, además de hacerse visible, fue conocido y reconocido por 
afrodescendientes y no afrodescendientes. En ese sentido, como men-
ciona Heidi Feldman, lo importante de esta obra no es la autenticidad 
de los planteamientos, sino la forma en que integraron y visibilizaron a 
la comunidad afrodescendiente en el Perú como colectivo y como parte 
del panorama social y cultural de la nación.51

Otro hito fundamental en la salvaguardia del PCI afrodescendien-
te, y probablemente el más importante en términos de visibilización y 
difusión, fue la creación y el éxito del conjunto Perú Negro desde 1969 
hasta la fecha. Este conjunto de música afrodescendiente fundado por 
ex integrantes del conjunto “Danzas y Canciones Negras del Perú” de 
Victoria Santa Cruz, tuvo gran éxito en el exterior, e incluso ganó el 
primer premio en el Festival Internacional de la Danza y la Canción 
celebrado en Buenos Aires en el año 1969, acontecimiento que consa-
graría al conjunto a nivel internacional. Perú Negro, además de la mú-
sica, difundió otros elementos de la cultura afrodescendiente, a través 
de su puesta en escena, tales como el contexto popular del callejón o sus 
vestuarios, aunque modificándolos y estandarizándolos para el escena-
rio o incluso caricaturizando las supuestas escenas de la vida cotidiana. 
Asimismo, han incorporado elementos musicales y coreográficos tanto 
de la música del Caribe como de algunos conjuntos de baile africanos52. 
Dados los éxitos de este conjunto, la música afrodescendiente obtuvo 
gran reconocimiento a nivel nacional e internacional, e hizo visible al 
Perú y su población afroperuana frente al mundo entero. Asimismo, 
elevó el reconocimiento y la estima de la opinión pública nacional 
hacia estas expresiones culturales, con la generación de modelos que 
se conservan en el imaginario colectivo y que se repiten hasta la ac-
tualidad. Fue, además, una importante cantera de destacados músicos, 
bailarines, actores e investigadores afrodescendientes, muchos de los 
cuales se mantienen en actividad. 

Un hito contemporáneo en la salvaguardia del PCI afrodescendien-
te, dada la coyuntura nacional de la última década, es el boom gastro-
nómico que se experimenta en el Perú desde hace algunos años. La 

51	 Feldman (2009: 145).

52	 Martínez, entrevista personal (2010), Feldman (2009: 183).



Pe
rú

269

gastronomía peruana se ha convertido en un producto de exportación, 
en el cual el contenido cultural es un factor clave. En efecto, mucha de 
la comida que se vende y difunde dentro y fuera del país es de raíz afro-
descendiente y es difundida como tal, por lo que el PCI relacionado 
a la gastronomía –que incluye uso de insumos, técnicas e incluso sa-
zón– está experimentando una importante difusión a nivel nacional e 
internacional. En esta misma línea, son de destacar los nuevos estudios 
sobre gastronomía nacional que actualmente son impulsados desde 
distintas instituciones, entre las cuales destaca la labor de la Universi-
dad San Martín de Porres, con los trabajos sobre gastronomía afrodes-
cendiente de Humberto Rodríguez Pastor y Rosario Olivas Weston, 
entre los más reconocidos.

En términos de administración pública, es posible reconocer tam-
bién hitos importantes para la salvaguardia del PCI afrodescendiente. 
Por un lado, se encuentra el reconocimiento de diversas expresiones del 
PCI como Patrimonio Cultural inmaterial de la Nación, como es el 
caso de expresiones tales como la Marinera, el cajón peruano, la cajita 
o la cumanana. La ratificación de la Convención para la Salvaguardia 
del Patrimonio Cultural Inmaterial (UNESCO 2003) por el Estado 
peruano en el año 2005 es un hito importante también, dado que ge-
nera una plataforma para implementar la salvaguardia del PCI como 
política de Estado. Por otro lado, se pueden reconocer como hitos im-
portantes también la creación de instituciones estatales que recono-
cen a los afrodescendientes como minoría étnica y que tienen como 
objetivo trabajar para su desarrollo, como son el INDEPA (2005), la 
Mesa de Trabajo Afroperuana (2004) y el Viceministerio de Intercul-
turalidad del Ministerio de Cultura (2010). Entre los objetivos de estas 
instituciones se incorpora el reconocimiento de la diversidad cultural y 
las costumbres de estas minorías étnicas, lo que comprende también la 
gestión del PCI afrodescendiente, aunque son pocas aún las acciones 
desarrolladas en esta línea.



270

Principales trabajos realizados  
en los últimos 30 años

En términos de investigaciones sobre música afrodescendiente, uno de 
los principales trabajos de investigación de los últimos 30 años es el li-
bro de William Tompkins titulado Tradiciones musicales de los negros de 
la costa del Perú (2011), que es su tesis doctoral finalizada en 1981. Esta 
es una de las primeras aproximaciones etnomusicológicas a la prácti-
ca musical afrodescendiente en el Perú. Esta investigación se realiza 
aproximadamente en la misma época que el estudio de Rosa Elena 
Vásquez titulado La práctica musical de la población negra en el Perú, pu-
blicado en 1982. Ambos trabajos abordan la práctica musical afrodes-
cendiente desde una perspectiva etnomusicológica y trabajan tanto con 
fuentes secundarias como con testimonios de importantes portadores. 
El primero de estos trabajos brinda un panorama histórico-social acer-
ca de las prácticas musicales afrodescendientes y luego investiga las 
diversas expresiones musicales; el segundo, hace un análisis del con-
texto sociopolítico del desarrollo de estas expresiones y luego se da al 
estudio del Hatajo de Negritos de El Carmen. Un tercer trabajo de este 
tipo que aborda la temática del PCI afrodescendiente es Ritmos Negros 
del Perú de Heidi Feldman, publicado en el año 2009. También desde 
una perspectiva etnomusicológica, estudia la producción de discursos 
de autenticidad en la música afrodescendiente y revela su trascenden-
cia social y política en la actualidad. Un importante trabajo surgido 
en 1992 es Del Fuego y del Agua de Susana Baca, que busca rescatar 
y revalorar las tradiciones musicales afrodescendientes y que incluye 
además un estudio etnomusicológico de Chalena Vásquez. Otro traba-
jo importante es Herencia de esclavos en el norte del Perú de Luis Rocca, 
publicado el 2010, que brinda importante información acerca de can-
tos, formas musicales y danzarías de las poblaciones afroperuanas del 
norte del Perú. 

En términos de investigaciones sobre gastronomía afrodescendiente, 
los trabajos más importantes son los estudios de Humberto Rodrí-
guez Pastor De tamales y tamaleros: tres historias de vida (2006), La vida 
en el entorno del tamal peruano (2007) y el capítulo sobre gastronomía 
afrodescendiente del libro Negritud: afroperuanos: resistencia y existen-



Pe
rú

271

cia (2008). Es posible también encontrar menciones a la gastronomía 
afrodescendiente en los trabajos de Rosario Olivas Weston (1996) e 
Isabel Álvarez (1997). En términos de usos lingüísticos afrodescen-
dientes es fundamental el trabajo de Fernando Romero en los libros El 
negro en el Perú y su transculturación lingüística (1987) y Quimba, fa, ma-
lambo, ñeque: afronegrismos en el Perú (1988). También son importantes 
el trabajo de John Lipski (1994) y María del Carmen Cuba (1996). 
En tradición oral, destacan los trabajos de Luis Rocca La otra historia: 
memoria colectiva y canto del pueblo de Zaña (1985) y Herencia de esclavos 
en el norte del Perú (2010). En términos de festividades tradicionales, 
es importante el trabajo de Orlando Velásquez El pueblo negro de Ya-
patera: tradición fe esperanza (2003), sobre las festividades del pueblo 
afrodescendiente de Yapatera en Piura.

Finalmente, existen una serie de libros compilatorios acerca de ex-
presiones culturales afrodescendientes. Uno de los más importantes es 
el libro Lo africano en la cultura criolla editado por Carlos Aguirre en el 
año 2000, que reúne artículos de diversos investigadores que incluyen 
temas de religiosidad y vivencia popular afroperuana, además de testi-
monios de diversos portadores afrodescendientes. Otro trabajo signifi-
cativo de compilación es el libro Africanos y pueblos originarios: relacio-
nes interculturales en el área andina, editado por el Museo Afroperuano 
de Zaña en el año 2007, que constituye una primera aproximación al 
estudio de las relaciones entre pueblos originarios y afrodescendientes 
en el Perú y que incluye también diversos artículos sobre expresiones 
culturales afrodescendientes relacionadas con el área andina. Una ter-
cera publicación destacable en esta línea es el libro Escribir la identidad: 
Creación Cultural y Negritud en el Perú, editado por M’bare N’gom en el 
año 2008, que contiene diversos artículos que versan sobre expresiones 
culturales afrodescendientes como la décima o las distintas expresiones 
musicales afro.



272

6.	 Breve reseña de las siguientes 
manifestaciones y de su posible 
localización

Lengua, giros lingüísticos,  
cosmovisión y manifestaciones orales 
(mitos, cuentos y leyendas)

El espectro de lengua y manifestaciones orales en el PCI afrodescen-
diente es muy amplio y abarca desde formas particulares de hablar 
hasta expresiones orales de larga presencia y gran arraigo. Es más com-
plicado, en cambio, hablar de una cosmovisión particular de las pobla-
ciones afrodescendientes en el Perú. Retomando el contexto general 
ya descrito líneas arriba, la diversidad de la procedencia de los esclavos 
africanos y el profundo intercambio comercial del que fueron objeto a 
lo largo de la ruta desde África hasta el Perú provocaron que los grupos 
de africanos y afrodescendientes que llegaban al virreinato fuera cultu-
ralmente muy diverso. Por esa razón, hubo muy pocas oportunidades 
de que las matrices culturales fueran mantenidas por colectividades 
transportadas en su integridad, como sí ocurrió en el caso de Brasil o 
Cuba.53 Por el contrario, las diversas cosmovisiones se integraron en 
un nuevo crisol cultural forjado en el Perú en el contexto de la colonia 
y a partir del idioma español y la religión cristiana. Sin embargo, se 
conservó una profunda herencia africana. Este proceso se ilustra de 
manera particular en el sincretismo religioso afrodescendiente, el cual 
será materia de discusión del siguiente acápite.

En lo que respecta a la lengua y a los giros lingüísticos de los afro-
descendientes, en el Perú se reconoce que poseen formas particulares 
de utilizar el lenguaje. Estas diferencias abarcan desde cambios en la 
pronunciación y entonación hasta el uso de una serie de vocablos par-
ticulares, muchos de los cuales ya forman parte del habla de gran parte 
de la población nacional no afrodescendiente. En este último caso, es 
fundamental señalar el trabajo de Fernando Romero, quien escribió los 
que probablemente son los estudios más reconocidos acerca del uso 

53	 Rostworowski (2000: 29), Tompkins (2011).



Pe
rú

273

del lenguaje de parte de los afrodescendientes: El negro en el Perú y su 
transculturación lingüística y Quimba, fa, malambo, ñeque: afronegrismos 
en el Perú. Inicialmente, parte del mismo trabajo, el primero de estos 
textos estudia el proceso de transculturación lingüística acontecido a 
partir de la llegada de inmigrantes africanos al Perú, mientras que el 
segundo es una recopilación y análisis de un poco más de 470 expre-
siones del habla popular afrodescendiente, que a decir del autor tienen 
probables raíces en África o fueron forjadas durante la trata de escla-
vos. Dentro de esta recopilación, se comprenden diversas expresiones 
del habla popular ya asimiladas por poblaciones no afrodescendientes, 
lo que sugiere su profunda influencia en la forma de hablar de otras 
colectividades.54 En años posteriores surgieron otros importantes estu-
dios lingüísticos como los de Lipski (1994) y Cuba (1996), entre otros. 
El pequeño número de trabajos al respecto muestra que el campo de 
los usos lingüísticos de los afrodescendientes en el Perú es una veta aún 
abierta para el estudio, y que su registro y difusión constituirían una 
iniciativa importante para la visibilización de su aporte lingüístico a las 
diversas hablas del territorio nacional.

Por otro lado, en lo que respecta a las expresiones orales, en el Perú 
existe una larga tradición de poesía popular. Las poblaciones afrodes-
cendientes, entre otros grupos poblacionales, acogieron y adoptaron di-
versas formas de poesía popular española, tales como las décimas y las 
distintas formas de coplas, las cuales –según Nicomedes Santa Cruz– 
llegaron al territorio nacional casi con la llegada de los conquistadores 
españoles.55 Eran muy diversos los modos de expresión de esta poesía 
popular en aquella época. Además de la composición o declamación 
artística de la poesía popular, estas formas orales se utilizaban en autos 
sacramentales y diversas puestas en escena como elaborar testimonios 
y crónicas populares, ejercer la defensa en litigios, reclamar mercedes, 
hacer odas o críticas sociales. Eran formas de expresión sumamente 
cotidianas, que a decir de Raúl Porras Barrenechea, “no se debe a un 
capricho poético, sino que corresponde a una costumbre de época… El 
verso era como un traje de gala para sentarse en la corte, y las mejores 

54	 Romero (1988) y Rodríguez Pastor (2008: 365).

55	 Santa Cruz (1982: 39).



274

defensas eran unas coplas”.56 Con el transcurrir del tiempo, estas for-
mas de expresión oral se instalan en el Perú y se apropiaron de ellas los 
sectores populares no solo criollos, sino también mestizos, indígenas y 
afrodescendientes, quienes las tomaron como vehículo de expresión de 
sus vivencias, gustos e ideas, al tiempo que las cultivan en competen-
cias de contrapunto y las incorporan en sus formas musicales, como ha 
ocurrido en muchas otras partes de Latinoamérica. 

En el caso de las poblaciones afrodescendientes, las formas orales 
más difundidas e identificadas con esta población son las décimas y las 
cumananas. En el caso de la décima, es posible encontrar decimistas en 
las distintas localidades con alta concentración de afrodescendientes, 
aunque el número de estos ha descendido dramáticamente durante las 
últimas décadas. Nicomedes Santa Cruz señala que es hacia el siglo 
XVIII que la décima se instala en el Perú y se hace parte de los cantares 
populares de la población.57 La décima en el Perú ha tenido un cultivo 
extenso que no se ha limitado a la composición o la declamación, sino 
que es centro de una práctica social compleja centrada en competen-
cias de contrapunto rezado y cantado. De esta manera ha dado lugar a 
formas escénicas y musicales y ha provocado la formación de colecti-
vidades de cultores, roles, jerarquías e incluso formas de asociatividad 
institucional, como es el caso de la Asociación de Decimistas del Perú. 
Es similar el caso de la Cumanana, forma poética localizada princi-
palmente en las colectividades afrodescendientes de la costa norte del 
Perú. Esta forma poética consiste en la declamación o cantar improvi-
sado de versos en cuartetas, que abordan temas diversos y que son tam-
bién rezados o cantados en desafíos de contrapunto. Hay otras formas 
orales que no suelen ser muy reconocidas como tales, porque forman 
parte de géneros musicales como la marinera o el tondero, géneros de 
canto en contrapunto en los que las letras de las canciones obedecen 
también a patrones poéticos. Finalmente, puede ser interesante tam-
bién estudiar las expresiones orales contenidas en las letras de géneros 
musicales tales como el festejo o el panalivio. Todas estas formas orales, 
a pesar de su diversidad, tienen como rasgo común su transmisión ge-

56	 Extraído de Santa Cruz (1982: 42).

57	 Santa Cruz (1982: 39).



Pe
rú

275

neracional –no solo de la práctica, sino también de numerosos versos 
que quedan en la memoria colectiva– y el contenido testimonial y ex-
presivo que portan como forma de expresión popular. En ese sentido, 
es pertinente para la salvaguardia del PCI afrodescendiente estudiar la 
tradición oral de estas poblaciones y contemplar iniciativas de inter-
vención para mantener y estimular su práctica.

Ritos y festividades

De manera similar al caso anterior, es difícil hablar de ritos y festivida-
des, sobre todo religiosos, transportados directamente de África. Dada 
la diversidad de los afrodescendientes que llegaron al Perú, los ritos y 
festividades fueron forjados aquí de forma colectiva, y articulados en 
torno de la vida social y religiosa virreinales de la época. Sin embargo, 
esto no quiere decir de ninguna manera que los africanos y afrodescen-
dientes se acogieron a las formas españolas. Por el contrario, adoptaron 
su impronta a estas, generando expresiones nuevas que tomaron ele-
mentos de ambos mundos. 

En términos de las creencias y ritos religiosos, diversos autores en-
cuentran razones de peso para pensar que los afrodescendientes lleva-
ron a cabo un sincretismo religioso no solo con la religión cristiana que 
les fue inculcada, sino también con los cultos de las poblaciones ori-
ginarias. En el primer caso, William Tompkins sugiere que –tal como 
sucedió tanto en poblaciones andinas como en poblaciones afrodes-
cendientes de otras regiones de América– la amplitud de las creen-
cias católicas, la diversidad de rituales con símbolos religiosos (como 
cruces y agua bendita) y la adoración de santos y vírgenes permitieron 
la reinterpretación de creencias africanas de parte de los nuevos evan-
gelizados.58 En el segundo caso, María Rostworowski señala que los 
afrodescendientes en la colonia se unieron al culto de los indios en el 
culto al dios de los temblores, y sugiere que los rituales andinos ofrecen 
también una plataforma para la reinterpretación de sus cultos.59 Con el 

58	 Tompkins (2011).

59	 Rostworowski (1992: 143).



276

paso del tiempo, estos sincretismos se consolidaron en formas particu-
lares de religiosidad que perduran hasta la actualidad.

Un elemento que debe ser revisado es la instancia de asociatividad 
religiosa conocida como cofradía, que es el antecedente de las actua-
les hermandades religiosas. Las cofradías eran agrupaciones religio-
sas constituidas por afrodescendientes a partir de la devoción por un 
santo católico. Constituían un modelo de asociación religiosa traído 
de España e implementado por los conquistadores en las poblaciones 
de afrodescendientes que pretendían evangelizar. La primera cofradía 
en el Perú data de 1540 y comenzaron a ser reguladas por el poder 
eclesiástico hacia 1604. Estas cofradías cuidaban del bienestar de sus 
miembros y velaban por el tratamiento adecuado de los esclavos y por 
su entierro de parte de sus amos. Asimismo, las cofradías solían ser 
invitadas a bailar en las grandes ceremonias religiosas y festividades 
de las ciudades y pueblos, como es en el caso de los autos del Corpus 
Christi. Es posible que su devoción y sus ceremonias hayan incorpo-
rado sincréticamente distintos elementos rituales africanos. Si bien no 
todos los afrodescendientes formaban parte de una cofradía obliga-
toriamente, sí fueron una importante instancia de asociatividad entre 
afrodescendientes. Para William Tompkins la importancia de las co-
fradías reside en que contribuyeron a dar un cierto grado de comuni-
dad a las poblaciones afrodescendientes, acosadas por diversos procesos 
sociales que atentaron contra su unidad identitaria.60 Estas cofradías, 
en muchos casos, constituyeron la base social de muchas de las festi-
vidades afrodescendientes a lo largo del tiempo, tanto de las religiosas 
como de las laicas.

Las expresiones de la religiosidad afrodescendientes suelen ser fe-
nómenos complejos que portan múltiples significados, e incluso están 
estrechamente asociados a otras expresiones del PCI. Un ejemplo in-
teresante es el del Hatajo de Negritos del Carmen, que según Wi-
lliam Tompkins encuentra sus antecedentes en la tradición española 
de bailar y cantar frente a los nacimientos. Todos los años en diciem-
bre, cuadrillas de danzantes afrodescendientes interpreta bailes y can-
tos tradicionales para honrar al niño Jesús y a la Virgen del Carmen, 

60	 Tompkins (2011).



Pe
rú

277

patrona del pueblo. Estos danzantes ensayan el baile con semanas de 
anticipación, tiempo en el cual involucran a la población solicitando su 
apoyo económico para llevar a cabo el baile. Las cuadrillas, integradas 
por danzantes devotos donde se observan también jerarquías, bailan 
desde la noche buena hasta el día de la bajada de reyes, tanto en la 
iglesia del pueblo como en la plaza central. Asimismo, acompañaban a 
la procesión de la Virgen del Carmen el día 27 de diciembre.61 Tanto 
las danzas como la música, el canto y el vestuario son expresiones tra-
dicionales afrodescendientes. Esta festividad, entonces, reúne una serie 
de elementos del PCI afrodescendiente en un mismo evento: religio-
sidad, música y danza, además del involucramiento de la población en 
una expresión que se comprende como parte de la identidad colectiva. 
Esta riqueza hace que a través de su salvaguardia se puedan proteger 
también una serie de expresiones culturales conexas. 

Otra expresión religiosa afrodescendiente de gran importancia es 
la festividad del Señor de los Milagros, que constituye la festividad 
religiosa más grande del Perú. Culto aparecido hacia mediados del si-
glo XVII, surge a partir de que un esclavo angoleño pintó una ima-
gen de Cristo Crucificado en los muros del local de su cofradía hacia 
1651. Luego de este suceso, el lugar donde se encontraba la imagen 
se convirtió en un centro de cultos para afrodescendientes de la zona 
de Pachacamilla. La imagen en el muro resistió tanto el embate de 
los terremotos de 1655, 1687, 1746 y 1940 como los intentos de las 
autoridades eclesiásticas de borrar la imagen en 1671. Estos eventos 
reforzaron la fe en la imagen, a la cual se le comenzaron a atribuir 
numerosos milagros.62 En el año 1718, se nombra al Señor de los Mila-
gros como Patrono de los Reyes. En el año 1730, se funda el Convento 
de las Nazarenas y se inicia la procesión y, en el año 1878, se forma la 
primera hermandad del Señor de los Milagros. Entre las décadas de 
1890 y 1930, los sectores sociales no afrodescendientes se apropian 
también del culto al Señor de los Milagros, y es entonces que comien-

61	 Tompkins (2011) y Vásquez (1982: 69).

62	 Rostworowski (1992: 158), Panfichi (2000: 143).



278

za a convertirse en un culto de carácter nacional.63 En la actualidad, 
el culto al Señor de los Milagros se realiza a través de multitudinarias 
procesiones a lo largo de todo el país, así como en otros países a car-
go de colectividades de migrantes peruanos. Asimismo, sin perder su 
filiación afrodescendiente, es un culto representativo de muy diversos 
sectores de la población nacional.

Hay algunos elementos interesantes respecto del carácter sincrético 
del culto al Señor de los Milagros. Según diversas crónicas, muchos de 
los rituales de alabanza a la imagen eran similares a rituales africanos.64 
Rostworowski sostiene que el culto al Señor de los Milagros es en 
realidad el culto al dios andino Pachacámac, señor de los temblores. 
Señala que hacia el año 1550, cien años antes, un grupo de indígenas 
de Pachacámac pintó en ese mismo lugar una imagen de su huaca, 
con lo que sugiere que la veneración a esta imagen no es sino la conti-
nuación del culto a Pachacámac a través de un culto sincrético.65 Esto 
puede relacionarse a la asociación entre los terremotos que azotaron 
Lima y que respetaron el muro en el que la imagen se mantenía. Este 
culto, que continúa con gran fortaleza hasta hoy, concentra también 
una serie de elementos del PCI conexos: sincretismo religioso afrodes-
cendiente, formación de colectividades culturales y una manifestación 
multitudinaria a través de las procesiones; todos los cuales se favorece-
rían también de las acciones de salvaguardia llevadas a cabo a favor de 
la festividad en su conjunto.

Una festividad religiosa relativamente nueva, pero al mismo tiempo 
expresión de un culto muy antiguo, es la procesión de Santa Efigenia 
de Etiopía en Cañete. Santa Efigenia es una santa etíope y es la pri-
mera santa afro del panteón católico. Según Julio Luna, la imagen de 
esta santa debió llegar entre los pertrechos de los esclavos, y en 1741 se 
construyó una capilla en su honor. Si bien la devoción hacia esta santa 
se remonta más o menos a esa fecha, la procesión se inició en el año 
1995, fecha en la que la municipalidad provincial de Cañete declaró a 

63	 Rostworowski (1992: 175), Panfichi (2000: 145).

64	 Panfichi (2000: 144).

65	 Rostworowski (1992: 149).



Pe
rú

279

Santa Efigenia Patrona del arte Negro.66 La festividad en honor a esta 
santa se celebra el 21 de setiembre de cada año y congrega a las po-
blaciones afrodescendientes y afromestizas de la zona de cañete. Una 
particularidad interesante es que, con motivo de esta festividad, se ela-
boran en la zona diversos potajes –tanto tradicionales como contem-
poráneos– a base de carne de gato. 

Dos festividades afrodescendientes de particular importancia del 
pueblo de Yapatera, población de fuerte ascendencia afrodescendiente, 
son la fiesta de San Sebastián y la fiesta del Señor de la Piedad. La 
primera de estas fiestas surge en el año 1935, impulsada desde la parro-
quia de Chulucanas. La razón por la cual San Sebastián es el patrono 
de Yapatera es incierta, lo cual no ha sido obstáculo para su celebración 
anual, que tiene lugar en la segunda quincena de enero. Esta es una 
fiesta que concentra diversos elementos culturales del pueblo yapatera-
no: la cofradía de San Sebastián se encarga de recolectar fondos entre 
los pobladores para organizar la fiesta que concentra procesiones, mú-
sica, venta de viandas con potajes tradicionales y un gran consumo de 
chicha. Orlando Velásquez67 señala que la fiesta comenzó a declinar 
hacia finales de la década de 1990, por lo que se incorporaron nuevos 
elementos como el homenaje al Mango (producto emblemático de Ya-
patera) y los concursos de belleza, los cuales contribuyeron a reforzarla, 
junto con el involucramiento y los aportes de los migrantes yapatera-
nos en Lima.68 Este mismo autor señala que las principales amenazas 
a la fiesta, las cuales fueron también causantes del declive de finales de 
la década de 1990, fueron el descenso de la capacidad adquisitiva de los 
pobladores yapateranos y la presencia de diversas iglesias protestantes 
que no permitían a sus fieles participar de esta fiesta.69 La festividad del 
Señor de la Piedad surge durante la década de 1960 y se celebra cada 
14 de setiembre. Esta fiesta congrega fieles tanto yapateranos (loca-
les y migrantes) como procedentes de localidades aledañas e involucra 

66	 Muñoz (2011).

67	 Velásquez (2003: 94).

68	 Velásquez (2003: 94).

69	 Velásquez (2003: 94).



280

también bailes, comidas y procesiones. La situación de esta festividad 
es muy similar a la de la fiesta de San Sebastián y comparte la misma 
problemática respecto del escaso poder económico de los fieles y de la 
presencia de iglesias protestantes en la zona.70

En cuanto a las festividades no religiosas, estas también se llevan a 
cabo de acuerdo al contexto social de la época, respetando una deter-
minada temporalidad y determinadas ocasiones. Una de las ocasiones 
festivas no religiosas más reconocidas y documentadas fueron los car-
navales, en los cuales los afrodescendientes eran participantes asiduos, 
pertenecientes por supuesto al vulgo que practicaba indecentes juegos 
ante los ojos de las élites durante esas fechas.71 En cuanto a expresio-
nes culturales que acompañaban el carnaval, un ejemplo importante es 
el Son de los Diablos, danza que las cuadrillas de danzantes afrodes-
cendientes llevaban a cabo en estas fechas. Derivadas de las cuadrillas 
de diablos danzantes de los autos de la procesión del Corpus Christi 
durante la colonia, eran cuadrillas de danzantes afrodescendientes dis-
frazadas de diablos que alegraban el carnaval danzando en las esquinas, 
zapateando al ritmo del arpa, la guitarra, la cajita y la quijada de burro 
bajo el mando de un líder o diablo mayor enmascarado. La última vez 
que una de estas cuadrillas bailó en el carnaval de Lima fue en el año 
1930; sin embargo, es una danza que ha sido reconstruida numerosas 
veces, así como presentada en montajes escénicos, y que representa una 
de las expresiones artísticas populares afrodescendientes más tradicio-
nales de Lima. 

Hay, finalmente, una serie de festividades asociadas a poblaciones 
afrodescendientes que, si bien son modernas, toman como base diver-
sos elementos del PCI afrodescendiente. Una de ellas es la Fiesta de la 
Vendimia de Ica, celebración contemporánea muy asociada a la tradi-
ción vitivinícola de esta región. Otras celebraciones de este tipo son los 
numerosos festivales de marinera que se realizan a lo largo de todo el 
Perú. Otro espacio, más reciente, son los Festivales del Cajón Peruano 
–ya antes descritos–, festivales que celebran al instrumento y su vín-
culo con la identidad nacional y, sobre todo, afrodescendiente. Como 

70	 Velásquez (2003: 96).

71	 Rojas (2005: 81).



Pe
rú

281

estas celebraciones hay muchas más. Es pertinente para los encargados 
de un proyecto de salvaguardia de expresiones afrodescendientes en el 
Perú preguntarse por la pertinencia de incluir este último tipo de cele-
braciones en las acciones de salvaguardia.

Técnicas e instrumentos

El registro y conocimiento preciso de técnicas, tecnologías e instru-
mentos relacionados con las poblaciones afrodescendientes es aún muy 
escaso. No se han encontrado inventarios o estudios particulares sobre 
estas expresiones, por lo que puede suponerse que la difusión también 
es mínima.

Sin embargo, esto no quiere decir que no existan; por el contrario, 
este vacío llama la atención sobre un ámbito en el cual debe hacerse 
un importante trabajo de recopilación e investigación, para luego vi-
sibilizar estas expresiones y revalorar su importancia y su arraigo en la 
población afrodescendiente.

Por un lado, puede ser interesante revisar a profundidad ámbitos ya 
conocidos del PCI afrodescendiente en busca de estas técnicas, tec-
nologías e instrumentos como, por ejemplo, las tecnologías utilizadas 
en la cocina o la forma de fabricación de instrumentos musicales. Por 
otro lado, en el taller sobre Patrimonio Cultural Afrodescendiente en 
el Perú organizado por CRESPIAL y la Mesa de Trabajo Afroperua-
na del Congreso de la República, los participantes afrodescendientes 
hablaron de expresiones culturales tales como mirar la hora a través 
de la posición del sol o diversas técnicas de aseo tradicional, las cuales 
consideraban parte de su identidad y su legado afrodescendiente y cuya 
investigación es pertinente para efectos de este trabajo. En la misma 
línea, hay una tradición de curanderos en Aucallama que sería impor-
tante estudiar en busca de posibles técnicas de curación o conocimien-
to de plantas medicinales.

Artes del espectáculo

Además de todo lo ya mencionado en el campo de la música, las pobla-
ciones afrodescendientes tienen una importante tradición en el ámbito 
de las artes del espectáculo. De acuerdo con crónicas de la colonia, las 



282

poblaciones afrodescendientes tuvieron importantes participaciones en 
los espectáculos organizados por la iglesia como procesiones o autos sa-
cramentales.72 Estas poblaciones también incorporaron performances 
artísticas musicales en muchas de sus celebraciones tradicionales bajo 
la forma de comparsas, como es el caso del Son de los Diablos en el 
carnaval limeño o de las cuadrillas de Hatajo de Negritos en Chincha. 
Asimismo, los afrodescendientes han tenido una importante presencia 
en las tablas nacionales durante la república. Se puede mencionar entre 
otros a Nicomedes Santa Cruz Aparicio, importante dramaturgo afro-
descendiente autor de la obra teatral “Confort del Hogar”73 y a Manuel 
Quintana, cantor afrodescendiente de marineras limeñas, quien parti-
cipó como actor y cantor en presentaciones de Zarzuela.74

Al respecto, es fundamental mencionar que conjuntos de música y 
danza afrodescendientes como Pancho Fierro, Danzas y Canciones 
Negras del Perú y Perú Negro fueron importantes canteras de actores 
y bailarines. Dada la importancia del elemento escénico en las presen-
taciones de danza de estos conjuntos, un número importante de jóve-
nes afrodescendientes recibió una sólida formación escénica en danza, 
actuación, dirección y creación de guiones teatrales. Muchos de estos 
actores –como por ejemplo Teresa Palomino y Lalo Izquierdo entre 
otros– siguen realizando producciones artísticas en la actualidad. 

Técnicas artesanales

Al igual que en el caso de las técnicas e instrumentos afrodescendien-
tes, son muy escasos los registros sobre técnicas artesanales, por lo que 
se necesita tomar medidas urgentes de investigación al respecto. Esto, 
porque diversos registros históricos señalan que los afrodescendientes 
tienen una importante tradición de técnicas artesanales, relacionadas 
sobre todo a la creación de instrumentos musicales desde su llegada al 
Perú hasta la actualidad. Diversas crónicas registran que los afrodes-
cendientes utilizaban instrumentos producidos por ellos mismos, sobre 

72	 Tompkins (2011).

73	 Variedades (1908).

74	 Tompkins (2011).



Pe
rú

283

todo de percusión, como marimbas y tambores de troncos de árboles 
y botijas de cerámica entre muchos otros75. Esta producción requería 
de conocimientos y técnicas artesanales asociadas a la producción de 
sonidos para su uso musical. De estos instrumentos perviven en la ac-
tualidad la quijada de burro, la cajita y el cajón, que en algunos casos 
siguen siendo fabricados por artesanos afrodescendientes, aunque en 
otros casos son también fabricados a gran escala por empresas espe-
cializadas.

En la actualidad, estos conocimientos artesanales de fabricación de 
instrumentos musicales ha tenido importantes desarrollos creativos, 
por lo que han producido toda una gama de nuevos instrumentos mu-
sicales, fundamentalmente idiófonos basados en el cajón, que son de-
sarrollados por diversas asociaciones de afrodescendientes y que poco 
a poco ocupan lugares interesantes en la escena musical peruana. Asi-
mismo, hay iniciativas de recuperación de instrumentos tradicionales 
ya desaparecidos, como las que lleva a cabo el Museo Afroperuano de 
Zaña, por ejemplo. Por otro lado, es de rescatar el esfuerzo que actual-
mente desarrolla la Red de Mujeres Afroartesanas (REDMAA) por 
promover el desarrollo de las mujeres afrodescendientes a partir del 
trabajo artesanal en proyectos asociativos. 

7.	 Recomendaciones  
para un proyecto regional

Balance general

Las acciones de salvaguardia del PCI afrodescendiente en el Perú a 
lo largo del siglo XX y lo que va del XXI han consistido en iniciati-
vas aisladas, motivadas no siempre por la salvaguardia del legado cul-
tural afrodescendiente en el Perú como conjunto, sino por el interés 
de ciertos sujetos e instituciones en algunas expresiones en particular. 
Estas acciones han estado dirigidas en mayor medida a salvaguardar 
expresiones musicales y dancísticas y, en menor medida, a expresiones 
orales, religiosas y gastronómicas. En el caso de la salvaguardia de las 

75	 Tompkins (2011).



284

expresiones musicales, los esfuerzos han sido diversos y han abarcado 
desde la investigación académica hasta la difusión comercial. Estas se 
han mezclado e influido entre sí y se han transformado a tenor de los 
procesos políticos y –en muchos casos– de la demanda del mercado. 
De estas manera, se ha generado un conocimiento amplio, pero impre-
ciso acerca de las tradiciones musicales afrodescendientes en el Perú, 
en el cual no está tan claro cuáles elementos son objeto de la trans-
misión generacional y cuáles otros constituyen tradiciones inventadas 
(Hobsbawm 2002). En el caso de la salvaguardia de la tradición oral, 
la religiosidad y la gastronomía, éstas han sido esfuerzos realizados por 
colectividades o sectores particularmente interesados en estas expre-
siones y han tenido éxito en la medida en que han logrado instalarse 
en la identidad colectiva nacional o posicionarse en agendas políticas 
particulares. El resto de expresiones culturales afrodescendientes, en 
general recibe poca atención fuera de las colectividades que lo cultivan. 
Así, en algunos casos está desapareciendo y en otros casos ni siquiera 
es concebido como tal. 

A pesar de haber discurrido de la manera descrita, las acciones de sal-
vaguardia del PCI afrodescendiente han logrado visibilizar en una me-
dida importante el aporte cultural de las poblaciones afro a la población 
peruana en general. Sus expresiones musicales gozan de un importante 
reconocimiento, así como su gastronomía, al punto que las poblaciones 
no afrodescendientes tienen un contacto cotidiano con estas expresio-
nes. De manera similar, una expresión de la religiosidad afroperuana 
como la procesión del Señor de los Milagros es actualmente un símbo-
lo religioso nacional con el que diversas colectividades de peruanos se 
identifican, tanto a nivel nacional como en el extranjero. Sin embargo, 
es necesario problematizar estas formas de visibilización de la cultu-
ra afrodescendiente en el Perú. En primer lugar, si bien estas acciones 
han hecho notoria la presencia de su legado en el Perú, no han logrado 
visibilizar a las colectividades afrodescendientes como un sector pobla-
cional que sufre una situación de exclusión y desigualdad que debe ser 
resuelta a través de políticas sociales. Tampoco han ido de la mano con 
un empoderamiento de estas comunidades como actores políticos clave 
o como participantes en la toma de decisiones a nivel de políticas pú-



Pe
rú

285

blicas. Asimismo, esta visibilidad del legado afrodescendiente ha provo-
cado en algunos casos el surgimiento y refuerzo de estereotipos raciales 
que se han instalado en el imaginario colectivo. La visibilidad lograda a 
través de estas acciones no ha tenido suficiente eficacia para revalorar a 
las poblaciones y la cultura afrodescendiente a todo nivel. Por esta razón, 
un proyecto regional para la salvaguardia del PCI afrodescendiente se 
presenta como una interesante oportunidad para realizar una propuesta 
integral que aborde la salvaguardia del PCI como una herramienta para 
el desarrollo de las poblaciones afroperuanas.

Objetivos

Dada la situación de invisibilización política y desigualdad de la pobla-
ción afrodescendiente respecto al conjunto nacional, la implementa-
ción de un proyecto regional de salvaguardia de su PCI puede ser vista 
como una oportunidad para contribuir a la superación de esta situación 
negativa. La salvaguardia del PCI puede contribuir al desarrollo de 
estas poblaciones de diversas formas. Puede lograrlo, en primer lugar, 
a través de la promoción de los saberes y acciones que forman parte 
de su idiosincrasia y su vida cotidiana, entendidos también como par-
te del acervo cultural de la nación y como aportes culturales al resto 
del mundo. En segundo lugar, puede contribuir al desarrollo de estas 
poblaciones promoviendo la cohesión de los individuos y poblaciones 
afrodescendientes a través del fortalecimiento de su identidad. Por úl-
timo, en tercer lugar, contribuye a su desarrollo como herramienta de 
visibilización y reconocimiento de las poblaciones afrodescendientes, 
su herencia y su gran aporte a la cultura y la identidad nacional y lati-
noamericana, empoderando a estas colectividades para posicionar sus 
agendas y prioridades en el debate nacional al más alto nivel.

En ese sentido, la salvaguardia del PCI afrodescendiente debe ser 
entendida como una herramienta para el desarrollo de las poblaciones 
afroperuanas, principalmente a través de las líneas propuestas. El obje-
tivo general del proyecto regional debe ser la salvaguardia del PCI como 
herramienta para el desarrollo de las colectividades afrodescendientes 
de Latinoamérica. Un primer objetivo específico debe ser el registro, in-
ventariado e investigación de las expresiones del PCI afrodescendiente 



286

a nivel nacional. Un segundo objetivo debe ser la implementación de 
acciones de su promoción y difusión dirigidas a visibilizar los aportes 
culturales de la población afrodescendiente en el Perú, poniendo énfasis 
en el reconocimiento de rol fundante en la formación histórica de la 
nación y de las diversas identidades que esta acoge. Un tercer objetivo 
específico debe ser lograr la cohesión de los individuos y las poblaciones 
afrodescendientes en torno de su identidad colectiva y su consiguiente 
asociación y participación en la gestión sostenible de su PCI.

Estrategias

Dada la diversidad y dispersión de la población afrodescendiente en el 
Perú, así como a los frecuentes procesos de mestizaje citados a lo largo 
del presente trabajo, la tarea de salvaguardar expresiones puras se tor-
na inviable. La cultura afrodescendiente, lejos de practicarse en guetos 
poblacionales de manera aislada al resto del país, se ha integrado con 
este y con sus diversas matrices culturales, y le ha transmitido nume-
rosos aportes culturales que son hoy indisociables de la vivencia coti-
diana de millones de peruanos no biológicamente afrodescendientes. 
El PCI afroperuano está en todos lados, de modo que podría decirse 
que la población nacional en general es, dentro de su compleja diver-
sidad, también culturalmente afrodescendiente. Si bien en la mayoría 
de casos son las poblaciones afro las que se relacionan con este PCI de 
manera más directa, no puede negarse que este forma parte también de 
un grupo poblacional mucho mayor. En ese sentido, un proceso de sal-
vaguardia del PCI afrodescendiente puede centrarse particularmente 
en los sujetos y poblaciones afroperuanas, mas no limitarse exclusiva-
mente a estos. Por el contrario, debe extender su estudio también hacia 
las colectividades, espacios y contextos que ha influido y transformado. 
Una segunda recomendación sería entonces emprender un proceso de 
salvaguardia del PCI afrodescendiente que parta de la práctica cultural 
de estas poblaciones, pero que se extienda también a la influencia que 
estas prácticas han tenido en el conjunto cultural de la nación.

Esta situación compleja del PCI afrodescendiente demanda que la 
salvaguardia exceda el registro sincrónico de información y se involucre 
en un proceso de recuperación y visibilización de la memoria histórica 



Pe
rú

287

afropuerana. Las actividades de registro, investigación y difusión del 
PCI afrodescendiente deben ir de la mano con acciones que generen 
memoria sobre estos procesos y que revelen los procesos históricos, 
sociales y culturales a partir de los cuales estas expresiones se forjaron, 
se transformaron en el tiempo y se incorporaron a la identidad y a 
la memoria colectiva de sujetos y poblaciones tanto afrodescendien-
tes como no afrodescendientes. Estas acciones no solo contribuirán a 
contextualizar y comprender los elementos del PCI afrodescendiente 
como fenómenos sociales, sino que también visibilizarán su historia y 
su legado a la cultura peruana, y generarán reconocimiento e identifi-
cación con estas poblaciones y su PCI a nivel de la colectividad perua-
na en su conjunto. 

En términos concretos, hay una serie de recomendaciones que pue-
den seguirse al momento de diseñar e implementar las acciones de 
salvaguardia del PCI afrodescendiente en general. En primer lugar, es 
importante que la salvaguardia de una expresión cultural sea amplia y 
abarque la mayor cantidad posible de elementos asociados. Por ejem-
plo, la salvaguardia de una fiesta tradicional incluye también la música, 
las danzas y los rituales asociados a esta si es que se consideran elemen-
tos fundamentales. En segundo lugar, y en vista de lo ya revisado, es 
fundamental que las actividades de difusión que se realicen estén res-
paldadas por acciones serias de recopilación e investigación. En tercer 
lugar, es importante dar prioridad a las expresiones culturales que no 
han sido objeto de salvaguardia alguna, a fin de generar un balance con 
expresiones que han sido más investigadas y difundidas. Finalmente, es 
imperativo priorizar también la salvaguardia del PCI afrodescendiente 
de las zonas andinas y amazónicas, sobre todo en lo que a registro e 
investigación se refiere. 

De manera más puntual, en el taller sobre Patrimonio Cultural 
Afrodescendiente en el Perú organizado por CRESPIAL y la Mesa de 
Trabajo Afroperuana del Congreso de la República, los participantes 
afrodescendientes brindaron las siguientes recomendaciones específi-
cas para la implementación en el Perú de un proyecto de salvaguardia 
de su PCI:



288

•	 Escribir partituras y registrar patrones rítmicos de las expresio-
nes musicales afrodescendientes.

•	 Se deben establecer clínicas musicales en las que se impartan ta-
lleres, donde se difundan y se enseñen las expresiones musicales. 

•	 Evitar que se desvirtúe la tradición por la fusión musical irres-
ponsable, entendida como la que no se reconoce como tal sino 
que se apropia de las nominaciones tradicionales por intereses 
comerciales, de marketing u otros. 

•	 Promover la profesionalización de músicos afrodescendientes, a 
través de academias de música profesional que recluten a los de-
tentores, tanto a los cultores antiguos como a los jóvenes.

•	 Realizar registros de Historias de Vida de los cultores mayores 
de las comunidades a través de un barrido en las zonas de asen-
tamiento afro en el Perú, a fin de registrar información diversa. 

•	 Realizar acciones de difusión de los aportes culturales afrodes-
cendientes a través de los medios de comunicación.

•	 Incorporar en el currículo educativo el cultivo de expresiones 
culturales afrodescendientes.

•	 Realizar exposiciones periódicas sobre elementos del PCI afro-
descendiente a nivel nacional.

•	 Realizar el registro de las diversas expresiones culturales y sus 
cultores por región.

•	 Organizar festivales culturales afroperuanos con comidas, dan-
zas, décimas, CD, libros, películas para rescate de la tradición 
colectiva.

En cuanto al estudio de las expresiones orales, tal vez la medida más 
urgente es fortalecer la transmisión de las formas poéticas populares, 
tales como la décima, la cumanana o el contrapunto de marinera entre 
otras. Es necesario estudiar los mecanismos de transmisión y buscar a 
jóvenes cultores con interés en promover y extender la práctica de estas 
expresiones. Al mismo tiempo, es necesario implementar acciones de 
difusión de estas prácticas, así como premios y reconocimientos, a fin 



Pe
rú

289

de respaldar las acciones de promoción de esta tradición. Dado que 
son expresiones orales eminentemente creativas que se transforman y 
reinventan, habría que evaluar la pertinencia de hacer recopilaciones. 
En cuanto a las expresiones lingüísticas, una medida interesante podría 
ser la recopilación las investigaciones realizadas hasta el momento y 
contrastarlas con exploraciones en el campo en poblaciones y barrios 
de tradición afrodescendiente. Otra acción pertinente puede ser la ela-
boración de materiales educativos y de difusión, a fin de que la socie-
dad en general conozca la tradición afrodescendiente de muchos de sus 
terminologías cotidianas. Finalmente, habría que evaluar la posibilidad 
de explorar otros elementos de la tradición oral, como por ejemplo el 
humor, el cual según diversos conocedores tiene carices particulares y 
distintivos. 

Para el caso de las festividades y ritos afrodescendientes es impor-
tante, sobre todo, visibilizarlos para promover su inclusión en los ca-
lendarios oficiales nacionales y/o subnacionales. Asimismo, es funda-
mental que se investiguen localidades afrodescendientes en los Andes 
y en la selva en busca de festividades de raigambre afro y es importante 
también que se estudien las ya conocidas. Es necesario tomar en cuenta 
también que salvaguardar estas festividades puede extender la protec-
ción patrimonial a otras expresiones del PCI que la componen, como 
las danzas, la música, la comida o el arte popular, por lo que hay que 
pensarlas como elementos englobantes y de efecto múltiple.

En el caso de técnicas, tecnologías e instrumentos, es fundamental 
realizar acciones de registro e investigación, por cuanto no hay trabajos 
realizados al respecto. Una primera acción debe ser la indagación de 
técnicas, tecnologías e instrumentos en áreas del PCI afrodescendiente 
que ya han sido investigadas, tales como la gastronomía o la música. 
Una segunda acción debe consistir en una búsqueda de testimonios 
respecto a estos elementos del PCI en localidades de población tradi-
cionalmente afrodescendiente. Se puede comenzar indagando por los 
elementos que mencioné líneas arriba, para luego seguir con la búsque-
da de elementos aún menos conocidos.



290

Componentes

Un primer componente debe incorporar acciones de registro e inves-
tigación. En términos de registro, es importante emprender un mapeo 
de elementos del PCI con participación activa de la población en loca-
lidades y barrios de tradición afrodescendiente. Al mismo tiempo, debe 
indagarse también espacios no tradicionalmente afrodescendientes en 
busca de nuevas expresiones culturales de esta raigambre. En el caso de 
las acciones de investigación, se debe optar por expresiones en los ám-
bitos elegidos, priorizando las acciones que estén bajo mayor peligro 
de desaparición y las menos investigadas si es que fuese necesario esco-
ger. Además, tanto en el caso del registro como de las investigaciones, 
debe emprenderse un trabajo de investigación y recopilación de fuentes 
acerca de la historia afrodescendiente y de sus expresiones culturales, 
a fin de conocer su proceso de formación y su relación con diversos 
aspectos de grupos culturales diferentes. 

El segundo componente debe consistir en acciones de promoción 
y difusión del PCI. Estas acciones deben partir del trabajo del primer 
componente y deben tomar en cuenta el trabajo de historia y memoria 
afrodescendiente trabajado también en el componente anterior, a fin 
de que resalten tanto los elementos del PCI afrodescendiente como 
su rol estructural en la cultura e identidad de los distintos grupos po-
blacionales del Perú. Asimismo, estas acciones deben estar prioritaria-
mente dirigidas a generar reconocimiento y conciencia en la población 
en general a través de productos de amplia difusión y rápida asimila-
ción, y de forma secundaria a la publicación de investigaciones y a la 
enseñanza en las escuelas.

El tercer componente del proyecto debe estar dirigido a formar 
alianzas y redes de actores interesados en la salvaguardia del PCI 
afrodescendiente y en promover su asociatividad en pro de su gestión 
sostenible. Este componente debe contribuir a cohesionar, en primer 
lugar, a los individuos y colectivos afrodescendientes interesados en 
salvaguardar su patrimonio. En segundo lugar, debe incorporar tam-
bién a investigadores y gestores comprometidos con la salvaguardia de 
estas expresiones.



Pe
rú

291

Bibliografia
AGUIRRE, Carlos (comp.) 

2000	 Lo africano en la cultura criolla. Lima: Fondo Editorial del 
Congreso del Perú.

2000	 “La población de origen africano en el Perú”. En: Carlos 
Aguirre, Lo africano en la cultura criolla. Lima: Fondo Edito-
rial del Congreso del Perú. 

AGUIRRE BELTRÁN, Gonzalo 

1994	 El negro esclavo en nueva España: la formación colonial, la me-
dicina popular y otros ensayos. México: Universidad Veracru-
zana.

ÁLVAREZ NOVOA, Isabel

1997	 Huellas y sabores del Perú. Lima: Universidad de San Martín 
de Porres. Escuela Profesional de Turismo y Hotelería. 

ARANA, Víctor

2003	 “¿Es posible academizar el folklore?” En: Arariwa. Año 1, 
número 2, setiembre.

ARTEAGA MUÑOZ, Sonia (ed.)

2007	 Africanos y pueblos originarios: relaciones interculturales en el 
área andina. Lima: Museo Afroperuano y Quito: UNESCO. 

ARROYO AGUILAR, Sabino

2006	 “Presencia afroperuana en el Perú hoy”. En: Investigaciones 
sociales, Nº 16, agosto, pp. 17-50.

BACA, Susana

1992	 Del fuego y del agua: el aporte del negro a la formación de la mú-
sica popular peruana. Lima: Pregón. 

BANCO MUNDIAL Y GRUPO DE ANÁLISIS PARA EL DESARROLLO (GRADE)

2006	 Más allá de los promedios: Afrodescendientes en América Latina-
pobreza, discriminación social e identidad: el caso de la población 
afrodescendiente en el Perú. Banco Mundial. 

BOWSER, Frederick

1977	 El esclavo africano en el Perú colonial (1524-1650). México, 
D.F.: Siglo Veintiuno. 



292

COSAMALÓN AGUILAR, Jesús Antonio

1999	 Indios detrás de la muralla: matrimonios indígenas y convivencia 
inter-racial en Santa Ana (Lima, 1795-1820). Lima: PUCP, 
Fondo Editorial. 

CUBA, María del Carmen

1996	 El castellano hablado en Chincha. Lima: Universidad Nacional 
Mayor de San Marcos, Escuela de Posgrado.

CUETO, Alonso

2009	 Rosa Mercedes Ayarza...: la música, su vida: ser peruana, una 
pasión... Lima: Edelnor.

DEFENSORÍA DEL PUEBLO

2011	 Los Afrodescendientes en el Perú, Una aproximación a su reali-
dad y al ejercicio de sus derechos. Informe de Adjuntía Nº 003-
2011-DP/ADHPD. Lima, Defensoría del Pueblo.

FELDMAN, Heidi Carolyn

2009	 Ritmos negros del Perú: reconstruyendo la herencia musical afri-
cana. Lima: PUCP, Instituto de Etnomusicología; IEP. 

HOBSBAWM, Eric John.

2002	 “Introducción”. En: Eric Hobsbawm y Terence Ranger 
(eds.), La invención de la tradición. Barcelona: Crítica.

LIPSKI, John

1994	 “El español afroperuano: eslabón entre África y América”. 
Anuario de Lingüística Hispánica 10.179-216.

MUÑOZ, Maruja

2011	 “Los santos Negros”. En: El Dominical, 10 de abril, Lima.

N’GOM, M’baré (comp.)

2008	 “Escribir” la identidad: creación cultural y negritud en el Perú. 
Lima: Universidad Ricardo Palma, Editorial Universitaria. 

OLIVAS WESTON, Rosario

1996	 La cocina en el Virreinato del Perú. Lima: Universidad de San 
Martín de Porres, Escuela Profesional de Turismo y Hotele-
ría.



Pe
rú

293

PANFICHI, Aldo

2000	 “Africanía, barrios populares y cultura criolla a inicios del si-
glo XX”. En: Carlos Aguirre, Lo africano en la cultura criolla. 
Lima: Fondo Editorial del Congreso del Perú. 

PROGRAMA DE LAS NACIONES UNIDAS PARA EL DESARROLLO

2012	 Análisis de la situación socioeconómica de la población afrope-
ruana y de la población afrocostarricense y su comparación con 
la situación de las poblaciones afrocolombiana y afroecuatoriana. 
Panamá: Programa de las Naciones Unidas para el Desarro-
llo.

REVISTA VARIEDADES 

1908	 “Teatros y espectáculos”. Año IV Nº 12, 23 de mayo, p. 412.

ROCCA TORRES, Luis

1985	 La otra historia: memoria colectiva y canto del pueblo de Zaña. 
Lima: Instituto de Apoyo Agrario. 

2007	 “Introducción”. En: Sonia Arteaga Muñoz (ed.), Africanos y 
pueblos originarios: relaciones interculturales en el área andina. 
Lima: Museo Afroperuano; Quito: UNESCO. 

2010	 Herencia de esclavos en el norte del Perú: (cantares, danzas y mú-
sica). Lima: Centro de Desarrollo Étnico (CEDET).

RODRÍGUEZ PASTOR, Humberto

2006	 De tamales y tamaleros: tres historias de vida. Lima: Universi-
dad de San Martín de Porres, Escuela Profesional de Turis-
mo y Hotelería. 

2007	 La vida en el entorno del tamal peruano. Lima: Universidad 
de San Martín de Porres, Escuela Profesional de Turismo y 
Hotelería. 

2008	 Negritud: afroperuanos: resistencia y existencia. Lima: Centro 
de Desarrollo Étnico (CEDET).

ROJAS ROJAS, Rolando

2005	 Tiempos de carnaval: el ascenso de lo popular a la cultura nacio-
nal (Lima, 1822-1922). Lima: IFEA - IEP. 

ROMERO PINTADO, Fernando 

1987	 El negro en el Perú y su transculturación lingüística. Lima: Mi-
lla Batres. 



294

1988	 Quimba, fa, malambo, ñeque: afronegrismos en el Perú. Lima: 
IEP. 

ROSTWOROWSKI, María

1992	 Pachacamac y el Señor de los Milagros: una trayectoria milena-
ria. Lima: IEP. 

2000	 “Lo africano en la cultura peruana”. En: Carlos Aguirre, Lo 
africano en la cultura criolla. Lima: Fondo Editorial del Con-
greso del Perú. 

SANTA CRUZ GAMARRA, Nicomedes

1982	 La décima en el Perú. Lima: Instituto de Estudios Peruanos. 

TARDIEU, Jean-Pierre

1998	 El negro en el Cuzco: los caminos de la alienación en la segunda 
mitad del siglo XVII. Lima: PUCP, Instituto Riva-Agüero; 
Banco Central de Reserva del Perú. 

TOMPKINS, William

2011	 Las tradiciones musicales de los negros de la costa del Perú. Lima: 
Centro de Música y Danza de la Pontificia Universidad Ca-
tólica del Perú (CEMDUC); Centro Universitario de Fo-
lklore de la Universidad Nacional Mayor de San Marcos.

VALLEJOS SALCEDO, Francisco

2007	 “Danzas y bailes negros en el Altiplano peruano-boliviano: 
La saya”. En: Sonia Arteaga Muñoz (ed.), Africanos y pueblos 
originarios: relaciones interculturales en el área andina. Lima: 
Museo Afroperuano; Quito: UNESCO. 

VÁSQUEZ RODRÍGUEZ, Rosa Elena

1982	 La práctica musical de la población negra en el Perú. La Habana: 
Casa de las Américas. 

2003	 “El derecho a la cultura propia”. En: Arariwa Año 1, Número 1, 
agosto.

2007	 “Danza de Negritos de Cora Cora”. En: Sonia Arteaga Mu-
ñoz (ed.), Africanos y pueblos originarios: relaciones intercul-
turales en el área andina. Lima: Museo Afroperuano; Quito: 
UNESCO. 



Pe
rú

295

VELÁSQUEZ BENITES, Orlando
2003	 El pueblo negro de Yapatera: tradición fe esperanza. Trujillo: 

Apligraf. 

Entrevistas

Entrevista a Chalena Vásquez, investigadora de música y tradiciones 
afrodescendientes: viernes 6 de mayo de 2011.

Entrevista a Marino Martínez, investigador de música afrodescen-
diente: lunes 10 de mayo de 2011.

Entrevista a Fernando Patrón, promotor cultural y director de la aso-
ciación Perú Afro: lunes 16 de mayo de 2011.

Entrevista a Humberto Rodríguez Pastor, experto en expresiones cul-
turales afrodescendientes: lunes 23 de mayo de 2011.



Uruguay
Karla Chagas
Natalia Stalla





298

Contenido del informe

1.	 Introducción	 300

2.	 Mapeo de instituciones involucradas  
en el Estado Miembro en la salvaguardia  
del patrimonio cultural inmaterial afrodescendiente	 309
Instituciones Públicas 	 310

Legislación	 312

Asociaciones de la Sociedad Civil 	 314

3.	 Acciones que se vienen realizando 	 322
Investigación a nivel de instituciones públicas y privadas	 322

Registro a nivel de instituciones públicas y privadas	 325

Difusión y promoción a través de medios de comunicación  

y educación (educación formal y no formal)	 326

Otros gestión cultural a través de planes,  

programas y/o proyectos	 327

4.	 Dificultades en la salvaguardia	 330
Identificación de patrimonio en riesgo	 330

Problemática en la salvaguardia del PCI afrodescendiente  

con relación al registro, investigación y promoción y difusión	 333

5.	 Procesos de salvaguardia del patrimonio cultural  
afrodescendiente en el país	 333
Identificación de hitos históricos en la salvaguardia del PCI	 333

Principales trabajos realizados en los últimos 30 años	 334

Identificación de principales investigadores  

y portadores de PCI	 340



U
ru

gu
ay

299

6.	 Breve reseña de las siguientes manifestaciones  
y de su posible localización	 343
Lengua, giros lingüísticos, cosmovisión  

y manifestaciones orales (mitos, cuentos y leyendas)	 344

Ritos y festividades	 352

Técnicas e instrumentos	 356

7.	 Recomendaciones para un proyecto regional	 358

Bibliografía	 361



300

1.	 Introducción

El informe, de carácter primario, busca aproximarse al estado del arte 
del Patrimonio Cultural Inmaterial de la población Afrodescendien-
te del Uruguay. La población afrouruguaya, hasta entrado el siglo XX 
padeció el silenciamiento de su pasado bajo el dominio esclavista, así 
como de su riqueza cultural, parte sustantiva del acervo patrimonial del 
país. En estos últimos años, paulatinamente ha comenzado un periodo 
de identificación y visibilización del aporte afro. Renovados enfoques, 
así como la profundización de investigaciones que estudien especial-
mente pequeñas ciudades del interior y espacios rurales, permitirán 
aproximarnos más y conocer el legado de los afrodescendientes a la 
cultura uruguaya. 

La República Oriental del Uruguay está situada en América del 
Sur, con su costa oriental sobre el Océano Atlántico, comprendida 
entre los paralelos 30º y 35° de latitud sur y los meridianos 53° y 58° 
de longitud oeste. El territorio uruguayo se divide en 19 departamen-
tos, siendo la ciudad de Montevideo su capital, situada sobre la bahía 
del Río de la Plata. En el pasado, la población uruguaya ha sido ca-
racterizada por su “homogeneidad” étnica en comparación con otros 
países latinoamericanos. La importancia del aporte migratorio, prin-
cipalmente desde mediados del siglo XIX, se superpuso a un sustrato 
nativo compuesto por los descendientes de indígenas y descendientes 
de africanos, lo que determinó una fuerte primacía de la población 
blanca de origen europeo.1 

La ausencia de información estadística que identifique a la pobla-
ción afrodescendiente, constante desde la década de 1860 hasta fines 
del siglo XX, contribuyó a “asimilar” a la población afrodescendiente 
en el conjunto de los “orientales”, a diferencia de lo que ocurrió con 
las diversas oleadas de inmigrantes llegados al país, quienes fueron re-
gistrados por su lugar de origen. Asimismo, la omisión en los docu-
mentos oficiales de la presencia afrodescendiente o indígena tendió a 

1	 Pellegrino (2003: 6-7). 



U
ru

gu
ay

301

uniformizar la visión que se tenía de la conformación étnico-racial de 
la población.2 

La “debilidad” demográfica de la población indígena y afrodescen-
diente, sumada al énfasis puesto por el proyecto modernizador impul-
sado por José Batlle y Ordóñez en las primeras décadas del siglo XX 
para conformar una sociedad “integrada”, contribuyeron a consolidar 
una autoimagen colectiva homogénea y básicamente europeizada de 
la población, a expensas del “desdibujamiento” de las diferencias étni-
cas. El “cosmopolitismo” uruguayo iba de la mano de una permanente 
invocación sobre lo beneficioso de la hegemonía de la “raza caucási-
ca”, la debilidad de la presencia de la población afrodescendiente, al 
igual que otros grupos étnicos y la omisión del aporte de otras etnias. 
Aunque la valoración negativa estaba dirigida fundamentalmente a 
“lo indígena”, no fueron escasas las referencias despectivas hacía los 
afrodescendientes.3 

Desde la década de 1860 hasta nuestros días, solo en dos instan-
cias fueron empleados instrumentos estadísticos dirigidos a conocer la 
composición étnica de la población uruguaya. Estos fueron el módulo 
raza de la Encuesta Continua de Hogares (ECH) 1996 y 19974 y la 
Encuesta Nacional de Hogares Ampliada (ENHA) 20065 realizados 
por el Instituto Nacional de Estadística (INE).6 Actualmente, según 

2	 Frega et al. (2008: 51-53). 

3	 Aguiar Arocena (2007: 11); Caetano (1996: 24-25); Frega et al. (2008: 51-53).

4	 De acuerdo con los datos surgidos del módulo raza de la ECH 1996 y 1977, sobre la base de 

las localidades de 5000 o más habitantes, la población negra representaba el 5,9 % de la po-

blación total urbana del país, algo más de 160 000 personas. INE (1998: 1).

5	  La ENAH 2006 brindó información no solo de las localidades de 5000 o más habitantes, sino 

también de las localidades pequeñas y zonas rurales del país, utilizando como marco mues-

tral la actualización del Censo Fase I del año 2004. Los primeros resultados expusieron que 

la población que se percibe como afro o negra se situaba en torno del 9,1 % del total de la 

población. Bucheli y Cabela (2007: 9-10). 

6	 Entre ambos documentos surgió un aumento de la población afro del 3,2 %. Los expertos en 

el tema, sin olvidar las diferencias muestrales, entienden que la modificación de la formulación 

de la pregunta utilizada para relevar la pertenencia racial de la población ha sido la fuente más 

importante de discrepancia en ambas mediciones. Si bien en ambos casos la clasificación fue 

subjetiva, mientras en 1996-1997 se pidió a la población que definiera a qué “raza” perte-



302

los datos obtenidos de la expansión a la proyección nacional de la ECH 
20087, en el Uruguay viven 315 198 personas que se autoperciben como 
afrodescendientes y representan el 10,6 % del total de la población.8 De 
esta forma, algo más de uno de cada diez uruguayos consideró que con-
taba con ascendientes afros o negros.9 

El departamento que cuenta con mayor cantidad de personas que se 
autoperciben como afrodescendientes es Montevideo (141 392), segui-
do por Canelones (39 019) y Rivera (23 944). En cuanto a la presencia 
de la población afrodescendiente por regiones, se aprecia que algo más 
del 55 % residen en el interior del país (173 806). Al norte del Río Ne-
gro, la proporción de población afrodescendiente es significativamente 
mayor respecto a los departamentos al sur. 

necía, en 2006 se solicitó que determinara cuántas y cuáles eran sus líneas de “ascendencia 

racial” (Afro o Negra, Asiática o Amarilla, Blanca, Indígena). La declaración positiva a un tipo 

de ascendencia, no era excluyente de otras, sino complementaria. De esta forma, se consideró 

que una persona era afrodescendiente o negra al responder que contaba con ascendencia afro 

o negra, independientemente de si, además, considerara otras ascendencias. No obstante, 

los investigadores entienden que es posible que también haya incidido una mayor conciencia 

étnica, favorecida por los movimientos de autoafirmación de los afrodescendientes y por un 

contexto cultural que en los últimos años ha promovido la recuperación de las raíces africanas. 

Bucheli y Cabela (2007: 9-12), Cabella (2008: 106), Bucheli y Porzecanski (2008: 127).

7	 La ECH tiene propósitos múltiples, entre ellos, monitorear la evolución del mercado de trabajo, 

el ingreso de las familias y las condiciones de vida de la población. Desde 2006 se releva en 

forma ininterrumpida en todo el territorio del país. Asimismo, se ha incluido el método de 

autopercepción, empleado por primera vez en la ENHA 2006. INMujeres (2010: 7).

8	 Este valor es un 1,5 % superior al registrado en el año 2006 y 4,7 % puntos superior al rele-

vado entre los años 1996 y 1997. Asimismo, la ECH realizada en 2007, establecía un aumento 

de la población afro o negra, llegando a situarse entre el 10,2 % y el 10,5 % del total de 

población. Cabella (2008: 106), Bucheli y Porzecanski (2008: 127), INMujeres (2010: 11-12).

9	 A mediados de 2012, luego de realizado este informe, se dieron a conocer los resultados finales 

del Censo Nacional efectuado en 2011. Según estos, los individuos que creen tener ascenden-

cia afro o negra representan el 8% de la población del país. Los departamentos con mayor 

cantidad de habitantes que se autoperciben como tales son: Artigas (17 %) y Rivera (17 %), 

Cerro Largo (11 %) y Montevideo (9 %). http://www.ine.gub.uy/censos2011/resultadosfi-

nales/breves.html y http://www.ine.gub.uy/censos2011/resultadosfinales/mapastematicos/

afro.html

http://www.ine.gub.uy/censos2011/resultadosfinales/breves.html
http://www.ine.gub.uy/censos2011/resultadosfinales/breves.html
http://www.ine.gub.uy/censos2011/resultadosfinales/mapastematicos/afro.html
http://www.ine.gub.uy/censos2011/resultadosfinales/mapastematicos/afro.html


U
ru

gu
ay

303

Estimación de la población afrodescendiente por departamento según 
sexo (ECH-INE-2008)

Departamento Valores absolutos Porcentaje sobre Total  
de Población

Mujeres Varones Total Mujeres Varones Total

Artigas 6157 5873 12 030 16,30% 16,60% 16,50%

Canelones 19 259 19 850 39 109 8,40% 9,40% 8,90%

Cerro Largo 5511 4682 10 193 13,00% 12,10% 12,60%

Colonia 1220 1222 2442 2,10% 2,20% 2,20%

Durazno 2087 2013 4100 7,50% 7,90% 7,70%

Flores 229 507 736 1,90% 4,40% 3,20%

Florida 821 1067 1888 3,00% 4,20% 3,60%

Lavalleja 856 1065 1921 3,40% 3,40% 3,40%

Maldonado 6205 5697 11 902 9,00% 8,90% 9,00%

Montevideo 74 653 66 739 141 392 11,20% 12,10% 11,70%

Paysandú 1335 1832 3167 2,50% 3,80% 3,20%

Rio Negro 2607 2698 5305 10,20% 10,90% 10,60%

Rivera 12 264 11 680 23 944 23,90% 25,10% 24,50%

Rocha 2935 2958 5893 8,80% 9,40% 9,10%

Salto 7327 8901 16 228 12,80% 17,20% 15,00%

San José 5620 5543 11 163 10,00% 10,50% 10,30%

Soriano 3333 3210 6543 8,60% 8,80% 8,70%

Tacuarembó 6281 6537 12 818 14,60% 15,90% 15,30%

Treinta y Tres 2346 2078 4424 9,30% 9,00% 9,20%

Total País 161 046 154 152 315 198    

Fuente: Sobre la base de datos publicados en INMujeres (2010: 11).

En la frontera uruguayo-brasileña, la presencia de afrouruguayos 
tiende a intensificarse y representa cerca del 19 % (58 985) de total de 
la población del país que se percibe como tal. En los departamentos de 
Artigas, Rivera, Cerro Largo y Tacuarembó –en donde antiguamente 
se concentró buena parte de la población esclava durante el siglo XIX– 



304

la población afrodescendiente constituye respectivamente entre el 13 % 
y el 25 % del total de la población departamental respectivamente. En 
el resto de los departamentos situados al norte de Río Negro, salvo en 
Paysandú, el peso de la población afro se sitúa por encima del prome-
dio país (10,6 %).

Por el contrario, en los departamentos del sur del país, la participa-
ción demográfica de la población negra se ubica por debajo del prome-
dio nacional (10,6 %), a excepción de Montevideo (11,7 %). Colonia, 
Flores y Florida se destacan por la muy escasa presencia de afrodes-
cendientes: en estos departamentos, menos de un 3,5% de la población 
consideró que tenía ascendencia negra. Colonia representa el caso más 
extremo, con apenas un 2,2 % de población afrodescendiente. 

En la capital del país, según los datos de la ENHA-2006, vive el 
45 % de la población afrouruguaya. Una importante proporción de la 
población afromontevideana reside en las zonas residenciales más po-
bres de la ciudad y en las áreas en donde se localizan los asentamientos 
irregulares. Cabe destacar que en los barrios Sur y Palermo, tradicio-
nalmente considerados barrios de fuerte concentración de población 
afrodescendiente, la proporción de este grupo no es particularmente 
importante, pero sí se destaca su presencia en la Ciudad Vieja.10

10	 Bucheli y Cabella (2007: 21-22).



U
ru

gu
ay

305

Proporción de población afrodescendiente por departamento de residen-
cia según sexo (ECH-INE-2008)

Fuente: Sobre la base de datos publicados en INMujeres (2010: 12).

La población afrodescendiente presenta una composición demográ-
fica particularmente joven, en contraposición a la población blanca e 
indígena, cuya estructura refleja el envejecimiento demográfico de la 
población uruguaya. Los afrouruguayos presentan una situación des-
favorable en todos los indicadores relativos al desempeño educativo y 
económico. Su ubicación en los estratos de ingreso y en sus niveles de 
pobreza está en concordancia con sus bajos desempeños educativos y la-
borales.11 Los patrones de distribución espacial y la magnitud diferencial 
de población afrodescendiente en el territorio nacional, son la expresión 
de diversos fenómenos históricos, sociales y demográficos relacionados 
con el proceso de ocupación del territorio en general12 y con el pasado 
esclavo de la población negra en el territorio oriental en particular. 

11	 INMujeres (2010: 19-32).

12	 Bucheli y Cabella (2007: 17).



306

Los africanos fueron inmigrantes forzados, capturados e incorpo-
rados al sistema de trabajo. La presencia africana en lo que constituía 
la Banda Oriental, denominación colonial del territorio al este del río 
Uruguay, se remonta a 1680, año de la fundación de la Colonia del 
Sacramento, primer asentamiento europeo en esa zona. Una vez fun-
dada la ciudad de Montevideo (1726), alegando escasez de mano de 
obra, el Cabildo solicitó autorización para comenzar la importación de 
esclavos. En 1743 llegó el primer embarque legal de africanos. Desde 
1787 se extendió permiso a la Real Compañía de Filipinas para traficar 
esclavos y sus primeros arribos datan de 1788. En 1791 se designó a 
Montevideo único puerto de introducción de esclavos para el virreina-
to del Río de la Plata, Chile y Perú.

Recientes investigaciones han establecido cifras que constituyen el 
piso de una estimación del tráfico de esclavos hacia el Río de la Plata. 
Durante el siglo XVII, arribaron por vía marítima unos 14 000 es-
clavos a Buenos Aires y, en la primera mitad del siglo XVIII, fueron 
introducidos algo más de 20 000 esclavos. Durante el período 1650-
1786 arribaron a la Banda Oriental alrededor de 12 000 esclavos desde 
Brasil y unos 5 000 desde África. Entre 1777 y 1812, al menos 60 000 
esclavos fueron traídos al Río de la Plata desde África y Brasil, más 
aquellos que llegaron a la Banda Oriental por la frontera abierta del 
norte con la colonia portuguesa.13 Los esclavos que entraban a Mon-
tevideo provenían de diversas áreas de África y eran comercializados y 
distribuidos en otras zonas del virreinato. Los que habían de permane-
cer en el territorio, llegaban habiendo sufrido ya en África diferentes 
grados de “hibridación” entre otras culturas africanas y, en América, 
con los portugueses y los indios aborígenes del territorio lusitano.14

Los datos de población existentes para el territorio oriental en el 
siglo XVIII y XIX son escasos e incompletos. Sin embargo, existen es-
timaciones publicadas y padrones aislados de población. Durante esos 
siglos, la población negra se concentró en Montevideo, así como en 
la frontera este y noreste del territorio. Diferentes estimaciones han 
situado a la población afrodescendiente en torno del 25 % –incluso en 

13	 Borucki (2008b); Acree y Borucki (2008: 23).

14	 Cordones-Cook (2010: 2).



U
ru

gu
ay

307

el 30 %– de los habitantes de Montevideo durante el coloniaje tardío.15 
Luego del periodo revolucionario, el porcentaje de población esclava y 
de origen africano continuó siendo importante. En 1819, los esclavos 
representaban entre un 20 % y 25 % de la población de Montevideo.16 
Hacia 1830, el índice de población africana y descendiente era cercano 
a un tercio tanto en la capital como la frontera. Las antiguas jurisdic-
ciones de frontera de Cerro Largo, Tacuarembó y Rocha concentraban 
gran parte de la población esclava del territorio, que constituían entre 
el 25 % y el 30 % de los habitantes en cada lugar.17 Por su parte, en el 
litoral del territorio oriental (antiguas jurisdicciones de Soriano y Co-
lonia) los esclavos representaban respectivamente el 7 % y 8 % del total 
de la población.18 

Los esclavos fueron la mayor parte de la fuerza laboral de la econo-
mía rural y urbana del territorio oriental y su trabajo se utilizaba en 
casi todos los rubros desde la época colonial, durante el periodo revo-
lucionario y tras el establecimiento del Estado Oriental. El servicio do-
méstico era fundamental para los pobladores, pero era solo parte de la 
actividad que desarrollaban los esclavos. Trabajaron como vendedores 
ambulantes, lavanderas, planchadoras, costureras y en las operaciones 
portuarias. Algunos oficios tales como zapatería, sastrería, carpintería, 
albañilería o herrería eran aprendidos y luego ejecutados por esclavos. 
También fueron empleados en establecimientos de producción y de 
comercio tales como saladeros, panaderías, velerías. En ocasiones, los 
esclavos trabajaron “conchabados” para otras personas, y recibían una 
paga por ello, la cual iba mayoritariamente a las arcas del amo, salvo el 
generado por las tareas realizadas los domingos y feriados.19 

Los establecimientos productivos existentes en el territorio oriental 
emplearon de forma diversa el trabajo esclavo. Aunque la utilización de 

15	 Carvalho Netto (1965: 37).

16	 Frega, (2004: 57); BENTANCUR, APARICIO (2006).

17	 Borucki, Chagas y Stalla (2004: 163-173). 

18	 Chagas, Stalla (inédito 2011).

19	 Sala, De La Torre y Rodríguez (1968: 54-58, 138, 141-150.), Bentancur y Aparicio (2006), 

Borucki, Chagas y Stalla (2004: 174-198), Montaño (2008), Chagas y Stalla (inédito 2011).



308

la mano de obra esclava fue más frecuente en los establecimientos de 
mayor concentración ganadera, también se incorporó en estancias de 
mediana y pequeña dimensión, labranzas y quintas, complementándo-
lo con formas de trabajo libre (peones y jornaleros) y/o con el trabajo 
familiar. Asimismo, en la frontera norte y este existieron grandes ha-
ciendas propiedad de brasileños que incorporaron casi exclusivamente 
fuerza de trabajo esclava. En los establecimientos rurales, los esclavos 
realizaron una variedad de labores: las propias de la ganadería (arreo, 
yerra, faena, etc.), así como de la producción agrícola y en forma oca-
sional podían desempeñarse en la fabricación de cal, la molienda del 
trigo, etc.20

La abolición de la esclavitud en el Uruguay, al igual que en la región, 
fue un proceso lento y no exento de conflictos. Durante la coyuntura 
generada a partir de la superposición de autoridades (españolas, porte-
ñas, orientales y portuguesas), surgieron disposiciones graduales, como 
las disposiciones sobre “libertad de vientres” (1813, 1825, 1830) y de 
prohibición del tráfico de esclavos (1825, 1830, 1837) que tuvieron una 
efectividad relativa. Sin embargo, los esclavos recorrieron, tanto en for-
ma individual como colectiva, complejos caminos en pos de obtener su 
libertad durante esta coyuntura. Solo un contexto político internacio-
nal favorable (prohibición del tráfico entre 1839-1842) y una coyuntu-
ra apremiante como la Guerra Grande (1839-1852) determinaron la 
concreción de la abolición de la esclavitud en el territorio. El gobierno 
de Montevideo (conocido como Gobierno de la Defensa) procedió al 
reclutamiento general de esclavos por medio de la ley de abolición del 
12 de diciembre de 1842. Una vez establecido en el territorio oriental, 
el gobierno de Manuel Oribe (conocido como Gobierno del Cerrito) 
también aplicó medidas de alistamiento hasta concretar la abolición a 
través de la ley del 28 de octubre de 1846. Finalmente, en 1853 una 
nueva ley que declaró “piratería” el tráfico de esclavos. 21 

20	  Borucki, Chagas y Stalla (2004: 174-198), Chagas y Stalla (inédito 2011).

21	 Sobre el final del proceso de abolición en el territorio oriental ver Borucki, Chagas y Stalla 

(2004) y Borucki (2009).



U
ru

gu
ay

309

2.	 Mapeo de instituciones 
involucradas en el Estado 
Miembro en la salvaguardia  
del patrimonio cultural inmaterial 
afrodescendiente

En el Uruguay existen distintas instituciones públicas y organizacio-
nes de la sociedad civil involucradas en la salvaguardia del patrimonio 
cultural inmaterial.

Las acciones legales en torno del patrimonio se encuentran bajo la 
responsabilidad de Instituciones públicas, siendo la máxima autori-
dad el Ministerio de Educación y Cultura (MEC). Este comprende 
a la Comisión de Patrimonio Cultural de la Nación y la Dirección 
de Cultura del mencionado ministerio, además de otras reparticiones 
y/o dependencias.22 Asimismo, hemos incluido otras organizaciones 
y/o planes que han implementado políticas afirmativas y/o programas 
en beneficio de la población afrouruguaya, los cuales se han ejecutado 
desde las dos últimas décadas en adelante. 

Las organizaciones y/o asociaciones civiles tradicionalmente han 
sido las que han procurado conservar y difundir el patrimonio cul-
tural de los afrouruguayos. Estas, integradas fundamentalmente por 
afrodescendientes, pueden rastrearse desde mediados del siglo XIX. 
Recordemos que en esos años las élites gobernantes latinoamericanas 
frecuentemente tomaron medidas encaminadas a invisibilizar la heren-
cia africana. En ese marco, los afrodescendientes emprendieron un ca-
mino de nucleamiento en asociaciones que generalmente se asimilaban 
en actividades y propuestas a las de la población blanca.23 

22	 Para profundizar al respecto del patrimonio inmaterial en el Uruguay, consultar: Sonnia Rome-

ro Gorski, Gustavo Laborde y Juan Andrés Nadruz (2010), Informe Patrimonio Cultural Inma-

terial del Uruguay, Comisión de Patrimonio Cultural de la Nación - Ministerio de educación y 

Cultura.

23	 Andrews (2007).



310

Instituciones Públicas 

Las instituciones públicas se han acercado a la población afrodescen-
diente tanto a partir de organismos y programas abiertos a toda la po-
blación, como de focalizados. 

Ministerio de Educación y Cultura (MEC)

La Comisión del Patrimonio Cultural de la Nación (CPCN) fue creada 
por la Ley 14.040 del 20 de octubre de 1971 y funciona bajo la depen-
dencia del Poder Ejecutivo en la órbita del Ministerio de Educación y 
Cultura. Entre sus cometidos están: 

•	 Asesorar al Poder Ejecutivo en el señalamiento de los bienes a 
declararse monumentos históricos.

•	 Velar por la conservación de los mismos, y su adecuada promo-
ción en el país y en el exterior.

•	 Proponer la adquisición de la documentación manuscrita e im-
presa relacionada con la historia del país que se halle en poder 
de particulares, las obras raras de la bibliografía uruguaya, las de 
carácter artístico, arqueológico e histórico que por su significa-
ción deban ser consideradas bienes culturales que integran el pa-
trimonio nacional.

•	 Proponer el plan para realizar y publicar el inventario del patri-
monio histórico, artístico y cultural de la nación.

•	 Cuando lo considere conveniente, la Comisión propondrá modi-
ficar el destino de los bienes culturales que integran el acervo de 
los organismos oficiales en ella representados.

La ley, si bien hace el énfasis en los bienes materiales, refiere al pa-
trimonio cultural inmaterial (PCI) en lo que respecta a la necesidad de 
realizar un inventario del patrimonio cultural. 

Articulo 5 “Podrán ser declarados monumentos históricos, a los 
efectos de esta ley, los bienes muebles e inmuebles vinculados a 
acontecimientos relevantes, a la evolución histórica Nacional, a 



U
ru

gu
ay

311

personajes notables de la vida del país o a lo que sea representativo 
de la cultura de una época nacional”.

Igualmente y de acuerdo con este espíritu, agregó la siguiente decla-
ración: 

Artículo 6 “Declárase Patrimonio Histórico, a los efectos de esta 
ley, la ruta seguida por el Precursor de la Nacionalidad Oriental, 
General José Artigas, en el Éxodo del pueblo oriental hasta el 
Campamento del Ayuí. Esta ruta se denominará “Ruta del Éxodo 
o de la Derrota […]”.24

Por otra parte, la necesidad de un área con técnicos abocados a las te-
máticas del PCI, motivó que hacia 2007 se conformara un espacio con 
dos técnicos dedicados a dichas tareas. Junto a especialistas en trabajo 
coordinado por la Comisión Nacional para la UNESCO (Ministerio de 
Educación y Cultura) e integrantes referentes de la comunidad porta-
dora, se trabajó en la elaboración de la candidatura del Candombe. Ese 
proceso culminó con la inscripción del Candombe y su espacio sociocul-
tural: una práctica comunitaria en Lista Representativa del Patrimonio 
Cultural Inmaterial de la Humanidad en 2009.

En la actualidad, el área de PCI cuenta con el trabajo de tres técnicos 
formados en Antropología e Historia. Es de señalar, que en estos dos 
últimos años se trabajó conjuntamente con la comunidad portadora 
en la elaboración de varios proyectos enmarcados en las acciones de 
salvaguardia del Candombe.

Asimismo, en 2009 la Comisión del Patrimonio Cultural de la Na-
ción declaró Patrimonio Cultural Inmaterial varias especies musicales 
del Uruguay, debido a: 

“la importancia identitaria de fenómenos culturales tales como: el 
arte del payador, el arte del tamboril afromontevideano (y el com-
plejo de hechos englobados bajo el nombre genérico de candom-
be), la murga montevideana, y de especies musicales y líricas tales 
como el estilo o triste, y de especies musicales, líricas y coreográfi-

24	 Ley Nº 14.040 disponible. En: http://patrimoniouruguay.net/normas%20legales/Ley%20

14_040.mht. En la actualidad existe un proyecto de Ley sobre Patrimonio que está en discu-

sión. 



312

cas tales como el tango y la milonga –en sus distintas vertientes–, 
así como el cielito, la cifra, la vidalita y el pericón, entre otras”. 

Por otra parte, en las dos últimas décadas ha aumentado el interés 
por las temáticas sobre la población afrodescendiente en general. Es 
necesario mencionar que durante período 1973-1985 el país padeció 
una dictadura cívico-militar que significó la pérdida de los derechos de 
los ciudadanos y la práctica del terrorismo de Estado. Con la restau-
ración democrática en 1985 comenzó un lento proceso de restitución 
de los derechos individuales y colectivos. Las denuncias realizadas por 
la población negra, en conjunto con las desarrolladas por organismos 
internacionales –Conferencia Mundial contra el Racismo, la Discrimina-
ción Racial, la Xenofobia y las Formas Conexas de Intolerancia, (Durban 
2001)– redundaron en una mayor visibilidad de la situación de la po-
blación negra.

La Intendencia de Montevideo (IM) creó la Unidad Temática por 
los Derechos de los Afrodescendientes, el 26 de setiembre de 2003 tras la 
resolución Nº 3895/03. La unidad fue creada como un instrumento 
creado para la promoción y ejecución de Políticas Públicas dirigidas 
hacia los afrodescendientes.25

Legislación

La Ley Nº 18.035 del 11 de octubre de 2006 aprobó la Convención 
para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial, acordada el 
17 de octubre de 2003 en ocasión de la 32a. Conferencia General de 
la Organización de las Naciones Unidas para la Educación, la Ciencia 
y la Cultura, celebrada en la ciudad de París, del 29 de setiembre al 17 
de octubre de 2003. 

Legislación contra la discriminación

La Asamblea General decretó la Ley Nº 17.817, de Lucha Contra el 
Racismo, la Xenofobia y la Discriminación el 6 de setiembre de 2004. 

25	 http://www.montevideo.gub.uy/institucional/gobierno/equipo-de-gobierno/unidad-temati-

ca-por-los-derechos-de-los-afrodescendientes-



U
ru

gu
ay

313

Artículo 2º.- A los efectos de la presente ley se entenderá por dis-
criminación toda distinción, exclusión, restricción, preferencia o 
ejercicio de violencia física y moral, basada en motivos de raza, co-
lor de piel, religión, origen nacional o étnico, discapacidad, aspecto 
estético, género, orientación e identidad sexual, que tenga por ob-
jeto o por resultado anular o menoscabar el reconocimiento, goce 
o ejercicio, en condiciones de igualdad, de los derechos humanos y 
libertades fundamentales en las esferas política, económica, social, 
cultural o en cualquier otra esfera de la vida pública.

La Ley Nº 18.059 del 10 de noviembre de 2006 declaró el día 3 de 
diciembre de cada año el Día Nacional del Candombe, la Cultura Afrou-
ruguaya y la Equidad Racial. La fecha escogida rememora la “última 
llamada” previa al desalojo del conventillo “Medio Mundo”, ocurrida el 
3 de diciembre de 1978. 

La ley 17.930, Presupuesto Nacional, fechado el 19 de diciembre 
de 2005, creó la Dirección Nacional de Derechos Humanos, la cual 
funciona en la órbita del Ministerio de Educación y Cultura. Entre sus 
cometidos están:

•	 Promover la más amplia vigencia de los Derechos Humanos.

•	 Desarrollar un Plan Nacional de Derechos Humanos.

•	 Promover la sensibilización y el conocimiento de tales derechos, 
y la educación en Derechos Humanos, en todo el sistema educa-
tivo nacional, público y privado, formal e informal.

•	 Elaborar normativas para compatibilizar la legislación nacional 
con la internacional.

•	 Implementar un programa que promueva el reconocimiento y 
respeto de los derechos ante la Administración Pública y de los 
funcionarios.

•	 Desarrollar acciones tendientes a la eliminación de toda clase de 
discriminación por razones étnicas, raciales, de género, religión, 
opción sexual, capacidades diferentes, edad o aspecto físico.

•	 Proponer el establecimiento de marcos institucionales de partici-
pación ciudadana que conformen garantías contra las violaciones 



314

de los derechos de los habitantes y habiliten el seguimiento y 
evaluación del ejercicio de la función pública.

•	 Proponer y coordinar temas de Derechos Humanos en la región.

La Ley Nº 18.447 aprobó el Protocolo de Intenciones con el Go-
bierno de la República Federativa del Brasil en el Área de la Lucha 
Contra la Discriminación y Promoción de Igualdad Racial el 17 de 
diciembre de 2008. 

Asociaciones de la Sociedad Civil 

En las organizaciones se identifica la premisa subyacente de lucha con-
tra la discriminación, así como otros objetivos que varían en cada una. 
Estos se han configurado de acuerdo con el tipo de institución, así 
como la coyuntura de su creación. 

Desde fines del siglo XIX y a lo largo del XX, los afrouruguayos 
se congregaron en Asociaciones de Ayuda Mutua –siguiendo el modelo 
de los inmigrantes europeos–, en Sociedades de Negros y en asociacio-
nes carnavaleras, posteriormente denominadas Comparsas o Sociedades 
de Negros y Lubolos. Las asociaciones de afrodescendientes durante las 
primeras décadas del siglo XX, fundamentalmente promovieron acti-
vidades intelectuales vinculadas al desarrollo de las letras, la pintura, 
la música, entre otras, que tendieran a nuclear al colectivo. Asimismo, 
es importante notar el rol que desempeñaron las publicaciones afro-
descendientes en la difusión y propaganda de algunas de las ideas y 
expectativas del colectivo negro, lo cual se vincula con el proceso de 
autolegitimación del cual fue participe el colectivo. 

La década de 1930 representó un jalón importante en cuanto a la 
organización de movimientos en la comunidad negra. La revista Nues-
tra Raza26 reapareció en Montevideo en 1933 y fue muy fructífera en 
lo que concierne al fomento e impulso de las empresas intelectuales, 
socioculturales y políticas en pro del colectivo afro. El devenir sociopo-
lítico no le era ajeno a la colectividad negra en Uruguay. En noviembre 
de 1935, en oposición a los Estados fascistas y a raíz de la invasión 
italiana a Etiopía, se estableció el Comité de la Raza Negra contra la 

26	 En su primera época fue editada en el período marzo de 1917 a noviembre de 1917.



U
ru

gu
ay

315

Guerra y el Fascismo. En ese contexto, los círculos y organizaciones afro 
consideraron la posibilidad de crear un partido político afrouruguayo: 
el Partido Autóctono Negro (PAN)27, cuyo lema fue otorgado en enero 
de 1937.28

En este marco de incipiente formación política formal, llegaron a 
Uruguay en 1938 los restos de quien se pensaba era Ansina, compañero 
de José Artigas en sus últimos treinta años de existencia en Paraguay. 
Debemos recordar que quince años antes, a impulsos del Comité Pa-
triótico “Ansina”, se había descubierto una placa recordatoria y se había 
nombrado una calle del barrio Reus al Sur en su homenaje. En 1943 se 
colocó la piedra fundamental del monumento que sería realizado por 
el escultor José Belloni.29 

En 1935 se fundó el Círculo de Intelectuales, Artistas, Periodistas y 
Escritores Negros (CIAPEN) y en 1941 la más antigua de las organi-
zaciones existentes, la Asociación Cultural y Social Uruguay Negro 
(ACSUN). Las consignas y acciones de mediados de siglo de las or-
ganizaciones afroamericanas que denunciaban el segregacionismo ra-
cial en los EEUU, fueron apoyadas y reivindicadas por las asociaciones 
afrouruguayas. 

En la actualidad, hay más de una decena de asociaciones del colec-
tivo afro que trabajan sobre diferentes temáticas. Es de hacer notar 
que algunos de sus integrantes simultáneamente colaboran en varias 
instituciones.

Las organizaciones primarias fundamentalmente se orientaron a la 
promoción de actividades de esparcimiento y dispersión para los inte-
grantes del colectivo negro. Tras la finalización de la dictadura cívico-
militar resurgieron antiguas organizaciones, así como nacieron otras 
nuevas. En líneas generales es posible identificar objetivos y acciones 
desarrolladas a lo largo de las diversas trayectorias:

27	 Tras participar en las elecciones nacionales de marzo de 1938 se disolvió en 1944. Constituyó 

un importante ensayo de organización política en torno de la comunidad afro.

28	 Chagas. En: Chagas, Montaño y Stalla (2007: 11). 

29	 Idem. 



316

•	 Sensibilización acerca de la existencia de Racismo y Exclusión 
en el Uruguay.

•	 Difusión del aporte sociocultural de la población afrouruguaya a 
través de charlas y conferencias.

•	 Talleres sobre historia, toque, canto y danza del candombe.

•	 Promoción de diversas manifestaciones artísticas a través de pu-
blicaciones, exposiciones y charlas.

•	 Articulación de actividades conjuntas con instituciones educati-
vas y civiles.

•	 Apoyo de iniciativas de cooperación y gestión de proyectos del 
colectivo.

Paulatinamente, la crítica y la denuncia de los integrantes de las or-
ganizaciones en torno de la “invisibilidad histórica de los afrodescendien-
tes” motivó la necesidad de generar un “discurso alternativo” que po-
sibilitara entre otros, las “reparaciones y acciones afirmativas” sobre de 
comunidad afrouruguaya. Igualmente, propuso romper “con el discurso 
oficial e histórico” estableciendo el rescate y la relectura de “datos” y “epi-
sodios históricos”.30 

Si bien las organizaciones han realizado abordajes múltiples, es po-
sible identificar organizaciones que fundamentalmente han trabajan-
do sobre el racismo y la discriminación, así como en la generación de 
programas educativos y de formación; entre ellas están: Mundo Afro, 
Mundo Afro Rivera y Mundo Afro Salto, CECUPI (Centro Cultural 
por la Paz y la Integración) y el reciente Instituto Raíces Afro; otras 
orientadas al Candombe y sus manifestaciones como los son Africa-
nía, AUDECA (Asociación Uruguaya del Candombe) y Triangulación 
Kultural. También están las que han abordado diversos aspectos de la 
cultura afrouruguaya como: ADACAU (Asociación para el Desarro-
llo del Arte y la Cultura Afro-Uruguayos), UAFRO (Universitarios, 
Investigadores y Técnicos Afro-Uruguayos), y el Centro Uruguay de 
Melo, así como religiosas, entre las que se encuentran las asociaciones 
religiosas que trabajan conjuntamente, Atabaque e Instituciones Fe-

30	 Machado (2004: 86-93).



U
ru

gu
ay

317

deradas Afroumbandistas-IFA del Uruguay. Algunas organizaciones 
han trabajado a partir de diversas expresiones la problemática de las 
mujeres afrodescendientes, como Afrogama y Mizangas. La joven or-
ganización UBUNTU trabaja en pro de la promoción y defensa de los 
derechos del colectivo afrodescendiente. La Casa de la Cultura Afrou-
ruguaya nuclea a diferentes asociaciones de afrodescendientes, con el 
objetivo de investigar, preservar y difundir la cultura afrodescendiente 
como forma de lucha contra el racismo.

Las Comparsas de Candombe reúnen a los personajes típicos, como 
lo son la Mama Vieja, el Gramillero y el Escobero, quienes junto al cuerpo 
de baile de ambos sexos, bailan al ritmo de la cuerda de tambores.31 A lo 
largo del país existen diversas agrupaciones y comparsas de candombe 
que se reúnen periódicamente para el toque del tambor y participar de 
diversas actividades. Entre ellas están: Afrokan, Al Toque Cardal, C 
1080, Candongafricana, De Villa Española, Eleggua, Elumbé, Escuela 
del Candombe de Melo Integración, Kachikaracuta, Kiamba, Kilombo, 
La 14, La Carolina, La Figari, La Fuerza, La Gozadera, La Jacinta, La 
llama sigue encendida, La Magia, La Tangó, La Zabala, Las cuerdas 
de Ejido, Las panteras de Benguela, Lulonga, M.Q.L., Makale, Mi 
Morena, Nigeria, Retumbe de Encina, Sarabanda, Senegal, Serenata 
Africana, Sinfonía de Ansina, Swahili, Triniboa, Tronar de Tambores, 
Tucurucumba, Urafrica, Yambo Kenia, Zumbae.

31	 La Mama Vieja, representa a la anciana, el Gramillero, al anciano “yuyero” sabedor de los 

beneficios de las hierbas medicinales y el Escobero, es el joven que con su escoba guía a los 

tambores. Montaño (2009). Se le denomina cuerda de tambores al conjunto de tres tambores: 

chico repique y piano (ver más adelante). 



318

Organizaciones e Instituciones de Afrodescendientes

Nombre Fecha de creación
Ciudad 

Objetivos/Acciones desarrolladas

ACSUN 1941, Montevideo Su principal objetivo es la visualización 
de los aportes de los afrodescendientes a 
la identidad uruguaya. Se moviliza contra 
el racismo y la exclusión social que aún en 
pleno siglo XXI deben afrontar los afrodes-
cendientes en el Uruguay. Como principal 
herramienta utilizan a la cultura, vehículo 
que ha servido de resistencia desde la llegada 
de los primeros africanos esclavizados al Río 
de la Plata. 
Sitio web: http://acsunuruguaynegro.
blogspot.com/

Africana 1999, Montevideo Se genera como proyección y respaldo del 
Conjunto Bantú, grupo artístico creado en 
1971 en Barrio Reus al Sur. Sus fines son 
revalorizar las pautas tradicionales de los 
pueblos africanos y de sus descendientes. 
La educación tiene un rol principal en las 
actividades, entre las que destacan: cursos de 
historia del candombe, charlas ilustradas so-
bre medicina preventiva, figuras deportivas, 
hechos de notoriedad respecto al colectivo 
afro, cursos de tambores, canto y danzas y 
exposiciones diversas. 
Sitio web: http://www.bantuuruguay.com/
africania.php

Afrogama 1995, Montevideo Desde el Candombe, se busca el fortaleci-
miento de la identidad, impulsando nuevas 
formas que permitan, desde la cultura, la 
visibilidad de las acciones necesarias para el 
desarrollo de la mujer.
Sitio web: http://afrogama.blogspot.com/

http://www.bantuuruguay.com/africania.php
http://www.bantuuruguay.com/africania.php
http://afrogama.blogspot.com/


U
ru

gu
ay

319

Nombre Fecha de creación
Ciudad 

Objetivos/Acciones desarrolladas

CECUPI (Centro 
Cultural por la Paz 
y la Integración)

1987, Montevideo Favorecer a las minorías vulnerables y 
particularmente a los afrodescendientes. 
Promociona acciones que tiendan a crear 
condiciones equitativas para una integra-
ción efectiva de las minorías subestimadas y 
desfavorecidas por factores de perpetuación 
histórica. Promueve la puesta en práctica de 
políticas afirmativas, públicas y privadas, que 
respondan a los compromisos internacional-
mente asumidos por el Uruguay.
Sitio web: http://cecupi2.blogspot.
com/2008/11/que-es-cecupi.html

Instituto Raíces 
Afro

2011, Artigas Promover y difundir la cultura afro como 
patrimonio de la humanidad, su influencia 
en Latinoamérica y redefinir nuestro aporte 
al desarrollo colectivo e integral en la confor-
mación de la identidad nacional. Bregar de 
todas las formas posibles contra el racismo, 
la xenofobia y toda forma de discriminación, 
injusticia social e inequidad que incumplan 
con la Constitución, el Código Penal y los 
Derechos Humanos. Brindar asesoramiento 
y asistencia integral gratuita jurídica y psico-
lógica a personas de bajos recursos víctimas 
de racismo, discriminación, xenofobia, injus-
ticia social, inequidad, violencia doméstica y 
abuso sexual y trata de personas.

Mundo Afro 1988, Montevideo Instrumento que permita organizar y nuclear 
a la comunidad negra del Uruguay trabajan-
do en torno de un Programa de Desarrollo. 
La organización tiene carácter continental al 
integrar desde diciembre de 1994, la Red de 
Organizaciones Afroamericanas, resultado 
del “Seminario Racismo, Xenofobia y Discri-
minación - Un Programa para los Afroame-
ricanos” y a partir del proceso de trabajo 
hacia la III CMCR, es parte fundadora de la 
Alianza Estratégica de Organizaciones afro-
descendientes latinoamericanas y caribeñas, 
instrumento puntual para la elaboración de

http://cecupi2.blogspot.com/2008/11/que-es-cecupi.html
http://cecupi2.blogspot.com/2008/11/que-es-cecupi.html


320

Nombre Fecha de creación
Ciudad 

Objetivos/Acciones desarrolladas

propuestas comunes de los pueblos afro-
descendientes y el seguimiento de las reso-
luciones emanadas de Durban-2001. Sitio 
web: http://www.gloobal.net/iepala/gloobal/
fichas/ficha.php?entidad=Agentes&id=4115

Mundo Afro Rivera 1995, Rivera Propiciar el escenario de análisis y discusión 
de todas las cuestiones relacionadas a la 
presencia afrodescendiente: desde la esclavi-
tud, el racismo, la discriminación, la falta de 
autoestima, la cultura, la religión, los aportes 
a la sociedad local, nacional y mundial. Asi-
mismo, ha procurado, por todos los medios, 
una inserción en la sociedad del colectivo 
afrodescendiente, para lo cual ha utilizado 
en forma permanente el diálogo con Auto-
ridades de Gobiernos Nacionales y locales, 
así como la articulación e interacción con 
otras Instituciones de la sociedad civil de la 
frontera, del territorio nacional, de América 
Latina y El Caribe Afrodescendiente

Mundo Afro Salto 
(MAS)

2008, Salto

UAFRO (Univer-
sitarios, Investiga-
dores y Técnicos 
Afro-Uruguayos)

2001, Montevideo Promover la ciudadanía plena de los afrodes-
cendientes, combatiendo la discriminación 
racial, social, cultural y de género. 
Sitio web: http://uafrouruguayos.blogspot.
com/

Atabaque,
Instituciones Fe-
deradas Afroum-
bandistas-IFA del 
Uruguay

1997, 1998 Mon-
tevideo

Se trabaja por la cultura religiosa afro en 
todas sus manifestaciones locales y regio-
nales: Kimbanda, Batuque, Candomblé y 
Umbanda. Su principal herramienta es un 
periódico mensual llamado Atabaque, térmi-
no genérico para denominar al tambor ritual. 
Fundadores de la primera federación con 
personería jurídica IFA del Uruguay. Desde 
la organización se influyó para que en la Ley 
del Candombe se aludiera a los orígenes 
rituales del toque.
Sitio web: http://www.atabaque.com.uy

http://www.gloobal.net/iepala/gloobal/fichas/ficha.php?entidad=Agentes&id=4115
http://www.gloobal.net/iepala/gloobal/fichas/ficha.php?entidad=Agentes&id=4115
http://uafrouruguayos.blogspot.com/
http://uafrouruguayos.blogspot.com/
http://www.atabaque.com.uy/


U
ru

gu
ay

321

Nombre Fecha de creación
Ciudad 

Objetivos/Acciones desarrolladas

Mizangas Montevideo Grupo que trabaja para garantizar la par-
ticipación de las mujeres jóvenes afrodes-
cendientes, con la ubicación en el escenario 
político-social de demandas y propuestas 
concretas, con el fin de lograr la transforma-
ción de la realidad.
Sitio web: http://mizangas.wordpress.com/

Asociación Afro 
iberoamericana

Montevideo Mantener las culturas tradicionales afro, que 
en sus múltiples manifestaciones son parte 
de la cultura iberoamericana. De esta ma-
nera, formar un gran patrimonio para todos, 
garantizando su protección, fomentando su 
desarrollo y ofreciendo políticas nacionales, 
regionales e internacionales dentro del marco 
de todos los países en general.

Triangulación Kul-
tural
 

Montevideo Triangulación Kultural reúne artistas de 
Montevideo (Uruguay), Kinshasa (RD Con-
go) y París (Francia), para crear una diná-
mica de investigación y producción artística 
que haga emerger las riquezas de las culturas 
africanas y las nuevas culturas afroamerica-
nas que son producto de las adaptaciones e 
innovaciones en las sociedades con presencia 
de afrodescendientes. 
La base de este trabajo se hace en el en-
cuentro de los artistas con las poblaciones y 
artistas locales.
Sitio web: http://triangulacionkultural.
blogspot.com/

Ubuntu Montevideo La organización lleva a cabo un proyecto 
político-pedagógico, orientado a la promo-
ción de la reflexión crítica, la producción 
de conocimiento, la formación de sujetos 
protagonistas de la transformación social y la 
generación de oportunidades para el desarro-
llo de la comunidad afrodescendiente.
http://www.blogger.com/profi-
le/16881140848354835121

http://mizangas.wordpress.com/
http://triangulacionkultural.blogspot.com/
http://triangulacionkultural.blogspot.com/
http://www.blogger.com/profile/16881140848354835121
http://www.blogger.com/profile/16881140848354835121


322

Nombre Fecha de creación
Ciudad 

Objetivos/Acciones desarrolladas

AUDECA (Asocia-
ción Uruguaya del 
Candombe)

La asociación nuclea a las Comparsas de 
Candombe que participan en el Desfile ofi-
cial de Llamadas: Afrokan, Al Toque Cardal, 
C 1080, Candongafricana, De Villa Españo-
la, Eleggua, Elumbé, Integración, Kachikara-
cuta, Kiamba, Kilombo, La 14, La Carolina, 
La Figari, La Fuerza, La Gozadera, La 
Jacinta, La llama sigue encendida, La Magia, 
La Tangó, La Zabala, Las cuerdas de Ejido, 
Las panteras de Benguela, Lulonga, M.Q.L., 
Makale, Mi Morena, Nigeria, Retumbe de 
Encina, Sarabanda, Senegal, Serenata Afri-
cana, Sinfonía de Ansina, Swahili, Triniboa, 
Tronar de Tambores, Tucurucumba, Urafrica, 
Yambo Kenia, Zumbae. Sitio web: http://
latangocandombe.com/audeca/

3.	 Acciones que se vienen 
realizando en:

Investigación a nivel de instituciones 
públicas y privadas

La temática de los afrodescendientes ha venido siendo abordada con 
mayor fuerza desde los últimos quince años, en los que nuevas mira-
das y enfoques cobraron fuerza. Asimismo, se han realizado estudios 
históricos, musicológicos y culturales, entre otros. Además, existen ini-
ciativas desde el Estado que han impulsado renovadas investigaciones 
sobre los afrodescendientes del país. 

En diciembre de 2005 fue creado por la ley Nº 17.930, artículos 238 
y 250, el Fondo Concursable para la Cultura, para el financiamiento 
de Proyectos de Fomento Artístico Cultural de impacto en todo el te-
rritorio nacional. En la edición 2008, los Fondos Concursables para la 
Cultura incluyeron la Categoría Investigación en Historia y Cultura 
Afrouruguaya, de modo que fueron seleccionados y financiados dos 
proyectos de investigación sobre la historia de los afrouruguayos: Recu-

http://latangocandombe.com/audeca/
http://latangocandombe.com/audeca/


U
ru

gu
ay

323

perando la memoria afrodescendientes en la frontera uruguayo-brasileña a 
mediados del siglo XX, cuya investigadora responsable fue Natalia Stalla 
y Aprendiendo del decir y del hacer... Ayer. ¿Y hoy? Afrouruguayos y tra-
dición Oral de Mónica Olasa. Los proyectos realizados culminaron en 
dos publicaciones distribuidas y difundidas en todo el país. 

Asimismo, desde el año 2009, Uruguay, a través de la Comisión del 
Patrimonio Cultural de la Nación, participa de Proyecto La Ruta del 
Esclavo: Resistencia, Libertad y Patrimonio de UNESCO, cuyas prin-
cipales líneas de acción son: 

•	 profundizar la investigación científica sobre la trata de esclavos y la 
esclavitud;

•	 desarrollar materiales curriculares y educacionales con vista a fomen-
tar la enseñanza sobre esta tragedia en todos los niveles de educación; 

•	 promover la contribución de África y su Diáspora; 

•	 promover las culturas vivas y las expresiones artísticas y espirituales 
que resultaron de las interacciones generadas por la trata de esclavos 
y la esclavitud;

•	 preservar los archivos y tradiciones orales relacionadas con la trata de 
esclavos y la esclavitud;

•	 realizar inventarios y preservar el patrimonio cultural material y los 
lugares de memoria vinculados con la trata de esclavos y la esclavitud 
y promover el turismo de memoria basado en este patrimonio.

En el marco de la implementación del proyecto, en el 2009 se fue 
conformando un grupo operativo integrado con representantes de or-
ganismos públicos a nivel nacional y del departamento de Montevideo, 
así como referentes de distintas asociaciones y organizaciones del co-
lectivo afrouruguayo. Contó con la presencia y colaboración del Sec-
tor Cultura de la Oficina de UNESCO con sede en Montevideo. Las 
reuniones de discusión e intercambio se centraron en la elaboración 
de los objetivos específicos y estrategias para el desarrollo de “La Ruta 
del Esclavo en Uruguay”, así como en la búsqueda de caminos para la 
necesaria incorporación de referentes del colectivo afrouruguayo en la 
formulación e implementación de este proyecto. Entre los objetivos a 



324

lograr se incluyeron: a) la profundización del conocimiento sobre las 
condiciones del tráfico y de la esclavitud en esta región; b) la investi-
gación sobre las culturas, lenguas, música, vestimenta, rituales de las 
poblaciones esclavizadas, con miras a reconstruir los lazos con los orí-
genes; c) la visibilización de sus formas de resistencia y preservación de 
sus valores culturales; d) la valoración de la contribución de la diáspora 
africana en la construcción de la historia y las tradiciones nacionales;  
e) la exposición de las consecuencias de la esclavitud en la actualidad 
y f ) la promoción de estructuras sociales más respetuosas de la diver-
sidad, equitativas y democráticas. Las líneas de trabajo definidas en 
el corto y mediano plazo combinan la investigación, la enseñanza y 
la divulgación, centradas en la definición de los “sitios de memoria” 
concebidos como lugares desde donde romper el silencio y objetivar la 
problemática de la esclavitud.32

En esta primera etapa de trabajo se han identificado cinco Sitios de 
Memoria de la Ruta del Esclavo, en el entendido de continuar am-
pliando la selección. Los sitios propuestos y avalados por la Comisión 
de Patrimonio Cultural de la Nación del Uruguay son: El Caserío de los 
Negros, “El candombe y su espacio sociocultural: una práctica comunitaria”, el 
casco histórico de la ciudad de Colonia del Sacramento, la Calera de las 
Huérfanas y El Oratorio de los Correa. Los sitios evidencian la diversidad 
de interacciones culturales producidas por la población esclava y sus 
descendientes con el resto de la sociedad uruguaya, lo cual se manifiesta 
en su ubicación espacial y en la función asignada. Conceptos como: 
tráfico, trabajo esclavo, resistencia, abolición, ritualidad y musicalidad, entre 
otros tantos, emergen de los sitios propuestos y se vinculan tanto al pa-
trimonio material como inmaterial de los afrodescendientes.33

32	 Ana Frega, “Sitios de memoria de la esclavitud en el Uruguay”, en: Sitios de memoria de la 

Ruta del Esclavo en Argentina, Paraguay y Uruguay, Villa Ocampo, Argentina, 28 de octubre 

de 2009, p. 18. 

33	 Extraído del informe final de Sitios de Memoria de la Ruta del Esclavo en Uruguay de Karla 

Chagas, Natalia Stalla y Alex Borucki, 30 de noviembre de 2010.



U
ru

gu
ay

325

Registro a nivel de instituciones  
públicas y privadas

En Uruguay existe un registro de especies musicales realizado por el 
musicólogo Lauro Ayestarán en todo el territorio del país durante el 
período de 1946 hasta 1966, gestionado actualmente por el Centro 
Nacional de Documentación Musical (CDM) que funciona en la ór-
bita del MEC. Este consta de grabaciones de ejecuciones musicales, 
fotografías y entrevistas realizadas de forma sistemática. 

La Comisión del Patrimonio Cultural de la Nación ha elaborado tres 
proyectos que incluyen entre sus actividades, las acciones de registro de 
maestros tocadores del arte del Candombe, así como el fortalecimiento 
de la transmisión intergeneracional a través de talleres de sensibiliza-
ción, así como la creación de materiales educativos, entre otros.34

El Centro de la Memoria del Obispado de Tacuarembó, es un pro-
yecto que se llevó adelante entre julio de 2006 y julio de 2008 con el 
objetivo de “estimular y posibilitar a los pobladores de  las diversas 
localidades de la Diócesis – Departamentos de Tacuarembó y Rivera– 
para que fueran ellos mismos quienes registraran la historia y cultura 
de sus pueblos”. Se trabajó en las localidades: La Aldea y Rincón de 
La Aldea, Bonilla, Sauce de Batoví, Curtina y Los Cuadrados, Villa 
Ansina, Caraguatá (Tacuarembó) y Minas de Corrales y Cortume (Ri-
vera). A raíz del proyecto se crearon tres archivos: oral, audiovisual y 
de fotografías, así como se relevó documentación en formato digital.35

La Casa de la Cultura Afrouruguaya reúne diversas asociaciones y 
tiene el cometido de “contribuir a la cohesión social, a la disminución 
de la brecha cultural y a incidir en los niveles de discriminación racial. 
También tiene como finalidad promover un mayor conocimiento de 
los valores, costumbres, raíces e historia de la cultura afro descendiente 
y cómo ésta ha contribuido en la sociedad uruguaya”. Esta institución 
ha recibido el apoyo del gobierno departamental de Montevideo y de 
la Cooperación Española para la reconstrucción de su sede, que será un 
lugar de encuentro de la cultura afrouruguaya, así como reservorio de 

34	 Aún en proceso de evaluación. 

35	 Ver el sitio web: http://www.centromemoria.ifastnet.com/index.htm

http://www.centromemoria.ifastnet.com/index.htm


326

diversos materiales sobre los afrodescendientes. Tanto para la gestión 
del proyecto sociocultural como para el acondicionamiento físico del 
edificio, la IMM ha dispuesto un equipo técnico y ha asignado fondos 
por ser invertidos en la obra, en contrapartida de la subvención dada 
por AECID. Asimismo, está en formación un archivo digital, al cual se 
accede mediante el sitio web: http://www.negritud.com.uy 

Difusión y promoción a través  
de medios de comunicación y educación 
(educación formal y no formal)

Con motivo de la celebración del Día del Patrimonio de las Culturas 
Afrouruguayas, los días 6 y 7 de octubre de 2007, la Comisión del Pa-
trimonio Cultural de la Nación editó la Revista Culturas Afrourugua-
yas. La publicación fue distribuida en todas las instituciones de educa-
ción pública del país con el objetivo de difundir y promover la historia 
y cultura de los afrouruguayos. 

Desde el 2009 funciona la Red Temática Afrodescendientes en el 
Uruguay de la Universidad de la República. Las redes temáticas fueron 
creadas como espacios interdisciplinarios cuyos objetivos son “estrechar 
vínculos con las redes temáticas y carreras compartidas de la Universi-
dad de la República, buscando las mejores formas de apoyar su trabajo 
a través de un intercambio fluido entre todos los participantes”. La red 
sobre afrodescendientes busca coordinar investigaciones y acciones que 
se desarrollan en los distintos servicios universitarios, vinculadas al pa-
sado y el presente de los afrodescendientes en el Uruguay. Asimismo 
procura contribuir a partir de la investigación científica, la docencia y la 
labor de extensión, a la construcción de una sociedad sin discriminación.

Difusión de la publicación del taller “Sitios de Memoria de la Ruta 
del Esclavo en Argentina, Paraguay y Uruguay” la cual recoge las ex-
posiciones de los expertos que participaron y se centra en cómo los 
procesos de esclavitud transformaron profundamente la realidad de 
América Latina y el Caribe, y particularmente en los países de Argen-
tina, Paraguay y Uruguay.36

36	 Para acceder a la versión pdf: http://www.unesco.org.uy/cultura/es/areas-de-trabajo/cultu-

ra/servicios/publicaciones.html#c4421



U
ru

gu
ay

327

Recientemente se editó en Argentina la compilación: La Ruta del 
esclavo en el Río de la Plata. Aportes para el diálogo intercultural, la cual 
reúne diversos trabajos que problematizan sobre la temática. 

La Casa de la Cultura Afrouruguaya edita desde 2010, periódicamen-
te, un Boletín con artículos diversos sobre el colectivo afro. Inicialmente, 
este se editaba en versión digital y se distribuía vía correo electrónico. 
Actualmente, se edita en soporte papel y se distribuye gratuitamente. 

Por otra parte, no es menor la difusión que realizan las organizacio-
nes en sus sitios web y blogs (ver tabla de organizaciones). Asimismo, 
hemos incluido

http://www.candombe.com.uy 

http://candomberos.com.uy/ (Comparsa Zumbaé)

http://www.nigeria-purotambor.blogspot.com/ (Comparsa Nigeria)

Otros gestión cultural a través de planes, 
programas y/o proyectos

Es necesario apuntar que este es solo un registro primario y que está en 
proceso un relevamiento más amplio.

Es necesario mencionar una acción de impacto que contribuyó a 
visibilizar a los afrodescendientes: la inclusión del ítem etnia/raza en la 
Encuesta Ampliada Continua de Hogares y en el Censo 2011 de parte 
del Instituto Nacional de Estadística. 

En el Ministerio de Desarrollo Social (MIDES) funciona el De-
partamento de Mujeres Afrodescendientes Inmujeres. En 2007, el Mi-
nisterio, a través de la Comisión de trabajo Interinstitucional formada 
en torno del Debate Nacional sobre Políticas Sociales, Envejecimiento 
y Territorio, planteó una serie de recomendaciones en relación a los 
Derechos Humanos que deben considerarse en el diseño de política 
pública. En cuanto a igualdad y no discriminación, la comisión enten-
dió que “el envejecimiento es un proceso complejo, que se construye a 
lo largo de toda la vida, condicionado por diferentes factores culturales 
y sociales, entre otros […] y la necesidad de promover la investigación 
y el conocimiento de la situación que presenta respecto a su envejeci-
miento, la población afrodescendiente en el conocimiento de la socie-

http://www.candombe.com.uy
http://candomberos.com.uy/
http://www.nigeria-purotambor.blogspot.com/


328

dad que representa respecto a su envejecimiento, la población afrodes-
cendiente en Uruguaya”.37 En ese año se comenzó a ejecutar el Primer 
Plan nacional de Igualdad de Oportunidades y Derechos que posee 
entre sus líneas estratégicas de Igualdad el desarrollo de Mecanismos 
Institucionales para la igualdad y la No Discriminación y la imple-
mentación de del Plan de Acción hacia las Mujeres Afrodescendientes, 
quienes por motivos étnico-raciales y de género padecen situaciones de 
discriminación múltiple, pobreza y desigualdad. 

Más reciente es el Proyecto hacia un Plan Nacional contra el Racis-
mo y la Discriminación (PNRD), iniciado en 2010, cuya primera etapa 
consultiva terminará en agosto de 2011. El PNRD es financiado por 
la Agencia Española de Cooperación Internacional para el Desarrollo, 
la Oficina de la Alta Comisionada para los DDHH, el Ministerio de 
Desarrollo Social (MIDES) y el Ministerio de Educación y Cultura 
(MEC). Se elaboró una agenda en función de compromisos interna-
cionales del Estado uruguayo “relacionados con las distintas formas de 
discriminación, que los correlaciona con legislación y políticas internas, 
así como mecanismos del empoderamiento a las organizaciones socia-
les representativas de los colectivos discriminados” en el país.38

Por otra parte, una iniciativa privada es la Red de Turismo Comu-
nitario (RTC) de Barrio Sur y Palermo creada en 2009. Entre sus ob-
jetivos se encuentra “trabajar en forma participativa y sinérgica entre 
sus distintos actores con el fin de construir una meta colectiva que 
ayude a combatir los problemas sociales y la falta de oportunidades, 
y que beneficie a todas las organizaciones y al conjunto barrial a tra-
vés de: Actividad Turística, Sostenibilidad Ambiental, Valorización del 
Patrimonio y Diversidad Cultural”. El proyecto incluye la venta de 
un paquete en dos agencias de turismo de Montevideo, en donde se 
propone la visita de algunos sitios de los barrios Sur y Palermo. Entre 
ellos aparecen organizaciones afrodescendientes, así como lugares de 
memoria del colectivo.

37	 Departamento de Mujeres Afrodescendientes Inmujeres - MIDES. Ver materiales en: http://

www.inmujeres.gub.uy/mides/carpeta.jsp?contentid=2962&site=1&channel=inmujeres

38	 http://www.mec.gub.uy/innovaportal/v/1780/6/mecweb/plan_nacional_contra_el_

racismo_y_la_discriminacion 



U
ru

gu
ay

329

Organizaciones y Puntos de Interés que se visitan:

•	 Museo y Centro Cultural Dr. Pedro Figari - UTU

•	 Ex Barrio Reus al Sur

•	 Murales de la Calle Minas

•	 Peatonal Encina

•	 Asociación Cultural y Social Uruguay Negro (ACSUN)

•	 Ecotiendas/La Olla de Barro39

•	 Calle Isla de Flores/Carlos Gardel

•	 Plaza Zitarrosa

•	 Ex Conventillo Medio Mundo

•	 Plaza Gardel y Peatonal del Candombe

•	 Casa del Vecino al Sur

•	 Comparsa Las Cuerdas de Ejido

Participación en el Proyecto La Ruta del Esclavo de UNESCO, des-
de el año 2009 (ver arriba).

Proyecto Audiovisual-Documental llamado Las otras Nosotras de la 
joven afrouruguaya Leticia Rodríguez. El documental registra los tes-
timonios de mujeres afrouruguayas de distintas edades y vivencias. En 
proceso. 

A mediados de julio (2011), la organización UBUNTU da inicio 
al curso de Gestión de la Transformación Social Afrodescendiente, el cual 
busca habilitar para trabajar como gestor social de la transformación 
social afrodescendiente. El curso se inscribe en el proceso de capacita-
ción de parte de la organización. 

En la actualidad (2012) el afrouruguayo Martín Nierez viene rea-
lizando el proyecto Güe: La Huella afro en Uruguay, a través del cual 
busca profundizar la identificación de los rastros de la cultura afro en 
el país. Según lo define su responsable, Güe es una intervención urbana 
en sitios de memoria africana situados en Montevideo. Su objetivo es 

39	 Solo el día martes. 



330

“descubrir nuevas narrativas históricas por medio de las artes y la orali-
dad facilitando la resignificación y reelaboración del ADN africano en 
la identidad uruguaya”.

4.	 Dificultades en la salvaguardia:

Identificación de patrimonio en riesgo

Las Memorias 

Las Memorias de los afrodescendientes adultos mayores forman parte 
del llamado patrimonio en riesgo. La avanzada edad de algunos de los 
referentes reconocidos determina la necesidad de implementar regis-
tros sistemáticos. 

Respecto al rol de las tradiciones trasmitidas oralmente, afirmaba 
Gladys, entrevistada en el libro de Mónica Olaza:

Porque nosotros no hemos escrito libros, por eso la transmisión 
oral. Y ésta, que las madres somos las que le vamos heredando a 
los hijos nuestras costumbres y todo lo que hemos aprendido de 
la vida, está bajo el mando de nosotras…la madre es fundamental 
[…]” 40

El registro de las memorias y de las historias de vida, contribuirá con 
el rescate de las prácticas cotidianas de los afrodescendientes, entre las 
que se encuentra el Yuyero, es decir, aquella persona especialista en el 
uso de hierbas y “yuyos” medicinales para realizar diversas curaciones. 

Los Toques Madres del Candombe

Aún sin ser considerado PCI en riesgo es necesario notar la trayectoria 
actual del Candombe, que de alguna manera plantea la necesidad de 
acciones de salvaguardia. En las dos últimas décadas, el Candombe se 
ha expandido a otros barrios, así como a diversas localidades del Uru-
guay y del exterior, debido a la diáspora uruguaya y su reconocimiento 
como elemento identitario de la sociedad uruguaya en su conjunto. 
La extensión del Candombe más allá de los tradicionales barrios Sur, 

40	 Olaza (2008: 15).



U
ru

gu
ay

331

Palermo y Cordón, ha significado un alejamiento de la práctica res-
pecto a los afrodescendientes de los barrios que históricamente han 
sostenido esta manifestación. Paralelamente, se ha iniciado un proceso 
de modificaciones en los ritmos que si bien pueden tener su valor como 
elemento “apropiado” por otros grupos, pueden llevar a una pérdida de 
los toques tradicionales. 

Es importante considerar que los barrios Sur, Palermo y Cordón son 
espacios de identidad de la cultura afrodescendiente. En estos últimos 
años, los vecinos de los barrios Sur, Palermo y Cordón se han dispersa-
do, producto del auge inmobiliario y el encarecimiento de las viviendas, 
y han provocado la dilución del papel formador que ha tenido la comu-
nidad en las manifestaciones del candombe. 

Durante las primeras décadas del siglo XX comenzó un corrimiento 
poblacional con la modernización de Montevideo y la concreción de 
un emblemático balcón al mar que implicaron sucesivas demoliciones 
y consecuentes desalojos de población de las zonas afectadas. En la 
década de 1960, los predios libres situados al borde de la Rambla Sur, 
de acuerdo con nuevos paradigmas urbano-arquitectónicos, se fueron 
constituyendo en el marco adecuado para la realización de bloques y 
torres de viviendas insertos en espacios con jardines. En las décadas de 
1970 y 1980, los intereses inmobiliarios para la construcción de nuevos 
edificios arrasaron con muchos elementos del patrimonio arquitectóni-
co de Montevideo, incluidas obras declaradas Monumento Histórico 
Nacional que luego fueron desafectadas.41 

Los conventillos Medio Mundo (barrio Sur), el conjunto habitacional 
Reus al Sur (barrio Palermo) y el Gaboto (barrio Cordón), fueron las 
viviendas colectivas en donde habitaron los afrodescendientes junto 
a inmigrantes pobres. En la década del sesenta, el Conventillo Gabo-
to fue desalojado y en 1965 demolido. El conventillo Medio Mundo 
(barrio Sur) y el conjunto habitacional Reus al Sur (Ansina) en Paler-
mo –al igual que el Barrio Reus Norte–, fueron afectados en calidad 
de Monumentos Históricos según la resolución 1941/975 del 18 de 
noviembre de 1975. Por otra parte, pocos años más tarde, el Poder 
Ejecutivo dictó el Decreto Nº 656/978, que habilitaba a la Intendencia 

41	 Frega, Chagas, Montaño y Stalla (2008: 61-65).



332

de Montevideo la determinación de las fincas ruinosas y la facultad de 
proceder por vía policial al lanzamiento de sus ocupantes. El deterioro 
edilicio de las viviendas de barrio Sur y Palermo, indujo la intervención 
de las autoridades municipales en efectuar allí los desalojos.42 Los con-
ventillos, finalmente fueron desafectados de su carácter patrimonial el 
8 de octubre de 1979, de acuerdo con la resolución 2570/979.43 Con 
la restauración democrática, las resoluciones que habían desafectado 
algunos bienes inmuebles quedaron sin efecto. La resolución 293/986, 
entre otras resolvió, afectar algunos de los padrones de las viviendas del 
Barrio Reus Sur.44 Con la demolición de las viviendas, buena parte de 
la población negra se movilizó a otras zonas de Montevideo.

Los afrodescendientes referentes del Candombe han manifestado 
que la incorporación de elementos foráneos al ritmo y a las figuras tra-
dicionales, sin ningún patrón que lo regule, han iniciado un proceso de 
“deformación” y mercantilización que podría llevar al desconocimiento 
o pérdida de los elementos tradicionales. 

Toques madres del Candombe

Toque de Ansina: originado en el barrio Palermo. 

Toque de Cuareim: originado en el barrio Sur. 

Toque de Cordón: originado en el barrio Cordón. 

El artesano de tambores o tamborero

Se llama artesano de tambores o tamborero al encargado de la rea-
lización de los tambores: chico, repique y piano. El oficio tradicional 
se ha caracterizado por ser transmitido oralmente de generación en 
generación por observación directa o en talleres especializados. En la 

42	 Alfaro (2008: 79).

43	 Fueron desafectados los padrones número 2095 al 2126. Publicado en “Diario Oficial” el 18 de 

octubre de 1979. En: Registro Nacional de Leyes, Decretos, etc., octubre de 1979, pp. 817-818.

44	 Los padrones reafectados fueron los siguientes: Nº 2095, 2106, 2107, 2108, 2109, 2110, 2111 

y 2112. Publicado en “Diario Oficial” el 7 de mayo de 1986. En: Registro Nacional de Leyes, 

Decretos, etc., marzo de 1986, pp. 615, 621.



U
ru

gu
ay

333

actualidad quedan pocos luthiers que hagan los tambores de la manera 
tradicional, debido al desarrollo de la producción industrial (ver abajo). 

Problemática en la salvaguardia del PCI 
afrodescendiente con relación al registro, 
investigación y promoción y difusión

•	 Comunidad que aún se encuentra en proceso de reconocimiento 
y legitimación, y que continúa denunciando casos de discrimina-
ción y racismo. 

•	 Dificultad de visibilizar el aporte afrodescendiente en manifesta-
ciones distintas a las tradicionales, ya legitimadas. 

•	 Indefinición de metodologías claras de trabajo y planes de ac-
ción, que además integren a todos los actores a nivel departa-
mental y nacional. 

•	 Dificultad al momento de establecer acuerdos, producto de inte-
reses diversos así como de la falta de consenso. 

•	 Ausencia de sistematización de los trabajos, relevamientos, y ac-
ciones de gestión. Ausencia de una Red de trabajo nacional que 
se reúna periódicamente. 

•	 Escasez de recursos. 	

5.	 Procesos de salvaguardia 
del patrimonio cultural 
afrodescendiente en el país

Identificación de hitos históricos  
en la salvaguardia del PCI

Es posible identificar cuatro hitos en lo que respecta al patrimonio 
cultural de los afrouruguayos:

2006- La Ley Nº 18.059 (10 de noviembre) declara el día 3 de di-
ciembre de cada año el Día Nacional del Candombe, la Cultura Afrouru-
guaya y la Equidad Racial. 



334

2009- Fue inscrito “El candombe y su espacio sociocultural: una 
práctica comunitaria” en la Lista Representativa del Patrimonio Cul-
tural Inmaterial de la Humanidad de UNESCO.45

2009- Declaratoria de Patrimonio Cultural Inmaterial de parte de 
la Comisión del Patrimonio Cultural de la Nación de varias especies 
musicales del Uruguay, debido a: 

la importancia identitaria de fenómenos culturales tales como: el 
arte del payador, el arte del tamboril afromontevideano (y el com-
plejo de hechos englobados bajo el nombre genérico de candom-
be), la murga montevideana, y de especies musicales y líricas tales 
como el estilo o triste, y de especies musicales, líricas y coreográfi-
cas tales como el tango y la milonga -en sus distintas vertientes-, 
así como el cielito, la cifra, la vidalita y el pericón, entre otras. 

2010-Creación del Grupo Asesor de Candombe, por Resolución Mi-
nisterial del 28 de octubre de 2010, cuyo propósito es asesorar a la 
Comisión del Patrimonio Cultural de la Nación en la formulación de 
un plan de salvaguardia. El grupo está formado por personalidades 
destacadas en el arte de los tambores, tocadores reconocidos y diversos 
especialistas con amplia experiencia en el tema. 

Principales trabajos realizados  
en los últimos 30 años

Los estudios sobre afrodescendientes en Uruguay, al igual que en la 
región, han cobrado impulso desde fines del siglo XX.46 El fin de siglo 
colocó en los ámbitos políticos y sociales las discusiones en torno del 
racismo, la equidad étnica y el respeto a la diversidad. Simultáneamen-
te, en los ámbitos académicos comenzaron a darse espacios, para la 
investigación, discusión y divulgación. Esto ha permitido un avance 

45	 “Los domingos y muchos días festivos, las llamadas de tambores del candombe resuenan en el 

barrio Sur, Cordón y Palermo de Montevideo, en donde se afincó buena parte de la población 

de origen africano. Antes de que dé comienzo el desfile del candombe, los participantes se 

reúnen en torno a fogatas para templar sus tambores y confraternizar”. http://www.unesco.

org/culture/ich/index.php?lg=es&pg=00011&RL=00182

46	 Para ahondar el tratamiento desde la historiografía sobre la población afrodescendiente duran-

te el siglo XX ver Borucki, Chagas y Stalla (2005) y Chagas y Stalla (2007).



U
ru

gu
ay

335

significativo en la comprensión de la experiencia de los africanos es-
clavizados y sus descendientes y sobre todo ha permitido “visualizar” al 
esclavo como actor social, productor de cultura y de culturas de resis-
tencia. Estas investigaciones han revelado la importancia de la pobla-
ción afro en la conformación de la identidad nacional uruguaya.

Hacia fines de siglo XX, las reivindicaciones del movimiento afrou-
ruguayo colocaron en los ámbitos políticos y sociales las discusiones en 
torno del racismo, la equidad étnica y el respeto a la diversidad. Como 
se ha mencionado más arriba, el discurso sobre la “invisibilidad histórica 
de los afrodescendientes” fue acompañado por uno alternativo que posibi-
litara entre otros, las “reparaciones y acciones afirmativas” sobre de comu-
nidad afrouruguaya. Se propuso además, romper “con el discurso oficial 
e histórico” estableciendo el rescate y la relectura de “datos” y “episodios 
históricos” desde la perspectiva “de los descendientes”, así como las raíces 
de africanas.47 Esto dio un nuevo impulso a los estudios sobre esclavi-
tud y surgió una “contra-historia” o “afrogénesis”, orientada a que los 
afrouruguayos construyan “su propia historia”. Esta cuestionó –y cues-
tiona– las principales interpretaciones historiográficas sobre esclavitud, 
la integración social, económica y política de los afrodescendientes a 
partir de la abolición y a lo largo de los siglos XX y XXI. Ejemplo de 
ello son los trabajos de Oscar Montaño, Romero Rodríguez, Beatriz 
Santos, entre otros.”48 

Asimismo, durante esos años, los estudios sobre el aporte africano al 
folklore montevideano fueron retomados por Tomás Olivera Chirimini 
y Juan Antonio Varese. Ambos autores se definieron como “buscadores 
de la verdad” sobre los afrouruguayos, orientando su labor a la “defensa e 
ilustración de las raíces africanas de nuestra cultura nacional”49 reiterando 

47	 Machado (2004: 86-93).

48	 Montaño (1997, 2001, 2008), Rodríguez (2006) y Santos (1998, 2005). En esta línea, aunque 

sus autores no pertenecen al movimiento afro, pueden mencionarse los trabajos del equipo 

de integrado entre otros por Gustavo Abella y Danilo Antón y los trabajos de Nelson Caula. 

Equipo (1999), Caula (2011).

49	 Olivera y Varese (2000: 84). También en la revalorización del candombe Olivera y Varese 

(2002).



336

las afirmaciones de Lauro Ayestarán.50 Asimismo, el trabajo de Sergio 
Ortuño ha aportado elementos sobre el Candombe con el objetivo de 
reconocer y valorizar el arte afrouruguayo.51 También, aunque desde 
diferentes temáticas y abordajes, el trabajo de Alberto Britos Serrat52 
ha intentando revalorizar los aportes de la cultura afro desde la lengua.

Simultáneamente en los ámbitos académicos se hizo notoria la pos-
tergación en el relato histórico nacional de la “minoría” afrodescen-
diente y, por ende, la necesidad de efectuar nuevas investigaciones que 
arrojaran luz sobre su protagonismo en el pasado y presente uruguayo. 
Desde entonces, se han realizado investigaciones históricas, antropoló-
gicas, literarias, lingüísticas, sociológicas, demográficas, musicológicas 
y de musicología histórica, entre otras, intentando rescatar el pasado 
y presente de la población negra en Uruguay. Algunas de estas inves-
tigaciones se presentaron en el Seminario Estudios sobre la cultura 
afro-rioplatense. Historia y Presente realizado por la Facultad de Hu-
manidades y Ciencias de la Educación en 2004.53 También en 2008, 
y a instancias del Programa de Naciones Unidad para el Desarrollo, 
se reunieron diversos investigadores para tratar la temática afrodes-
cendiente en el pasado y el presente, principalmente en cuanto a su 
situación de desigualdad y pobreza.54 

En forma sintética, y sin la intención de agotar la nomina de inves-
tigaciones e investigadores, mencionamos algunos de ellos. La produc-
ción historiográfica en particular, ha aportado nuevos enfoques sobre el 
relato histórico de los afrodescendientes desde el período tardocolonial 
hasta mediados de siglo XIX. Las investigaciones históricas emprendi-
das en los últimos años por Ana Frega, Arturo Bentancur y Fernando 

50	 Lauro Ayestarán fue pionero en los estudios musicológicos en Uruguay. La cultura de origen 

africano y las raíces de su música fueron los temas investigados por este autor, que estableció 

una cronología, notaciones musicales y coreografía del candombe, Ayestarán (1953). Su obra 

ha sido confrontada y continuada en la actualidad por Gustavo Goldman. Goldman (2003, 

2008a, 2008b, 2009, 2010).

51	 Ortuño (2006).

52	 Britos Serrat (1999).

53	 Bentancur, Borucki y Frega (2004, 2005, 2007).

54	 Scuro (2008).



U
ru

gu
ay

337

Aparicio y el equipo integrado por Borucki, Chagas y Stalla, en con-
sonancia con los estudios regionales sobre esclavitud, comenzaron a 
emplear nuevas fuentes y metodologías, con la intención de integrar 
el grupo afrodescendiente al discurso historiográfico sobre economía y 
sociedad desde el período colonial hasta mediados de siglo XIX.55 Aún 
son escasos los estudios históricos sobre aspectos tales como la situa-
ción económica, social, cultural y educativa de los afrouruguayos desde 
fines de siglo XIX y a lo largo del siglo XX, precisamente cuando la po-
blación afrodescendiente comenzó a perder visibilidad en el conjunto 
de la sociedad, al producirse, entre otros, los movimientos migratorios 
que paulatinamente contribuyeron a la transformación de la sociedad 
uruguaya. Un avance en este sentido fue la investigación realizada por 
el equipo dirigido por Ana Frega e integrado por Chagas, Montaño 
y Stalla que, partir de estudios previos y la búsqueda de nuevas fuen-
tes, escribió una Breve historia de los afrodescendientes en el Uruguay en 
2008.56 También lo es la investigación de Chagas y Stalla que rescató 
las memorias de afrodescendientes sobre su pasado en la frontera con 
Brasil a mediados del siglo XX.

El legado de la lengua africana, ha sido actualizado y profundizado 
por los estudios lingüísticos históricos de de Magdalena Coll57. Des-
de la literatura, Alejandro Gortázar58 y William Acree junto a Alex 
Borucki59 han rescatado la escritura negra en el siglo XIX a través de 
los textos de Jacinto Ventura Molina. También siguiendo esta línea de 
trabajo Reid Andrews60 ha estudiado, entre otras cosas, la importancia 
cultural y política del colectivo afrodescendiente en los siglos XIX y 
XX. Asimismo, Luis Ferreira ha analizado la formación y desarrollo del 

55	 Desde una perspectiva diferente, Eduardo Palermo ha ahondado también la temática de la 

población negra en la frontera desde fines del siglo XIX. Palermo (2005).

56	 Frega et al. (2008).

57	 Coll (2010).

58	 Gortázar (2003, 2005, 2007).

59	 Acree y Borucki (2008).

60	 Andrews (2004; 2007).



338

movimiento negro en Uruguay.61 Dentro de las expresiones culturales 
afrouruguayas, el candombe ha recibido especial atención desde dife-
rentes disciplinas y perspectivas. Luis Ferreira62, Coriún Aharonián63 
y Luis Jure y Olga Picún64 desde la musicología, Gustavo Goldman65 
desde la musicología histórica y Milita Alfaro66 desde la historia social. 
Asimismo, los trabajos del equipo interdisciplinario dirigido por Yo-
landa Boronat67 han analizado los espacios simbólicos del candombe 
en Montevideo. 

Las investigaciones antropológicas realizadas por Renzo Pi Hugar-
te68, Teresa Porzecanski69 y Juanamaria Cordones-Cook70 han aporta-
do un conocimiento profundo sobre las prácticas culturales y religiosas 
afrobrasileñas que se introdujeron por la frontera del territorio uru-
guayo en el siglo XX. Por otro lado, los trabajos arqueológicos de Ro-
berto Bracco71 y el equipo integrado por Elizabeth Onega y Carmen 
Curbelo72 iniciaron las investigaciones sobre los vestigios del Caserío 
de los Negros. Desde la sociología, el trabajo de Jill Foster73 evidenció 
las desigualdades de la población afrodescendiente en Uruguay. Asi-
mismo, la investigación del equipo dirigido por Felipe Arocena y Se-
bastián Aguiar74 avanzó en el conocimiento sobre el multiculturalismo 

61	 Ferreira (2003).

62	 Ferreira (1997).

63	 Aharonián (2005, 2007).

64	 Jure (1992), Jure, Picún (1992) y Picún (2006). 

65	 Goldman (2003, 2008a, 2008b, 2009, 2010).

66	 Alfaro (1991, 1998a, 1998b, 2008).

67	 Boronat, et al. (2007a, 2007b).

68	 Pi hugarte (1993, 1998).

69	 Porzecanski (2005).

70	 Cordones-Cool (1999, 2010).

71	 Bracco (2008).

72	 Onega y Curbelo (2005).

73	 Foster (2001).

74	 Arocena y Aguiar (2007).



U
ru

gu
ay

339

uruguayo y el aporte negro a este. Mónica Olaza75, por su parte, ha 
recuperado a través de relatos orales aspectos de la cultura afrouru-
guaya, analizándola como una cultura emergente, manifestación de un 
multiculturalismo que pasó oculto durante muchísimos años. 

Las vivencias de la discriminación de parte de la sociedad afrouru-
guaya han sido analizadas a través de relatos orales por Teresa Por-
zecanski y Beatriz Santos.76 También han sido estudiadas por parte 
del equipo de Etnia y Salud de la Facultad de Psicología, dirigido por 
Susana Rudolf e integrado por los afrouruguayos Amanda Díaz, Javier 
Díaz, Carolina Ricarte y Óscar Rorra.77 Ampliando la perspectiva de la 
discriminación y las desigualdades, los trabajos demográficos realizados 
por Marisa Bucheli, Wanda Cabela y Rafael Porzecanski evidenciaron 
las desigualdades de la población negra en Uruguay. En particular, el 
grupo del Instituto de la Mujer coordinado por Lucia Scuro ha puesto 
de manifiesto la situación de la mujer afro.78

En lo que respecta al conocimiento sobre el PCI en Uruguay se ha 
avanzado en los últimos años a partir de los informes producidos por 
diferentes investigadores. En 2005, Nelson Caula realizó un análisis 
primario sobre el estado del arte del PCI en el país.79 En 2010, la an-
tropóloga Sonnia Romero Gorski, junto a un equipo de colaboradores, 
efectuó un informe sobre el Patrimonio Cultural Inmaterial del Uru-
guay80 en el cual expuso los esfuerzos realizados hasta el momento y 
las acciones necesarias para su salvaguardia. En particular, sobre el PCI 
afrodescendiente en Uruguay en 2009, el musicólogo Gustavo Gold-
man trabajó sobre el candombe, una de las principales manifestaciones 
culturales afrouruguayas.81 Recientemente, el informe realizado sobre 
los Sitios de Memoria de la esclavitud ha aportado elementos para la 

75	 Olaza (2008, 2009).

76	 Porzecanski y Santos (2006).

77	 Rudolf (2008).

78	 Inmujeres (2010).

79	 Caula (2005).

80	 Romero Gorski, Labrode y Nadruz (2010).

81	 Goldman (2009).



340

recuperación de los espacios de memoria de la presencia negra en Uru-
guay y su legado en el presente.82

Identificación de principales investigadores 
y portadores de PCI

Los nombres mencionados forman parte de una selección primaria sin 
perjuicio de poder incluir otros investigadores y portadores. 

Investigadores

Alejandro Gortázar, licenciado en letras, uruguayo que ha abordado 
el papel desempeñado por los escritores negros hacia el siglo XIX. 

Alex Borucki, investigador uruguayo. Ha estudiado el tráfico escla-
vista, así como el proceso de abolición de la esclavitud en el Uruguay y 
la inserción del trabajo esclavo en los establecimientos productivos de 
frontera con el Brasil, entre otros.

Ana Frega, historiadora uruguaya. Ha estudiado a la población es-
clava y liberta del territorio oriental durante el proceso revolucionario, 
entre otros. Integrante del Comité Científico Internacional del Proyec-
to de UNESCO La Ruta del Esclavo: Resistencia, Libertad y Patrimonio. 

Arturo Bentancur, historiador uruguayo. Estudió la historia de los 
esclavos de Montevideo hacia el siglo S. XIX, entre otros. 

Coriún Aharonián, musicólogo uruguayo. Ha estudiado el Can-
dombe y ha realizado diversos registros sobre la expresión y sus mani-
festaciones.

George R. Andrews, historiador norteamericano. Ha desarrolla-
do diversas investigaciones de variada temática sobre la población 
afroamericana y afrorioplatense.

Gustavo Goldman, musicólogo uruguayo. Especialista sobre el 
Candombe y sus manifestaciones. 

Juan Antonio Varese, investigador uruguayo. Ha abordado diversos 
aspectos sobre la cultura afrouruguaya, especialmente sobre el Can-
dombe y sus expresiones. 

Juanamaria Cordones-Cook, investigadora uruguaya radicada en 
los EEUU. Experta en estudios sobre las letras afrodescendientes. Ha 

82	 Chagas, Stalla y Borucki (2010).



U
ru

gu
ay

341

aportado sobre las prácticas culturales y religiosas afrobrasileñas que 
se introdujeron por la frontera del territorio uruguayo en el siglo XX.

Karla Chagas, investigadora uruguaya. Ha estudiado el tráfico es-
clavista, así como el proceso de abolición de la esclavitud en el Uruguay 
y la inserción del trabajo esclavo en los establecimientos productivos de 
frontera con el Brasil. También realizó estudios sobre el devenir de la 
población negra durante el siglo XX.

Luis Ferreira, musicólogo y antropólogo uruguayo. Es especialista 
sobre el Candombe y sus manifestaciones. Integrante del Grupo Ase-
sor del Candombe. 

Magdalena Coll, lingüista uruguaya. Ha realizado estudios sobre la 
presencia africana en el habla de la población uruguaya. 

Milita Alfaro, historiadora uruguaya. Ha realizado diversos estudios 
sobre la cultura afrouruguaya, así como otros sobre las viviendas popu-
lares durante el siglo XIX y XX. 

Mónica Olaza, investigadora uruguaya. Científica social que ha rea-
lizado diversas investigaciones sobre las tradiciones y costumbres de los 
afrouruguayos. 

Natalia Stalla, investigadora uruguaya. Ha estudiado el tráfico es-
clavista, así como el proceso de abolición de la esclavitud en el Uruguay 
y la inserción del trabajo esclavo en los establecimientos productivos de 
frontera con el Brasil. También realizó estudios sobre el devenir de la 
población negra durante el siglo XX.

Renzo Pi Hugarte, antropólogo uruguayo. Ha realizado diversas in-
vestigaciones sobre la religiosidad afro en el Uruguay.

Teresa Porzecanski, antropóloga uruguaya. Ha realizado diversos 
estudios sobre la religiosidad afro presente en el Uruguay.

Yolanda Boronat, arquitecta uruguaya. Es un referente en estudios 
sobre los espacios; ha investigado los espacios urbano-arquitectónicos 
vinculados a la cultura afromontevideana.

Homero Romero Rodríguez, activista e investigador uruguayo. Es 
integrante de Organizaciones Mundo Afro (OMA), estuvo a cargo de 
la presidencia de la institución. Especialista en el tema del racismo, ha 
sido convocado por Naciones Unidas para profundizar sobre la temá-
tica.



342

Javier Díaz, uruguayo, integrante de la asociación ACSUN. Ha co-
laborado en recientes investigaciones sobre las condiciones socioeco-
nómicas y culturales de la población afrouruguaya.

Jorge Chagas, investigador uruguayo que ha estudiado diversas te-
máticas sobre la población afro, especialmente sobre la temática del 
futbol y la incursión de los deportistas negros. En su trabajo Gloria y 
tormento, La novela de José Leandro Andrade (2007), investigó la vida del 
futbolista Leandro Andrade, quien fuera el primer deportista afro en 
integrar una selección de fútbol. 

Oscar Montaño, investigador y periodista uruguayo. Ha publicado 
diversas obras sobre la historia de los afrouruguayos: Umkhonto (1997), 
Yeninanya. Historia de los afrouruguayos (2008).

Sergio Ortuño, uruguayo, percusionista y tocador de tambor, realiza 
diversos talleres de capacitación. Ha publicado trabajos de promoción 
del toque del Candombe. 

Portadores 

Ruben Rada, cantante y músico. Desarrolló desde los años 60 el 
llamado “candombe beat”, contribuyó a la maduración y consolidación 
del candombe a nivel nacional y a la jerarquización de la música afrou-
ruguaya. En su haber cuenta con medio centenar de discos individuales 
y colectivos.83 

Susana Andrade, sacerdotisa de la religión Umbanda desde 1991. 
Designada por la Presidencia de la República como integrante de la 
Comisión Honoraria Antidiscriminación, Ley Nº 17817 por el colectivo 
afroumbandista. Cofundadora y redactora del periódico afroamerindio 
ATABAQUE. Presidenta de la Federación IFÁ del Uruguay (Institu-
ciones Federadas Afroumbandistas).

Grupo Asesor de Candombe, creado por Resolución Ministerial el 28 
de octubre de 2010 tiene el propósito de asesorar a la Comisión del Pa-
trimonio Cultural de la Nación en la promoción, difusión y medidas de 
salvaguardia del Candombe. El grupo está formado por personalidades 
destacadas en el arte de los tambores, tocadores reconocidos y diversos 
especialistas con amplia experiencia en el tema, así como reconocidos 

83	 Para saber más: http://www.rada.com.uy/



U
ru

gu
ay

343

a nivel nacional y regional. Buena parte de ellos integran las institucio-
nes citadas arriba. 
Los integrantes son: 

Aníbal Pintos, ejecutante del toque del barrio Cordón, integrante 
de la comparsa Zumbaé. 

Aquiles Pintos, nacido en el barrio Cordón y ejecutante del toque 
de dicho barrio, director de la comparsa Zumbaé. 

Beatriz Santos, escritora, poeta y activista, integrante de la Unidad 
Temática por los Derechos de los Afrodescendientes (IM). 

Benjamín “Chiquito” Arrascaeta, integrante de la antigua compar-
sa Cumbre del conventillo Charrúa, director de la comparsa Elumbé. 

Fernando “Lobo” Núñez, nacido en barrio barrio Sur, de oficio 
tamborero creador del Taller “El Power”. 

Fernando Núñez hijo, nacido en barrio Sur, integrante del grupo de 
música La Calenda Beat. 

Isabel “Chabela” Ramírez, música y activista, integrante del grupo 
cultural Afrogama. 

José Pedro “Perico” Gularte, experto de Ansina, barrio Palermo. 
Juan M. Gularte, integra el grupo de expertos Barrio Sur.
Luis Ferreira, musicólogo y antropólogo especialista en Candombe. 

Tomás Olivera Chirimini, nacido en el barrio Palermo, integrante de 
la Asociación Civil Africanía y creador del grupo Bantú. 

Waldemar “Cachila” Silva, ejecutante del toque del barrio Sur, di-
rector de la comparsa C 1080 (Cuareim 1080) y de la Casa Cultural 
C1080. 

6.	 Breve reseña de las siguientes 
manifestaciones y de su posible 
localización

Si bien los esclavos de Montevideo y de la campaña tuvieron permi-
tidos intersticios y espacios de diversión, algunas actividades les fue-
ron prohibidas. En especial, a determinadas horas, los esclavos estaban 
controlados con el argumento de que distorsionaban el orden. 



344

Por otro lado, los esclavos trajeron consigo prácticas religiosas que se 
daban cita en las diferentes Salas de Nación africanas en Montevideo. 
Asimismo, aunque las investigaciones existentes sobre las comunida-
des de frontera en el siglo XIX, en donde se concentraba un número 
importante de esclavos, solo han hallado rastros que aproximan a los 
esclavos a las prácticas de la religión católica, es posible que desarrolla-
ran al resguardo de los amos actividades que incluyeran cantos, bailes o 
el repique de tambores al igual que en Montevideo.84 

El espacio privado de los esclavos era el único ámbito de verda-
dera “libertad” del cual podían disfrutar, y los amos temían a lo que 
podían hacer en él. La privacidad en el medio rural se vinculó a la 
poca población, el aislamiento y la lejanía, mientras que la cercanía y 
vecindad tanto de Montevideo como de las villas o pueblos de campa-
ña, ofrecieron otro marco para esa cotidianeidad.85 Afirma Juanama-
ria Cordones-Cook que las culturas africanas que llegaron a la Banda 
Oriental desaparecieron como tales. No así algunas de sus tradiciones, 
que sobrevivieron transformadas y adaptadas a otras formas culturales: 
la música, la danza, la comida, el lenguaje y la religión. Los afrouru-
guayos se refugiaron en su música, danzas y ceremonias, y reelaboraron 
algunos elementos propios de su religiosidad. Arraigados en la cultura 
uruguaya y residualmente ocultos en el folklore, el candombe, danza de 
origen ritual afrouruguaya, y la curandería, práctica curativa popular, 
revelan profundas huellas religiosas africanas.86

Lengua, giros lingüísticos,  
cosmovisión y manifestaciones orales 
(mitos, cuentos y leyendas)

Lengua: afronegrismo del Uruguay

Afirma la lingüista Magdalena Coll que “las lenguas africanas des-
aparecieron prontamente en el Río de la Plata”.87 Explica que esto se 

84	 Borucki, Chagas y Stalla (2004: 275-278), Frega et al. (2004).

85	 Borucki, Chagas y Stalla (2004: 279-284).

86	 Cordones-Cook (2010).

87	 Coll (2010: 27).



U
ru

gu
ay

345

debió a ciertas particularidades sociohistóricas, tales como la renova-
ción y cambio constante de la población africana, fruto de los diversos 
momentos del tráfico esclavista (recordemos que el tráfico, tanto inte-
roceánico como terrestre se extendió desde el siglo XVII hasta media-
dos del siglo XIX). Asimismo, los africanos de un mismo pueblo que 
arribaron al territorio oriental no permanecieron juntos, sino que eran 
destinados a diversos lugares junto a esclavos de otras regiones africa-
nas. De esta forma, coexistieron varias lenguas africanas y no una sola. 
Este plurilingüismo original no favoreció la conservación de las len-
guas nativas, sino fomentó que el español surgiera como lengua común. 

La comunidad afro en el territorio oriental cambió de lengua y 
adoptó el español, pero mantuvo de manera progresivamente reduci-
da elementos lexicales de la lengua africana. Por su parte, los traídos 
por el tráfico fueron hablantes africanos de variedades del español, sus 
descendientes nacidos en el territorio tuvieron como lengua nativa 
el español con algún marcador etnolingüístico aislado. Asimismo, en 
algunos casos, los esclavos del territorio oriental hablaban portugués, 
fruto del propio tráfico interoceánico y a través de la frontera norte. 
En general, es posible afirmar que lo que se entiende por afronegrismo 
o afrouruguayismo contiene a) las voces españolas deformadas por la 
pronunciación de los negros, b) las voces indígenas alteradas por la 
influencia negra, c) las voces “híbridas” que presentan en su composi-
ción elementos españoles o indígenas americanos y afronegros y d) la 
influencia afronegra en la presencia de sufijos muy característicos de 
estas lenguas africanas y que solo o principalmente se usan en la Amé-
rica de lengua española.88

Expresiones consideradas afronegrismo o afrouruguayismo

Banana calunga Fulo Mucama

Banguela o benguela camunda Lubolo Muleque

Banjo o banyo candombe machicha muyinga o mu-
chinga o munyinga

88	 Coll (2010: 28-32).



346

Batuque canyuengue Macota Ondú

Bombear y bombero capanga malungo Quibebe

Bubango capingo mandinga Quilombo

Cabinda carimba marimba Quitanda

Cacimba o casimba o 
cachimba

carimbo Marixa Quitandero

Cacunda casanche masagaya Yimbo

Calenda conga, congo menguenge

Calengo Milonga

Fuente. Coll (2010: 121) La autora expone los vocablos recopilados por Rolando 
Laguarda Trías, los cuales se basan parcialmente en el vocabulario de palabra de 
origen africano en el habla rioplatense presentado por Ildefonso Pereda Valdés. 

Aunque es escasa la información explicita que aporte datos sobre el 
mantenimiento de las lenguas africanas, alguna lengua nativa llegó a 
escucharse en contextos particulares, principalmente el familiar. Sos-
tiene Coll que los términos presentados por Ildefonso Pereda Valdés y 
Rolando Laguarda Trías hacía la década de 1960, deben ser sometidos 
a un detenido análisis, ya que algunos de ellos recibieron un trata-
miento simple y en algunos casos no muy acertados. Algunas conti-
nuaron, otras desaparecieron y su uso es reivindicado desde hoy por el 
movimiento afrodescendientes, tal como malungo, y otras finalmente 
han quedado en el pasado.89 Y concluye la autora que quedan muchas 
interrogantes abiertas, dado que “todavía no sabemos cuántos ni cuáles 
son los términos de origen africano en Uruguay, ni qué cantidad siguen 
vigente o cuales compartimos con el español de Argentina o el portu-
gués de Brasil”.90

Las amas de leche

La tarea de amamantar a los niños “blancos” de parte de las negras, 
primero esclavas y luego libres ha sido, junto al oficio de lavandera, 

89	 Coll (2010: 130-134).

90	 Coll (2010: 121).



U
ru

gu
ay

347

uno de los que se ha perpetuado en la memoria sobre el pasado de las 
mujeres afrodescendientes. Las “amas de leche”, “amas de crianza” o 
nodrizas eran las mujeres que alimentaban con sus pechos a un lactante 
que no era su hijo. Su empleo fue común desde finales del siglo XVII 
y durante casi todo el XIX en Europa y América. A través de ellas, se 
garantizaba la alimentación de los niños, cuyas madres no tenían la 
posibilidad de alimentarlos (ya fuera por falta de leche, la poca calidad 
de esta o por alguna enfermedad) o porque no deseaban hacerlo.91 En 
el Río de la Plata, desde finales del siglo XVIII, las madres de las fami-
lias pudientes también hicieron uso de las “amas de leche”, tarea que se 
reservó casi con exclusividad a las mujeres negras.92

De esta forma, buena parte de las africanas y las afrodescendientes 
esclavas tenían como parte de sus tareas domésticas, la crianza, cuidado 
y alimentación de los niños de la casa. Además del trabajo dentro del 
hogar del amo, las esclavas recién paridas eran conchabadas a terceros 
para cumplir con el rol de “ama de leche”. A partir de la segunda mi-
tad del siglo XIX, luego de la abolición de la esclavitud en el Estado 
Oriental (1842-1846) y a causa de las oleadas inmigratorias, esta tarea 
también fue realizada por mujeres italianas y españolas. El historiador 
José Pedro Barrán en su trabajo sobre la sensibilidad “bárbara”, afirmó 
que la sociedad uruguaya fue favorable a la práctica de amamantamiento 
y que las opiniones en contrario surgieron avanzada la segunda mitad del 
siglo XIX.93 

Cuando el niño nacía, la “ama de leche” se encargaba de alimentarlo 
y de criarlo. Así, se establecía un fuerte lazo entre ambos, que llegaba 
a durar toda la vida. Oscar Montaño destaca el papel desempeñado 
por estas mujeres-madres, esclavas o libres, quienes junto con la leche 
de sus pechos, fueron traspasando a los pequeños niños “blancos” sus 
cantos y mitos, así como la cultura africana con sus tradiciones y su reli-
giosidad.94 

91	 Arroñada (2008: 1-2).

92	 Mallo (2001: 123), Montaño (1997: 108) y Borucki (2009: 191). 

93	 Barran (1992: 80-82).

94	 Montaño (1997: 108).



348

Las Lavanderas 

Las mujeres esclavas realizaron diversos trabajos bajo el dominio de 
los amos, entre ellos, el oficio de lavar la ropa de los patrones. Una 
vez como trabajadoras libres, el oficio de lavandera fue una de las ta-
reas comunes que permitieron la subsistencia de las mujeres negras de 
Montevideo, pero especialmente de los departamentos de frontera con 
el Brasil, en donde casi se restringió a la población afrodescendiente. 
El trabajo de lavar la ropa a mano, frecuente hasta que se extendieron 
las formas automáticas de lavado, fue una salida laboral de las afrodes-
cendientes en alguna de las etapas de su vida. 

Hasta bien pasada la mitad de siglo XX, fue frecuente ver a estas 
mujeres reunidas lavando la ropa en lagunas, arroyos y canillas muni-
cipales. El trabajo requería el uso de pozos naturales y artificiales, ya 
que el agua corriente no era un servicio extendido a todos los barrios 
ni a todas las casas. Las lavanderas aprovecharon los pozos naturales, 
así como las lagunas de los poblados, distribuyéndose cada una en una 
zona o “piedra que rodeaba el arroyo o laguna”, para “refregar” con 
fuerza las diversas prendas de los patrones. 

Luego de lavar la ropa, esta era planchada con la pesada plancha a 
carbón, para luego repartirse con las ayuda de los hijos pequeños. Así, 
ropa en mano o con el atado en la cabeza y de casa en casa, las prendas 
limpias, almidonadas y planchadas, iban quedando en manos de sus 
dueños.95

Leyenda: El negrito del pastoreo

A fines de los años cincuenta del siglo XX, promoviendo el rescate de 
“auténticos valores africanos” en vías de desaparición, Francisco Merino 
creó el Teatro Negro Independiente de Montevideo, con la aspiración 
de desarrollar una expresión dramática auténticamente afrouruguaya. 
Postulaba múltiples objetivos sociales: conducir al afrouruguayo hacia 
la superación personal, socioeconómica y cultural, y hacia una cohesión 
comunitaria que, en pos de un espacio social digno, lo encauzara más 

95	 Chagas y Stalla (2009: 71-72). 



U
ru

gu
ay

349

allá de la indigencia y la marginación.96 Además de reivindicar el apor-
te étnico-racial de la comunidad afrouruguaya, el Teatro Negro rescató 
aspectos de su folklore como, por ejemplo, la obra escrita por Andrés 
Castillo y basada en la leyenda “El negrito del pastoreo”.97

 Las leyendas son narraciones tradicionales que por lo general no se 
cuentan como ficción, sino que se suponen verdaderas. Son relatos de 
fenómenos o hechos históricos que se caracterizan por ser anónimos, 
tradicionales y populares. Narrar es muchas veces recuperar la memoria 
de los que ya no están, al mismo tiempo que permite inventar, liberar 
la imaginación y traspasar historias.98 En el campo uruguayo, hay his-
torias que viajan de una generación a otra y van adquiriendo caracte-
rísticas diferentes según quien las cuente. En particular en el norte y 
noreste del país, zona fronteriza con Brasil, la leyenda del “negrito del 
pastoreo”, “negrito pastor” o “negrinho do pastoreio” era extensamente 
contada a finales del siglo XIX y desde entonces la tradición oral se ha 
encargado de irla perpetuando en el tiempo. Actualmente, además de 
ser conocida por la mayoría de los uruguayos, es popular en el sur del 
Brasil99 y el noreste argentino. 

En la versión uruguaya, la leyenda cuenta la historia de un esclavo 
que pastoreaba ovejas y que en uno de sus días de trabajo perdió a una 
oveja negra de la manada. Por esto, fue azotado por su amo y luego 
enviado en la noche a buscar al animal perdido. Tras encontrar a la 
oveja –cuenta una de las versiones del relato– un rayo habría matado 
al “negrito”. Se dice que desde aquel día, el “espíritu del negrito” suele 
reaparecer pastoreando a sus ovejas y que ayuda a encontrar objetos 
perdidos a quienes se lo pidan, encendiendo una vela. 

Esta leyenda remite al pasado esclavo de la población afrodescen-
diente en el territorio oriental, principalmente en la frontera con Bra-

96	 Cordones-Cook (2010).

97	 Vidal (1999).

98	 Bolla y Sequeira (2005: 20).

99	 La versión brasileña relata que el negrinho cuidaba caballos. En Uruguay, Roberto J. Bouton en 

su obra sobre la vida rural hacia fines del siglo XIX relató la leyenda del negrito del pastoreo en 

forma similar a la de origen brasileño, a partir de los cuentos que le efectuó “una negra vieja” 

(Bouton 2009: 320-321). 



350

sil. Es expresión de las formas en que el trabajo esclavo se desarrolló 
en el territorio y de las modalidades de la relación amo-esclavo.100 En 
la frontera uruguayo-brasileña la abolición de la esclavitud impactó 
fundamentalmente tras la ley de 1846. Sin embargo, aun cuando la es-
clavitud había sido abolida en territorio oriental, la escasez de mano de 
obra motivó la introducción de esclavos desde Río Grande del Sur (en 
Brasil, la esclavitud fue abolida en 1888) para trabajar en las haciendas 
brasileñas situadas en territorio uruguayo. Por ello, para conciliar la si-
tuación de los estancieros brasileños con la legislación oriental se ideó 
un mecanismo legal de excepción denominado “contrato de peonaje”. 
En los hechos, el esclavo solo obedecía, ya que si bien el contrato lo 
liberaba de la esclavitud, al mismo tiempo lo obligaba a trabajar du-
rante largos períodos en el territorio oriental, a modo de trabajadores 
forzados. En 1862 se prohibió esta forma de introducir trabajadores 
forzados, pero no se trasformó la situación de quienes ya estaban suje-
tos a estos contratos.

Aún avanzado el siglo XX, ciertas costumbres daban cuenta de la 
existencia de “prácticas esclavistas” en algunas estancias y casas de fa-
milia tanto en el interior como en la capital del país, en donde con-
tinuaron empleándose niños y jóvenes afrodescendientes de familias 
pobres para el servicio doméstico, a cambio de alojamiento, comida y 
en ocasiones educación. La historia del “negrito del pastoreo”, posible-
mente remita a alguna de estas realidades. 

Mandingos, mandingas

En Uruguay, al igual que en otras regiones de América, existen diversas 
expresiones populares, creencias y supersticiones, algunas de las cuales 
están vinculadas al pasado de los africanos esclavizados y sus lenguas. 
Tal es el caso del vocablo “mandingo” o “mandinga·”, originado en el 
apelativo que se aplicaba a los hombres negros de África Occidental.101 

100	 Sobre el tema del trabajo y las relaciones esclavas en la frontera a mediados del siglo XIX ver 

Borucki, Chagas y Stalla (2004).

101	 En la actualidad existen cerca de tres millones de mandingas residiendo en diferentes países 

del oeste de África, en Gambia, Guinea, Guinea-Bissau, Senegal, Malí, Sierra Leona, Liberia, 

Burkina Faso y Costa de Marfil.



U
ru

gu
ay

351

El pueblo africano llamado Mandingo, pertenece al grupo etnocultural 
guineo-sudanés islamizado. El vocablo de origen mandé (rama diver-
gente de la familia lingüística de Niger-Congo), significa “persona in-
quieta” o “persona revoltosa”.102 Expone Oscar Montaño que esto llevó 
a que en la región platense fuera empleado para nombrar al “diablo” y 
dar vida a una serie de frases vinculadas con este. Asimismo, entiende 
que se ha interpretado erróneamente que fue el “diablo” negro que los 
descendientes de los africanos hibridaron en el Río de la Plata, dado 
que no existe en las religiones africanas un orixá paralelo con Satán.103 
Se cree que el término pudo ser introducido en el Río de la Plata por 
los traficantes de esclavos durante los siglos XVIII y XIX. 

Roberto Button, en su historia sobre el Uruguay rural de fines del 
siglo XIX, afirmó que para algunos, “mandinga” más que un “diablo”, es 
un “duende” al que le gusta habitar más en la ciudad que en el campo. 
Y al que por su “inquietud” le gusta andar de un lado para el otro asus-
tando niños. Esto fue lo que dio origen a expresiones tales como: “Ahí 
viene mandinga” o “¡Cuidado! ¡Te va a llevar mandinga!”104 También 
se lo evoca cuando suceden cosas extrañas y sobrenaturales a través 
de frases como “Es cosa e’ mandinga”. Asimismo, en las zonas rurales 
se dice que cuando hay olor a azufre105 es porque “mandinga” anduvo 
“metiendo su cola” por allí. 

En el imaginario de los uruguayos a “mandinga” se lo representa 
como un personaje alto, flaco, con dos cuernos en la frente, a veces 
negro y otras con la cara colorada. Garras, barba y una larga cola ter-
minada en un mechón de pelos completan la representación. Además 
siempre lleva en su mano una gran horquilla con la que hace sus dia-

102	 Montaño (1997: 76).

103	 Si existe Eshu o Elegbara, orixá de origen yoruba que representa el movimiento permanente, 

pero afirma el mencionada investigador que no existe un paralelo entre este y el diablo (Mon-

taño 1997: 76). 

104	 Bouton (2009: 356-357).

105	 Es común que en el campo se sienta olor a ozono, luego de la actividad ionizante de una 

tormenta. Los pobladores creen que ese es olor a azufre (Bouton 2009: 356).



352

bluras, entrometiéndose y provocando pequeñas dificultades en la vida 
cotidiana de las personas.106 

Ritos y festividades

6 de enero, festividad San Baltasar,  
Candombe de Reyes

Durante el período colonial, las formas de sociabilidad de los africanos se 
expresaron a través del candombe, práctica traída desde su tierra natal y las 
cofradías, organización impuesta por la sociedad receptora. Ambas modali-
dades de sociabilidad, se contaminaron mutuamente, permitiendo hibrida-
ciones culturales. El vocablo candombe107 designaba tanto a la actividad (una 
danza en torno del tambor), como al sitio en donde se realizaba. El candombe 
no solo constituía una reunión para bailar, sino que también representaba 
un modo de sociabilidad étnica. El término nación africana108 evidenció la 
permanencia de algunos grupos que se reunían para –y en– el candombe. 
Su continuidad les otorgó carácter reconocible al interior de la población 
negra, así como al exterior en la sociedad. La expresión nación africana o 
sala de nación fue empleada en su tiempo para designar a las organizaciones 
étnicas africanas. Generalmente se emplearon como nombres de las naciones 
a los puertos desde donde se embarcaba a los contingentes de esclavos hacia 
América. Sin embargo, no todos pertenecían a una misma etnia, sino que su 
procedencia étnica podía ser variada.109

Entiende el investigador Oscar Montaño que la conformación del con-
cepto musical y danzario del candombe, que se fue conformando a lo largo 
de todo el siglo XIX, así como su simbología, es el resultado de los aportes 
de al menos veinte pueblos africanos diferentes que mantuvieron sus salas de 
nación. Ellas fueron una vía para mantener la forma de comunicarse con sus 

106	 Bouton (2009: 356-357).

107	 Candombe es un vocablo derivado de los prefijos ka- y ndombe- (pueblo angoleño) del 

idioma kimbundu, rama de las lenguas bantúes que se hablan en el Congo, en Angola y en 

distintas zonas de África del Sur; significaría “danza de los ndombes (Montaño 2009).

108	 El término no tiene vinculación con el moderno concepto de Estado nacional. Durante la 

ocupación de América fue empleado por los españoles, para designar a diferentes grupos 

humanos, tanto indígenas como africanos (Borucki, inédito, 2003).

109	 Borucki (inédito 2003).



U
ru

gu
ay

353

deidades o sus espíritus ancestros, preservando los rituales propios; también 
eran el espacio donde volcaban sus sentimientos y expresaban sus creencias.110 
Mientras rendían culto a sus propias tradiciones y entidades sobrenatura-
les, iban aceptando y/o adaptando las creencias, los santos y el calendario 
de los festivales católicos. De 1760 datan las primeras danzas públicas de 
las comparsas de esclavos en Montevideo, quienes desfilaron en la procesión 
de Corpus Christi. Luego ante las protestas de otros participantes blancos, 
los africanos dejaron de desfilar. Sin embargo, les fue permitido reunirse los 
domingos y fiestas de guardar a extramuros de la ciudadela de Montevideo, 
sobre la costa, donde se entregaban a sus propios ritmos y ritos.111

Las naciones, así como las cofradías de negros esclavos y libres creadas en el 
siglo XVIII, se mantuvieron en actividad durante la centuria siguiente. Mien-
tras que las primeras eran agrupaciones básicamente de carácter étnico, las 
segundas encauzaron la vida espiritual de los africanos en torno de la devoción 
de una figura religiosa. Sus miembros se congregaban de acuerdo con carac-
teres étnico-culturales compartidos, vinculados a su región africana de origen. 
La primera cofradía de africanos de Montevideo se estableció en 1787. La 
hermandad de San Baltasar se fundó por los “Negros libres y esclavos” en la 
Iglesia Matriz.112 La fiesta religiosa más importante de la población afro den-
tro del calendario católico fue la de San Baltasar, uno de los Tres Reyes Magos 
de la Epifanía, celebrada el Día de Reyes. También lo fueron la de San Benito 
y la de la Virgen del Rosario.113 En ella los africanos recorrían las calles de 
extramuros de la ciudad con sus tambores para evocar sus tradiciones.

Hacia fines del siglo XIX estas celebraciones habían disminuido en 
intensidad, algunas hasta casi desaparecer. Hoy en día, la población 
afrodescendiente aún realiza la “llamada de tambores” el 6 de enero, 
Día de Reyes en celebración de San Baltasar. Este día es reivindicado 
como la fecha de realización de la “llamada verdadera” en contrapo-
sición a la que desde 1956 oficializó la municipalidad montevideana, 

110	 Montaño (2009: 76-79).

111	 Frega et al. (2008: 26).

112	 Montaño (1997: 220) También existieron las cofradías de San Benito y de la Virgen del Santí-

simo Rosario (Borucki, inédito, 2003).

113	 Borucki (inédito 2003).



354

con la realización de Desfile de Llamadas de Candombe por las calles 
Carlos Gardel e Isla de Flores en el mes de febrero. 

La “llamada de tambores” consiste en un grupo de personas que se 
desplazan por las calles ejecutando tambores; acompañado por parte de 
la comunidad barrial ya sea bailando, palmoteando, caminando o sim-
plemente observando desde la vereda o las ventanas de las casas. Las 
“llamadas” constituyen un hecho de profunda concepción colectiva. El 
aprendizaje de los toques de tambor se realiza por trasmisión oral y res-
ponde a un sistema musical conceptual surgido a partir del sincretismo 
de aportes africanos y occidentales en el complejo proceso de gestación 
y transformación de la música de tambores. La música de tambores o 
tamboriles afrouruguayos está caracterizada por un complejo sistema 
de “llamadas” y “respuestas” que constituye la esencialidad de su estruc-
turación. Existen normas de comportamiento social y musical dentro 
de la “llamada de tambores” que están dadas por la tradición.114 

Yemanjá

Cada 2 de febrero, al caer la tarde y hasta altas horas de la madrugada, mul-
titudes de uruguayos se dan cita para venerar a la “Reina del Mar”, la orixá 
Yemanjá, principalmente en las Playas Ramírez y Buceo de la costa monte-
videana, aunque en los últimos años también se ha celebrado en los depar-
tamentos de Canelones, Maldonado y Rocha. A la fiesta de Yemanjá acuden 
devotos de su religiosidad pura, originada por africanos llegados al territorio 
del actual Brasil tras un proceso sincrético con el cristianismo y otras reli-
giones amerindias, así como innumerables curiosos atraídos por el colorido 
festivo. Participan y son espectadores de los toques del tambor atabaque115, de 
las danzas y cantos, así como de las ofrendas tributadas a la orixá.116 

Esta fiesta o rito, aunque no es propia de los africanos esclavizados traí-
dos al territorio oriental en los siglos XVIII y XIX, es reivindicada desde la 
actualidad por quienes buscan revalorizar lo africano y la africanidad entre 
los afrouruguayos. Montaño, expone que las religiones africanas poseen una 

114	 Goldman (2009).

115	 El atabaque o atanabaque es un instrumento musical de percusión de origen africano que 

suele emplearse para llevar el tono y el ritmo en los rituales afrobrasileños.

116	 Pi Hugarte (1998), Caula (2005) y Andrade (2009).



U
ru

gu
ay

355

espiritualidad profunda con una diversidad de creencias. Sus deidades tienen 
muchos nombres y comúnmente están identificados con la naturaleza. Tanto 
en la América española como en la portuguesa, los africanos esclavizados 
tenían prohibidas sus manifestaciones religiosas. A causa de ello debieron 
mimetizar sus divinidades, sus orixás, en imágenes de santos católicos que sí 
les estaban permitidas.117 De esta forma surge Yemanjá, reina del mar y pro-
tectora de la maternidad y del equilibrio mental.

Los orígenes de Yemanjá están vinculados a esas prácticas que en el siglo 
XIX eran llevadas a cabo por los esclavos y negros libres de Rio Vermelho 
(Bahía-Brasil) dedicados a la pesca.118 Esta festividad llegó a nuestro país ha-
cia mediados del siglo XX junto con las religiones afrobrasileñas, producto de 
una hibridación con elementos predominantemente africanos: Candomblé y 
Umbanda, entre otras. La penetración se dio a partir de los años cuarenta y 
cincuenta, a través de las ciudades brasileñas de la frontera y ha continuado 
crecientemente hasta hoy día. Mientras que el Candomblé es la religión afro 
de mayor arraigo en Brasil, en Uruguay la más difundida es la Umbanda. En 
la década de los sesenta empezaron a aparecer en la periferia urbana monte-
videana terreiros o templos umbandistas muy pequeños y modestos. Durante 
los años setenta, comenzó un lento proceso de expansión, constreñido por 
la dictadura militar (1973-1984) que acosó a estas religiones con prohibi-

117	 Frega et al. (2008: 28-29).

118	 Las ceremonias religiosas africanas, principalmente las fundadas en la religiosidad Yorubá 

(Candomblé y Umbanda) eran recreadas y generaban conflictos con los amos y las autoridades 

locales. Ya desde 1823 era realizada al inicio del año una fiesta en homenaje a Nuestra Señora 

de Santa Ana por los pescadores de Rio Vermelho. El sincretismo entre el Candomblé y la reli-

gión católica asociaron a Yemanjá con Santa Ana, por lo que esas fechas se tornaron propicias 

para homenajear a la orixá, responsable de sus destinos en el mar. Luego de la misa tradicional 

en la iglesia, se producía una procesión marítima en la que balsas adornadas eran lanzadas al 

mar. Posteriormente, se iniciaba la parte profana de la fiesta en donde los pescadores cantaban 

y bailan a Yemanjá. En las primeras décadas del siglo XX, se iniciaron una serie de conflictos 

ideológicos que cuestionaron el sincretismo entre el candomblé y el catolicismo, tras crearse 

oficialmente la parroquia de Santa Ana en la ciudad. En 1924, tras un mal periodo para la 

pesca, y luego de una misa celebrada en la parroquia, los pescadores decidieron lanzar al mar 

flores y perfumes en pequeñas embarcaciones como ofrenda para la reina del mar, lo que fue 

criticado por el vicario de la parroquia. La separación definitiva entre la fiesta de Santa Ana y el 

culto a Yemanjá se produjo en 1930, al rehusarse el cura de la parroquia a celebrar misa antes 

que los pescadores llevaran las ofrendas al mar (Brandão 2010: 65-94). 



356

ciones de reuniones y allanamientos ilegales de sus templos. Sin embargo, la 
expansión continuó clandestinamente. El retorno a la democracia en 1984 
encontró a Umbanda insertada en la sociedad uruguaya, y ya comenzaba a 
proyectarse más allá del reflejo de las prácticas brasileñas. En los años noventa 
la eclosión de Umbanda se aceleró.119 

Actualmente, continuando con un proceso de hibridación cultural que 
lo ha marcado desde sus orígenes, representa en Uruguay la segunda fuer-
za religiosa del país, luego del catolicismo y sigue reelaborando liturgias y 
transformando nociones religiosas heredadas. Sin embargo, la mayoría de los 
asistentes a los “terreiros” tanto como los pais y las mães de santo no son de 
origen afrodescendiente, hecho que provoca cierto malestar entre algunos 
afrouruguayos que perciben el hecho como una apropiación del legado cul-
tural africano que encierra la religión Umbanda en general y la festividad de 
Yemanjá en particular.120

Técnicas e instrumentos

El artesano de tambores o tamborero

El oficio tradicional se caracteriza por ser transmitido oralmente de 
generación en generación por observación directa o en talleres especia-
lizados. Generalmente, estos oficios se marginan a favor de la produc-
ción masiva, aunque intentan sobrevivir a los avatares del tiempo, de 
esto es ejemplo el oficio de tamborero. Esta tradición artesanal de fa-
bricación de tambores, primitivos instrumentos de percusión que die-
ron vida a los candombes de antaño, ha sido heredada de los esclavos 
negros en tiempos de la colonia. 

Según el investigador Juan Antonio Varese, antiguamente los escla-
vos, y dado que como no existían en el territorio árboles cuyos troncos 
pudieran ser ahuecados, tal como se hacía en África para construir los 
tambores, recurrieron a otros instrumentos de percusión como las ta-
cuaras y marimbas para marcar el ritmo y ejecutar su música. Tiempo 
después, posiblemente hacia fines del siglo XVIII, se comenzaron a 
fabricar los tamboriles, agudizando artesanalmente las duelas de los 

119	 Porzecanski (2005) y Cordones-Cook (2010).

120	 Cordones-Cook (2010).



U
ru

gu
ay

357

barriles o barricas de yerba o ron traídos por el comercio. Estas duelas o 
maderas curvadas eran ensambladas mediante el uso de flejes de acero 
a distintos niveles. Luego, en uno de sus extremos se adhería una mem-
brana, cuero o longa. Así surgió el artesano de tambores o tamborero.121 

Lauro Ayestarán ha caracterizado los tres tipos de tambores vigentes 
actualmente en la “llamada” afromontevideana: piano, repique y chico, 
los cuales agrupados en distinta proporción y número, constituyen una 
“cuerda” de tambores, siendo una cuerda mínima completa, la agru-
pación de un chico, un repique y un piano.122 El Piano, más grande y 
grave, es el segundo en su papel para desencadenar la acción sonora, el 
Repique: mediano, improvisador, su función es completar el ritmo del 
Piano y el Chico, y finalmente el Chico más pequeño y agudo, sostén de 
toda la llamada de tambores.

Bienvenido Martínez, más conocido por el apodo de “Juan Velorio”, 
fue el más antiguo y tradicionalista de los artesanos que construyeron 
tambores en Uruguay y que perduraron hasta principios del siglo XXI. 
Incursiono en el arte a los 17 años, ayudando a un viejo artesano a 
armar los tambores de Pino Brasil con el que venían elaboradas las ba-
rricas de yerba. Decía que “se hacían con las barricas porque el sonido 
de los tambores a causa de las nuevas formas de fabricación: Mucha 
placa, parches de nylon; mucho tensor. Yo solo pongo lonja vacuna y 
lonja de potro. Todo el mundo quiere tensores. No se permitían. No es 
lo mismo un tambor bien clavado a tachuela, bien enlonjado y templa-
do al fuego, que uno con parche de nylon y templado con tensores”.123 
El cambio en la artesanía, repercute en los ritmos típicos del tambor 
utilizado en la ejecución del candombe tradicional. Actualmente, el 
hijo de Bienvenido, Catito Martínez continúa con el oficio artesanal 
del “maestro del tambor, el mejor artesano de afrocandombe”, desde el 
antiguo taller en la calle Lorenzo Martínez en el barrio Jacinto Vera 
de Montevideo. 

121	 Varese (2009: 13, 36).

122	 Goldman (2009).

123	“Resuena el último tambor”, La Nación, Buenos Aires, 2/08/1998,  http://www.lanacion.com.

ar/212089-resuena-el-ultimo

http://www.lanacion.com.ar/212089-resuena-el-ultimo
http://www.lanacion.com.ar/212089-resuena-el-ultimo


358

Fernando “Lobo” Núñez también es un “maestro” de la construcción 
de tambores. Aprendió de otro artesano que habría conocido el oficio 
de don Velorio. El “Lobo” ha participado durante toda su vida en el 
candombe. Cuando no está tocando un tambor, lo está construyendo 
desde su taller “El Power”, establecido en 1984 en la calle Carlos Gar-
del del barrio Sur montevideano. Es uno de los pocos que aún hace los 
tambores a la manera tradicional. En la búsqueda de preservar el oficio, 
enseña a sus hijos, Noé y Fernandito, las artes del tamborero, constru-
yendo tambores de pino y a pura lonja de cuero vacuno. 

7.	 Recomendaciones  
para un proyecto regional

Objetivos

Se recomiendan investigaciones que profundicen sobre aspectos me-
nos investigados tales como: 

•	 La religiosidad afro 

•	 Los alimentos y comidas 

•	 Las técnicas artesanales

•	 La medicina tradicional 

•	 La figura de ansina 

Estrategias

Se recomienda un trabajo articulado entre los diferentes actores pú-
blicos y privados a nivel nacional. Recurrir a las intendencias departa-
mentales y municipios a modo de cubrir el más amplio espectro po-
blacional. 

Especialmente, integrar las poblaciones de las zonas rurales del te-
rritorio, con particular énfasis en los departamentos de frontera con el 
Brasil. 

Elaboración de redes de contacto de carácter amplio que integren 
diversas áreas del conocimiento: historia, antropología, medicina, entre 
otros.



U
ru

gu
ay

359

En una fase posterior poder intercambiar con especialistas de los 
países que formen parte del proyecto, a modo de establecer manifesta-
ciones y elementos comunes y disímiles. 

Componentes

•	 Relevamiento documental y bibliográfico 

•	 Entrevistas y trabajo de campo en las diferentes poblaciones 

•	 Realización de encuentros con todos los actores en mesas temá-
ticas de discusión

•	 Realización de materiales de difusión 

•	 Promoción de resultados en diversos encuentros

Posibles aliados en su país

•	 Organizaciones e instituciones de afrodescendientes. 

•	 Comisión del Patrimonio Cultural de la Nación (Ministerio de 
Educación y Cultura). 

•	 Dirección de Derechos Humanos (Ministerio de Educación y 
Cultura). 

•	 Unidad Temática por los Derechos de los Afrodescendientes 
(Intendencia de Montevideo).

•	 Centro Nacional de Documentación Musical Lauro Ayestarán 
(Ministerio de Educación y Cultura). El CDM fue creado por 
resolución del Ministerio de Educación y Cultura en marzo de 
2009 con el cometido de (entre otros) recoger, reunir, correlacio-
nar y custodiar las distintas secciones del acervo del musicólogo 
Lauro Ayestarán y prever su enriquecimiento, hacer posible el 
acceso de investigadores a los fondos custodiados, establecer me-
canismos que hagan posible la divulgación de la música produci-
da por los creadores uruguayos.

•	 Comisión Nacional para la UNESCO.

•	 Comisiones de Cultura de las Intendencias del país.



360

•	 Municipios departamentales.

•	 Universidad de la República, Red Temática Afrodescendientes 
en el Uruguay.

•	 Ministerio de Turismo y Deporte.



U
ru

gu
ay

361

Bibliografía
ACREE, William y Alex BORUCKI

2008	 Jacinto Ventura de Molina y los caminos de la escritura en el Río 
de la Plata. Montevideo: Linardí y Risso.

AHARONIÁN, Coriún

2005	 Conversaciones sobre música, cultura e identidad. Montevideo: 
Tacuabé.

2007	 Músicas populares del Uruguay. Montevideo: EUM.

ALFARO, Milita

1991	 Carnaval. Una historia social de Montevideo desde la perspecti-
va de la fiesta. Montevideo: Trilce.

1998a	 Carnaval. Una historia social de Montevideo desde la perspecti-
va de la fiesta. Segunda parte. Montevideo: Ediciones Trilce. 

1998b	 “Los negros y el carnaval. Itinerarios para la reconstrucción 
de un imaginario afrouruguayo en el Montevideo del siglo 
XIX”. En: Revista de Historia Bonaerense, nº 16, Morón, Ins-
tituto Histórico del Partido de Morón, marzo.

2008	 Medio mundo, sur, conventillo y después. Montevideo: ed. Me-
dio & Medio.

ANDRADE, Susana

2009	 Entre la religión y la política. Montevideo: Talleres de la Re-
pública.

ANDREWS, George R.

1989	 Los afroargentinos de Buenos Aires. Buenos Aires: Ed. De la 
Flor.

2007	 Afro-Latinoamérica 1800-2000. Madrid: Iberoamericana.
2010a	 “Afro-World: African Diaspora Thought and Practice in 

Montevideo, Uruguay, 1830-2000”. En: The Americas. A 
Quarterly Review of Inter-American Cultural History, v. 67, nº 
1, julio.

2011	 Negros en la nación blanca: historia de los afo-uruguayos, 1830-
2010. Montevideo: Linardi y Risso.



362

AROCENA, Felipe y Sebastián AGUIAR (eds.)

2007	 Multiculturalismo en Uruguay. Montevideo: Trilce.

ARROÑADA, Silvia Nora

2008	 “La nodriza en el sociedad hispano-medieval”. En: Ar-
queología, Historia y Viajes sobre el Mundo Medieval. Nú-
mero 27, Barcelona. http://www.cehms.com.ar/aut_arrona-
da_01_027.htm

ASENCIO, Pilar

2001	 “Eufemismos y relaciones interétnicas en Uruguay”. En: 
Graciela Barrios, Luis E. Behares y Sonnia Romero Gorski 
(orgs.), Grupos Minoritarios en Uruguay, Montevideo, Publi-
cación electrónica del CEIU.

AYALA, Armando

1994	 Iemanjá. Montevideo: Arca.

AYESTARÁN, Lauro

1953	 “La Música Negra”. En: Lauro AYESTARÁN, La música en 
el Uruguay, v. 1. Montevideo: SODRE.

BARRÁN, José Pedro Barrán

1992	 Historia de la sensibilidad en el Uruguay, Tomo 1. Montevideo: 
EBO.

BENTANCUR, Arturo A. y Fernando APARICIO 

2006	 Amos y esclavos en el Río de la Plata. Montevideo: Planeta. 

BENTANCUR, Arturo, Alex BORUCKI y Ana FREGA (coords.)

2004, 2005, 2007	 Estudios sobre la cultura afrorioplatense. Historia y 
Presente. Montevideo: FHCE, Actas I, II y III.

BIANCHI, Diana

2001	 La Ilustración española y la pobreza. Montevideo: FHCE.

BOLLA, Valeria y Alejandro SEQUEIRA

2005	 “Leyendas, tradiciones y supersticiones del Uruguay”. En: 
Almanaque del Banco de Seguros del Estado. Montevideo.

http://www.cehms.com.ar/aut_arronada_01_027.htm
http://www.cehms.com.ar/aut_arronada_01_027.htm


U
ru

gu
ay

363

BORONAT, J. Yolanda et al.

2007a	 “Patrimonio urbano-arquitectónico vinculado a la cultura 
afro-montevideana”. En: Arturo A. Bentancur, Alex Borucki 
y Ana Frega (comps.), Estudios sobre la cultura afro-rioplaten-
se. Historia y presente (III). Montevideo: FHCE. 

BORONAT, Yolanda, MAZZINI, Laura, GOÑI, Adriana

2007b	 Síntesis simbólica: Candombe en barrios Sur y Palermo. Monte-
video: FArq.

BORUCKI, Alex

2003	 Apuntes sobre las formas de organización étnicas africanas (in-
édito). Montevideo. 

2008a	 “Tensiones raciales en el juego de la representación: Actores 
afro en Montevideo tras la fundación republicana (1830-
1840)”. En: Gustavo Goldman (comp.), Cultura y sociedad 
afro-rioplatense. Montevideo: Perro Andaluz Ediciones. 

2008b	 “El tráfico de esclavos en el Virreinato del Río de la Pla-
ta, 1777-1812”. Ponencia presentada en Simposio A 200 años 
de la Junta de Gobierno de Montevideo. Montevideo, Cabildo 
Municipal, 1 y 2 de octubre. 

2009	 Abolicionismo y tráfico de esclavos en Montevideo tras la funda-
ción republicana. 1829-1853. Montevideo: BN-FHCE.

BORUCKI, Alex, Karla CHAGAS y Natalia STALLA

2004	 Esclavitud y Trabajo, Un estudio sobre los afrodescendientes en la 
frontera uruguaya. (1835-1855). Montevideo: Pulmón Edi-
ciones.

2005	 “Debates y problemas sobre los estudios recientes en torno 
a la esclavitud en el Río de la Plata (1750-1850)”. En: 2das 
Jornadas de Historia Regional Comparada Económica e 1eras 
Jornadas de Economía Regional Comparada, Universidade Ca-
tólica do Río Grande Do Sul, Porto Alegre. 

BOUTON, Roberto J.

2009	 La vida rural en el Uruguay. Montevideo: EBO. 

BRACCO, Roberto

2008	 Observaciones sobre ubicación del “Caserío de Filipinas o de 
los Negros”, agosto. 



364

BRANDÃO, Marina

2010	 “Dois de Fevereiro, Festa de Iemanjá: candomblé, carnaval e 
patrimonio”. En: Patrimonio Cultural Inmaterial Latinoame-
ricano-Fiestas. Cusco: CRESPIAL.

BRITOS SERRAT, Alberto (comp.)

1999	 Glosario de afronegrismos uruguayos. Montevideo: Ediciones 
Mundo Afro-El Galeón.

BUCHELI, Marisa y Wanda CABELA

2007	 Perfil demográfico y socioeconómico de la población uruguaya se-
gún su ascendencia racial. Montevideo, Instituto Nacional de 
Estadística, http://www.ine.gub.uy/enha2006/Informe%20
final%20raza.pdf

BUCHELI, Marisa y Rafael PORZECANSKI

2008	 “Desigualdades y salariales y discriminación por raza en el 
mercado de trabajo uruguayo”. En: Lucía Scuro (coord.), Po-
blación afrodescendiente y desigualdades étnico raciales en Uru-
guay. Montevideo: PNUD.

CABELLA, Wanda

2008	 “Panorama de la infancia y la adolescencia en la población 
afrouruguaya” En: Lucia Scuro (coord.), Población afrodescen-
diente y desigualdades étnico raciales en Uruguay. Montevideo: 
PNUD.

CAETANO, Gerardo

1996	 “Lo privado desde lo público, ciudadanía, nación y vida pri-
vada”. En: Barrán, Caetano y Porzecanski (dirs.), Historias de 
la vida privada en el Uruguay. Tomo 3. Montevideo: Taurus.

CARÁMBULA, Rubén

2000	 El Candombe. Montevideo: Ediciones Del Sol.

CARVALHO NETTO, Paulo de

1965	 El Negro Uruguayo. Quito: Universitaria.

CAULA, Nelson

2005	 Documento de Análisis sobre el Estado del Arte del Patrimonio 
Cultural Inmaterial en Uruguay. Montevideo, julio. 

2011	 Artigas Ñemoñare. Tomo II. Montevideo: Ediciones B.

http://www.ine.gub.uy/enha2006/Informe final raza.pdf
http://www.ine.gub.uy/enha2006/Informe final raza.pdf


U
ru

gu
ay

365

CHAGAS, Karla, Oscar MONTAÑO y Natalia STALLA

2007	 Revista Culturas Afrouruguayas. Montevideo: Comisión de 
Patrimonio, MEC.

CHAGAS, Karla y Natalia STALLA

2007	 “La investigación histórica en torno a los afrodescendientes 
en el Uruguay”. En: XVIII Congreso de APHU y I Encuentro 
Regional de Historia a Debate. Montevideo: APHU.

2009	 Recuperando la memoria afrodescendientes en la frontera uru-
guayo-brasileña a mediados del siglo XIX. Montevideo: FC-
MEC.

2011	 Una mirada histórica sobre los afrodescendientes en el litoral del 
Estado Oriental (1835-1853) (inédito). Montevideo: Proyec-
to financiado por el Fondo Clemente Estable de la Agencia 
Nacional de Investigación e Innovación.

CHAGAS, Karla, Natalia STALLA y Alex BORUCKI

2010	 Informe final de Sitios de Memoria de la Ruta del Esclavo en 
Uruguay. Montevideo, noviembre.

2012	 “Sitios de Memoria de Uruguay”. En: Huellas e Identidades. 
Sitios de la Memoria y culturas vivas de los afrodescendientes en 
Argentina, Paraguay y Uruguay. Montevideo: UNESCO.

COLL, Magdalena

2010	 El habla de los esclavos africanos y sus descendientes en Montevi-
deo en los siglos XVIII y XIX: representación y realidad. Monte-
video: Ediciones de la Banda Oriental. 

 CORDONES-COOK, Juanamaria

1999	 “Hibridez cultural/africanía religiosa en el Uruguay”. En: 
Revista Iberoamericana, v. 65, nº 188-89. Pittsburgh: PA.

2010	 “Africanía religiosa en el Uruguay”. Em: Agulha Hispânica, 
Revista de Cultura, nº 07, Fortaleza.

1996	 “El teatro negro uruguayo de Andrés Castillo”. En: Latin 
American Theatre Review.

CRISTIANO, Juan Carlos

2008	 Raíces africanas en Uruguay: Un estudio sobre la identidad afro-
uruguaya (monografía). Montevideo: UDELAR-FCS.



366

EQUIPO INTERDISCIPLINARIO DE RESCATE DE LA MEMORIA DE ANSINA

1999	 Ansina me llaman y Ansina yo soy... Montevideo: Rosebud Ed. 

FERREIRA, Luis

1997	 Los tambores del candombe. Montevideo: Ediciones Colihue-
Sepé.

2003	 El movimiento negro en el Uruguay, 1988-1998. Ediciones 
Étnicas.

FOSTER, Jill

2001	 El racismo y la reproducción de la pobreza entre los afrourugua-
yos. Montevideo: CLAHE, N° 69.

FREGA, Ana

2004	 “Caminos de libertad en tiempos de revolución. Los esclavos 
en la Provincia Oriental Artiguista, 1815-1820”. En: Arturo 
A. Bentancur, Alex Borucki y Ana Frega (comps.), Estudios 
sobre la cultura afro-rioplatense. Historia y presente (I). Monte-
video: FHCE. 

FREGA, Ana et al.

2005	 “Esclavitud y abolición en el Río de la Plata en tiempos de 
revolución y república”. En: Memorias del Simposio la ruta 
del esclavo en el Río de la Plata: su historia y sus consecuencias. 
Montevideo: UNESCO.

FREGA, Ana

2009	 “Sitios de memoria de la esclavitud en el Uruguay”. En: Sitios 
de Memoria de la Ruta del Esclavo en Argentina, Paraguay y 
Uruguay. Villa Ocampo, octubre. 

FREGA, Ana et al.

2008	 “Breve historia de los afrodescendientes en el Uruguay”. En: 
Lucía Scuro Somma (coord.), Población afrodescendiente y des-
igualdades étnico-raciales en Uruguay. Montevideo: PNUD.

GOLDMAN, Gustavo

2008a	 “Tango: emergentes de un conflicto en la sociedad afromon-
tevideana (1867-1890)”. En: Gustavo Goldman (comp.), 
Cultura y sociedad afro-rioplatense. Montevideo: Perro Anda-
luz Ediciones.



U
ru

gu
ay

367

2008b	 Lucamba, herencia africana del tango. Montevideo: Perro An-
daluz Ediciones.

2009	 El candombe: patrimonio cultural inmaterial del Uruguay, 
Montevideo.

2003	 ¡Salve Baltasar! La fiesta de reyes en el barrio sur de Montevideo. 
Montevideo: Perro Andaluz Ediciones. 

2008c	 Cultura y sociedad afro-rioplatense. Montevideo: Perro Anda-
luz Ediciones. 

GORTÁZAR, Alejandro

2003	 “Del aullido a la escritura. Voces negras en el imaginario 
nacional”. En: Hugo Achugar (comp.), Derechos de memo-
ria. Actas, actos, voces, héroes y fechas: nación e independencia en 
América Latina. Montevideo: Universidad de la República, 
pp. 189-263.

2005	 “Miradas cruzadas. Apuntes sobre los discursos del aporte 
africano en Uruguay (1925-1945)”. En: Arturo A. Bentan-
cur, Alex BORUCKI y Ana FREGA (comps.), Estudios sobre 
la cultura afro-rioplatense. Historia y presente (I). Montevideo: 
FHCE. 

2007	 El Licenciado Negro: Jacinto Ventura de Molina. Montevideo: 
Trilce. 

INSTITUTO NACIONAL DE ESTADÍSTICA

1998	 “Encuesta Continua de Hogares. Módulo Raza”. Principales 
resultados. 

INSTITUTO NACIONAL DE LAS MUJERES

2010	 La población afrodescendiente en Uruguay desde una perspectiva 
de género. Montevideo, nº 1, julio.

JURE, Luis

1992	 El repique del candombe ¡Perico, suba ahí! Pautación y análi-
sis de un solo repique de Pedro “Perico” Gularte. Montevideo: 
EUMUS, http://www.eumus.edu.uy/docentes/jure/perico/
perico.html

http://www.eumus.edu.uy/docentes/jure/perico/perico.html
http://www.eumus.edu.uy/docentes/jure/perico/perico.html


368

JURE, Luis y Olga PICÚN

1992	 Los cortes de los tambores. Aspectos musicales y funcionales de las 
paradas en las llamadas de tambores afro-montevideanos. Mon-
tevideo: EUMUS, http://www.eumus.edu.uy/docentes/jure/
cortes/cortes.html

KANDAME, Néstor A. H.

2006	 Colección de Anuncios sobre esclavos. Montevideo: Impresora 
Aragón.

LEWIS, Marvin A.

2011	 Cultura y Literatura Afro-Uruguay. Perspectivas Post-Colonia-
les. Montevideo: Casa de la Cultura Afrouruguaya.

MACHADO, Juanpedro

2004	 “Transformaciones del discurso de los afrouruguayos”. En: 
Arturo A. Bentancur, Alex Borucki y Ana Frega (comps.), 
Estudios sobre la cultura afro-rioplatense. Historia y presente (I). 
Montevideo: FHCE.

MALLO, Silvia C.

2001	 “Mujeres esclavas en América a fines del siglo XVIII: una 
aproximación historiográfica”. En: Diana Picotti (comp.), El 
negro en la Argentina. Presencia y negación. Buenos Aires: Ed. 
de América Latina.

MARTINS, Ademir et al.

2005	 Memoria afro-descendente na fronteira Livramento-Rivera. 
Livramento.

MONTAÑO, Oscar

1997	 Umkhonto, historia del aporte negro-africano en la formación del 
Uruguay. Montevideo: Rosebud.

2001	 Yeninanya. Historia de los afrouruguayos. Montevideo: Mun-
do Afro.

2008	 Historia Afrouruguaya, Tomo I. Montevideo. 
2009	 “Candombe herencia africana en el Uruguay”. En: Anuario 

Oralidad 16, UNESCO.

http://www.eumus.edu.uy/docentes/jure/cortes/cortes.html
http://www.eumus.edu.uy/docentes/jure/cortes/cortes.html


U
ru

gu
ay

369

OLAZA, Mónica

2008	 La cultura afrouruguaya. Una expresión de multiculturalismo 
emergente de la relación global-local. Montevideo: FCS.

2009	 Ayer y hoy. Afrouruguayos y tradición oral. Montevideo: Trilce.

OLIVERA CHIRIMINI, Tomás y Juan Antonio VARESE

2000	 Los candombes de reyes. Las llamadas. Montevideo: Ediciones 
El Galeón. 

2002	 Memorias del tamboril. Montevideo: EBO.

ONEGA, Elizabeth y Carmen CURBELO

2005	 “El Caserío De los Negros”: Investigación Arqueológica del 
Contacto Afro-Americano” En: Arturo Bentancur, Alex Bo-
rucki y Ana Frega, Estudios sobre la cultura afro-rioplatense. 
Historia y presente (II) Montevideo: FHCE.

ORTUÑO, Sergio

2006	 El Candombe. Montevideo: Tortillería Editorial.

PALERMO, Eduardo

2005	 “Vecindad, frontera y esclavitud en el norte uruguayo y sur 
de Brasil”. En: Memorias del Simposio la ruta del esclavo en 
el Río de la Plata: su historia y sus consecuencias. Montevideo: 
UNESCO.

PELLEGRINO, Adela

2003	 Caracterización demográfica del Uruguay. Montevideo: FCS/
UNFPA. 

PEREDA VALDES Ildefonso

1965	 El Negro en el Uruguay. Pasado y presente. Montevideo: Insti-
tuto Histórico y Geográfico del Uruguay.

PI HUGARTE, Renzo

1993	 “Umbanda y pentecostalismo en el Uruguay”. En: Claudia 
Fonseca, (ed.), Fronteiras da cultura. Porto Alegre: Editora da 
Universidade Federal do Rio Grande do Sul.

1998	 Cultos de posesión en el Uruguay. Montevideo: EBO.



370

PICÚN, Olga

2006	 “El candombe y la música popular uruguaya”. En: Perspectiva 
Interdisciplinaria de Música, nº 1. México: UNAM, http://
www.revistas.unam.mx/index.php/pim/article/view/17150

PINEAU, Marisa (comp.)

2011	 La Ruta del esclavo en el Río de la Plata. Aportes para el diálogo 
intercultural. Caseros: Universidad Nacional de Tres de Fe-
brero.

PORZECANSKI, Teresa

2005	 “Religiones afrouruguayas: aspectos del trance en la Umban-
da blanca”. En: Memorias del Simposio la ruta del esclavo en 
el Río de la Plata: su historia y sus consecuencias. Montevideo: 
UNESCO.

PORZECANSKI, Teresa y Beatriz SANTOS

2006	 Historias de Exclusión: Afrodescendientes en el Uruguay. Mon-
tevideo: Linardi y Risso.

RAMA, Carlos

1968	 Los afro-uruguayos. 3ª ed. Montevideo: Arca.

RODRÍGUEZ, Romero Jorge

2001	 “Entrevista”. En: Sonnia Romero Gorski (comp.), Anuario 
de antropología social y cultural en Uruguay. Departamento de 
Antropología-FHCE.

RODRÍGUEZ, Romero Jorge

2006	 Mbundo Malundo a Mundele. Historia del movimiento afrou-
ruguayo y sus alternativas de desarrollo. Montevideo: Rosebud 
Ediciones.

ROMERO GORSKI, Sonnia, Gustavo LABRODE y Juan Andrés NADRUZ

2010	 Informe Patrimonio Cultural Inmaterial del Uruguay. Comi-
sión de Patrimonio Cultural de la Nación, Ministerio de 
Educación y Cultura.

http://www.revistas.unam.mx/index.php/pim/article/view/17150
http://www.revistas.unam.mx/index.php/pim/article/view/17150


U
ru

gu
ay

371

RUDOLF, Susana et al.

2008	 “Las vivencias de la discriminación en la población afrodes-
cendiente uruguaya”. En: Lucía SCURO (coord.), Población 
afrodescendiente y desigualdades étnico-raciales en Uruguay: 
Montevideo: PNUD.

SALA, Lucía, Nelson DE LA TORRE y Juan RODRÍGUEZ C.

1968	 Estructura económico-social de la colonia. Montevideo: Edicio-
nes Pueblos Unidos.

SANSÓN, Tomás

2007	 “Los orixás en la frontera. Estudio cuantitativo sobre las re-
ligiones afrocristianas en la ciudad de Melo”. En: Arturo A. 
Bentancur, Alex Borucki, y Ana FREGA (comps.), Estudios 
sobre la cultura afro-rioplatense. Historia y presente (III). Mon-
tevideo: FHCE.

SANTOS, Beatriz

2005	 “Culturas vivas y las expresiones artísticas y espirituales. 
África en el Río de la Plata”. En: Memoria del Simposio “La 
Ruta del Esclavo en el Río de la Plata: su historia y sus consecuen-
cias”. Montevideo: UNESCO.

SANTOS, Beatriz (ed.)

1998	 La herencia cultural africana en las Américas. Montevideo: 
Ediciones Populares para América Latina.

SAPRIZA, Graciela

2003	 Nuestro racismo corriente: Los sustentos ideológicos e ins-
titucionales de la discriminación en el Uruguay del siglo XX. 
Obtenido en noviembre 12, 2004, www.choike.org/docu-
mentos/sapriza.pdf.

SCURO, Lucía (coord.)

2008	 Población afrodescendiente y desigualdades étnico-raciales en 
Uruguay. Montevideo: PNUD.

VARESE, Juan Antonio

2009	 Estampas del Candombe. Montevideo: Ediciones del Sur.

http://www.choike.org/documentos/sapriza.pdf
http://www.choike.org/documentos/sapriza.pdf


372

VIDAL GIORGI, Luis

1999	 “La mitología y la identidad nacional en el teatro uruguayo”. 
En: Anuario de antropología social y cultural en Uruguay. De-
partamento de Antropología-FHCE.

VIDART, Daniel

1997	 La trama de la identidad nacional. Tomo I: Indios, negros, gau-
chos. Montevideo: EBO.





Venezuela
George Amaíz Monzón





376

Contenido del informe

1.	 Introducción	 379

2.	 Balance histórico	 379

3.	 Estratificación sociorracial en Venezuela	 387

4.	 Conceptos sobre afrodescendiente	 388
Afrodescendiente tipo A	 389

Afrodescendiente tipo B	 389

Afrodescendiente tipo C	 389

5.	 Regiones culturales de comunidades  
afrodescendientes en Venezuela	 391

6.	 Afrodescendencia y patrimonio cultural inmaterial	 392

7.	 Mapeo de las instituciones orientadas a la identificación,  
registro, inventario y salvaguardia del patrimonio  
cultural inmaterial afrodescendiente	 396
Instituto del Patrimonio Cultural	 397

Centro de la Diversidad Cultural	 398

Oficina de Enlace con las Comunidades Afrodescendientes	 399

Movimientos sociales afrovenezolanos	 400

8.	 Acciones que se vienen realizando  
sobre PCI afrodescendiente	 401
Registro e Inventario a nivel de instituciones  

públicas y privadas	 401

9.	 Investigación a nivel de instituciones  
públicas y privadas	 403
Historia, cultura y etnodesarrollo en las comunidades  

negras del noroeste del Estado Bolívar	 403

Antropología de la Parroquia Caruao	 403

El Centro de la Diversidad Cultural y el PCI afrovenezolano	 404

10.	Difusión y promoción a través de medios  
de comunicación y educación (formal y no formal)	 405



V
en

ez
ue

la

377

Taller de Inducción a la Temática Afrodescendiente  

en Venezuela, dictado en la Escuela de Antropología  

de la Universidad Central de Venezuela	 405

La Cátedra Libre África	 405

Campaña promocional por la inclusión de la pregunta  

de Autorreconocimiento étnico sobre afrodescendencia  

en el Censo de Población y Vivienda 2011	 406

11.	Gestión cultural a través de planes,  
programas y/o proyectos	 407
Red del patrimonio Cultural Inmaterial de Venezuela:  

Un movimiento de movimientos en expansión	 407

Observatorio Nacional de la Diversidad Cultural	 408

Programa “Concientización para el Reconocimiento social  

y Autorreconocimiento en población Afrodescendiente”	 409

Cátedra de Libre de Percusión Prevención de violencia  

y riesgos sociales en niñas, niños y adolescentes  

de comunidades afrodescendientes	 409

Creación Literaria basada en temas de la cultura  

afrovenezolana. Capítulo Narrativa Infantil	 410

Proyecto Documentación y Revitalización del idioma  

Patuá Pariano (Franco-Criollo de Güiria)	 410

Museo Nacional de las Culturas	 411

12.	Procesos de salvaguardia del patrimonio cultural  
inmaterial afrodescendiente en el país	 411
Expresiones reconocidas y/o en proceso de salvaguardia	 411

Los Diablos Danzantes de Corpus Christi de Venezuela	 412

Parranda de San Pedro de Guarenas y Guatire	 413

13.	Identificación de hitos históricos  
en la salvaguardia del PCI	 414

14.	Principales trabajos realizados en los últimos 30 años	 417

15.	Identificación de principales investigadores  
y portadores del PCI	 421

16.	Dificultades de la Salvaguardia	 426



378

Identificación del Patrimonio en Riesgo	 426

Problemática en la salvaguardia del PCI afrodescendiente  

con relación al registro, investigación, promoción y difusión	 427

Registro e inventario	 428

Investigación	 429

Promoción y difusión	 430

17.	Breve reseña de manifestaciones y su posible localización	 431
Manifestaciones y expresiones orales (mitos, cuentos y leyendas)  

relacionados a la lengua, giros lingüísticos y cosmovisión	 431

Artes de la Representación	 433

Usos sociales, rituales y festividades	 436

Conocimientos y usos relacionados con la naturaleza  

y el universo	 438

Técnicas artesanales tradicionales	 438

18.	Recomendaciones para un proyecto regional	 439



V
en

ez
ue

la

379

1.	 Introducción

Este documento responde a la incorporación de la República Boli-
variana de Venezuela al CRESPIAL durante el año el curso. En este 
sentido se presentan algunos lineamientos generales sobre la situación 
del Patrimonio Cultural Inmaterial Afrovenezolano en el marco del 
Proyecto Regional “Universo Cultural Afrodescendiente”.

Para su realización se ha recurrido a diferentes fuentes que abarcan 
fundamentalmente la investigación documental, entrevistas a conoce-
doras y conocedores de la temática afrovenezolana y a la propia expe-
riencia en el área de quien lo suscribe. En este orden de ideas, y en con-
secuencia al inmenso, complejo y dinámico campo que implica aquello 
que entendemos por PCI afrovenezolano, se aspira que el documento 
sea entendido al menos sobre dos consideraciones: 

1.	 Se trata de un diagnóstico en constante crecimiento, debido a los 
crecientes procesos de transformación que se están dando en el 
seno de la gestión del PCI venezolano, especialmente desde la 
voz de las comunidades y pueblos. 

2.	 Aspira ser una oportunidad e instrumento que coadyuve en las 
iniciativas del Estado venezolano para la consolidación de pro-
yectos de alcance nacional y latinoamericano, a favor de la co-
munidad afrodescendiente y su patrimonio cultural inmaterial; 
esfuerzos que desde el principio, concebimos como una contri-
bución para saldar, en parte, la deuda histórica que a nivel general 
mantenemos con este componente étnico de la población.

2.	 Balance histórico

El proceso de colonización europea que se llevó a cabo en América, 
como consecuencia de la búsqueda de nuevas rutas de comercio, entre 
otros factores, concentró sus esfuerzos en la explotación de los recursos 
naturales y producción de otros bienes de consumo. En una primera 
instancia, la mano de obra indígena mostró tener poca durabilidad y 
resistencia para satisfacer las exigencias productivas establecidas. Su-
mado a esto, surgió la presión ejercida de parte de personajes influyen-



380

tes como Fray Bartolomé de las Casas, quien se oponía a la utilización 
de indígenas como esclavos, debido al interés en evangelizar y salvar 
sus almas.1 Todo lo anterior propició la búsqueda de alternativas para 
llenar el vacío dejado por la mano de obra indígena, de manera tal, la 
inserción del esclavo africano surge como producto de una necesidad 
comercial y lo ubica directamente, en el caso de Venezuela, en las zonas 
del país asociadas a ciertas áreas productivas como: haciendas de café, 
caña de azúcar, añil y cacao. Los esclavizados también fueron destina-
dos a las labores domésticas y a la extracción perlífera y minera, aunque 
su presencia en estas dos últimas actividades fue de menor proporción.2 

Existen muchas discrepancias y agujeros en la información sobre la 
cuantía y origen de la población afro en el país desde la importación 
de esclavos. Dentro de los datos aproximados disponibles tenemos la 
entrada del primer grupo a Venezuela a mediados del siglo XVI, a 
través de los hermanos alemanes Welser, quienes gracias a una licencia 
real, trajeron ochenta esclavos para ser llevados a las minas de Buría 
en el actual Estado Yaracuy. Para 1560 se otorgaron licencias para in-
gresar 200 y luego 3000 esclavizados más a Sancho Briceño y Simón 
de Bolívar respectivamente.3 En ese mismo siglo, llegaron aproxima-
damente 6596 esclavizados; para el siglo XVII fueron 10 147 y en el 
siglo siguiente, 34 099, que dieron un total de 50 842, sin contar en 
estas cifras, los correspondientes al comercio esclavista ilegal. Para un 
siglo después (S. XVIII), se calcula la entrada de 80 000 esclavizados, 
los cuales llegaron a conformar el 10 % de la población del país.4 

A través de los escasos datos históricos que se han podido recupe-
rar se puede inferir que la mayoría de los esclavizados eran de origen 
Bantú (Congo-Angola). Entre otros datos obtenidos, existe una lista 

1	 Angelina Pollak-Eltz, La esclavitud en Venezuela: Un estudio histórico-cultural. Universidad 

Católica Andrés Bello, 2000, 158 pp.

2	 UNICEF, Manual de los Afrodescendientes de las Américas y el Caribe. Mundo Afro. Ministe-

rio de Asuntos Exteriores y de Cooperación. Secretaría de Estado de Cooperación Internacio-

nal, 2006, 127 pp. 

3	 Fundación Polar, Diccionario de Historia de Venezuela. Ediciones de la Fundación Polar. Cara-

cas, 1997

4	 Angelina Pollak-Eltz (2000).



V
en

ez
ue

la

381

de la Real Hacienda donde figuran 114 esclavizados con sus respec-
tivas nacionalidades, entre las cuales se mencionan: Angola, Congo, 
Fulo, Ganga, Guinea, Mandinga, Malemba y Mondongo, entre otros, 
completando una lista de alrededor de cincuenta etnias.5 Por otra parte, 
a finales del siglo XVIII, varios esclavos prófugos provenientes de las 
Antillas –no españolas– llegaron a Venezuela. Como España tenía por 
enemigos a Francia, Inglaterra y Holanda, dichos esclavizados fueron 
declarados como colonos libres y obtuvieron permiso para asentarse 
en varias regiones costeras del país, luego de ser bautizados bajo la fe 
católica.6 De esta manera, contamos con múltiples entradas de diversos 
grupos étnicos africanos al país, lo cual tendría un impacto conside-
rable en la evolución cultural de la nación y de estos mismos grupos.7

Las africanas y africanos secuestrados en el conjunto nigero-con-
goleño para ser esclavizados en tierras americanas, trajeron consigo a 
través de su memoria y oralidad, gran cantidad de valores culturales, 
muchos de los cuales, debido al mismo proceso esclavista, fueron ani-
quilados. Sin embargo, otros tantos se mantuvieron e incluso llegaron 
a ser resemantizados para sumarse a nuevas construcciones culturales 
desarrolladas a través del tiempo. 

En este contexto, es necesario recordar que estas mujeres y hombres 
africanos poseían amplios y avanzados conocimientos en técnicas de 
trabajo minero y agrícola, entre otros, de lo cual estaban ampliamente 
enterados los europeos, ya que los portugueses habían explorado en de-
talle el litoral africano casi cien años antes que los españoles, en busca 
de yacimientos auríferos. 

A pesar de esto, es notorio que desde este periodo y hasta tiempos 
recientes, han sido muchas las teorías y deformaciones históricas sobre 
África que no han dejado de producir estereotipos y prejuicios sobre 
este continente, así como sobre los africanos. Afortunadamente gra-
cias a diversos estudios antropológicos e históricos, esta tendencia ha 
estado cambiando, por lo que ahora, en términos generales, hay mayor 

5	 UNICEF (2006).

6	 Angelina Pollak-Eltz (2000).

7	 Idem.



382

manejo de información (y sensibilización) sobre la organización y evo-
lución de las estructuras sociales, políticas, económicas y culturales del 
África subsahariana. 

La inclusión o exclusión de los saberes, conocimientos y experiencias 
de estos seres humanos esclavizados dentro de las dinámicas producti-
vas y culturales en general del aparato colonial, estuvo determinada por 
los intereses de comerciantes y mercaderes, la legislación y convenien-
cia del Rey de España, y la orientación y bendición de la Iglesia Cató-
lica. Sin embargo, es necesario destacar que lejos de alguna actitud de 
conformidad, sumisión o derrota, los africanos idearon y desarrollaron 
diversas estrategias de resistencia a su esclavitud, desde el momento 
de su rapto, siempre con la aspiración de recuperar la libertad robada. 
Fue recurrente la negación a consumir alimentos, el suicidio y los en-
frentamientos cuerpo a cuerpo con los esclavistas. Ya emplazados en 
las unidades de producción y en los espacios domésticos de las nuevas 
tierras, la resistencia no cesó, sino que incluyó estrategias que iban des-
de actitudes pasivas hasta acciones más frontales como las revueltas, el 
cimarronaje y el sabotaje durante la ejecución del trabajo forzado. 

Desde la perspectiva de la resistencia cultural, merecen mención 
aparte, las prácticas religiosas de los africanos, lo que a la par, posibilitó 
la salvaguardia de muchos componentes de las culturas de los esclavos. 
La conjunción de rebeldía e inteligencia permitió a estas personas, la 
construcción de espacios de cohesión y alto valor espiritual que les po-
sibilitaba resguardarse de un sistema social que si bien estaba regido 
por fuertes códigos religiosos que hablaban de amor y bondad, sometía 
el cuerpo y el alma del esclavizado a todo tipo de maltratos, humilla-
ciones e injusticias. 

Desde este proceso, los africanos, así como sus descendientes, lo-
graron insertar y expandir una fuerza espiritual liberadora en todo su 
quehacer económico, político y social. La población esclavizada al igual 
que sus ancestros no separaba lo sagrado y lo secular, y en medio de 
la más horrible represión esclavista, fue capaz, a través de sus actos, 
de mimetizar sus dioses, ocultar sus creencias, y aflorarlas cuando las 
condiciones así lo permitían y exigían. En este orden de ideas, sobre-
sale también el gran dominio que estas poblaciones poseían de muchas 



V
en

ez
ue

la

383

prácticas curativas, las cuales estaban asociadas con su ideario mágico-
religioso y que no estaba desvinculado de las condiciones fenomeno-
lógicas existentes. 

Desde la religión, y particularmente desde la conformación de cofra-
días (por ejemplo, los Vasallos de San Benito de Palermo), los africanos 
esclavizados fueron capaces de prolongar en el tiempo sus tradiciones 
religiosas, preservar su psiquis y en términos generales, su condición 
como culturas diferenciadas del resto de los sectores de la sociedad 
esclavista colonial. Como ha señalado Idelfonso Azopardo8: La reli-
gión practicada en las cofradías estimuló a sus portadores a conservar 
un sentido profundo de la comunidad y así fomentar la conciencia de 
pertenencia y garantizar la continuidad de su existencia cultural, a la 
par que recreaban novedosas formas de vida.

Luego de la abolición de la esclavitud (año 1854), como conse-
cuencia del pensamiento ilustrado del siglo XIX, la situación social y 
política para los afrovenezolanos no se tornó sustancialmente mejor. 
La ideología política de la época, implicó entre otras cosas, la invisi-
bilización de la alteridad cultural de los afrodescendientes, así como 
su subyugación a la cultura nacional, concebida como un sistema unifi-
cado, impermeable y homogéneo. Sobra decir que fue este el paradig-
ma que desde los discursos institucionales, la educación formal y los 
medios de comunicación, se pretendió inculcar a la población, muchas 
veces con éxito. 

Este ideario de que una única cultura era posible, y que impuso los 
valores de los colonizadores como los únicos legítimos, se trasladó al 
siglo XX, manteniendo su rol de instrumento de dominación, espe-
cialmente para y los afrodescendientes. De gran influencia fueron las 
afirmaciones esgrimidas por intelectuales como el escritor venezolano 
Arturo Uslar Pietri, quien en la década de los años 30 del siglo pasado, 
planteó la necesidad de hacer modificaciones en la composición étnica 
de la población venezolana para cambiar la historia y hacer del país 
un Estado moderno, ya que a su juicio, los negros no constituían un 

8	 Idelfonso Azopardo, “Las Cofradías de Negros en la América Hispana. Siglos XVI-XVIII”. (s/f). 

En: www.fundacionsur.com.



384

aporte para la raza.9 Asimismo, fueron de gran impacto en este país, 
los presupuestos del escritor mexicano José Vasconcelos, creador de la 
tesis de la raza cósmica, en la que señalaba que las diferencias físicas, las 
particularidades históricas y raciales distinguían al negro de los otros, a 
quienes identificaba como integrantes de la cultura latina e hispánica.10 
Por otra parte, adentrándonos en los componentes del Patrimonio 
Cultural Afrovenezolano, es de vital importancia el trabajo de 
algunos estudiosos, que no solo dan inicio a la visibilización de dicho 
patrimonio, sino que esos nuevos planteamientos se convierten en 
caldo de cultivo para futuras acciones en materia de reivindicaciones 
sociales y salvaguardia del PCI afrovenezolano, incluidas muchas de las 
que se gestan en la actualidad. 

Para 1943, Juan Pablo Sojo (hijo) escribe una novela titulada Noche 
buena Negra, experiencia literaria que parte de lo local (la región afro 
de Barlovento de donde el autor es oriundo), pero que en el seno de la 
época podría considerarse desde la perspectiva de lo cultural, como un 
punto de encuentro y desencuentros con la realidad nacional de enton-
ces. Quizás esté allí la trascendencia de esta obra. 

Luego en ese contexto, se da a conocer la obra de Miguel Acos-
ta Saignes, historiador-antropólogo, quien en palabras de Emanuele 
Amodio “…tal vez sea el caso del primer investigador en Venezuela 
que se interesa por los eventos históricos desde una formación acadé-
mica marcada por el estudio de las ciencias sociales y, en particular, por 
la antropología…”11 Esto es muy relevante para el PCI afrovenezolano, 
pues a partir de la publicación de su libro La Vida de los Esclavos Ne-
gros en Venezuela, se valora como nunca antes la presencia africana en 
el territorio venezolano, destacando su significación en el pasado que, 

9	 Arturo Uslar Pietri, “Venezuela necesita Inmigración”. En: Boletín de la Cámara de Comercio 

de Caracas. Julio, 1937.

10	 Tomado de: María Bassalo, “Racismo: símbolo de la no superación del colonialismo”. En: Me-

morias de la Insurgencia Afrovenezolana. Ministerio del Poder Popular para la Cultura, 2010, 

pp. 64-67.

11	 “El granero de los hechos perdidos: Aproximación a la obra historiográfica y antropológica de 

Miguel Acosta Saignes. En: Emanuele Amodio (ed.) (1998), Historias de la Antropología en 

Venezuela. LUZ. Venezuela.



V
en

ez
ue

la

385

en consecuencia, revela su relevancia en el presente.12 A partir de la 
consideración del aporte de tradiciones, conocimientos y costumbres 
de los afrovenezolanos, Acosta Saignes cuestiona la carga ideológica 
existente detrás de la dicotomía folclore/cultura, en la que el aporte de 
los secuestrados en África se traducía en lo folclórico, a diferencia de los 
aportes hispánicos, considerados para entonces como sinónimo de la 
verdadera cultura.

En correspondencia al trabajo de Acosta Saignes, pero desde una 
propuesta sostenida en el marco teórico del materialismo histórico, 
destaca la labor de Federico Brito Figueroa, quien plantea: 

…fueron los […] negros, los que aportaron el elemento humano 
necesario para transformar las incipientes formas de explotación 
esclavista en una institución económica estable, base del sistema 
global de producción que predominó en el territorio venezolano 
desde las décadas iníciales de la conquista hasta la segunda mitad 
del siglo XVIII…13

Más adelante a partir de la lectura de estos aportes, la categoría de 
identidad cultural logra el estatus de emblema político. Investigadores 
como Esteban Emilio Mosonyi y Michaelle Ascencio trabajan en esta 
causa, con miras a rescatar y revalorizar la presencia de los grupos ét-
nicos del país, incluidas las culturas afrovenezolanas. A este respecto, 
nos refiere Ascencio: “Los estudiosos de estas culturas (afro), los que 
gustan conversar con los hombres, van al pueblo a escucharlos, para 
sentir dentro de ellos mismos, el eco de sus narraciones, de sus dioses 
y de sus cantos…”14

Sobre la base de estas posturas, explica Yara Altez que se encontró 

12	 S. Miguel Acosta, Vida de los Esclavos Negros en Venezuela. Colección: Nuestros Países. Serie 

Estudios. La Habana: Casa de Las Américas, 1967.

13	 Federico Brito, Historia Económica y Social de Venezuela. Tomo IV. Colección Historia. XVI. 

Ediciones de la Biblioteca. UCV, 1987.

14	 Yara Altez, “Apuntes para un nuevo debate sobre identidad cultural”. En: Daniel Mato 

(coord.), Políticas de identidades y diferencias sociales en tiempos de globalización. Caracas: 

FACES-UCV, 2003. 



386

…sabor político a la discusión sobre cultura e identidad. Como 
investigadores, revelaban toda una herencia intelectual en la cual 
se combinaban las ideas de la negritud, los procesos de descolo-
nización y el materialismo histórico. Era la llamada “Antropolo-
gía Crítica” […] (Antropología de la Descolonización), aquella que 
encontró su mayor expresión durante los años sesenta del siglo 
XX… 15

Es justo decir que otros investigadores que han dado importantes 
aportes al conocimiento de las culturas populares afrodescendientes, 
no han suscrito la tesis sobre la diferenciación étnica para la conforma-
ción poblacional del país y mucho menos han apoyado la existencia de 
procesos de inequidad, racismo e injusticia sobre la base de la conside-
ración de las categorías sociorraciales. De este modo, Angelina Pollak-
Eltz, ha establecido que: 

“Venezuela tiene una población racialmente mixta […] desde los 
años 60, la cultura negra en el Nuevo Mundo […] está en el cen-
tro de la atención, tanto en los Estados Unidos como en Brasil 
[…] los estudios de antropólogos y sociólogos han influido en la 
política del negro. La discusión se centró en temas tales como 
negritud, poder negro, apartheid, discriminación […] Venezuela 
está fuera de estas controversias […] Aquí (en Venezuela) se logró 
solucionar la “cuestión negra” antes de que llegara a ser un proble-
ma ideológico y racial”16

Hoy día, a pesar de estas diferencias académicas e ideológicas, todos 
los autores (o casi todos) interesados en el patrimonio cultural inma-
terial afrovenezolano, coinciden en la relevancia del estudio del perio-
do esclavista y sus consecuencias para entender y afrontar fenómenos 
actuales como el racismo y la discriminación. Por otra parte, también 
parece haber bastante consenso sobre el hecho de que la reconceptua-
lización de la nacionalidad de este país no puede ser sinónimo de una 

15	 Idem.

16	 Angelina Pollak-Eltz, En: La negritud en Venezuela. Cuadernos Lagoven. Caracas: Serie Medio 

Milenio. PDVSA, 1991, 116 pp.



V
en

ez
ue

la

387

cultura homogénea o única, sino a partir de la visión de este como un 
espacio de coexistencia de diferentes culturas heredadas y existentes. 

3.	 Estratificación sociorracial  
en Venezuela

Históricamente, el componente fenotípico ha jugado un rol muy im-
portante en la determinación del estatus social y acceso a recursos, a 
partir de la exclusión y segregación de unos grupos a favor de otros, 
basado en su ubicación dentro de las distintas y variadas clasificaciones 
étnicas. Es por ello que consideramos importante hacer una breve re-
visión de las definiciones raciales y su evolución para así comprender la 
transformación histórica de lo afro como concepto y sus implicaciones 
sociales en Venezuela. 

Las definiciones raciales siempre se han visto tintadas por el compo-
nente cultural local que determina las fronteras y rasgos característicos 
de cada “raza”, basándose principalmente en factores socioeconómicos 
y fenotípicos como color de piel, rasgos faciales o tipo de cabello para 
definir los límites entre una y otra. De esta forma, el nacionalismo, 
sostenido en la ideología del mestizaje (sustentada en la fusión de los 
tres grupos sociorraciales más reconocidos: blanco, negro e indígena) y 
que no es más que la aspiración de un “blanqueamiento” de la sociedad 
como forma de concretar el “desarrollo y el progreso” en términos del 
acervo cultural de la nación, intentó borrar las diferencias internas que 
nos constituyen, especialmente en lo concerniente al patrimonio oral e 
inmaterial de nuestras pueblos. 

Originalmente, el concepto de mestizo refería únicamente a la mez-
cla entre colonos españoles e indígenas, acompañado de otras defini-
ciones asociadas al porcentaje de mezcla como: salto atrás, cuarterona, 
tente en el aire, puchuela, entre otros, indicando la inclinación la balanza 
hacia lo europeo o aborigen americano. Respecto a los cruces entre 
negros y otras razas, existían mulatos, también conocidos como par-
dos (negros con blancos) y zambos (negro e indio).17 A medida que el 
proceso de mestizaje fue avanzando, se diversificaron y complejizaron 

17	 Fundación Polar (1997).



388

las distintas denominaciones, que generaron nuevos términos para casi 
todo tipo de mezclas.

La presencia de estas categorías resalta el valor otorgado a la raza 
y sus implicaciones dentro del desarrollo de los sujetos en las distin-
tas estructuras sociales, y produce estrategias relacionadas al rechazo 
o revalorización de las identidades vinculadas al color de piel entre 
otros rasgos, a fin de favorecer o menospreciar a los sujetos asociados 
a una u otra clasificación racial. De esta manera, lo afro o lo entendido 
comúnmente como negro en Venezuela, no es solo un término clasi-
ficatorio, sino una construcción social y cultural con una carga valora-
tiva que arrastra connotaciones que intervienen en el juego social de 
la creación e implementación de identidades, direccionando el curso, 
entendimiento y uso de las categorías como forma de reconocimiento. 

4.	 Conceptos sobre 
afrodescendiente

Ya hemos señalado que el concepto de afro, en relación a las diversas 
manifestaciones vinculadas a prácticas socioculturales africanas y su 
diáspora, no es un concepto con bases legales únicamente, sino so-
ciales y políticas, por lo cual se ve impregnado de distintos intereses y 
concepciones, no solo de las comunidades que se identifican a sí mis-
mas como afrodescendientes, sino también de parte de los distintos 
exponentes de los estudios afro y sus agendas particulares. Por ello, en 
términos generales, existe en el país consenso para aceptar la definición 
establecida en la Declaración y Programa de Acción de la Conferencia 
Mundial contra el Racismo, la Discriminación Racial, la Xenofobia 
y todas las formas conexas de intolerancia, llevada a cabo en Durban 
(2001) y a la cual está adscrita Venezuela, que describe a los afrodes-
cendientes como:

Todos los descendientes de africanos que sobrevivieron a la trata 
esclavista en la América, y abarca a todos los pueblos descendien-
tes, urbanos y rurales directa o indirectamente, de la diáspora afri-
cana en el mundo.18 

18	 Conferencia Mundial contra el racismo (2001). Durban. Sudáfrica.



V
en

ez
ue

la

389

Sin embargo, en este contexto, parece pertinente incorporar el apor-
te del eminente antropólogo y lingüista venezolano Esteban Emilio 
Mosonyi, quien ha propuesto una calcificación más compleja para este 
componente étnico, tal y como se describe a continuación19: 

Afrodescendiente tipo A

Es aquel que habita en alguna comunidad relativamente cerrada y 
practica una cultura total y específica, claramente distinguible del en-
torno sociocultural circundante. Si bien la expectativa es encontrar allí 
fenotipos marcadamente poco mestizados, consideramos que en tales 
ámbitos restringidos, inclusive las personas no inmediatamente reco-
nocibles como afrodescendientes, deberían ser reconocidas como tales, 
por cuanto comparten la misma identidad cultural y todas las especifi-
cidades atribuibles al colectivo.

Afrodescendiente tipo B

Son aquellos que presentan la características antropofísicas correspon-
dientes al fenotipo afrodescendiente, aunque no habiten en comunida-
des propias ni presenten una total cohesión cultural, aun cuando siem-
pre poseen manifestaciones culturales perfectamente identificables. En 
el caso de los proyectos de censos poblacionales, es más bien el propio 
registro el que deberá demarcar los ámbitos urbanos y rurales donde 
dicho fenotipo ocurre con mayor profusión, para producir resultados 
significativos y confiables. Por otro lado, es absolutamente necesario 
que las personas así censadas se autorreconozcan inequívocamente 
como afrodescendientes, si no se quiere incurrir en imposiciones u 
otras situaciones indeseables. De esta cantera saldría el mayor número 
absoluto de afrodescendientes venezolanos.

Afrodescendiente tipo C

Esta categoría comprendería, la gran mayoría de los habitantes del país. 
Esta población no presenta suficiente especificidad ni antropofísica ni 

19	 Información mimeografiada, suministrada por la Oficina de Enlace con las Comunidades Afro-

descendientes del Ministerio del Poder Popular para la Cultura.



390

sociocultural para ser empadronada en un censo que sirva para iden-
tificar y cuantificar a los afrodescendientes propiamente dichos, como 
es el caso de las categorías A y B. Si embargo, se considera de extrema 
importancia el haber nombrado y asentado expresamente la realidad y 
visibilidad de esta categoría tan amplia, ya que es tiempo que todo el 
pueblo venezolano –incluidos los inmigrantes más recientes– tomen 
conciencia del aporte fundamental e insoslayable de la afrovenezola-
nidad, al igual que el de procedencia indoamericana, euroamericana y, 
últimamente, asiáticoamericana.

Sobre lo anterior, más allá de que compartamos o no la tesis arriba 
señalada, un hecho irrefutable es que el abordaje del concepto de lo 
afro desde la realidad venezolana requiere resaltar dos elementos esen-
ciales que afectan la creación de dicha categoría de identidad: la auto-
definición de parte de individuos que se identifiquen a sí mismos como 
afrodescendientes y el reconocimiento de las raíces afro en sus prácticas 
culturales, independientemente del fenotipo de los individuos y otras 
influencias culturales presentes en sus tradiciones. En este contexto, 
apoyados en el Manual de los Afrodescendientes de las Américas y el 
Caribe20, vemos que en su introducción se expresa lo siguiente: 

Por razones históricas, sólo algunos pueblos se conservaron unidos 
después de su embarque y posterior venta. Esto ha hecho posible 
que en algunos lugares los afrodescendientes conserven formas 
lingüísticas, estructuras sociales y prácticas religiosas africanas 
[…] Los afrodescendientes son un pueblo de raíz africana que a 
partir de nuevas situaciones vividas a lo largo de cinco siglos, y los 
elementos de la cultura indígena y colonial europea han recreado 
valores sociales, económicos, culturales, religiosos y políticos.21

20	 UNICEF (2006).

21	 Idem. 



V
en

ez
ue

la

391

5.	 Regiones culturales de 
comunidades afrodescendientes 
en Venezuela

Algunos interesados en los estudios afrovenezolanos hemos considera-
do pertinente la definición de las Regiones Culturales de Comunidades 
Afrodescendientes en Venezuela, a pesar de que aún no contamos con 
datos estadísticos poblacionales y demográficos consolidados y publi-
cados sobre este tema en el país. En este orden de ideas, se ha definido 
esta propuesta de Regiones Culturales, a partir de la consideración de 
los aportes que al respecto han realizado algunos colectivos afrovene-
zolanos y la Oficina de Enlace con Comunidades Afrodescendientes. 
Por Regiones Culturales de Comunidades Afrodescendientes en 
Venezuela, entendemos los “macroespacios” del territorio nacional, 
que presentan elementos históricos y culturales característicos y 
significativos propios de grupos sociales afrodescendientes. Estas 
regiones son:

•	 Región Sur del Lago de Maracaibo 

•	 Región Centro-Occidente 

•	 Región Oriente 

•	 Región Guayana 

•	 Región Costa Central 

•	 Región Barlovento

•	 Región Los Llanos

•	 Región Caracas

No obstante, hay que recalcar que esta propuesta de Regiones Cul-
turales es solo una perspectiva sobre la definición de espacios culturales 
habitados por los afrodescendientes en Venezuela y que existen otras 
alternativas al respecto. En este sentido, destacamos la clasificación –
con enormes similitudes con la anterior– definida por Nirva Camacho, 
quien establece la existencia de diez “Pueblos Afrodescendientes en 



392

Venezuela22: Zulia (municipio Sucre), Falcón (Regiones costeras y Se-
rranía), Yaracuy (municipio Veroes), Carabobo (Patanemo, Cumboto 
y Borburata), Aragua (Regiones Costeras), Vargas (Toda la región), 
Miranda (Regiones costeras y valles), Sucre (Golfos de Paria y Caria-
co), Guárico (Altagracia de Orituco, municipio Lezama) y Bolívar (El 
Callao)”.

6.	 Afrodescendencia y patrimonio 
cultural inmaterial

Entendemos que la afrodescendencia implica un vínculo con África, 
que también es influenciado por lo americano y lo europeo, de ma-
nera que no se construye únicamente a partir de purismos culturales 
y genéticos de un solo grupo étnico, sino de los aportes de distintas 
culturas y el reconocimiento sus diversos orígenes. Las manifestaciones 
culturales, incluyendo lo afro, no tienden a retener esencialismos que 
son modificadas y readaptadas a lo largo del tiempo, por ello no se re-
quiere necesariamente la presencia de elementos culturales idénticos a 
las practica autóctonas africanas, para afirmar que estamos frente a una 
manifestación cultural patrimonial afrodescendiente. 

La salvaguardia de lo afro y su revalorización –aunque apoyado en 
múltiples intereses e intenciones que incluso pueden llegar a ser con-
trastantes– dependen del sentido de arraigo de las comunidades. Dicha 
valorización afro debe surgir a partir del autorreconocimiento de parte 
de las colectividades, de sus tradiciones y manifestaciones culturales, 
estableciéndose como productores y reproductores de su propia identi-
dad; expresiones de su patrimonio cultural inmaterial. 

Tal y como lo ha manifestado UNICEF, “los descendientes de afri-
canos iniciaron manifestaciones de consciencia histórica sobre su ori-
gen que constituyen hoy el movimiento afrodescendiente […] lo cual 
reivindica el reconocimiento formal de sus orígenes y su contribución 

22	 Nirva Camacho, “Cimarrona Afrovenezolana: Una mirada desde adentro”. En: Revista Así 

Somos. Año 4, Nº 7, may-jun. Ministerio del Poder Popular para la Cultura. Centro Nacional 

de Historia y Museo Nacional de las Culturas, 2011, pp. 31-36.



V
en

ez
ue

la

393

a la formación de los Estados-nación”.23 Conforme a esto, se hace 
evidente la necesidad de reconocer y definir las raíces culturales de 
parte de comunidades afines (fenotípicamente, territorialmente, cultu-
ralmente y generacionalmente) a lo afro, como parte fundamental del 
proceso de valoración, creación y reivindicación. 

Está claro que la conformación de la identidad para un Estado na-
cional implica una reconstrucción del pasado. Se trata de buscar y se-
leccionar entre los múltiples datos y experiencias de ese pasado, los 
rasgos característicos que permitan construir un nosotros. Sin embargo, 
históricamente esta selección se ha realizado en función de los inte-
reses y valores de los grupos sociales dominantes. En Venezuela, así 
como en el resto de América Latina, el Estado nación adoptó como 
política cultural, los esquemas propios del etnocentrismo occidental, lo 
cual se evidencia, entre otras cosas, en el tratamiento excluyente y dis-
criminatorio dado a las poblaciones indígenas y afrodescendientes. En 
esta medida, se apostó por un patrimonio cultural constituido exclusi-
vamente por bienes materiales representativos de la “historia oficial”, 
como por ejemplo, los monumentos coloniales y determinadas obras 
de arte. En este esquema, el reconocimiento de los bienes culturales es-
taba (al menos en apariencia) exento de ser permeado por los conflictos 
raciales y de clases y en general por los intereses de la élite dominante. 
Esta concepción del patrimonio llevó a especialistas y gestores a en-
tender el patrimonio cultural como un cúmulo de bienes de carácter 
sagrado y, en consecuencia, de condición incuestionable.

Es en este escenario donde el concepto de cimarronaje trasciende del 
enfrentamiento físico recurrente durante la colonia, para convertirse 
en cimarronaje cultural, proceso de lucha y resistencia de considera-
ble complejidad, desde el que los afrodescendientes han garantizado 
la pervivencia de sus culturas. Afortunadamente, uno de los elementos 
más significativos de la concepción y gestión que los afrovenezolanos 
están progresivamente asociando a su patrimonio cultural, radica en el 
alejamiento de la visión conservacionista del patrimonio como acervo, 

23	 UNICEF (2006).



394

que tal y como ha apuntado Fabio López24, ha estado ligada a la he-
gemonía de esos relatos fundacionales nacionales o locales ortodoxos, 
a ciertos modelos de política cultural y a determinados modelos de 
desarrollo económico y social. 

La identidad como el resultado de procesos históricos y no como 
una totalidad única es una reconstrucción parcial y continua, es un 
fenómeno asociado a una constante negociación y reinvención, por lo 
que es contingente e inestable. Es una representación en la que se reve-
lan rupturas y discontinuidades como transformaciones constantes en 
su elaboración. Estas transformaciones son el resultado de la sujeción 
de las personas a la historia, a la cultura y al poder. En este sentido, 
uno de los más grandes desafíos que enfrenta la definición del legado 
africano en un país como el nuestro, debe considerar las formas como 
las comunidades afrovenezolanas han elaborado sus memorias; esto es, 
las vías y contenidos con los que sus protagonistas han formulado los 
discursos sobre su pasado y las estrategias con las que han posibilita-
do la transmisión de dicha información a las generaciones presentes 
y futuras, en términos de hacer visible y significativo su patrimonio 
cultural, reproducir y reinventar sus identidades, así como dar fortaleza 
al sentido de pertenencia a sus grupos sociales. 

Hoy día es innegable que el legado histórico y cultural afrodescen-
diente es indispensable en la definición del patrimonio cultural de 
nuestro país, así como para el entendimiento de la nación multiétnica 
y pluricultural que somos en la actualidad. Religiosidad, música, danza, 
gastronomía, conocimientos productivos y de sanación (física y espiri-
tual), entre otros aspectos, han permitido la construcción de identida-
des afrodescendientes25, incluso en aquellos sectores como los espacios 

24	 Fabio López, (). “Multiculturalismo, viejas y nuevas memorias y construcción de nacionalida-

des abiertas, dialógicas y experimentales”. En: Gonzalo Sánchez y María Emma Wills (comp.) 

Museo, memoria y nación: Misión de los museos nacionales para los ciudadanos del futuro. 

Memoria del Simposio Internacional y IV Cátedra Anual de Historia «Ernesto Restrepo Tirado». 

Colombia, 2000, pp. 365-383.

25	 A pesar de esto, tradicionalmente como “afro” se han identificado las costumbres y manifesta-

ciones culturales asociadas a la música, el baile y lo religioso, tendiendo a excluir o presentar de 

manera muy reducida, aportes culturales sobre gastronomía, estética y africanismos, así como 

otros elementos de la vida cotidiana. 



V
en

ez
ue

la

395

urbanos donde el legado afro pareciera por instantes distanciarse de 
las concepciones esencialistas y tradicionales como las que quizás po-
damos identificar en comunidades afrovenezolanas de contextos geo-
gráficos rurales. 

Como señalamos al principio, afortunadamente algunos cambios en 
las líneas políticas del país de los últimos años han abierto la posibi-
lidad de permanencia de nuevas concepciones y formas de desarrollo 
del patrimonio cultural, impulsadas fundamentalmente por las propias 
comunidades. Un conjunto amplio de transformaciones en Venezuela 
ha conducido el consabido planteamiento estático del patrimonio ha-
cia maneras renovadas en su entendimiento y manejo. En este sentido, 
se asume el patrimonio cultural especialmente el inmaterial, como una 
construcción social, en la que por democrática, incluyente y partici-
pativa, se amplia el abanico de los bienes, tradiciones y expresiones 
que pueden considerarse como patrimonio legitimo de una localidad, 
región o de la nación. 

La historia más reciente del patrimonio cultural afrovenezolano está 
caracterizada por fuertes transformaciones en términos de lenguajes y 
sensibilidades, pero también por fuertes rupturas del esquema ideo-
lógico que lamentablemente dominó nuestra estructura sociopolítica 
desde los primeros años de la colonia. Desde esta perspectiva, el patri-
monio afrovenezolano como el indígena y el de matriz hispana, junto a 
las mixturas logradas desde estos, fortalece su condición dinámica. No 
se trata de mantener culto por un pasado inmóvil, sino la invención a 
posteriori de la continuidad social en la que, por supuesto, juegan un 
papel central la tradición y la innovación. El patrimonio, efectivamente 
es un cohesionador social, pero también es un espacio de enfrenta-
miento, conflicto y negociación de los sentidos, pues siguiendo de nue-
vo a Fabio López26, hay que evitar “que la tradición se nos vuelva una 
camisa de fuerza”. 

A pesar de las problemáticas, quizás muchas como veremos más 
adelante, para la colectividad afrodescendiente, el reconocimiento y 
valoración de su patrimonio cultural inmaterial está coadyuvando en el 
fortalecimiento de su identidad. Para esto, es necesario mantener pre-

26	 Idem. 



396

sente que si en un pasado no muy lejano, hablar de identidad era sinó-
nimo exclusivo de raíces, territorio y tiempos extensos, en el presente es 
preciso sumarle a estos elementos, aspectos tales como redes sociales, 
espacios virtuales y movilidades. Caso contrario, nuestras tradiciones 
afrovenezolanas a pesar de su incuestionable valor y significación, cae-
rían en el riesgo de desvincularse de las continuidades y discontinuida-
des del presente. 

Es importante destacar la creciente y recurrente instrumentalización 
del pasado y el patrimonio cultural que podemos observar en algunas 
comunidades y organizaciones afrodescendientes del país, estrategia 
orientada fundamentalmente a la consecución de reivindicaciones so-
ciales y culturales. Este mecanismo, lejos de ser una desvirtualización 
de la historia, la memoria y los valores patrimoniales, es válido sobre la 
premisa de que es legítimo que el pasado sirva al presente. De modo 
que siempre que se desarrolle de manera coherente y respetuosa, la 
instrumentalizacion de la historia y la cultura puede ser un camino 
que coadyuve con el mejoramiento de la calidad de vida de nuestras 
poblaciones afrovenezolanas.

7.	 Mapeo de las instituciones 
orientadas a la identificación, 
registro, inventario y salvaguardia 
del patrimonio cultural inmaterial 
afrodescendiente

A partir de la consideración de Venezuela como un Estado multiétnico 
y pluricultural, el Estado venezolano ha hecho esfuerzos por visibili-
zar los componentes étnicos existentes en el país en el contexto de la 
formulación de las políticas públicas. En mayor o menor medida, esta 
estrategia ha sido de más palpable en el caso de los pueblos indígenas. 
Para las culturas afrodescendientes, la lucha en esta materia ha sido 
ardua, constante y llena de retos por superar; por ejemplo, en la Re-
forma de la Carta Magna del año 1999, los afrovenezolanos no fueron 
reconocidos en consideración a su adscripción étnica, como sí es el caso 
de los pueblos indígenas. 



V
en

ez
ue

la

397

A pesar de lo anterior, es justo insistir en que han sido progresivas, 
pero no por eso menos complejas (y en muchos casos accidentadas), las 
iniciativas gubernamentales orientadas a incluir a la afrodescendencia 
como eje transversal en sus agendas de trabajo y planificaciones presu-
puestarias. En este orden de ideas, estas iniciativas han sido posibles en 
gran parte gracias al empuje, demandas, acompañamientos y acciones 
de los movimientos sociales afrovenezolanos, en pro de alcanzar la an-
helada equidad y justicia social. 

En el marco de la institucionalidad, destaca el papel que en materia 
de salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial Afrodescendiente, 
han tenido instituciones pertenecientes al Ministerio del Poder popu-
lar de la Cultural, como la Fundación de Museos, el Instituto de las 
Artes de la Imagen y el Espacio (IARTES), el Instituto de las Artes 
Escénicas y Musicales (IAEM), la Fundación Biblioteca Nacional. Sin 
embargo, en este documento, destacamos el rol de las instancias que 
de acuerdo con el marco legal y con las competencias tecno-políticas 
deben estar comprometidas con el PCI afrovenezolano. Estas son: 

Instituto del Patrimonio Cultural 27

Organismo perteneciente al Ministerio del Poder Popular para la Cul-
tura, creado por la Ley de Protección y Defensa del Patrimonio Cul-
tural (Gaceta Oficial Nº 4623 del 03-09-1993), es el órgano rector de 
carácter nacional en materia de patrimonio cultural y como tal es el 
que establece las políticas que han de regir el manejo de todos aquellos 
asuntos que constituyan elementos fundamentales la identidad nacio-
nal. Tiene por objeto el registro, protección y puesta en uso social de las 
obras, tradiciones y lugares creados por el hombre o de origen natural, 
que se encuentren en el territorio de la República. En este sentido, 
dicta y hace cumplir las políticas, lineamientos y directrices para el re-
gistro y la protección integral del patrimonio cultural de la República, 
garantizando su transmisión para el uso y disfrute de las generaciones 
presentes y futuras, mediante la participación, coordinación y concer-
tación social e institucional. 

27	 Tomado de: www.ipc.gob.ve.



398

En materia de inventario, entre las atribuciones relativas a la identi-
ficación de los bienes de interés cultural, el artículo 10 de la Ley Pro-
tección y Defensa del Patrimonio Cultural, destacan dos objetivos: 

•	 Elaborar el inventario general de los bienes culturales muebles e 
inmuebles de la nación y de las reliquias históricas.

•	 Constituir el Registro General de los bienes culturales, muebles 
e inmuebles que hayan sido declarados patrimonio de la Repú-
blica o que por sus características sean de interés cultural para la 
nación.

Sobre lo anterior, hay que decir que en la Ley de Protección y De-
fensa del Patrimonio Cultural se nombra solo una vez al “Patrimonio 
vivo” (entendiendo por este al patrimonio inmaterial o intangible) del 
país: sus costumbres, sus tradiciones culturales, sus vivencias, sus ma-
nifestaciones musicales, su folklore, su lengua, sus ritos, sus creencias y 
su ser nacional; otorgándose mucha mayor importancia al patrimonio 
material. 

Centro de la Diversidad Cultural28 

Creada por Decreto Presidencial, de fecha 16 de agosto del año 
2006, surge este organismo con carácter de Fundación de Estado 
adscrita al Ministerio del Poder Popular para la Cultura. Tiene por 
misión interactuar con la multiplicidad de formas en que se expresa 
la diversidad cultural (incluidas las culturas afrodescendientes) de 
la sociedad venezolana, valorándola en beneficio de la integración 
latinoamericana y caribeña. Desde sus inicios, además de mantener 
cuatro sedes en Caracas y trece más en todo el territorio nacional, 
cubre progresivamente las distintas regiones del país. Como objetivos 
de trabajo tiene contemplado: 

1.	 Propiciar y promover un espacio de intercambio cultural en el 
ámbito nacional e internacional entre los hacedores y hacedoras, 
así como entre los usuarios y usuarias que favorezcan la pluricul-
turalidad e interculturalidad. 

28	 Tomado de: www.diversidadcultural.gob.ve



V
en

ez
ue

la

399

2.	 Desarrollar y promover las investigaciones, así como también los 
estudios y formación del talento humano que contribuya a la 
valoración de la pluralidad cultural.

3.	 Fomentar el desarrollo del marco jurídico que sustente y proteja 
la diversidad cultural. Coordinar la red de la Fundación Centro 
de la Diversidad Cultural como un movimiento con presencia en 
todo el territorio nacional.

4.	 Apoyar iniciativas individuales y colectivas para la formación 
de las redes y otras organizaciones con interés en la diversidad 
cultural. Ejecutar y difundir cualquier actividad que permita la 
manifestación de la diversidad cultural.

Oficina de Enlace con las Comunidades 
Afrodescendientes 

Según el artículo 48 del proyecto de Reglamento Interno del Minis-
terio del Poder Popular para la Cultura, se crea la Oficina de Enlace 
con las Comunidades Afrodescendientes como una unidad de apoyo 
y asesoría con rango de Dirección de Línea, que está adscrita al Des-
pacho del Ministro. Constituye el primer espacio de la administración 
pública venezolana, creado para atender exclusivamente las relaciones, 
requerimientos, propuestas y la atención de mecanismos para garan-
tizar la inclusión y la participación protagónica de las comunidades 
afrodescendientes en la gestión y en la agenda del desarrollo cultural 
nacional. Sus líneas de política son: 

1.	 Reconocimiento del colectivo afrodescendiente en el proceso de 
formación histórico-social de Venezuela (diversidad cultural y 
afrodescendencia).

2.	 Visibilización social de la cultura propia de las comunidades 
afrodescendientes.

3.	 Inclusión de las comunidades afrodescendientes como colecti-
vos de derecho (desarrollo sustentable y turismo en comunidades 
afrodescendientes). 



400

Movimientos sociales afrovenezolanos

En el complejo proceso de lucha por el reconocimiento y justicia para 
los afrovenezolanos, y en el caso que nos ocupa, la salvaguardia del pa-
trimonio cultural inmaterial, es imprescindible la consideración de los 
movimientos sociales afrovenezolanos. En este sentido, describe Nirva 
Camacho29, que a partir de las dos últimas décadas del siglo XX, diver-
sas personas y organizaciones iniciaron el abordaje, con mucha vehe-
mencia, del tema de la reivindicación de los derechos de los afrodes-
cendientes, así como la necesidad de visibilizar los aportes realizados 
por africanos y sus descendientes, en la historia y contemporaneidad 
de la dinámica social, cultural, política y económica del país. Organi-
zaciones como la Fundación Afroamérica, dirigida por el investigador 
Jesús “Chucho” García y la Unión de mujeres negras de Venezuela, co-
menzaron a articular esfuerzos de gran significación desde el año 1996. 

En el año 2000, ambas organizaciones lograron reunir diversos gru-
pos culturales, organizaciones sociales y comunitarias, que venían rea-
lizando esfuerzos en la misma tónica, pero cada uno desde sus propios 
espacios de acción. Se reconoció entonces, la necesidad de articulación 
con la propuesta de conformar una red que permitiera avanzar juntos 
en la misma lucha. Así, surgió la Red de Organizaciones Afrovenezo-
lanas (ROA), como espacio de debate, de reflexión, de lucha para la 
conquista del merecido reconocimiento de la existencia y esencia de 
los afrodescendientes como componentes de la población venezolana.

Comienza a partir de esta fecha una nueva etapa para el movimien-
to afrovenezolano, con presencia en diversos Estados del país: Vargas, 
Miranda, Aragua, Carabobo, Yaracuy, Falcón, Lara, Sucre, Zulia y Dis-
trito Capital. Se definieron los elementos orientadores de la red, dentro 
de los cuales están: Espacio para la articulación de esfuerzos, el debate 
conceptual sobre las implicaciones de tener características específicas, 
el combate del racismo y la discriminación racial y realizar acciones 
para el ejercicio de derechos. 

29	 Mimeografiado, proporcionado por la Oficina de Enlace con las Comunidades Afrodescendien-

tes.



V
en

ez
ue

la

401

En el año 2002, la ROA esgrimió algunas líneas estratégicas, para 
avanzar hacia la inclusión en la agenda de las políticas de Estado, en 
la comprensión del principio de corresponsabilidad. De estas líneas 
destacamos:

•	 Exigir la incorporación de la perspectiva afrodescendiente en el 
curriculum escolar.

•	 Impulsar la obtención de datos estadísticos oficiales para la visi-
bilización de los afrodescendientes.

Considerando la situación de desigualdad que enfrentan las mujeres 
desde hace siglos, que en el caso de los afrodescendientes, resultaron 
las más desfavorecidas, surge el Cumbe de Mujeres Afrovenezolanas. 
Simultáneamente a todo este proceso, la ROA también impulsó la 
creación de la Red Afrojuvenil, desde donde se debate y trabaja por 
los derechos de los jóvenes afrodescendientes, en el conocimiento de 
que existen condiciones en la sociedad actual que los afectan de modo 
diferente. 

En el año 2010, con las particularidades naturales de cada movi-
miento social surge la Red de Afrodescendientes de Venezuela (RAV), 
pero al igual que sus análogos, esta Red se mantiene fiel al espíritu 
de trabajar en pro de la causa afro. Como ejemplo de esto, podemos 
comprobar que en Venezuela, como en el complejo pero creciente or-
den mundial, paradójicamente a los paradigmas de la globalización, 
estos movimientos sociales están reconceptualizando y fortaleciendo 
sus identidades étnicas y culturales. 

8.	 Acciones que se vienen 
realizando sobre PCI 
afrodescendiente en:

Registro e inventario a nivel de 
instituciones públicas y privadas

No se tiene conocimiento de la existencia de experiencias de Registro 
e Inventario del PCI afrovenezolano de parte de instituciones priva-
das. En el ámbito público, los resultados del inventario del patrimonio 



402

cultural venezolano obedecen específicamente a los marcadores de ges-
tión que muestra el Instituto del Patrimonio Cultural. Para el PCI en 
general y como respuesta a un largo período de “invisibilización”30, se 
creó aproximadamente ocho años atrás, un sistema de registro denomi-
nado I Censo del Patrimonio Cultural Venezolano, caracterizado por una 
nueva metodología y por un cambio en la concepción del patrimonio 
cultural, especialmente del patrimonial inmaterial y, en esta medida, 
del rol protagónico de los pueblos en su propia gestión cultural. Desde 
esta nueva filosofía de trabajo, se aceptó que el patrimonio cultural 
de una sociedad es un proceso dinámico, en el que toda la ciudadanía 
puede participar en la identificación de sus manifestaciones culturales, 
en la creencia de que solo el conocimiento de sus propios valores, per-
mite protegerlos y disfrutarlos.31 De acuerdo con esta institución, esta 
estrategia de trabajo busca reflejar de manera equilibrada los tipos de 
bienes y manifestaciones culturales tangibles e intangibles constituti-
vos del patrimonio cultural de la nación. Asimismo, se estableció que 
las instituciones como los académicos son (o al menos deberían ser) 
facilitadores y apoyo de dicho proceso. 

Durante el año en curso, el Instituto del Patrimonio Cultural ade-
lanta acciones encaminadas hacia dos objetivos fundamentales: Por un 
lado profundizar, en el reconocimiento, registro y valoración del pa-
trimonio cultural, incluido el PCI con el aporte de los conocimientos 
técnicos que correspondan, pero siempre con la participación activa y 
protagónica de las comunidades concernidas. El segundo objetivo, pre-
tende integrar la información en un sistema en línea que democratice y 
socialice el conocimiento recabado. 

Desde nuestra perspectiva, la trascendencia de los niveles de registro 
e investigación del patrimonio inmaterial con que cuenta el Centro 
del la Diversidad Cultural, la experiencia acumulada por el Instituto 
del Patrimonio Cultural, así como el propio reconocimiento, registro, 
valoración y uso que las comunidades están haciendo de su patrimonio 

30	 Instituto del Patrimonio Cultural. Intervenciones del IPC en el II Encuentro Cultural de las 

Américas. Venezuela. IPC. Caracas, 2004.

31	 Instituto del Patrimonio Cultural. I Censo del Patrimonio Cultural Venezolano: ¿Cómo se 

hizo? Caracas, 2006.



V
en

ez
ue

la

403

cultural, especialmente inmaterial, está contribuyendo a la ruptura del 
imaginario que excluye las contribuciones culturales de las y los afro-
venezolanos. Por otra parte, este derrotero es franco frente a aquellos 
estereotipos, repetidos una y otra vez por nosotros mismos, que dicen 
que Venezuela es un país inculto o que los indígenas son perezosos o 
que todos los negros bailan tambor porque lo llevan en la sangre, plan-
teamientos que en el “mejor de los casos”, han presentado a las “otras 
culturas”, como ejemplos pintorescos pero al fin y al cabo ajenos a la 
“autentica venezolanidad”.

9.	 Investigación a nivel de 
instituciones públicas y privadas

Historia, cultura y etnodesarrollo en las 
comunidades negras del noroeste del 
estado Bolívar32

El Instituto Venezolano de Investigaciones Científicas perteneciente 
al Ministerio del Poder Popular para la. Ciencia, Tecnología e Innova-
ción ha desarrollado este proyecto, el cual tiene como meta entender las 
especificidades culturales de la comunidad afrovenezolana de Aripao 
del estado Bolívar, en sus contextos históricos, simbólicos y políticos 
y sus interrelaciones tanto con otras poblaciones locales y regionales 
como con el Estado nacional. 

Antropología de la Parroquia Caruao33

La investigación adelantada desde la Universidad Central de Vene-
zuela, trata sobre las comunidades que actualmente conforman a la 
llamada Parroquia Caruao en el estado Vargas y comenzó con la in-
quietud de comprender su historia antigua tras haber “descubierto” en 
archivos documentales que su presencia se remonta a principios del 
siglo XVII, mientras que sus actuales habitantes desconocerían que 
eso es así. El proyecto ya ha cumplido con tres etapas desde el año 

32	 Información tomada de la página: www.ivic.ve/antropologia.

33	 Información tomada de la página: www.antropologiacaruao.wordpress.com/proyecto



404

1993 hasta el presente, manteniendo el objetivo general de reconstruir 
las historias locales de las comunidades afrodescendientes de la costa 
central de Venezuela, que por su carácter inédito representan un aporte 
al conocimiento antropológico e histórico del país. Los resultados de 
las investigaciones son compartidos con las comunidades del lugar, con 
la expresa intención de que estas las procesen a su manera y en función 
de sus propios criterios locales de apreciación histórica, en un intento 
por reconocer la importante dimensión de los saberes comunitarios.

El Centro de la Diversidad Cultural y el PCI 
afrovenezolano

El Centro de la Diversidad Cultural ha realizado esfuerzos que desde 
hace al menos cuarenta años se extendieron a toda América Latina y 
el Caribe. De hecho, esta institución hoy día cuenta con una colección 
de más de 200 000 registros en diferentes formatos (fotografías, videos, 
notas de campo, objetos etnográficos, entre otros). En el transcurrir del 
tiempo, la institución ha realizado diversas misiones de campo, fun-
damentalmente orientadas por un interés en reconocer las representa-
tividades étnicas, las manifestaciones religiosas, la riqueza lingüística, 
los procesos productivos y la multiplicidad de formas musicales, entre 
otras expresiones de las culturas, incluidas las de los afrodescendientes 
tanto de Venezuela como de otros 28 países, desde México hasta Ar-
gentina. 

Como una derivación de este largo y complejo proceso de trabajo, 
en el año 2010 se desarrolló el proyecto: “La Afrovenezolanidad en las 
colecciones del Centro de la Diversidad Cultural: Caracterización de 
las presencias y ausencias”. Este consistió en la identificación y el diag-
nóstico de los testimonios etnográficos, documentales y audiovisua-
les de los pueblos y culturas afrovenezolanas existentes en el territorio 
nacional y resguardado en las colecciones del centro de la Diversidad 
Cultural. Como resultados generales se tiene que el proyecto permitió 
reconocer el valor del componente afro en la colección, mas también 
permitió identificar áreas inherentes al PCI, que deben ser actualizadas 
y desarrolladas en ella tales como: africanismos, santería y espiritis-
mo, gastronomía, estética, técnicas constructivas tradicionales, ajuares 



V
en

ez
ue

la

405

domésticos, formas productivas y vida cotidiana, que son pilares de 
trascendencia social y cultural en la construcción de las identidades 
afrovenezolanas.

10.	 Difusión y promoción a través  
de medios de comunicación  
y educación (formal y no formal)

Taller de Inducción a la Temática 
Afrodescendiente en Venezuela, dictado 
en la Escuela de Antropología de la 
Universidad Central de Venezuela 

La Afrovenezolanidad entendida como un espacio de conocimiento 
relevante y de gran significación, no ha sido suficientemente abordada 
e investigada en los espacios académicos y científicos del país. En este 
sentido, se concretó esta iniciativa en consonancia con algunas de las 
líneas de política de la Oficina de Enlace con las comunidades afrodes-
cendientes y estuvo orientada por tres objetivos: 1) Reconocer el co-
lectivo afrodescendiente en el proceso de formación histórico-social de 
Venezuela y 2) Visibilizar las culturas propias de las comunidades afro-
descendientes, y 3) Incentivar y fortalecer la investigación científica y 
la generación de conocimiento en el ámbito de los afrovenezolanos, la 
diversidad cultural y el patrimonio cultural inmaterial. 

La Cátedra Libre África

En el marco de acuerdos establecidos entre la Universidad Bolivariana 
de Venezuela y la Agenda África del Ministerio del Poder Popular para 
las Relaciones Exteriores, se crea esta cátedra como un espacio para el 
debate y el intercambio, en el que se analice y estudie la influencia de la 
diáspora africana en América, a partir de la confluencia de estudiosos, 
investigadores e interesados en los temas africanos y latinoamerica-
nos, con la intención de articular esfuerzos para la comprensión de 
la cooperación Sur-Sur. En este sentido, la cátedra contribuye con el 
reconocimiento del PCI afrovenezolano desde la perspectiva de la rea-



406

firmación de la cultura venezolana con África y los nexos históricos de 
ambos pueblos. Sus líneas estratégicas e investigación se fundamentan 
en los siguientes objetivos: Ahondar en el significado de los aportes 
del continente africano a nuestro proceso cultural; valorar la historia, 
cultura y tradiciones autóctonas, así como la diversidad de nuestras 
sociedades y reconocer la integración en una sociedad democrática, 
participativa, protagónica, multiétnica y pluricultural. 

Campaña promocional por la inclusión de 
la pregunta de Autorreconocimiento étnico 
sobre afrodescendencia en el Censo de 
Población y Vivienda 2011

Tal y como fue la experiencia en otros países del continente, en el año 
2011, el Censo de Población y Vivienda 2011 incluyó una pregunta 
sobre el autorreconocimiento étnico, con el objeto de visibilizar a los 
grupos históricamente excluidos (en este caso los afrodescendientes) 
y también para reconocer elementos de matriz africana en la identifi-
cación de los componentes históricos y culturales de las comunidades 
afro del país. En términos concretos, la pregunta inserta en el censo se 
sostuvo sobre el proceso mediante el cual una persona hace conciencia 
y acepta sus valores, saberes, quehaceres, rasgos físicos y raíces históri-
cas que lo identifican como descendiente y africanos. 

Sobre lo anterior, la pregunta realizada a la población, quedó formu-
lada de la siguiente forma: 

“Según sus rasgos físicos, ascendencia familiar, cultura y tradiciones”, 
se considera34: 

a.	 Negra/negro

b.	 Blanca/blanco

c.	 Morena/moreno

d.	 Afrodescendiente

34	 Información suministrada por el Subcomité de Estadística de Población Afrodescendiente. Ins-

tancia conformada en correspondencia a la Ley de la Fundación Pública de Estadística, el año 

2007, por 12 instituciones, movimientos y organizaciones sociales. 



V
en

ez
ue

la

407

e.	 Otro, cual__________35 

Con miras de informar y sensibilizar a la población sobre la defini-
ción e importancia del autorreconocimiento étnico afrodescendiente, 
se lanzó una campaña informativa y promocional, a partir de mensa-
jes en diferentes medios de comunicación y distribución de material 
impreso (volantes, afiches, franelas, calcomanías). Toda la campaña se 
sostuvo sobre el eslogan: Soy Afrodescendiente… ¿y tú cómo te reconoces? 

11.	 Gestión cultural a través de 
planes, programas y/o proyectos

El reconocimiento y valoración del patrimonio cultural afrodescen-
diente es concebido por los lineamientos políticos de la instituciona-
lidad del Estado venezolano como un eje transversal para la planifica-
ción y toma de decisiones con respecto a la gestión cultural. En este 
sentido, las experiencias son diversas por lo que en este espacio hace-
mos referencia a algunas que consideramos especialmente importantes. 

Red del patrimonio Cultural Inmaterial de 
Venezuela: Un movimiento de movimientos 
en expansión

Este colectivo quedó instalado en sesión permanente desde el mes de 
diciembre de 2011, donde cultores populares del país, incluidos porta-
dores del PCI afrovenezolano, expresaron su compromiso de promo-
ver la integración de todos los patrimonios culturales de cada región, 
desde el diálogo intercultural; convocar en su mayor amplitud y enten-
dimiento la participación ciudadana para el fortalecimiento del poder 
popular a través de los patrimonios culturales de la entidad; vigilar 
y defender que el patrimonio cultural sea salvaguardado, realzado y 
transmitido a las generaciones futuras; impulsar la aprobación de leyes 

35	 Durante el mes de agosto del año en curso, el Instituto Nacional de Estadística presentó datos 

preliminares del Censo de Población y Vivienda 2011, y en los que se refleja que 0,7 % se 

autorreconoció como afrodescendiente; 2,8 % como negro/negra; 49,9 % como moreno/

morena; 42,2 % como blanca/blanco; 2,7 % como indígena; 1,1 % como otra opción y 0,6 % 

no señaló ninguna. Últimas Noticias, miércoles 15 de agosto, p. 4.



408

y/u ordenanzas de Protección y Defensa del Patrimonio Cultural en el 
Estado y los circuitos municipales; impulsar y acompañar el proceso de 
las Declaratorias de Patrimonios Culturales Municipales y Regional; 
constituir circuitos o ejes de apoyo mutuo, que permitan el intercambio 
y la articulación de experiencias de la acción cultural y proponer planes, 
proyectos y programas necesarios para que la cultura y el patrimonio 
sean asuntos prioritarios en la política cultural de los estados-región; 
seguimiento y apoyo permanente a los programas a favor de la in-
terculturalidad como una acción sistémica que promueva el reconoci-
miento y respeto a la Diversidad Cultural de los pueblos; participar en 
el diseño de programas educativos y de formación sobre identidad, tra-
diciones populares y Diversidad Cultural; participar con las institucio-
nes correspondientes en la elaboración de la Lista Representativa del 
patrimonio cultural inmaterial de la entidad; y conquistar el reconoci-
miento, legitimación y fortalecimiento de la organización comunitaria 
a través de sus colectivos culturales de tradición, entre otros.

Observatorio Nacional  
de la Diversidad Cultural

En consonancia a la Declaración Universal sobre la Diversidad Cul-
tural (2001) y a la Convención sobre la Protección y Promoción de la 
Diversidad de Expresiones Culturales (2005), el Estado Venezolano 
desde la Fundación Centro de la Diversidad Cultural, ha creado el Ob-
servatorio Nacional de la Diversidad Cultural, el cual constituye una 
herramienta útil para favorecer el reconocimiento de la pluralidad cul-
tural y las iniciativas de interculturalidad a nivel nacional, a través del 
seguimiento de experiencias comunitarias e institucionales en materia 
de diversidad cultural, lo cual incluye a las comunidades, colectivos y 
portadores del patrimonio cultural inmaterial afrovenezolano. 



V
en

ez
ue

la

409

Programa “Concientización 
para el Reconocimiento social y 
Autoreconocimiento en población 
Afrodescendiente”

Tras la detección de prácticas endorracistas en muchas de las comuni-
dades afrovenezolanas, desde la Oficina de Enlace con las Comunida-
des Afrodescendientes se diseñó un taller vivencial para abordar con 
pequeños grupos de diferentes localidades del país, la transformación 
de esa situación que, entre otras cosas, limitaba la plena participación 
de los colectivos afrodescendientes en los distintos espacios del que-
hacer social y cultural. En consonancia a la línea política definida por 
el Ministerio del Poder Popular para la Cultura, como visibilización 
social de la Cultura afrodescendiente se puso de manifiesto un conjunto 
de valores, construcciones, símbolos, tradiciones y prácticas propias de 
la herencia africana, presentes en el contexto venezolano. Para esto, 
se consideró como punto de partida el reconocimiento como tal de los 
propios individuos que ejercen dichas prácticas, de manera que el iden-
tificarse y autorreconocerse como sucesores del legado cultural de ori-
gen africano, permite a este segmento poblacional su posicionamiento 
dentro de la diversidad cultural nacional. 

Cátedra de Libre de Percusión Prevención 
de violencia y riesgos sociales en niñas, 
niños y adolescentes de comunidades 
afrodescendientes

Proyecto desarrollado en el municipio Andrés Bello del estado Boli-
variano de Miranda, que consistió en un conjunto de talleres de for-
mación musical, específicamente en percusión afrovenezolana, ade-
más de una introducción a la música afrocaribeña. El proyecto fue 
diseñado con el ánimo de instaurar una Cátedra de Música Popular 
Tradicional que colocara especial énfasis en la percusión, para contri-
buir a reactivar los valores identitarios, reconocimiento del patrimonio 
musical propio y fortalecer el sentido de pertenencia local; proveer el 
apresto necesario para el futuro desempeño laboral; e inducir hacia la 
participación musical y artística. El proyecto también contó con un 



410

módulo de orientación en crecimiento personal, con el cual se pre-
tendió proporcionar herramientas psicosociales a las niñas, niños y 
adolescentes participantes. 

Creación Literaria basada en temas  
de la cultura afrovenezolana.  
Capítulo Narrativa Infantil

El proyecto de creación literaria fue una iniciativa construida conjunta-
mente por los colectivos, grupos y comunidades afrovenezolanas, bajo 
el auspicio de la Oficina de Enlace con Comunidades Afrodescendien-
tes, con el objetivo de fortalecer los valores y tradiciones de los niños 
y niñas, al mismo tiempo que se aspiraba incentivar su creatividad y 
motivar la lectoescritura. A través de los cuentos e historias escritas por 
los niños y niñas, desde sus propias vivencias, se planteó, disminuir la 
exclusión y autoexclusión de niñas y niños, al reconocerse como perso-
nas con características singulares y herederos de prácticas, costumbres 
y valores propios de su cotidianidad y relacionados de una manera u 
otra con la diáspora. Asimismo, se reivindicó en cierta medida, el goce 
de sus derechos fundamentales al reconocimiento de sus identidades 
culturales y a la participación social. 

Proyecto Documentación  
y Revitalización del idioma Patuá Pariano 
(Franco-Criollo de Güiria)

El patuá pariano es una lengua criolla de base francesa utilizada en las 
comunicaciones entre los habitantes de origen afro-antillano y exco-
lonos franceses inmigrados al oriente del estado Sucre, tal vez desde 
la segunda mitad del siglo XVIII. Probablemente era empleada tam-
bién en los intercambios con navegantes y comerciantes procedentes 
del arco insular caribeño y de la cuenca del Río Orinoco. De esta im-
portancia surge esta iniciativa liderada por el Centro de la Diversidad 
Cultural, específicamente desde su representación en el estado Sucre. 
Como objetivo general se ha planteado: Favorecer el conocimiento y 
la continuidad del idioma patuá pariano, así como de otros elementos 
culturales asociados a esta lengua criolla afrocaribeña, insertándolos en 



V
en

ez
ue

la

411

actividades, proyectos y programas orientados al mejoramiento de las 
condiciones de vida de los hablantes actuales y al desarrollo integral de 
sus comunidades.

Museo Nacional de las Culturas

Proyecto museístico perteneciente al Ministerio del Poder popular de la 
Cultura, creado con el propósito fundamental de aunar esfuerzos en el 
resto de la Nación, en la investigación, protección y la valoración social 
de la pluralidad cultural y las capacidades creadoras del país, incluidos 
los de los afrodescendientes. Los tópicos de interés del museo abarcan 
la producción artesanal, la música, la danza, el teatro, la medicina tradi-
cional, los conocimientos ancestrales en la agricultura y la pesca, entre 
otros campos del PCI. En este orden de ideas, los afrodescendientes 
tienen, en esta propuesta, la oportunidad de visibilizarse a partir de 
la consideración de diferentes áreas temáticas: Territorio y prácticas 
ancestrales; diversidad en la producción del conocimiento; colectivos 
solidarios; interculturalidad y educación, por nombrar algunas.

12.	 Procesos de salvaguardia del 
patrimonio cultural inmaterial 
afrodescendiente en el país

Expresiones reconocidas y/o en proceso  
de salvaguardia

Como se ha adelantado al inicio de este documento, puede considerar-
se que, en la actualidad, la salvaguardia del patrimonio cultural inmate-
rial afrovenezolano es un proceso producto de la mixtura de los esfuer-
zos de resistencia y cimarronaje cultural –iniciados desde los primeros 
tiempos del período colonial–, la impronta legada por los movimientos 
sociales afrodescendientes consolidados en la segunda mitad del siglo 
XX y el acompañamiento –a pesar de ciertas discontinuidades persis-
tentes– de la gestión realizada por el Estado nacional. 

En virtud de la existencia de múltiples expresiones del patrimonio 
cultural inmaterial afrovenezolano, se puede afirmar que un número 



412

considerable de estas se encuentra inserta, en mayor o menor medida, 
en procesos de salvaguardia. Actualmente, el Instituto del Patrimonio 
Cultural ha publicado más de 250 libros correspondientes a los 335 
municipios en los que política y administrativamente se encuentra di-
vidido el país, y en muchas de esas publicaciones aparecen referidas 
dichas manifestaciones. Sin embargo, en un contexto de más de 80 000 
registros de patrimonio cultural, aún no es posible determinar con pre-
cisión cuántas de esas manifestaciones corresponden a la adscripción 
étnica afrodescendiente. 

A pesar de lo anterior, podemos destacar algunas manifestaciones 
en consideración al especial nivel de salvaguardia en que se encuentran 
inmersas, específicamente por ser objeto de proyectos de postulación a 
la Lista Representativa como Patrimonio Inmaterial de la Humanidad. 
Estas son:

Los Diablos Danzantes de Corpus Christi  
de Venezuela

Es una práctica normada que se celebra anualmente el noveno jueves 
después del Jueves Santo e involucra a miembros de cofradías unidos 
por el pago de promesas, en algunos casos vitalicio. El motivo central es 
la rendición de los Diablos ante el Santísimo Sacramento como forma 
de recrear el triunfo ancestral del Bien sobre el Mal. Integra expresio-
nes diversas de ritualidad de carácter sagrado y profano: ceremonias 
religiosas, recorridos en espacios con significación simbólica, bailes, se-
cuencia de pasos en forma de cruz y, en algunos casos, improvisaciones, 
además de expresiones musicales que contemplan la ejecución de ins-
trumentos de cuerdas o percusión, en las que siempre está presente el 
uso de una maraca en la mano derecha, como forma de ahuyentar a los 
malos espíritus. Los danzantes se agrupan en cofradías o hermandades, 
que se identifican a sí mismas de acuerdo con el nombre de la localidad 
–por lo general, zonas de tradicional ascendencia afro– en la cual se 
desenvuelven. Estas poblaciones son: Cata, Chuao, Turiamo, Ocumare 
de la Costa, Cuyagua, San Millán, Yare, Tinaquillo, San Rafael de Ori-
tuco, Patanemo y Naiguatá. 



V
en

ez
ue

la

413

Los Diablos Danzantes son un elemento cohesionador de la socie-
dad, que constituye un vehículo de transmisión de memoria histórica 
y tradiciones ancestrales, así como un espacio para el desarrollo de la 
creatividad, la estética y la innovación formal. Esta celebración es un 
ejemplo de participación, integración, diversidad, trabajo en equipo, 
esfuerzo, sacrificio, pasión y fe.

Parranda de San Pedro de Guarenas  
y Guatire

Es una manifestación popular de carácter ritual y festivo. Su primera 
referencia histórico-documental ubica su origen a principios del siglo 
XIX. El 29 de junio, día de San Pedro, los parranderos, con el rostro 
pintado de betún y ataviados de forma característica, junto a la comu-
nidad desbordan con alegría y entusiasmo las calles de las comuni-
dades de Guarenas y Guatire. Entonan coplas y danzan al ritmo de la 
música, “bailando” la imagen de San Pedro con el objeto de rememorar 
la tradición oral según la cual el Santo sanó a la hija enferma de la 
esclavizada María Ignacia. Durante el resto del día, visitan casas de 
viejos parranderos que han contribuido al legado histórico y cultural 
de la manifestación, así como de promeseros que abren sus hogares al 
Santo y a los parranderos.

La Parranda es considerada por sus portadores y practicantes como 
un legado ancestral común, que evoca las vicisitudes de los esclaviza-
dos en las haciendas de caña de azúcar de la zona, y cómo en ese día 
concedido para honrar al Santo se desahogaban en bailes y cantos. La 
Parranda convoca a los parranderos, a sus familias, vecinos y coterrá-
neos a compartir momentos de encuentro, solemnidad y alegría, en una 
unidad singular y diversa.



414

13.	 Identificación de hitos históricos 
en la salvaguardia del PCI

Fecha Hito histórico

1943 Publicación de la novela: Noche Buena Negra de Juan Pablo 
Sojo. Hito literario donde ya el autor utiliza el término 
afro.

1943 Publicación del trabajo: Temas y apuntes afrovenezolanos, 
de Juan Pablo Sojo.

1978 Publicación de la obra de Miguel Acosta Saines: La vida 
de los esclavos negros en Venezuela por la Casa de Las Amé-
ricas de La Habana. 

Década  
de 1970

Creación de la opción de estudios afroamericanos en la 
Escuela de Sociología y Antropología de la Universidad 
Central de Venezuela, dirigida por Michaelle Ascencio.

1984 Surgimiento de la Organización de Unión de Mujeres 
Negras.

1980-1989 Surgimiento del Taller de Información y Documentación 
de la Cultura Afrovenezolana.

Década  
de 1980

Creación del Centro de Estudios Afroamericanos “Miguel 
Acosta Saignes” de la Facultad de Humanidades de la 
Universidad Central de Venezuela.

1985-1990 Inauguración del curso de maestría sobre Asia y África de 
la Universidad Santa María.

1985 Public Publicación de la obra: El problema tierra y esclavos 
en la historia de Venezuela. Federico Brito Figueroa. 2a. ed. 
Caracas: Universidad Central de Venezuela. Ediciones de 
la Biblioteca, 1985, 431 pp. Colección Historia, XVI.

1987-1992 Creación del Taller de Estudios Afroamericanos Miguel 
Acosta Saignes en la Facultad de Humanidades y Educa-
ción de la Universidad Central de Venezuela.



V
en

ez
ue

la

415

Fecha Hito histórico

1993 Surgimiento de la Fundación Afroamérica, a raíz del Co-
loquio Internacional África-América Reencuentro Ances-
tral, auspiciado por UNESCO y realizado en Caracas.

1999 Reforma de la Constitución de la República, lo que per-
mitió que en su preámbulo se reconozca el carácter mul-
tiétnico y pluricultural de la Nación. 

2000 Constitución de la Red de Organizaciones Afrovenezola-
nas.

2001 Realización del Primer Encuentro Nacional de Investiga-
dores Afrovenezolanos.

2001 Realización de la Tercera Conferencia Universal Contra 
El Racismo, la Discriminación Racial, la Xenofobia y otras 
formas conexas de intolerancia, convocada por Naciones 
Unidas en Sudáfrica, y en donde se aprobó el Plan Dur-
ban. 

2001 Primer Encuentro de Mujeres Afrovenezolanas.

2003 Aprobación de la Convención para la Salvaguardia del Pa-
trimonio Cultural Inmaterial adoptada por la UNESCO 
en su 32ª reunión.

2004 Surgimiento del movimiento social “Cumbe de Mujeres 
Afrovenezolanas”.

2004 Proclamación por UNESCO del Año Internacional de 
Conmemoración de la Lucha contra la Esclavitud y su 
Abolición.

2005 Se decreta el 10 de mayo como El Día de la Afrovenezo-
lanidad.

2005 Creación de la Comisión Presidencial para la Prevención y 
Eliminación de todas las formas de Discriminación Racial 
y otras distinciones en el Sistema Educativo. Decreto Nº 
3645.



416

Fecha Hito histórico

2005 Los gobiernos regionales de Falcón y Yaracuy, la alcaldía 
de Puerto Cabello y la de Carúpano emitieron decretos 
que establecen justo reconocimiento a El Día de la Afro-
venezolanidad (10 de mayo).

2005 Se instaura el Día del Cimarrón (26 de mayo).

2005 Se erige el monumento y se conmemora la llegada del 
Último Barco Negrero (26 de mayo).

2005 Se instaura el Día de la Etnicidad (2 de junio). 

2005 Celebración del Encuentro Internacional de Afrodescen-
dientes y Políticas Públicas.

2006 Creación de FUNDAVASALLOS, organización que in-
tegra 21 vasallos (chimbangaleros) en honor a San Benito 
de Palermo, en el Sur del Lago de Maracaibo.

2006 Creación de la Oficina de Enlace con las Comunidades 
Afrodescendientes, adscrita al Ministerio del Poder Popu-
lar para la Cultura.

2007 Realización del Primer Encuentro-Taller Latinoamericano 
de Experiencias sobre Censos y Estudios de Poblaciones 
Afrodescendientes.

2010 Creación de la Red de Afrodescendientes de Venezuela 
(RAV).

2011 Se promulga la Ley Orgánica contra la Discriminación 
Racial.

2011 Realización del XIII Censo de Población y vivienda con la 
incorporación, por primera vez, de una pregunta sobre la 
adscripción étnica afrodescendiente.

2011 Entrega ante UNESCO de la postulación de los Diablos 
Danzantes de Corpus Christi de Venezuela, a la Lista 
representativa como Patrimonio Inmaterial de la Huma-
nidad. 



V
en

ez
ue

la

417

Fecha Hito histórico

2012 Entrega ante UNESCO de la postulación de la Parranda 
de San Pedro de Guarenas y Guatire como Patrimonio 
Inmaterial de la Humanidad.

2012 Creación del Consejo Nacional para el desarrollo de las 
Comunidades Afrodescendientes.

14.	 Principales trabajos realizados  
en los últimos 30 años

Ante la riqueza y diversidad de las investigaciones realizadas durante 
los últimos 30 años en el país, se elaboró una pequeña selección de 
obras que a nuestro juicio resultan particularmente significativas para 
los estudios y salvaguardia del PCI afrovenezolano. En términos gene-
rales, la siguiente muestra contempla bibliografía relacionada con los 
ejes temáticos: Historiografía de los afrovenezolanos; Costumbres, tradi-
ciones y prácticas tradicionales afrovenezolanas; Afrodescendencia, identi-
dad y cultura; y Movimientos sociales afrovenezolanos. 

ALEMÁN, Carmen Elena

1997	 Corpus Christi y San Juan Bautista: dos manifestaciones rituales 
en la comunidad afrovenezolana de Chuao. Caracas: Fundación 
Bigott.

AMAIZ, George

2007	 “Del mestizaje infeliz a la libertad de las culturas”. En: A 
Plena Voz. Revista Cultural de Venezuela. Edición Nº 33. Mi-
nisterio del Poder Popular para la Cultura. Editorial El Perro 
y La Rana, pp. 9-10.

2009	 “Nuevas (y no tan nuevas) realidades en los estudios de las 
identidades afrodescendientes”. En: A Plena Voz. Revista 
Cultural de Venezuela. Edición Nº 53-54. Ministerio del Po-
der Popular para la Cultura. Editorial El Perro y La Rana, 
pp. 30-32.

ASCENCIO, Michaelle

2001	 Entre Santa Bárbara y Shangó: La herencia de la plantación. 



418

Facultad de Ciencias Económicas y Sociales. Fondo Edito-
rial Tropykos. FACES/UCV.

BRACHO, José

2005	 Chimbánguele: Paradigma del cimarronaje cultural en Venezue-
la. Colección Alfredo Maneiro: Política y Sociedad. Serie 
Identidades. Ministerio de la Cultura. Consejo Nacional de 
la Cultura. 

BERMÚDEZ, Eduardo

2002	 “Origen de la población negra en Venezuela”. En: Tierra Ne-
gra. Caracas: Exxon Mobil de Venezuela.

BOLÍVAR, Reinaldo

2009	 “¿Negritud, diáspora o afrodescendencia?”. En: A Plena Voz. 
Revista Cultural de Venezuela. Edición Nº 53-54. Ministerio 
del Poder Popular para la Cultura. Editorial El Perro y La 
Rana, pp. 4-5.

BRITO FIGUEROA, Federico

1987	 Historia y Económica y Social de Venezuela. Tomo IV. Univer-
sidad Central de Venezuela. Ediciones de la Biblioteca. 

CAMACHO, Nirva

2006	 Familia afrovenezolana, endorracismo y autorreconcocimiento. 
Red de organizaciones afrovenezolanas. Proyecto Bacumbre 
2005. Ministerio de Cultura.

2008	 “La interculturalidad: una mirada desde la afrovenezolani-
dad”, En: Raíces Ancestrales, Año 1, Nº 1, pp. 8-11.

2011	 “Cimarrona Afrovenezolana: Una mirada desde adentro”. 
En: Revista Así Somos. Libertarios y cimarrones; afrodescen-
dientes en Venezuela. Año 4, Nº 7, mayo-junio. Ministerio del 
Poder Popular para la Cultura. Centro Nacional de Historia 
y Museo Nacional de las Culturas. 31-36 pp.

CHARIER, Alain

2000	 “Identidad y movilización: Las organizaciones afrovenezola-
nas”. En: Africamérica, Nº 8, pp. 11-12.

ESCALONA, Blanca y María E. MENDOZA (eds.)

2009	 Afrohermanas: Diferentes, reveladas y reconocidas. Venezuela: 
Editorial Ignaka.



V
en

ez
ue

la

419

GARCÍA, Carlos

2002	 “Tradiciones musicales afrovenezolanas”. En: Tierra Negra, 
Caracas: Exxon Mobil de Venezuela.

GARCÍA, Jesús “Chucho”

1990	 África en Venezuela: Pieza de Indias. Cuadernos Lagoven. 
PDVSA.

1992	 Afrovenezuela: Una visión desde adentro. Editorial TIDCA V.
2002	 “Encuentros y desencuentros de los saberes en torno a la afri-

canía latinoamericana”. En: Estudios y otras prácticas intelec-
tuales latinoamericanas en cultura y poder. Caracas: CLACSO, 
UCV, FACES-UCV.

2006	 Caribeñidad: afroespiritualidad y afroepistemología. Fundación 
El Perro y La Rana. Ministerio de la Cultura.

GARCÍA, Jesús y Nirva Rosa CAMACHO (comp.)

2002	 Comunidades afrodescendientes en Venezuela y América Latina. 
Caracas: Red de Organizaciones Afrovenezolanas; CONAC, 
Banco Mundial, Parlamento Andino.

GARCÍA, Lilia

2002	 “Representaciones de identidad y organizaciones sociales 
afrovenezolanas”. En: Estudios y otras prácticas intelectuales la-
tinoamericanas en cultura y poder. Caracas: CLACSO, UCV-
FACES.

HERRERA SALAS, Jesús María

2003	 El negro Miguel y la primera revolución venezolana: La Cultura 
del Poder y el poder de la Cultura. Caracas: Vadell Hermanos 
Editores.

2005	 De cómo Europa se apropió de la leche de las madres africanas 
en el Caribe: Un ensayo sobre “barbarie” y “civilización”. Fondo 
Editorial Tropykos. 

ISHIBASHI, Juan

2000	 “Puerto, barrio y tambor. Movimiento para el rescate de la 
cultura afrovenezolana en la comunidad de San Millán, Puer-
to Cabello, venezolana”. En: Africamérica, Nº 8, pp. 16-17.



420

LOVERA, José Rafael

1988	 Historia de la alimentación en Venezuela: con textos para su estu-
dio. Caracas: Monte Ávila Editores.

MARTÍNEZ, Juan de Dios

1990	 Del gobierno de chimbangueles. Maracaibo: Juan de Dios Mar-
tínez.

MIJARES, María Martha

1997	 Racismo y endoracismo en Barlovento. Caracas: Fundación 
Afroamericana.

MONTAÑEZ, Ligia

1993	 El Racismo oculto de una sociedad no racista. Fondo Editorial 
Tropykos. 

MOSONYI, Esteban E.

2002	 “Aportes lingüísticos de las sociedades afroamericanas”. En: 
Tierra Negra. Caracas: Exxon Mobil de Venezuela.

ORTEGA, Miguel Angel

1994	 “Perspectiva histórica de la religiosidad popular afrovenezo-
lana”. En: Opción, Nº 15, pp. 55-74.

PÉREZ, Berta y A. PEROZO

2001	 “La cara oculta de la pluriculturalidad: el caso de los afro-
venezolanos”. En: Influencias africanas en las culturas tradi-
cionales de los países andinos. II Encuentro para la promoción 
y difusión del patrimonio folclórico de los países andinos. 
Santa Ana de Coro. Noviembre. 

PIQUET, Daniel

1982	 La cultura afrovenezolana en sus escritores contemporáneos. Ca-
racas: Monte Ávila Editores.

POLLAK-ELTZ, Angelina

1991	 La negritud en Venezuela. Caracas: Filial de Petróleos de Ve-
nezuela, Departamento de Relaciones Públicas de Lagoven.

2000	 La Esclavitud en Venezuela. Un estudio histórico-cultural. Uni-
versidad Católica Andrés Bello, Publicaciones de la Univer-
sidad Católica Andrés Bello, 158 pp.



V
en

ez
ue

la

421

RAMOS GUEDEZ, José Marcial

1991	 El negro en Venezuela: fuentes documentales y bibliográficas. Ca-
racas.

2001	 Contribución a la historia de las culturas negras en la Venezuela 
colonial. Caracas. 

2011	 “Una parte de África en nuestro paladar”. En: Así Somos. Mi-
nisterio del Poder Popular para la Cultura. Centro Nacional 
de Historia. Museo Nacional de las Culturas Nº 7, Año 4, 
may-jun. pp. 57-59.

REVERÓN, Freddy

1999	 Redes socioculturales en las comunidades afrovenezolanas. Cara-
cas: Ediciones Los Heraldos Negros.

SOJO, Juan Pablo

2008	 Nochebuena negra. Caracas: Fundación Editorial El Perro y 
La Rana.

SUÁREZ, Carlos

2005	 Chimbangueles de San Benito. Caracas: Fundación de Etno-
musicología y Folklore.

STRAUSS K., Rafael

2002	 “San Agustín de Caracas y la cultura afrocaribeña”. En: Tie-
rra Negra. Caracas: Exxon Mobil de Venezuela.

15.	 Identificación de principales 
investigadores y portadores  
del PCI

Esta sinopsis es sin duda compleja de consolidar en virtud de la can-
tidad de personas y colectivos relacionados desde diferentes frentes de 
acción con la salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial afrodes-
cendiente, especialmente sus portadores. No obstante, se presenta una 
selección preliminar:



422

Nombre Área de trabajo

Jesús “Chucho García” Encargado de negocios de Venezuela en 
Angola, investigador, especialista en estudios 
afroamericanos, músico y luchador social.

Esteban Emilio Mosonyi Investigador (procesos antropolingüísticos).

Casimira Monasterios Investigadora, gestora cultural, luchadora so-
cial.

José Marcial Guedez Investigador (historiografía sobre la esclavi-
tud y la emancipación) y profesor universita-
rio.

Nirva Camacho Psicóloga, investigadora, luchadora social y 
pedagoga en el área de autorreconocimiento y 
reconocimiento étnico.

Luisa Madriz Docente, promotora cultural, luchadora social 
y portadora patrimonial de la manifestación 
de San Juan Bautista de Curiepe.

Norma Romero Presidenta de la Comisión para el desarrollo 
de los pueblos afrodescendientes, luchadora 
social y gestora cultural.

Blanca Escalona Comunicadora, investigadora y luchadora 
social.

Arturo Álvarez D’armas Investigador de las culturas afroamericanas.

Enrique Arrieta Chourio Representante de la Comisión para el De-
sarrollo de los Pueblos Afrodescendientes, 
investigador, luchador social y docente.

Mariana Ponce Docente, investigadora (procesos pedagógicos 
e interculturalidad).

Freddy Blanco Investigador, promotor cultural y luchador 
social.

Solciré Pérez Escritora, gestora cultural y militante de la 
causa afrodescendiente.

Pedro Pablo Linares Investigador (procesos históricos afrovenezo-
lanos).



V
en

ez
ue

la

423

Nombre Área de trabajo

Aixa Antúnez Portadora patrimonial de la manifestación 
“Chimbanguele de San Benito” y luchadora 
social.

Argenis Delgado Docente y luchador social.

Omaira Gutiérrez Antropóloga (procesos etnolingüísticos) y 
gestora cultural.

Carlos London Portador patrimonial (lengua Patuá y canto 
tradicional de Calipso de El Callao del estado 
Bolívar), docente e investigador.

Rosa Boch Portadora patrimonial de diferentes áreas del 
PCI afro de la Península de Paria) Lengua 
Patuá, gastronomía y tradición oral).

Miguel Urbina Portador patrimonial e investigador (música 
afrovenezolana y caribeña).

Marizabel Blanco Gestora cultural e investigadora.

Jhony Rudas Portador patrimonial e investigador (música 
afrovenezolana y caribeña).

Krisna Ruette Antropóloga (investigadora de procesos de 
etnicidad, identidad y territorialidad).

Juan de Dios Díaz Investigador, docente, promotor cultural y 
luchador social. 

Alexis Machado Promotor cultural, investigador, luchador so-
cial.

Alexander Torres Historiador (procesos emancipatorios afrove-
nezolanos). 

Modesto Ruiz Diputado a la Asamblea Nacional, investiga-
dor y luchador social.

Luis Perdomo Promotor cultural, investigador, luchador so-
cial.

Berta Cova Portadora patrimonial de diferentes áreas del 
PCI afro: Estética, gastronomía, danza y sa-
nación, entre otras.



424

Nombre Área de trabajo

Nelly Ramos Investigadora social y psicóloga social (pro-
cesos de autorreconocimiento) y luchadora 
social.

Emanuele Amodio Antropólogo e historiador.

Angelina Pollak-Eltz Antropóloga (especialista en religiosidad po-
pular y familias afrovenezolanas).

Jenny González Investigadora (procesos de religiosidad popu-
lar afrovenezolana y caribeña).

Alexis “Felipito” Laya Portador patrimonial e investigador.

Neris Barboza Promotora sociocultural, investigadora y do-
cente.

Reinaldo Bolívar Viceministro para África del Ministerio del 
Poder Popular para las Relaciones Exteriores; 
investigador y profesor universitario.

Gema Sulbarán Historiadora (procesos de rebelión esclavista).

María Ana Ponce Antropóloga y docente (procesos pedagógi-
cos, identitarios e interculturalidad).

Miguel Alciro Berrote-
rán

Promotor cultural y portador patrimonial de 
la manifestación “Parranda de San Pedro”.

Beatriz Aiffil Investigadora y luchadora social.

Yara Altez Antropóloga (procesos de construcción iden-
titaria; etnohistoria y patrimonio cultural) y 
profesora universitaria.

María Cristina Bassalo Gestora Cultura (procesos de reconocimiento 
étnico y valoración cultural).

Surbis Landinez Investigadora (mujeres, identidad y tenencia 
de la tierra) y luchadora social.

Fulvia Polanco Docente, investigadora y promotora cultural.

Onis Churio Docente, gestora cultural y luchadora social.

Freddy Blanco Investigador y luchador social.



V
en

ez
ue

la

425

Nombre Área de trabajo

Diógenes Díaz Investigador, luchador social y profesor uni-
versitario. Coordinador de la Cátedra de Es-
tudios Libres Miguel Acosta Saignes.

Antonio “Pito” Montiel Investigador y portador patrimonial de la 
manifestación “Diablos Danzantes de Vene-
zuela”.

Cesar Quintero Docente, gestor cultural y luchador social.

Eward Ysea Gestor cultural, músico y portador patrimo-
nial de las manifestaciones “Gaita de Tambo-
ra” y “Chimbanguele de San Benito”.

Gerri Chávez Portador patrimonial e investigador. 

Reina Blanco Promotora cultural y luchadora social.

Cheyla Masín Médica, docente e investigadora social.

George Amaiz Investigador (procesos de construcción de 
identidades), gestor cultural (postulaciones a 
la lista representativa de UNESCO) y profe-
sor universitario.

Lucía Colina Portadora patrimonial de cantos tradicionales 
de la Sierra del estado Falcón.

César Silva Docente, promotor cultural y luchador social.

María Ismenia Toledo Coordinadora de la Oficina de Enlace con la 
Unesco del Centro de la Diversidad Cultural. 
Responsable de las postulaciones de PCI a la 
Lista Representativa de UNESCO.

Eudora Quintana Docente, promotora cultural y luchadora so-
cial.

Karolge Guevara Directora de la Oficina de Enlace con las Co-
munidades Afrodescendientes.



426

16.	 Dificultades de la Salvaguardia

Identificación del Patrimonio en Riesgo

Con seguridad (aunque no contamos con estadísticas ni inventarios 
oficiales al respecto) son muchas más de las que a continuación se des-
criben, las manifestaciones del patrimonio inmaterial afrovenezolano 
que se encuentran en riesgo. Sin embargo, presentamos algunos ejem-
plos, a razón de una doble condición: 1) Son conocidas por quienes 
elaboramos este documento en virtud de los avances que, en mayor o 
menor medida, se han hecho en materia de su salvaguardia y 2) Son 
ejemplos de manifestaciones similares –también en riesgo– presentes 
en otras áreas geográficas del país. 

Expresión  
del PCI

Localización Algunas Problemáticas que enfrenta

Tradición oral: 
Cantos de cuna, 
leyendas, chistes, 
refranes y nomen-
clatura asociada a 
los conocimientos 
de la naturaleza.

Regiones Mi-
randa y Costa 
Central

Falta de interés por la población infantil y juve-
nil; dificultad de los portadores (generalmente 
ancianos) para la transmisión oral.

Idioma Patuá Región Oriente 
(Güiria) y re-
gión Guayana 
(El Callao)

Desinterés por su aprendizaje y uso; ausencia 
dentro de los programas de educación formal 
regionales y muy limitado número de patuápar-
lantes vivos (por lo general, adultos mayores). 
Cabe destacar que el alto grado de riesgo de 
esta lengua, se traduce también en la pérdida de 
innumerables elementos de la tradición oral. 

Estética afro: Pei-
nados a partir de 
luangos o trenzas. 

Regiones Ca-
racas, Oriente, 
Centro-Occi-
dente, Costa 
Central, Sur del 
Lago de Mara-
caibo y Miranda

En consecuencia de los enormes impactos oca-
sionados por el del racismo y el endorracismo, 
muchas afrovenezolanas, en especial, las habi-
tantes de zonas urbanas, manifiestan desagrado, 
insatisfacción y rechazo a sus fenotipos, por lo 
que recurren a diversos métodos para “mejorar” 
la condición crespa de sus cabellos, alisándolos 
y dejando de utilizar los peinados tradicionales 
propios de sus comunidades.



V
en

ez
ue

la

427

Expresión  
del PCI

Localización Algunas Problemáticas que enfrenta

Juegos y juguetes 
tradicionales

Región Centro-
Occidente 

Prácticas y objetos artesanales casi desapareci-
dos, debido al desinterés de las niñas y niños por 
la recreación de estas tradiciones; suplantadas 
por los medios de comunicación masiva y los 
juegos electrónicos, especialmente los de guerra.

Prácticas produc-
tivas tradicionales 
y conocimientos 
de la naturaleza 
asociados a la agri-
cultura cacaotera y 
otros rubros.

Región Mi-
randa y Región 
Oriente

A pesar del empuje que el Ejecutivo nacional 
ha dado al sector agrícola en los últimos años, la 
industrialización y mercadeo de muchos rubros, 
históricamente relacionados a la afrodescen-
dencia, no ha estado acompañada siempre por 
la valoración de los conocimientos y prácticas 
ancestrales asociadas a la producción.36

 36

Problemática en la salvaguardia del PCI 
afrodescendiente con relación al registro, 
investigación, promoción y difusión

En el ámbito sociopolítico, la consideración constitucional de Vene-
zuela como un país multiétnico y pluricultural representa una ruptura 
con respecto al perverso esquema del Estado-nación configurado sobre 
la ideología del mestizaje. Sin embargo, y a pesar de lo favorable que 
resulta este reconocimiento y valoración para la diversidad cultural de 
nuestro país, no es menos cierto, que aún en muchos círculos, dicha di-
versidad es soportada en un modelo estático, esencialista y culturalista 
de la etnicidad. Gracias a este modelo, en Venezuela, los indígenas ad-
quirieron y aún mantienen, la caracterización de “verdadera alteridad”, 
mientras que los afrodescendientes, son asociados comúnmente a cate-
gorías despectivas, negativas y discriminatorias, pero paradójicamente 
son incluidos (o diluidos) como ciudadanos en el aparato ideológico de 
la Cultura Nacional. 

De acuerdo con algunos análisis realizados desde la Oficina de En-
lace con las Comunidades Afrodescendientes, en materia de la Sal-

36	 Información recopilada de las mesas de trabajo del evento: “El cacao es nuestro, el chocolate 

es de todos”, celebrado en Río Caribe, estado Sucre. Instituto del Patrimonio Cultural. Octubre 

de 2006.



428

vaguardia del PCI, las comunidades consideran como los principales 
problemas a solventar los siguientes: 

•	 Falta de capacitación y formación en el tema del patrimonio cul-
tural, 

•	 Escasa o nula promoción de las culturas afrodescendientes a tra-
vés de los diferentes medios de comunicación existentes.

•	 Falta de espacios de participación en las regiones para la reali-
zación de eventos que favorezcan el debate sobre la cultura y su 
gestión.

•	 Falta de oportunidades para participar en la formulación y ejecu-
ción de políticas públicas en sus localidades.

•	 Poca producción de material bibliográfico sobre historia y cultu-
ra afrovenezolana.

•	 Poca preservación de la propiedad intelectual de los cultores, así 
como de las marcas de origen.

•	 Poca incorporación de la historia y las tradiciones afrorregionales 
a los programas escolares.

En concordancia a los planteamientos anteriores, desde nuestra 
perspectiva, las dificultades para la salvaguardia se pueden resumir en: 

Registro e inventario

Sin lugar a dudas, el proyecto I Censo del Patrimonio Cultural 
Venezolano representa uno de los esfuerzos más ambiciosos en materia 
del registro del patrimonio inmaterial (y cultural en general), en 
Venezuela. No obstante, algunas evaluaciones hechas a los resultados 
del proyecto, generadas tanto en el seno de muchas de las comunidades 
empadronadas como en algunos frentes académicos e institucionales, 
han permitido identificar los siguientes problemas: 

1.	 Falta de mayor preparación técnica y académica de los registra-
dores, lo que se ha traducido muchas veces en la omisión o dis-
torsión de la información patrimonial. 



V
en

ez
ue

la

429

2.	 Desde la coordinación administrativa de los procesos de registro, 
se creó una visión homogénea de las características físicas y am-
bientales del país, lo que en muchas ocasiones conllevó a equívo-
cas planificaciones financieras y actuaciones en campo. 

3.	 Falta de consideración de la multiplicidad étnica y cultural al 
momento de diseñar y aplicar los lineamientos del proyecto. 
Componentes afrovenezolanos locales que ocupan territorios, 
divididos política y administrativamente en estados y munici-
pios, han solicitado ante la institucionalidad responsable del pro-
yecto, realizar el registro de su patrimonio por adscripción étnica 
y no sobre el criterio de la distribución político-administrativa 
que rige en el territorio nacional. 

Investigación

A pesar de que muchas de las comunidades han sido objeto de inte-
rés de diversos estudiosos del PCI afrovenezolano, sin duda se pue-
de afirmar que el interés por la investigación del PCI afrovenezolano 
continúa siendo insuficiente si consideramos su riqueza cultural y su 
importancia como elemento constitutivo de la Nación. Por otra parte, 
apartando las excepciones, no es desdeñable el hecho de que en mu-
chos sectores de Venezuela, se mantiene aún, una visión de los afro-
descendientes solo como sujetos “raciales”, sin la consideración y valo-
ración de sus identidades étnicas y culturales. Esto se ha traducido en 
una caracterización de las comunidades y colectivos afrodescendientes 
como grupos que comparten una exagerada homogeneidad basada en 
aspectos como: significación ancestral del territorio, prácticas cultu-
rales tradicionales, formas de organización social y, por supuesto, un 
pasado común vinculado (sin mayores mediaciones, continuidades y 
discontinuidades) a África y al proceso esclavista. 

Si consideramos que lo que se pretende es reconocer y promover los 
elementos concretos y particulares de los procesos histórico-culturales 
patrimoniales que caracterizan a las comunidades afro, es preciso que 
los discursos y las representaciones elaboradas sobre ellas se realicen 
en virtud de lo que es significativo para sus pobladores, independien-
temente de la instrumentalizacion política del discurso tradicional 



430

promulgado por los “expertos”, por legítimos que estos sean. El auto-
rreconocimiento es producto de una construcción colectiva y un pro-
ceso psico-sociopolítico, lo cual, salvo determinadas excepciones, ha 
representado un problema en el caso de las investigaciones sobre el 
patrimonio inmaterial afrovenezolano, debido a que históricamente, 
los investigadores previos han asumido una postura frente a lo afro, 
construida estrictamente desde la academia y no en consideración a 
las comunidades concernidas con el PCI. En otras palabras, ha sido 
recurrente el hecho de que le estudio y catalogación de ciertas prácticas 
culturales no haya tomado en consideración la visión de los agentes 
que las practican para definir el qué, el cómo y el porqué de lo afrodes-
cendiente. 

Las investigaciones en desarrollo o por desarrollar deben estar aler-
tas al hecho de que el reconocimiento de los afrodescendientes, enten-
diendo por tal al habitante de sectores urbanos, así como al habitante 
de recónditos espacios rurales, no puede sostenerse únicamente sobre 
la base de los rasgos que originalmente fueron utilizados para su exclu-
sión (origen, tradiciones, color de la piel) o de aquellos definidos por 
la academia y las instituciones como lo oficialmente diferente, o lo que 
es lo mismo, la alteridad hecha oficialidad, ya que esto no solo puede 
acercarnos (como de hecho ha sucedido) al borde de interpretaciones 
poco certeras, y lo más importante, al desmoronamiento del respeto, la 
credibilidad y la colaboración de nuestros interlocutores en las comu-
nidades.

Promoción y difusión

Para los afrovenezolanos, no es suficiente el reconocimiento de sus 
valores patrimoniales de parte del Estado y el sector académico. Es 
también imprescindible fortalecer los mecanismos que faciliten, desde 
la participación protagónica y activa de las comunidades, la puesta en 
valor y salvaguardia de sus expresiones, de manera respetuosa y ética, 
exenta de los prejuicios, folclorismos, inconsistencias e inconstancias 
con que se suelen asumir las actividades de promoción y difusión. Esto 
último es especialmente importante, porque el PCI afrovenezolano y 
sus portadores, solo son visibilizados durante cada año que transcurre, 



V
en

ez
ue

la

431

con cierto grado de justicia (con honrosas excepciones) en fechas pun-
tuales como el “Día de conmemoración de la abolición de la esclavitud” 
o el “Mes de la afrovenezolanidad”. 

Algunos organismos, instituciones e individuos relacionados con la 
promoción y difusión del PCI afrovenezolano, no han superado la ba-
rrera que significa que sus discursos, lejos de ser argumentos panfleta-
rios o una desvirtualización de la historia y la memoria de la nación, 
deben ser el resultado del reconocimiento de valores patrimoniales 
esenciales no solo para las parcialidades afrodescendientes, sino para 
una comprensión más equilibrada y plural de lo que somos como vene-
zolanas y venezolanos. En este sentido, es necesario demostrar, además, 
a los que se autorreconocen como afrovenezolanos como a los que no, 
que los esfuerzos hechos en materia de promoción y difusión tienen 
como finalidad coadyuvar en la construcción de un camino dirigido al 
mejoramiento de la calidad de vida de todos. 

17.	 Breve reseña de manifestaciones 
y su posible localización

Manifestaciones y expresiones orales 
(mitos, cuentos y leyendas) relacionados a 
la lengua, giros lingüísticos y cosmovisión

Como se asomó antes, el PCI afrovenezolano tiene en la lengua Patuá, 
presente en las Regiones Oriente y Sur, uno de sus más importantes 
baluartes, a pesar del alto grado de riesgo de desaparición que atraviesa. 
Adicionalmente, para Venezuela existe alguna documentación que re-
fiere el aporte de africanos y sus descendientes a la diversidad lingüísti-
ca y oral del país. En términos lexicográficos, son extensos los vocablos 
que se utilizan en contextos rituales, pero también en la vida cotidiana. 
Así, según el contexto geográfico, tanto en aquellos correspondientes a 
comunidades de fuerte esencia afro como en los de importante mixtura 
afro-indo-hispana, es posible percatarse del uso de palabras como por 
ejemplo37: achantarse (conformarse, aguantarse, resignarse); bichoron-

37	 Nirva Camacho (2011). 



432

ga (cosa o persona insignificante, despreciable); burrundanga (desor-
den); cháchara (conversación sin sentido); escachalandrá (desordenada, 
extravagante); esguañangar (destrozar, desgarrar); fuñir (castigar, ha-
cer mal); guarandinga (rebullicio, brollo); guarapo (bebida); malem-
be (despacio, tipo de canto y toque de tambor); mondongo (alimento 
tradicional); piche (cosa fermentada o descompuesta); sancocho (ali-
mento tradicional); taguara (bodega, pulpería); y tamnunangue (mani-
festación musical y danzaria tradicional del centro-occidente del país). 

Sobre lo anterior, Angelina Pollak-Eltz38 rescata investigaciones he-
chas por Juan Pablo Sojo (hijo), en las que este también destaca otros 
aportes al léxico de herencia africana. Por ejemplo: cafunga (dulce) y 
pinga (grande). Mención aparte merecen expresiones recurrentes en 
los cantos proferidos a los santos católicos en el contexto de la afrorre-
ligiosidad popular. Es posible escuchar: “samborombino, cocotí, congo 
del cangalí, tango guachicamé, bailando la maliguama, malabí, maticú, 
malabi, etc. Alá, alá alá - ay sambalá balá bembé…”, aunque se desco-
nozca su sentido semántico preciso. 

La oralidad y lingüística afrovenezolana también se ve reflejada en la 
denominación de innumerables localidades geográficas. A este respec-
to, Jesús “Chucho” García describe topónimos de raíz congolesa; por 
ejemplo: Birongo, el cual en lengua kikongó significa “medicina tradi-
cional”. También existe muy cerca a Birongo, la población de Ganga, 
nombre que pareciera estar relacionado con el término nganga y que 
en kikokgó significa medico tradicional. Como explica García: “es el 
curandero o nganga quien aplica o recomienda el tipo de bilongo que 
el paciente debe usar para sus males…”39

Como ninguna otra expresión del ser humano, la oralidad tranversa-
liza y enriquece a los otros tipos de manifestaciones. El conocimiento 
y orden de los modos de vida suelen estar en mano de los adultos 
mayores, quienes afortunadamente transmiten dichos valores con la 
incorporación de términos de ascendencia africana. Más que esto, la 
historia oral de las comunidades afrovenezolanas está colmada de le-
yendas, refranes e historias de vida que son el elemento por excelencia 

38	 Angelina Pollak-Eltz (1991). 

39	 Jesús García, África en Venezuela: Pieza de Indias. Cuaderno Lagoven. PDVSA, 1990, p. 84.



V
en

ez
ue

la

433

para facilitar el diálogo respetuoso, resolver los conflictos y mantener 
la cohesión social. 

Un ejemplo de la oralidad de nuestras comunidades afro está en el 
rol de las rezanderas, poseedoras de la palabra que permite la comuni-
cación con lo divino, para solicitar la sanación del enfermo o rogar el 
descanso eterno de los fallecidos. A la par las rezanderas se mantienen 
como el nudo gordiano de quienes en la solidaridad recurrente en las 
comunidades afro, se unen ante el clamor del bien aspirado. 

Las leyendas y cuentos tradicionales son muy profusos en las co-
munidades afrovenezolanas. Forman parte esencial del sentir de los 
pueblos y su transmisión intergeneracional, favorece la consolidación 
de la memoria colectiva, así como vitalidad de la expresión. Ya sea sobre 
amores imposibles, espantos o aparecidos, la oralidad ilustra, ejempli-
fica e identifica a los afrovenezolanos con sus pares, con su historia y 
con su entorno. Para ilustrar, destacamos un fragmento de una copla 
del cultor Juan ramón Lugo:40

Al Tinglado se le niega 
la ciencia de su genética 

¿por qué será que la historia 
no lo ha tomado en cuenta?

Se llamó concentración 
el depósito de esclavos 
y por eso este rincón 

hoy no vale ni un centavo

Artes de la Representación

Si existen niveles importantes sobre investigación y documentación del 
PCI afrovenezolano es en lo referente al área de la música popular. A 
este respecto, un elemento importante por considerar concierne a que 
la música afrovenezolana se recrea fundamentalmente en dos campos 
diferentes: Lo sagrado y lo profano, donde en el primer caso, a pesar 

40	 “Nuestros orígenes”. En: A propósito de Doscientos años de olvido: Trozos de Serranía. Co-

lección Patrimonial de Historia local y regional. Ministerio del Poder Popular para la Cultura. 

CONAC, p. 105.



434

de que los cultores disfrutan la ejecución de su expresión, no lo hacen 
por diversión; a diferencia de lo segundo, donde toques, cantos y bailes, 
obedecen estrictamente al placer y al disfrute. 

La música tradicional afrovenezolana incorpora diferentes sonidos, 
pero su ejecución obedece principalmente a golpes de tambor, con una 
rica polirritmia y ritmos binarios o trinarios. Entre la variedad sonora 
es común la improvisación de combinaciones rítmicas, giros melódicos 
de terceras y cuartas en sus frases, así como alternancia responsorial de 
los estribillos. Es común escuchar al solista cantar una frase que será 
repetida por el coro, para luego continuar con otras frases y el coro re-
pite las palabras iníciales de dicho canto.

Entre los golpes de tambor existentes, podemos destacar: para acom-
pañar a San Juan Bautista en procesión, se tocan sangueos; y a las mu-
jeres les gusta cantar sirenas en honor al santo. También existe la jinca, 
ritmo que de manera muy dinámica acompaña el baile en la calle. En la 
Región Central, se suele escuchar el malembe y bailar la perra. 

En la región occidental, especialmente en la zona tradicionalmente 
conocida como Sur del Lago de Maracaibo, el chimbánguele es el gé-
nero musical afrodescendiente por excelencia, siempre en honor a San 
Benito de Palermo. Su polirritmia es muy pronunciada, y los cantos 
también son interpretados por solista y coro. El baile es suelto y libre. 
Al ritmo de una batería de tambores, de gran riqueza rítmica.41 Los 
tambores son siete: Mayor, Respondón, Cantante, Medio golpe, una 
media requinta y dos requintas enteras. Los Toques o golpes interpre-
tados son: “Golpe de Ajé”; “Golpe de Chocho”; “Chimbangalero valla”, 
“Songorongome yaya”, “Golpe de Misericordia” y Golpe de Cantica”. 

Como ya señalamos, la percusión es fundamental en la música afro-
venezolana. Para Omar Olivero42, Venezuela cuenta con un componen-
te sonórico y organográfico excepcional. Por ejemplo, refleja la herencia 

41	 Angelina Pollak-Eltz (1991), p. 36-37.

42	 Omar Olivero, “El joyero musical afroamericano: formas y sonidos remotos en suelo nativo”. 

En: FUNDEF, Influencia africana en las culturas tradicionales andinas y caribeñas. Muestra de 

instrumentos musicales de la colección FUNDEF. En el marco del II Encuentro para la Promo-

ción y Difusión del Patrimonio Folclórico de los países andinos, 2002, p. 10-13.



V
en

ez
ue

la

435

bantú expresada en los tambores cumacos, y que está muy presente en 
muchas de las manifestaciones musicales del país. 

Por su ejecución y forma, los tambores culepuya están más circuns-
critos a la Región de Barlovento. En este contexto también encontra-
mos la ejecución del dúo formado por los tambores curbata y mina. A 
este conjunto hay que sumarle el juego de quitiplás (formado a partir 
de troncos de bambú).

A este complejo membranófono, se suman como parte de este lega-
do inmaterial, la construcción y ejecución de otros instrumentos, tal y 
como son la marimba43, el cuatro, la flauta y la marca, entre otros. Por 
supuesto, estos instrumentos alcanzan su máxima expresión artística de 
parte de portadores excepcionales, el acompañamiento de las palmas y 
los cantos, colmados de sentimiento y energía. 

El tamunangue es una secuencia de bailes relacionados con una ma-
triz africana, propia de la Región Occidente, realizada en el contexto 
de la fiesta en honor a San Antonio de Padua. En uno de los bailes, 
se simula una pelea con garrotes y en otra secuencia predomina el ga-
lanteo entre hombres y mujeres. La musicalidad la da la ejecución de 
tambores, cuatros y maracas.44 

Otro ejemplo de música y danza proviene de la región Guayana, 
y es el Calipso de El Callao. Proviene de la impronta de inmigran-
tes afroantillanos del siglo XVIII. El Calipso es tocado con steelbands; 
existe un tambor pequeño y muy importante llamado bumbac. En el 
canto, destaca el uso del idioma patuá, con composiciones alusivas a 
personajes de la comunidad, sátiras y hechos de la vida cotidiana. Den-
tro del Calipso, generalmente interpretado en época de carnaval, bailan 
los colectivos, mas destaca la danza de las madamas, mujeres ataviadas 
con suntuosos y coloridos vestuarios y tocados, y que con movimientos 
sugerentes, hacen alegorías a las damas de poder económico de Marti-
nica, Granada y Guadalupe, durante el siglo XIX.

43	 Carlos García, “Aportes africanos en la música popular tradicional de Venezuela”. En: FUNDEF, 

Influencia africana en las culturas tradicionales andinas y caribeñas. Muestra de instrumentos 

musicales de la colección FUNDEF. En el marco del II Encuentro para la Promoción y Difusión 

del Patrimonio Folclórico de los países andinos, 2002, p. 14-16.

44	 Angelina Pollak-Eltz (1991), p. 41.



436

Usos sociales, rituales y festividades 

Las fiestas y otras manifestaciones colectivas afrovenezolanas repre-
sentan siempre una de las más vibrantes y vívidas formas que han te-
nido estas culturas para expresar públicamente sus ideas, aspiraciones, 
necesidades e imaginarios sobre el mundo. En un país multiétnico y 
pluricultural como Venezuela, las fiestas y las prácticas grupales afro 
han aportado sus experiencias como legado a la nación mientras reafir-
man sus diferencias dentro de la unidad.45 

Desde lo sagrado a lo profano, desde lo laboral hasta lo lúdico, desde 
lo solemne hasta lo festivo, desde lo rural hasta lo urbano, las mani-
festaciones colectivas afrovenezolanas han permitido la fijación y con-
tinuidad de tradiciones históricas particulares de sus grupos sociales 
portadores, así como su adaptación y transformación según las necesi-
dades y realidades actuales.46

La afrorreligiosidad popular venezolana, quizás junto con la músi-
ca, es el campo más explorado por los estudiosos, posiblemente por la 
estrecha vinculación que existe entre ambos campos en un sinnúmero 
de manifestaciones concretas. Como señalamos antes, durante la época 
colonial, la imposición del altar católico encontró en las formas tradi-
cionales e innovadoras de africanos y africanas formas de adaptación 
y resistencia cultural que aún perviven. Los santos impuestos, sincre-
tizados con las deidades africanas vinieron a dar el apoyo, consuelo y 
fortaleza ante los maltratos recurrentes sufridos por los africanos y sus 
descendientes. 

Así surge San Juan Congo, quien en Curiepe, población de la región 
de Barlovento, proporciona fertilidad a las siembras, así como sana-
ción física y espiritual. Es, desde este espíritu de comprensión, que San 
Benito de Palermo ocupa su lugar en el altar del templo católico de 
cualquiera de los pueblos del Eje Panamericano. Mas es honrado por el 
sonido del chimbanguele y su entrada o salida del templo, que no será 

45	 R. Navarrete y G. Amaiz. De sangueos, santos negros y cumacos: Fiestas y manifestaciones 

afrovenezolanas. Mimeografiado.

46	 Idem.



V
en

ez
ue

la

437

realizada sin el imprescindible afrorritmo del toque de Ajé (denomi-
nación africana del santo). 

En la afrorreligiosidad popular, lo mágico religioso mantiene un rol 
protagónico. Existen en palabras de Alfredo Chacón47, diversas prácti-
cas en este sentido, como por ejemplo, aquellas en las que se aspira in-
fluir positivamente en el logro de una situación deseada. También son 
recurrentes en muchas regiones, la transmisión de oraciones y textos 
orales que favorecen la participación en el espacio terrenal de espíritus, 
santos y vírgenes. 

El Entierro de la Sardina está entre los ejemplos más destacados que 
se pueden mencionar al momento de ilustrar la riqueza de las celebra-
ciones afrovenezolanas. Es esta una festividad que expresa una directa 
conexión entre los sistemas productivos, los sistemas de creencias y las 
expresiones lúdicas y musicales de las comunidades afrodescendientes 
del estado Vargas, en la Región Centro. La fiesta, celebrada el Miérco-
les de Ceniza en poblados costeros, especialmente Naiguatá, simula el 
paso del entierro de una sardina por las calles del pueblo, acompañada 
por multitudes de hombres travestidos como sus viudas. Como paro-
dia, juega con la relación entre el bien y el mal, representados por el 
Diablo y el Sacerdote, el orden y la trasgresión, encarnadas por las re-
presentaciones del Fiscal y los Policías, quienes garantizan la llegada de 
la sardina a su última morada en el mar en medio de una multitud que, 
bailando al ritmo de merengue interpretado con tambores, charrascas, 
cachos e instrumentos de viento, impedirán su paso.48

En mayor o menor medida, muchas de las festividades afrovenezola-
nas se tratan de dinámicas complejas similares a la anteriormente des-
crita, específicamente en cuanto a la mezcla de lo sagrado y lo profano; 
lo afrodescendiente y lo indígena; lo lúdico y lo productivo; lo rural 
y lo urbano. Otras manifestaciones afro con estas características son: 
Peregrinación del niño Jesús de Barlovento, Devoción a Santa Ifigenia, 
El Culto a María Lionza, La Hamaca de San Millán, Los Diablos 
Danzantes del Corpus Christi y la Parranda de San Pedro (estas dos 
últimas, descritas con anterioridad), entre otras. 

47	 Citado en: Ibíd, p. 49.

48	 Idem.



438

Punto aparte son las expresiones de la afrorreligiosidad popular, in-
sertas en el país en el siglo XX, fundamentalmente por la condición 
caribeña de este. Así, hoy día, expresiones de matriz cubana como la 
Regla de Ocha o el Palo monte, gozan de reconocimiento y vitalidad 
en muchos espacios del país, especialmente urbanos. 

Conocimientos y usos relacionados  
con la naturaleza y el universo

Arista del PCI afrovenezolano poco valorada, y en consecuencia sal-
vaguardada, a pesar de la obvia significación que tiene especialmente 
en los contextos tradicionales de producción. En el campo agrícola, 
son diversos los saberes, técnicas y manejo de la geografía, que no solo 
aluden a una identificación con un pasado ancestral y pervivencia de 
la memoria colectiva, sino que son imprescindibles para el desarro-
llo local de las comunidades concernidas con la producción de dife-
rentes rubros (cacao, plátano, maíz y caña de azúcar, entre otros), tan 
importantes en las Regiones Sur del Lago de Maracaibo, Miranda y 
Oriente del país. De manera análoga, estas regiones son tan profusas 
en recursos naturales que no solo la agricultura tradicional es objeto de 
conocimientos y usos afrovenezolanos; la pesca y el vulnerable uso de 
las aguas se inscribe en este contexto patrimonial. 

A la vez, estos procesos armoniosos de vinculación entre seres hu-
manos y procesos productivos, como en el caso de la Península de Paria 
(Región Oriental) se han traducido en el mejor estímulo para que los 
habitantes de dichos espacios adopten un rol protagónico en la conser-
vación del ambiente.

Técnicas artesanales tradicionales

Las técnicas artesanales tradicionales afrovenezolanas suelen estar in-
mersas en las otras expresiones del PCI. En muchos casos evidencian 
su arraigo en las culturas contemporáneas. Sus orígenes, que se remon-
tan a prácticas ancestrales, se trasmiten de madres y padres a hijos e 
hijas. La heterogeniedad de saberes, técnicas y materiales utilizados, 
demuestran su valor como componente del patrimonio de los pueblos 
y, en el caso de nuestras comunidades afro, se puede evidenciar en la 



V
en

ez
ue

la

439

expresión de tareas tan disimiles como la elaboración de redes para la 
pesca en algunas poblaciones del costa sur del Lago de Maracaibo; la 
realización de máscaras de Diablos Danzantes de Yare realizadas en la 
región Miranda y la creación de muñecas de trapo, en Cerezal, pobla-
ción de la región Oriente.

A lo largo y ancho de las comunidades afrovenezolanas, las prácticas 
artesanales, aunque no exentas de problemas, hacen posible que a la luz 
de cada elaboración, los artesanos reafirmen sus marcos identitarios, 
recreen sus estrategias ante las dinámicas de la vida y fortalezcan sus 
capacidades creadoras. Para las técnicas artesanales afrovenezolanas, el 
reto constante está en el mantenimiento del equilibrio entre ances-
tralidad e innovación, equilibrio que solo puede ser definido con los 
criterios y consenso de los propios artesanos. 

El aprovechamiento y uso de los recursos propios del lugar donde 
habitan es otro elemento esencial de este PCI, pues es indicador no 
solo de las habilidades manuales de los artesanos, sino también de los 
conocimientos del ambiente de donde suelen extraer en muchos casos, 
los materiales para sus creaciones.

18.	 Recomendaciones  
para un proyecto regional

No hay duda de que las comunidades afrodescendientes son porta-
doras de particularidades culturales que definen modos de vida de-
terminados; modos de sentir y actuar, y como algunos estudiosos han 
llamado: una personalidad étnica. Este potencial debe ser considerado 
para la construcción y/o fortalecimiento de proyectos de investigación, 
propuestas pedagógicas, de desarrollo, y en general de salvaguardia, ba-
sados en lo comunitario cuya lógica corresponda a los sentires de las 
portadoras y portadores, en los elementos de su memoria, su identidad 
y sus expresiones culturales.

En la actualidad, la riqueza y diversidad del patrimonio cultural in-
material afrovenezolano debe servir para potenciar la memoria de la 
trata trasatlántica, como una forma de coadyuvar en la construcción 
de una nación más incluyente en sus mentalidades y estructuras. Las 
comunidades afrodescendientes como todas las sociedades necesitan 



440

conocer su pasado, pues su identidad y su futuro, es decir, su construc-
ción como ser social, dependen de ello. Pero este marco identitario no 
se debe sostener en el establecimiento de valores culturales radicales 
que sean simples respuestas a frustraciones históricas; por el contrario, 
la memoria colectiva parte de un consenso que reconozca y no olvide 
los contenidos negativos del pasado, pero que a la vez permita la iden-
tificación con un patrimonio cultural que colme de orgullo y que en 
esta medida permita proyectarse al futuro con características y valores 
culturales identificables y colmados de vitalidad. 

Desde la perspectiva de la gestión cultural de los Estados miembros 
de CRESPIAL, el llamado es la articulación de esfuerzos que final-
mente se traduzcan en el reconocimiento y visibilización de los afro-
descendientes como actores presentes y dinámicos en la constitución 
de la pluralidad que nos caracteriza. En este sentido, seguramente se 
generarán avances que contribuyan a la consolidación de esta pobla-
ción como sujetos de derecho. 

Un proyecto regional debe, desde el inicio de su concepción, generar 
estrategias que a partir de la definición de las políticas públicas de los 
Estados miembros, tomen en consideración al menos los siguientes 
elementos: 

1.	 Desarrollo de mecanismos para fortalecer el autorreconocimien-
to y reconocimiento étnico, lo cual está asociado a impulsar el 
cumplimiento de disposiciones y resoluciones en contra del ra-
cismo y la discriminación racial.

2.	 Consideración de la pluralidad territorial donde los afrodescen-
dientes habitan. Espacios rurales y urbanos.

3.	 Promoción de líneas y sublíneas de investigación en instituciones 
de Educación superior y centros de investigación, de cada uno de 
los países miembros. 

4.	 Incentivo de estudios locales sobre las culturas afrodescendien-
tes.

5.	 Reconocimiento a la condición de género en las acciones a defi-
nir y desarrollar.



V
en

ez
ue

la

441

6.	 Logro del consentimiento previo, libre y aceptado de las comu-
nidades concernidas con el o los proyectos.

7.	 Articulación de instituciones, investigadores y portadores patri-
moniales sobre el tema afrodescendiente, al interior de cada país 
y entre los Estados miembros.

8.	 Mapeo de los marcos institucionales y jurídicos que sostienen 
y/o inciden en la salvaguardia del PCI afrodescendiente, con mi-
ras de identificar fortalezas y debilidades.

9.	 Incentivo a los intercambios interculturales y de cooperación in-
ternacional. 

10.	Elaboración de un sistema de información cultural georreferen-
ciado regional sobre las manifestaciones, portadores, comunida-
des, investigadores y geografías involucradas en el proyecto.

En el ánimo de conciliar las necesidades venezolanas con las expec-
tativas de CRESPIAL para el Universo Cultural Afrodescendiente, a 
nivel de un proyecto regional, se plantean, a grandes rasgos, posibles 
líneas de trabajo de cara al futuro: 

•	 Tradiciones orales afrodescendientes de América Latina y el 
Caribe. Objetivo general: Reconocer y revitalizar la oralidad (le-
yendas, canciones de cuna, refranes, oraciones de sanación física 
y espiritual), asociada a las memorias sobre la resistencia contra 
la esclavitud, la vida cotidiana y los espacios culturales de signi-
ficación. 

•	 Afrorreligiosidad popular de América Latina y el Caribe. Ob-
jetivo general: Identificar espacios, que dentro de la religiosidad 
popular, fortalezcan los marcos identitarios y de cohesión social 
a nivel de las localidades, con caras a la integración cultural de la 
región.

•	 Formas de apropiación, producción y transformación afrodes-
cendientes de América Latina y el Caribe. Objetivo general: 
Revitalizar los conocimientos de la naturaleza, manejos tecno-
lógicos, habilidades, destrezas y capacidades de transformación 
(formas tradicionales e innovadoras), que en el empoderamiento 



442

de las comunidades concernidas, coadyuven a la consolidación 
de su identidad, su desarrollo autosustentable y propicien meca-
nismos para alcanzar de cara al futuro la titularidad de las tierras 
ancestralmente ocupadas.





Salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial de los afrodescendientes en América Latina 2
—con un tiraje de 1 000 ejemplares—

lo terminó de imprimir la Dirección General de Culturas Populares 
del Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, 

en los talleres de Gráfica, Creatividad y Diseño, S.A. de C.V.,
Av. Plutarco Elías Calles núm. 1321, Col. Miravalle, Del. Benito Juárez,

México, D.F., C.P. 03580
Tel.: 5672 4075

en el mes de noviembre de 2013.

Cuidado de la edición:
Centro Regional para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial en América Latina 

y Subdirección de Publicaciones
de la Dirección General de Culturas Populares

Se utilizaron para su realización las fuentes tipográficas
Caslon y Syntax.






