
 LasWankas
de Espinar

MÚSICA TRADICIONAL DE LA REGIÓN CUSCO

MANUEL ARCE SOTELO

COLECCIÓN



MÚSICA TRADICIONAL
DE LA REGIÓN CUSCO

 LasWankas
de Espinar



PRESENTACIÓN

Música Tradicional de la Región Cusco es una colec-
ción de grabaciones de campo que reúne muestras 
del patrimonio musical de nuestra región. Cada entre-
ga aborda una práctica musical específica a través 
de una pormenorizada explicación etnomusicológica. 
Además de las particularidades estéticas propias de 
cada uno de los extractos sonoros, se busca con esta 
colección entender la historia, configuración y contex-
to social en el que se inscriben.

Con una vocación múltiple, esta colección combina 
el estudio, la comprensión y la difusión de la música 
cusqueña en todos sus matices con un compromiso 
enfocado al patrimonio musical menos atendido de 
la región del Cusco. Asimismo, esta serie responde a la 
pendiente deuda con los trabajos pioneros en la ma-
teria, realizados en esta región desde hace más de un 
siglo.

Enrique  Pilco Paz (Ph.D.)
Equipo de Investigaciones

sobre Espiritualidades Autóctonas (ERSAI)
Universidad de Montréal 



4

La relación particular que existe entre el 
hombre y los productos agrícolas que cul-
tiva es un rasgo característico de las so-
ciedades andinas: 

“La vida emotiva en los Andes ha en-
contrado canales de expresión tan 
interesantes como su propia produc-
ción agrícola. Hay en cada planta 
una carga de historia cultural que 
convierte al vegetal en un actor vivo 
que participa de su cotidianeidad. 
Además, su forma, los cambios por 
su crecimiento y los cuidados que 
exige, hacen que los cultivadores les 
atribuyan características de compor-
tamiento humano”

(Millones 2001:163)

Las condiciones climáticas extremas de 
las Provincias Altas han hecho que la 
producción agrícola al sur Cusco se con-
centre principalmente en el cultivo de la 
papa, y en particular en la variedad lla-
mada “amarga”, por su gran resistencia 
al frio. Entre los numerosos rituales a la 
papa en esta región, destacan en parti-
cular los cantos femeninos rituales para 
la siembra conocidos en la provincia de 
Espinar como las wankas. El canto wanka 
reviste una importancia particular en el 
ciclo agrícola de este tubérculo ya que 
sus versos ayudan y estimulan a las semi-

llas para que se desarrollen óptimamente 
en el seno de la Pachamama durante los 
meses por venir. 

Los cantos femeninos en los andes

Desde la década de los 80, estudios pio-
neros realizados en poblaciones ayma-
ras de Bolivia dan cuenta del poder y la 
influencia de la voz femenina no solo en 
actividades humanas o en el bienestar 
de los animales, pero también en el de-
sarrollo de los productos alimenticios. Los 
trabajos de Denise Arnold y Juan de Dios 
Yapita son particularmente interesantes 
en este sentido. En Río de vellón, Río de 
canto (1988), estos investigadores mues-
tran diferentes aspectos del impacto de 
las performances vocales femeninas en 
los animales domésticos, lo que influye en 
la reproducción del ganado o en la ca-
lidad del pelaje de las llamas y alpacas. 
Los trabajos de Arnold y Yapita se acer-
can más a la presente investigación sobre 
las wankas en Hacia un orden andino de 
las cosas: tres pistas de los Andes meridio-
nales (1992), ya que abordan el repertorio 
vocal y su influencia en el desarrollo de 
diferentes productos alimenticios. Pero es 
en Madre melliza y sus crías = Ispall mama 
wawanpi: Antología de la papa (1996), 
que estos estudios se refieren específica-
mente a la relación particular que se ha 



5

forjado entre el tubérculo emblemático 
de los Andes y poblaciones del lago Titi-
caca. Por otra parte, en el artículo “Músi-
cas y papas en una comunidad del Norte 
de Potosí” (1996) y sobre todo en Music 
and the poetics of production in the Bo-
livian Andes (2006), el etnomusicólogo 
Henry Stobart estudia la relación en ayllus 
aymaras entre las performances musica-
les y la papa. 

En el caso de los Andes peruanos, se han 
realizado algunos trabajos en relación a 
los cantos rituales agrícolas. Entre los más 
significativos podemos citar a La sangre 
de los cerros. Urkunapa yawarin. Antolo-
gía de la poesía quechua que se canta 
en el Perú (1985), antología que reúne 
más de 300 cantos quechuas de dife-
rentes temáticas recogidos por el antro-
pólogo Rodrigo Montoya y sus hermanos 
Edwin y Luis. Asimismo, en Nosotros los hu-
manos. Nuqanchik runakuna. Testimonio 
de los quechuas del siglo XX (1992) y en un 
artículo posterior (1993), los investigadores 
Ricardo Valderrama y Carmen Escalante 
transcriben testimonios sobre wankas a la 
papa recogidos en la década del 70 en 
la provincia de Apurímac. Podemos así 
constatar que esta actividad ritual alrede-
dor de la papa en poblaciones quechuas 
peruanas es igualmente practicada entre 
poblaciones aymaras de Bolivia. La histo-
ria de la región conocida bajo los incas 

como el Collasuyo puede darnos algu-
nas pistas para comprender mejor estas y 
otras homologías existentes en una y otra 
ribera del lago Titicaca.

Historia de la region de las wankas

A lo largo de su historia, desde la época 
precolombina hasta la república, Espinar 
y las Provincias Altas han conocido dife-
rentes divisiones territoriales, políticas y ad-
ministrativas. Después de la desaparición 
de la cultura Tiawanaco (1100 d.C.), las 
poblaciones de la región del lago Titicaca 
delimitan sus fronteras a través de guerras 
y alianzas (Bouysse-Cassagne 1980: 236-
237; Platt 1987: 82-89; Platt et alt. 2006: 24), 
reagrupándose en señoríos que habrían 
sido los siguientes: Quillacas, Chichas Ca-
racara, Chuis, Charcas, Soras, Carangas, 
Pacajes, Lupacas, Collas, Canas y Can-
chis (Bouysse-Cassagne 1978: 1058-1059). 
Hacia el siglo XIII, estos señoríos ocupaban 
un vasto territorio que se extendía desde 
el norte de Potosí hasta el actual pueblo 
de Urcos al sur de Cusco, siendo el Titica-
ca su eje central. En esta área geográfi-
ca, los Canas y los Canchis se situaban al 
norte del lago y de la meseta del Collao: 
los Canas ocupaban la orilla izquierda del 
río Vilcanota y los Canchis, la orilla dere-
cha (Markham 1923: 64).



6

El cronista Cieza de León es uno de los pri-
meros en referirse a los Canas como una 
« nación» o reunión de pueblos: “Luego 
que salen [del territorio] de los Canchis, se 
entra en la provincia de los Canas, que es 
otra nación de gente: y los pueblos dellos 
se llaman en esta manera: Hatuncana, 
Chiquana, Horuro, Cacha, y otros que no 
cuento” (Cieza de León 1941[1533]: 286).

Los dos señoríos aymaras en cuestión ha-
brían formado una alianza (Glave 1992: 
26) que reconocía como autoridad cen-
tral a los Hatuncana situados en el actual 
distrito de Pichigua (noreste de la provin-
cia de Coporaque). Esta confederación 
de pueblos, conocida más tarde como la 
«Nación K’ana», se extendía sobre cuatro 
zonas geográficas que corresponderían a 
los pueblos de Pichigua (Espinar/Cusco), 
Sicuani (Canchis/Cusco), Orurillo (Mel-
gar/Puno) y San Pedro (Canchis/Cusco), 
con zonas de influencia en Lampa (Puno) 
y las provincias cusqueñas de Paruro y 
Acomay (ibid.). Pueblos eminentemente 
guerreros, los Canas y los Canchis fueron 
finalmente sometidos por el Inca Pacha-
cútec y anexados al imperio como alia-
dos. Posteriormente los incas contaron 
con su espíritu combativo para vencer a 
otras poblaciones aymaras como los Co-
llas, durante la consolidación territorial del 
Collasuyo o región sureste del Tawantinsu-
yo. Prueba de ello es que los Canas tenían 

en Cusco un cuartel permanente para sus 
tropas conocido como K’anamarka, ape-
lación homónima de los restos arqueoló-
gicos situados en el actual distrito de Alto 
Pichigua (Espinar).

Después de la conquista, las provincias de 
Canas y Canchis forman en 1572 el corre-
gimiento de Tinta. Cabe señalar que en el 
siglo XVII la lengua aymara estaba todavía 
en vigencia en estas poblaciones según lo 
menciona Bertonio en la “Introducción” 
de su Vocabulario de la lengua aymara 
“(…) y aunque ellos eran de diversas pro-
vincias como Canas, Canchis, Carancas, 
Quillaguas, Charcas, etc., fácilmente en-
tendíamos y éramos entendidos de todos 
aquellos indios, por ser todos aymaraes, 
aunque de diversas provincias (…)” (Berto-
nio 1984 [1612]). Fue en Tinta que se inició 
en 1780 el movimiento revolucionario con-
tra la corona española liderado por José 
Gabriel Condorcanqui, prócer que pasó a 
la historia como Túpac Amaru II. Durante 
la época republicana, en 1833, Canas y 
Canchis se convierten en dos provincias 
independientes, cada una con su capital, 
respectivamente, Coporaque y Sicuani. 
Esta situación dura hasta 1863, año en 
que Yanaoca se convierte en la capital 
de Canas en reemplazo de Coporaque. 
Finalmente, en 1917 la provincia de Canas 
es dividida en Canas (capital: Yanaoca) 
y Espinar (capital: Yauri), la región de las 
wankas.



7

La papa: un ser vivo

Para comprender la importancia de los 
cantos rituales wankas, es necesario tener 
presente dos premisas muy importantes. 
La primera es que, en estas regiones de 
altura y de frio intenso, la papa constitu-
ye el cultivo y el sustento principal de las 
comunidades de Espinar. Sin exagerar, 
podemos afirmar que toda la vida de 
estos poblados alto andinos gira prácti-
camente en torno a la realización de las 
diferentes etapas del ciclo agrícola de 
este tubérculo. 

El ciclo agrícola comienza así con la siem-
bra de setiembre, el aporque en noviem-
bre que consiste en cubrir de tierra las 
nuevas raíces de las plantas, los rituales 
a la papa de febrero, el barbecho en 
marzo, la cosecha entre abril y mayo, la 
preparación de chuño y moraya en ju-
nio, los rituales de agosto seguidos de los 
preparativos del material necesario para 
la siembra de setiembre. La segunda pre-
misa a retener es que en estas comunida-
des la papa es considerada como algo 
más que un simple producto alimenticio. 
Tratada como un ser vivo, este trato es sin 
embargo ambivalente, ya que a veces la 
papa es considerada como una hija que 
merece los mejores cuidados, pero tam-
bién como una entidad divina a la que se 
elogia y respeta. Esta relación particular 

                      Inicio de la siembra
de la papa en Espinar.



8

que se ha forjado entre los hombres y el 
tubérculo emblemático de los Andes nos 
ayuda a comprender mejor la importan-
cia de las intérpretes wankas y sus cantos 
rituales  que sirven de nexo entre los co-
muneros y las divinidades subterráneas.

En la provincia de Coporaque (Espinar), 
durante la cosecha del mes de mayo, 
un momento de particular alegría sobre-
viene cuando se desentierra un yayawi, 
tubérculo raro formado por dos papas 
unidas entre sí “como siamesas” o “con 
dos cuerpos y dos cabezas pegadas”. El 
hallazgo del yayawi da lugar al juego co-
nocido como el yayawinakuy, durante el 
cual, la persona que ha desenterrado la 
“papa doble” es arrastrada por los pies a 
lo largo de los surcos, afín de  transmitir la 
fecundidad a toda la parcela. Se trata de 
un juego ritual, un pukllay agrícola, reali-
zado en medio de la algarabía y risas de 
todos los comuneros participantes en la 
cosecha. En suma, el yayawi, que para un 
observador foráneo sería solo una papa 
deforme, en Espinar es considerado más 
bien como un tubérculo que ha alcanza-
do la perfección, ya que simboliza la fer-
tilidad misma. El diccionario de la Acade-
mia Mayor de la Lengua Quechua define 
así el llallawi: “Patatas grandes unidas por 
un lado, utilizadas en ofrendas religiosas. 
Papa con 3 bulbos juntos” (Academia 
Mayor de la Lengua Quechua 2005: 261). 

Estas “papas dobles” pueden adoptar 
algunas veces formas humanas y son 
actualmente conocidas en Bolivia como 
llallawa (Solomon 2000: 266; Stobart 2006: 
235). Y es con este nombre que este ejem-
plar insólito de papa es descrito desde la 
colonia. A fines del siglo XVI, Murúa se 
refiere a este tubérculo y a las mazorcas 
“dobles” de maíz, que clasifica en el acá-
pite “Del sacrificio que los indios hacían”:

“(...) en tiempo de cosecha, viendo 
las papas, llamadas llallaguas, que 
son de diferente forma que las de-
más, y viendo mazorcas de maíz y 
otras raíces de diversa hechura que 
las otras, las solían adorar, e hacer 
muchas ceremonias particulares de 
veneración, bebiendo y bailando, te-
niéndolo por agüero (...)”

(Murúa 1946 [1590] : 278)

Contemporáneo de Murúa, José de 
Acosta clasifica el término llallahua entre 
los “géneros de idolatrías” practicadas 
por las poblaciones autóctonas del Nue-
vo Mundo: “las raíces que llaman papas 
hay unas extrañas, a quien ellos ponen 
nombre llallahuas, y las besan y las ado-
ran” (Acosta 1940 [1590]: 360). A principios 
del siglo XVII, Bertonio define llallahua en 
su diccionario aymara como : “papa o 
animal monstruoso, como dos papas pe-



9

gadas, o como una mano, un animal de 
cinco o seis pies (…) papas monstruosas 
que nacen como una mano o balaus-
tradas, o como una cabeza, llallahua, y 
hacen supersticiones con ellas” (Bertonio 
1984 [1612]). Este vocablo seria de origen 
aymara.

Estas referencias nos dan cuenta del 
significado ritual que ciertos productos 
agrícolas adquieren a causa de su forma 
singular, cualidad también reconocida 
durante el incario bajo otros nombres. 
La cosecha del maíz se realizaba el mes 
de mayo con la fiesta Aymuria o Airihua-
mita.  Airi designaba una mazorca doble 
(“como siameses”) “signo de la fecundi-
dad del Sol” (Caballero Farfán 1959: 147). 
Según Guaman Poma de Ayala, en mayo 
(Aymoray Quilla) se celebraba con fiestas 
el hallazgo de estos raros ejemplares, ya 
sean de maíz o de papa, como lo notara 
tambien Murúa: “(...) dizen que hallando 
una masorca que nasen dos juntas, o pa-
pas, y de recoger la comida y llevarlo a 
casa o al depósito para guardarse en las 
cullunas, chauays, pirua que son barriles, 
hazen muy mucha fiesta y borrachera 
(...)” (Poma de Ayala 1963 [1615]: 245). 
Este tipo de tubérculo era también cono-
cido como aqsu mama. Durante la cose-
cha, su hallazgo era considerado como 
una bendición y el ejemplar desenterrado 
“se le guardaba con reverencia, dado 

que la fertilidad de los campos estaba 
asegurada” (Millones 2001: 177). 

El vocablo yayawa está muy presente 
en los versos de las wankas. Este culto de 
ancestro prehispánico puede ser consi-
derado como una invocación a las semi-
llas de la papa, para que se conviertan 
en yayawi y que la cosecha del mes de 
mayo sea un éxito. Así, las wankas de Es-
pinar forman parte del acervo de cantos 
propiciatorios que las poblaciones andi-
nas dedican a la fertilidad desde tiempos 
inmemoriales.

Las interpretes wankas

La palabra wanka se refiere tanto al can-
to como a cada una de las cuatro intér-
pretes que constituyen el conjunto vocal. 
Sus presentaciones las realizan durante los 
diferentes momentos de descanso que 
los trabajadores toman durante la ardua 
labor, en pleno sol, que constituye la siem-
bra de la papa en setiembre. Las wankas 
son cantadas por un conjunto de cuatro 
intérpretes, previamente contactadas 
por el dueño de la parcela a sembrar. Un 
rasgo característico que llama inmediata-
mente la atención en esta tradición vocal 
es la postura que las cuatro intérpretes 
adoptan al cantar: de pie, formando un 
círculo, con los rostros dirigidos al interior 



10

de este círculo, y tapándose el rostro con 
una de sus polleras. Esta actitud y esta 
postura son indispensables para ellas, afín 
de entrar en contacto con el mundo os-
curo de la Pachamama. 

De esta forma, al taparse la cara y cerrar 
los ojos justo antes de cantar, las intérpre-
tes recrean y se encuentran inmediata-
mente en un mundo sin luz y de tinieblas 
como es aquel donde habitan las entida-
des telúricas. Y al ponerse en círculo ce-
rrado, agachando la cabeza y cubrién-
dose con sus polleras, las cantantes no 
dejan escapar sus voces hacia el exterior. 
Ellas forman un ente solidario y sonoro, 
enviando sus cantos directamente hacia 
la tierra y al universo oscuro donde se en-
cuentran la Pachamama y las semillas de 
las papas, a quienes ellas dirigen sus ver-
sos en quechua. Entre las intérpretes de 
wankas existe una categoría de cantante 
llamada la cantora. Se trata generalmen-
te de la intérprete de más edad, quien 
por su experiencia conoce todas las me-
lodías y versos en quechua del repertorio. 
Es ella quien dirige y lleva la iniciativa del 
desarrollo de la performance.

Sin embargo, no se podría calificar a la 
cantora como una “solista” propiamente 
dicho, ya que el canto wanka se inter-
preta al unísono. No hay primacía real 
de una voz sobre las otras, salvo algunos 

comienzos de versos donde la cantora 
sobresale fugazmente justo al comenzar 
la frase musical que será seguida inme-
diatamente por las tres wankas acompa-
ñantes. Su rol es más bien de una “guía”, 
característica propia a este tipo de per-
formance ritual colectiva que se plasma 
en una conjunción solidaria de las voces.
Así, la cantora puede ser considerada 
como el pilar del conjunto de wankas, 
sobre la cual van a basarse las otras intér-
pretes, quienes se amoldan exactamen-
te a su entonación, palabras y estilo de 
cantar. La participación de esta “guía” 
es realmente indispensable, tal como lo 
pudimos comprobar en varias ocasiones 
durante las entrevistas realizadas en casa 
de las intérpretes acompañantes, las cua-
les tenían la mayor dificultad en cantar sin 
la presencia de una cantora.

El repertorio no se transmite directamente 
“de maestro a discípulo” como es el caso 
de la mayoría de tradiciones de transmi-
sión oral; las cantantes acompañantes 
no vienen nunca a la casa de la cantora 
para aprender a wankar. Las jóvenes sue-
len aprender el repertorio escuchándolo 
directamente durante la siembra, desde 
muy niñas, tal como nos lo comentaba 
una cantora: “He aprendido [a cantar 
wankas] yendo a la chakra  [para la siem-
bra de la papa]”. Es a través de esta visión 
de las intérpretes y la audición in situ de 



11

                   La papa es considerada
como un ser vivo.

sus cantos delante de los surcos que al-
gunas jóvenes se impregnan totalmente 
de este repertorio para convertirse quizás 
más tarde en una cantora. Sin embargo, 
es interesante observar que algunas can-
toras tienen algún familiar que es o ha 
sido a su vez cantora. Este es el caso de la 
cantora Victoria que aprendió a wankar 
con sus hermanas mayores, el de Juanita, 
quien aprendió el canto con su madre Fe-
licitas, o bien, el de Adela que aprendió 
los versos con su madre, la renombrada 
cantora Eusebia. Esta forma de transmi-
sión en familia es probablemente más 
efectiva para aprender este repertorio 
practicado una sola vez al año, durante 
la siembra de setiembre. La cantora es la 
memoria viviente de esta tradición vocal, 
la depositaria de las melodías y los versos 
en quechua, gracias a quien se efectúa 
la transmisión oral durante las performan-
ces de septiembre. 

Pero la cantora no es solicitada por el 
dueño del terreno a sembrar únicamen-
te por su conocimiento del repertorio de 
wankas. En efecto, su presencia es in-
dispensable durante la siembra ya que, 
gracias a la cantora, la comunidad pue-
de esperar tener una buena cosecha en 
mayo debido a que es ella quien sabe 
entrar en contacto con las semillas de la 
papa y con la Pachamama. De esta for-
ma la cantora, tanto como guía vocal y 



12

como intermediaria ritual, transmite a las 
demás  intérpretes su experiencia como 
portavoz entre el mundo de los hombres 
y el mundo de las divinidades. Al mismo 
tiempo que las intérpretes acompañantes 
se impregnan de los versos y de su estilo 
de cantar, ellas aprenden igualmente la 
posición y la concentración que la can-
tora transmite en cada una de sus inter-
venciones para dialogar y dirigir sus versos 
directamente a la Pachamama. En tanto 
que intermediarias rituales, la cantora y 
sus wankas acompañantes renuevan así 
los lazos de reciprocidad y de intercam-
bio entre la comunidad y las divinidades 
ctónicas.

Una tradición en vias de extinción

Hacia la década de los 80, cuando las 
wankas estaban en su apogeo, estos 
cantos rituales eran practicados en todas 
las comunidades productoras de papa 
de Coporaque. Desde entonces, este 
canto ha ido desapareciendo en esta 
provincia de Espinar, de manera que en 
la actualidad solo se practica en Tarcuyo, 
poblado situado al sur de la capital distri-
tal de Coporaque y que se constituyó en 
comunidad el 2011. Desde el fallecimien-
to el 2010 de Jacoba Ccahua Salcedo, la 
cantora de más edad, en este poblado 
quedan solo 8 cantoras: Juana Ccahua 

Suri, Felicitas Ccahua Suni, Julia Suni Suri, 
Eusebia Huamani Chaupi, Demetria Salas 
Suni, Juanita Merma Ccahua, Francisca 
Chaupi Ala y Adela Suni Huamani.

En Sukuytambo, provincia al sur de Co-
poraque, la siembra de la papa ya no se 
realiza con cantos wankas. Pero todavía 
se puede encontrar algunas intérpretes 
de edad en la comunidad de Chaupi-
mayo, particularmente en los sectores de 
Concaja y Patillani donde entrevistamos a 
las últimas cantoras de esta comunidad. 
En Concaja grabamos a las cantoras 
Balbina Alberta Kawaque y Luisa Merma 
Nuñonca. En Patillani pudimos ubicar a la 
única cantora del sector, Victoria Chaupi 
Ccahua, quien hacia pastar su ganado 
a algunos kilómetros de su domicilio. Fue 
solo gracias a su hija Demetria Merma 
Chaupi que pudimos entrevistarla, ya que 
ella nos guio gentilmente hasta el lugar 
donde su madre llevaba todos los días sus 
llamas y ovejas. Además Demetria acom-
paño a la cantora Victoria en algunos 
cantos wankas que interpretó para noso-
tros en medio de la puna.

Diferentes factores han contribuido a la 
desaparición de las wankas. El primero  
que salta a la vista es la interrupción de la 
transmisión oral. Existe un verdadero desin-
terés por parte de las jóvenes en aprender 
el canto wanka; este abandono volunta-



13

rio es considerado por ellas como un pri-
mer paso necesario para poder proyec-
tarse hacia nuevos horizontes urbanos. De 
tal manera que el hecho de romper con 
sus raíces no es vivido como una situación 
dolorosa; al contrario se trata de un he-
cho social común a su generación para, 
según ellas, salir adelante. La influencia 
urbana se extiende así hasta estas co-
munidades alejadas de Coporaque: las 
nuevas generaciones son más receptivas 
a los cambios y novedades que les ofrece 
el mundo moderno, consecuencia de su 
frecuente contacto con la ciudad, razón 
por la cual los cantos wankas ya no for-
man parte de sus proyectos de vida. En 
efecto, Yauri (capital de la provincia de 
Espinar) se encuentra a solo a 40 minutos 
en “combi” (transporte en común) desde 
Tarcuyo.

Esta falta de interés en aprender cantos 
rituales por parte de las jóvenes se mani-
fiesta en otros aspectos, por ejemplo en su 
forma más moderna de vestirse y en su re-
chazo por aprender otras tradiciones, en 
particular el tejido, como lo manifiestan 
sus padres: “Ni siquiera saben tejer, eso 
es lamentable”. Esta situación ilustra bien 
la verdadera ruptura que existe entre las 
generaciones, si se tiene en cuenta que 
el canto y el tejido son soportes privile-
giados de la identidad en las sociedades 
andinas. 

Los pobladores y las cantoras  de Tarcu-
yo manifiestan cierta forma de orgullo 
porque su comunidad es actualmente el 
último baluarte de esta tradición vocal, 
como lo reconocen otras comunidades 
vecinas: “En Tarcuyo, lindo wankan las se-
ñoras ahí”, “En Tarcuyo, ahí saben [cantar 
wankas]”. Al mismo tiempo, las cantoras 
encaran con resignación la actitud de 
las jóvenes: “Ellas [las jóvenes] no gustan 
ese canto antiguo, ahora estamos cam-
biando, dicen, no quieren saber [sobre el 
aprendizaje de wankas]”. Esta claudica-
ción por parte de las actuales cantoras 
también puede explicarse por el hecho 
de que ellas han visto la desaparición de 
numerosas tradiciones y rituales en las úl-
timas décadas, muchos de los cuales se 
practicaban en la época de la cosecha 
de la papa. Entre estas tradiciones de la 
cosecha caídas en el olvido tenemos el 
haspiy tatay (ritual con exclamaciones in-
vocatorias para “llamar” a la papa, justo 
antes de comenzar la cosecha), el tuta 
qhashwa (cantos y rondas nocturnas de 
jóvenes, junto a las papas cosechadas) 
y el chuño apay (transporte del chuño 
[papa helada para su conservación] so-
bre llamas, con cantos, desde el terreno 
de cultivo hasta la casa).  

Pero la interrupción de la transmisión oral 
no es la única causa de la desaparición 
de las wankas. La división de los terrenos 



14

colectivos en terrenos privados de 7 hec-
táreas por familia ha sido nefasta para 
esta tradición. Antes de convertirse en 
“comunidad campesina” el 2011, Tarcuyo 
era uno de los 11 sectores que constituían 
la comunidad de  Apachaco. El 2006, Tar-
cuyo fue uno de los últimos sectores de 
Apachaco en adoptar este sistema de 
parcelación. Las actuales parcelas priva-
das no necesitan de muchos trabajado-
res para que la siembra o la cosecha se 
lleve a cabo. El  propietario de un terreno 
realiza estas labores en familia y convoca 
menos frecuentemente a otros comune-
ros para ayudarlo, y aún menos a cantan-
tes wankas durante la siembra. Una situa-
ción muy similar había ya sido observada 
por Arguedas en el Valle Sagrado hacia 
los años 40, cuando comparaba los ritua-
les de las cosechas colectivas en las gran-
des propiedades de los terratenientes, en 
oposición a la cosecha austera y en fa-
milia que efectuaban los propietarios de 
pequeñas parcelas (Arguedas 1985).

En los últimos años, la introducción del 
tractor en reemplazo del arado y la chaki-
taclla es un factor que marca también la 
decadencia de la minka y el trabajo co-
munitario en esta región. Es una técnica 
agrícola individual y mecanizada, en total 
contradicción con el trabajo colectivo y 
la ayuda mutua, de práctica general en 
Espinar y Sukuytambo hasta hace pocos 

años. En lo que concierne las performan-
ces musicales andinas, es importante 
tener en cuenta que muchas de estas 
tradiciones fueron concebidas en las so-
ciedades incas y pre incas para ser inter-
pretadas durante los trabajos colectivos, 
en especial para dar ánimos y alegría a 
los numerosos trabajadores que participa-
ban en ellos. La relación entre la alegría, 
el juego y el hecho de trabajar o realizar 
diferentes tareas colectivas es un aspec-
to esencial, rico de implicaciones rituales 
(Arce Sotelo 2008), como el yayawinakuy 
de la cosecha en Espinar, características 
esenciales de la noción del trabajo en 
las comunidades andinas desde épocas 
precolombinas (Harris 2010). Además, es-
tar contentos, trabajar comunitariamente 
y de buen humor, es también otra forma 
de honorar juntos a la papa y recibir los 
beneficios de la Pachamama.

Como en otras regiones de los Andes, 
otro factor que influye en la decaden-
cia de las tradiciones en general es la 
presencia cada vez mayor de religiones 
foráneas. Por el momento, la mayoría 
de los pobladores de Tarcuyo practica 
la religión católica sin conflicto aparente 
con el culto paralelo de las divinidades 
locales como la Pachamama o los apus 
(“montañas tutelares”). Pero en los secto-
res vecinos los evangelistas o adventistas 
tienen cada vez más adeptos. Conocidos 



15

Wankas silábicas de Challqui
durante la Fiesta de San Francisco.

como “los hermanos”, ellos no solamen-
te abandonan los cultos a los santos y a 
las divinidades locales, pero igualmen-
te dejan de practicar las performances 
musicales o vocales que acompañaban 
estos rituales: “Se vuelven hermanos y ya 
no pueden hacer fiesta [para los santos o 
para las divinidades]”. Esta influencia es 
más marcada en Chaupimayo donde la 
performance de las wankas de la siembra 
ha desaparecido completamente desde 
hace una década.

Evolución del canto 

El canto wanka es una performance con 
versos en quechua. Según los testimonios 
recogidos, existió en Coporaque otro 
tipo de wanka diferente al de Tarcuyo, 
pero actualmente ya extinguido. Se tra-
taba de un canto totalmente silábico, 
es decir, sin palabras en quechua y ba-
sado únicamente en sílabas, más preci-
samente cantado exclusivamente con 
el vocablo yayawa. Por otro lado, este 
tipo de wanka poseía las características 
de las wankas de Tarcuyo: performance 
ritual practicada una vez al año para la 
siembra de la papa, durante las pausas 
de los trabajadores, interpretada por un 
conjunto compuesto por una cantora y 
tres cantantes acompañantes, posición 
en círculo y cubriéndose la cara con una 
de sus polleras, etc. 



16

El área geográfica de estas wankas silá-
bicas estaba situado al norte de Copo-
raque (capital del distrito), y comprendía 
las comunidades de Sepillata, Cotahua-
si, Ccamanocca, Urinsaya, Pumahuasi, 
Huayhuahuasi, Oqquebamba y Totora 
Alta. En el pueblo de Coporaque y en los 
sectores aledaños, este tipo de wanka 
desapareció hace ya unas cuatro dé-
cadas; mientras que en las comunida-
des mencionadas situadas más al norte, 
esta versión silábica habría sobrevivido 
hasta la última década del siglo pasado 
antes de extinguirse a su vez. Este tipo 
de wanka silábico había sido practicado 
también en Challqui (sector de la comuni-
dad de Hatun Ayraccollana, limítrofe con 
Apachaco), poblado situado a 7 km de 
Tarcuyo. Esta performance vocal no se 
practica más en Challqui ya que en este 
sector la siembra de la papa se realiza sin 
wankas desde hace por lo menos tres dé-
cadas. Sin embargo, cada 4 de octubre, 
al final de la fiesta de San Francisco que 
se lleva a cabo en Apachaco y que mar-
ca el final de la siembra de la papa en la 
región, se puede todavía escuchar breve-
mente esta versión silábica interpretada 
por las últimas representantes de este tipo 
de canto. Esta costumbre de concluir esta 
fiesta patronal con el wanka silábico se ha 
convertido en una especie de tradición, 
como un homenaje de este poblado a 
San Francisco, y es la única ocasión en 

que se puede escuchar a estas intérpre-
tes de Challqui en todo el año.

En Challqui tuvimos la oportunidad de 
entrevistar y grabar a una de las últimas 
cantoras de este sector, Melchora Cana, 
quien canto acompañada de su hija Ci-
rila Álvarez Cana. Es interesante señalar 
que los pobladores de Challqui resal-
tan aun hoy en día el hecho de que las 
wankas de este poblado eran cantadas 
antaño con versos en quechua y que, es 
solo desde que esta tradición comenzó 
a extinguirse, que el canto pasó a ser si-
lábico con la palabra yayawa: “Canta-
ban antiguamente con letra, ahora no”. 
En una entrevista realizada a Felipa Noa, 
antigua cantora de Challqui fallecida el 
2013, ella se refirió de esta forma a las ul-
timas intérpretes de este poblado: “Ya no 
cantan igual como antes con esa ento-
nación, con cariño, [hoy en día] ya no re-
cuerdan, todas cantaban con palabras, 
ya no recuerdan, por eso tararean [con el 
vocablo yayawa]”. 
       
Estos hechos nos permiten retrasar la evo-
lución del canto wanka hasta su extin-
ción. Al desaparecer las cantoras con el 
repertorio y al no tener discípulas debido 
a la interrupción de la transmisión oral, las 
cantantes acompañantes quedaron des-
amparadas sin sus guías rituales y vocales. 
Pero aun así, sin la presencia de las can-



17

toras y su conocimiento de los versos en 
quechua, las intérpretes acompañantes 
continuaron con esta tradición cantando 
solo con el vocablo yayawa. Esta versión 
silábica puede ser entonces consideraba 
como el canto de cisne de las wankas de 
Espinar ya que marca la etapa final de 
las cantos a la papa antes de la desapa-
rición de las intérpretes acompañantes 
y la consecuente extinción definitiva de 
esta tradición vocal agrícola. Hemos po-
dido también constatar que, a diferencia 
de las wankas en quechua cantadas al 
unísono, en las wankas silábicas de Cha-
llqui la heterofonía es muy frecuente. Este 
paso de la homofonía a la heterofonía se-
ria también una de las características del 
canto wanka antes de desaparecer.

Sin embargo, a la diferencia de la mayo-
ría de los cantos silábicos en otros lugares 
del mundo interpretados con silabas sin 
significación, el wanka silábico de Espinar 
está basado en el yayawa, vocablo pro-
piciatorio de hondas raíces precolombi-
nas y de gran significado ritual.

El canto ritual

El canto wanka posee una forma estrófi-
ca. Pero si la melodía se repite fielmente 
en cada estrofa de una misma wanka, 
desde el punto de vista de los versos en 

quechua el canto puede dividirse en tres 
partes:

1. Una introducción
Esta primera estrofa está basada ex-
clusivamente en el vocablo yayawa

2. Un número variable de estrofas
Estas estrofas están compuestas de 
versos en quechua que siguen exac-
tamente los parámetros musicales 
(melodía, métrica, pulsación, etc.) ex-
puestos por la estrofa de introducción

3. Una conclusión
Última estrofa que retoma el vocablo 
yayawa (al igual que la estrofa de in-
troducción), anunciando esta vez el 
fin de la performance

La estrofa de introducción enuncia así las 
características melódico-rítmicas que en 
adelante se van a repetir en cada una de 
las estrofas que constituyen la wanka. Esta 
estrofa inicial con el yayawa constituye 
por lo tanto el modelo y el signo distintivo 
de cada wanka del repertorio. La estrofa 
de introducción de las wankas podría te-
ner antecedentes en cantos rituales pre-
hispánicos. El investigador Maurice Husson 
ha estudiado cantos rituales consignados 
por el cronista Guamán Poma de Ayala 
en su Nueva Coronica y Buen Gobierno 
(1936 [1615]). Entre estos tenemos al hay-



18

lli, el harawi y el waqaylli en relación con 
actividades agrícolas, y en los cuales Hus-
son señala que están precedidos de una 
introducción que él denomina “obertura” 
o “introducción ritual” (Husson 1993: 47):  

- Harawi: cantos de amor, de relatos 
históricos y para las labores agrícolas
Obertura: Haray harawi

- Haylli: canto de triunfo de guerras y 
para la siembra del maíz
Obertura: Ayaw haylli yaw haylli 

- Waqaylli: canto en forma de invo-
caciones para atraer la lluvia en caso 
de sequias extremas
Obertura: Aya uya waqaylli

Esta “introducción ritual” guarda cierta 
analogía con la estrofa de introducción 
de las wankas basado en el vocablo ya-
yawa, porque la “obertura” precolom-
bina anunciaba también el nombre o 
el tema de la performance que seguía. 
Como en la introducción silábica de las 
wankas, es muy probable que esta “ober-
tura” instaurara también el perfil de la es-
tructura melódica y rítmica del canto, con 
vocablos específicos para cada uno de 
ellos. También es interesante señalar en los 
textos de las wankas diferentes caracterís-
ticas de la poesía quechua, en particular 
los “pareados semánticos”, que consisten 

en correspondencias que se establecen 
entre palabras homologas situadas en 
versos o estrofas diferentes. Este procedi-
miento de la poesía vernácula señalado 
por Husson en diferentes cantos rituales 
de la Nueva Coronica y Buen Gobierno, 
ha sido anteriormente estudiado por otros 
investigadores (Salomon & Urioste 1991; 
Manheim 1991).

Es posible que luego de la desaparición 
de las últimas cantoras de Tarcuyo, las 
wankas acompañantes continúen to-
davía por un tiempo cultivando esta 
tradición cantando únicamente con el 
vocablo yayawa. Pero tal como nos lo 
demuestran los casos de las wankas del 
norte de Coporaque y del poblado de 
Challqui, esta etapa silábica marca el 
preludio de la extinción definitiva de esta 
tradición vocal en Espinar. Podemos así 
constatar que, al adoptar en exclusividad 
el vocablo yayawa en todas sus estrofas, 
el canto wanka se convierte, antes de 
extinguirse, y más que nunca, en una in-
vocación constante a la fertilidad de la 
papa y en una ofrenda final a la Pacha-
mama.



19

          La cantora Balbina
cantando en las alturas de Concaja.

Bibliografía 

ACADEMIA MAYOR
DE LA LENGUA QUECHUA

2005 Diccionario quechua –español– que-
chua. Cusco: Gobierno Regional del Cusco

ARCE SOTELO, Manuel
2008 “Batallas rituales, juegos rituales: el 
componente pukllay en el Chiaraje y otras 
manifestaciones andinas”. En: Perspectivas 
Latinoamericanas, N° 5, pp. 166-191. Nan-
zan: The Center for Latin-American Studies. 
Nanzan University (Nagoya – Japon).

ARGUEDAS, José María
1985 “Ritos de la cosecha”. En: Indios, Mes-
tizos y Señores (1948), pp.117-123. Lima: Ed. 
Horizonte.

ARNOLD, Denise Y. 
YAPITA, Juan de Dios

1988 Río de vellón, Río de canto. Cantar 
a los animales, una poética andina de la 
creación. La Paz: Universidad Mayor de San 
Andrés.

1992 « Simillt’anha. Pensamientos compar-
tidos acerca de algunas canciones a los 
productos de un ayllu andino ». En: Hacia 
un orden andino de las cosas: tres pistas de 
los Andes meridionales, pp. 109-173. La Paz: 
Hisbol: ILCA.

1996 Madre melliza y sus crías = Ispall mama 
wawanpi: Antología de la papa. Compila-



20

dores: Denise Arnold & Juan de Dios Yapita 
Moya, pp. 195-222. La Paz: Ediciones ILCA.

BERTONIO, Ludovico
1984 Vocabulario de la lengua aymara 
(1612). Cusco: Centro Bartolomé de las Casas.

BOUYSSE-CASSAGNE, Thérèze
1978 “L’Espace Aymara : Urco et Uma”. En 
: Annales. Economies, Sociétés, Civilsations, 
vol. 33, N° 5-6, pp. 1057-1080. Paris

1980 Les hommes d’en haut. Rapports so-
ciaux et structures spatio-temporelles chez 
les aymaras (XV– XVIe siècles). Tesis de Doc-
torado. Ecole des Hautes Etudes en Scien-
ces Sociales. 

CABALLERO FARFAN, Policarpo
1959 « Supervivencias agrarias ». En: Revista 
del Instituto Americano de Arte. Año IX, N° 9, 
pp. 121-152. Cusco

CIEZA DE LEON, Pedro
1984 La crónica del Perú (1535). Lima: PUCP 
(Pontificia Universidad Católica del Perú).

GLAVE, Luis Miguel
1992 Vida, símbolos y batallas: creación y re-
creación de la comunidad indígena. Cusco 
siglos XVI-XX. Lima: FCE (Fondo de Cultura 
Económica).     

GUAMAN POMA DE AYALA, Felipe
1936 Nueva Coronica y Buen Gobierno 
(1615?). Paris: Institut d’Ethnologie.

HARRIS, Olivia
2010 “Trocaban el trabajo en fiesta y regoci-
jo”. Acerca del valor del trabajo en los An-
des historicos y contemporaneos. En: Revista 
Chungara, n° 42, pp. 221-233. Chile: Universi-
dad de Tarapaca, Arica.

HUSSON, Jean-Philippe
1985 La poésie quechua dans la chronique 
de Felipe Waman Puma de Ayala. Paris: Ed. 
L’Harmattan

1993 “La poesía quechua prehispánica. Sus 
reglas, sus categorías, sus temas a través de 
los poemas transcritos por Waman Puma 
de Ayala”. En: Revista de Crítica Literaria 
Latinoamericana, Ano XIX, N° 37, pp. 63-85. 
Lima: Latinoamericana Editores.

MANHEIM, Bruce
1991 The language of the Inca since the Eu-
ropean Invasion. Austin: University of Texas 
Press.

MARKHAM, Clemente R.
1923 Las posesiones geográficas de las tribus 
que formaban el imperio de los incas. Lima.



21

MILLONES, Luis
2001 “Plantas o dioses: contrapunto entre la 
papa y el maíz”. En: Dioses y demonios del 
Cuzco, pp. 163-186. Lima: Fondo Editorial del 
Congreso del Perú. 

MONTOYA, Rodrigo, Edwin y Luis
1985 La sangre de los cerros. Urkunapa 
yawarin. Antología de la poesía quechua 
que se canta en el Perú. Lima: Centro pe-
ruano de estudios Sociales / Mosca Azul Edi-
tores / Universidad Nacional Mayor de San 
Marcos.

PLATT, Tristan
1978 “Symétries en miroir. Le concept de ya-
nantin chez les Malcha de Bolivie ». En : An-
nales. Economies-Sociétés-Civilisations. 33è 
année, n° 5-6, pp. 1081-1107. Paris : Centre 
National de la Recherche Scientifique / Eco-
le des hautes Etudes en Sciences Sociales.

PLATT, Tristan,
BOUYSSE-CASSAGNE, Thérèze
HARRIS, Oliviia

2006 Qaraqara-Charka. Mallku, Inka y Rey 
en la provincia de Charcas (siglos XV-XVII). 
La Paz: IFEA/Plural editores.

SALOMON, Franck y URIOSTE, George L.
1991 The Huarochiri manuscript. Austin: Uni-
versity of Texas Press.

SOLOMON, Thomas
2000 “Dueling Landscapes: Singing Places 
and identities in Highland Bolivia”. En: Ethno-
musicology, vol. 44, n° 2, pp. 257- 280. Univer-
sity of Illinos Press.

STOBART, Henry
1996 “Música y papas en una comunidad 
del Norte de Potosí”. En: Madre melliza y sus 
crías = Ispall mama wawanpi: Antología de 
la papa. Compiladores: Denise Arnold & 
Juan de Dios Yapita Moya, pp. 413-430. La 
Paz: Ediciones ILCA.

2006 « Disembodied Voices and Dancing 
Potatoes ». En: Music and the poetics of 
production in the Bolivian Andes. England: 
Asshgate Publishing Limited.

VALDERRAMA, Ricardo
ESCALANTE, Carmen

1992 Nosotros los humanos. Nuqanchik ru-
nakuna. Testimonios de los quechuas del 
siglo XX. Cusco: CBC (Centro de Estudios Re-
gionales Andinos “Bartolomé de las Casas”).

1993 “Canciones de imploración y de amor 
en los Andes. Literatura oral de los quechuas 
del siglo XX”. En: Revista de Crítica Literaria 
Latinoamericana. Año XIX, N° 37, pp. 11-39. 
Lima.



22

Este CD forma parte de las Producciones 
Fonográficas Etnomusicológicas realiza-
das el 2014 por el Ministerio de Cultura de 
Cusco. El equipo de investigación a cargo 
de la grabación de las wankas de Espinar 
estuvo dirigido por el etnomusicólogo Ma-
nuel Arce Sotelo, investigador del Instituto 
Francés de Estudios Andinos (IFEA), quien 
estudia desde hace años a las wankas 
de la región de Coporaque, asistido en 
la parte etnográfica por la investigadora 
y arqueóloga Flor de María Huaycochea. 
El registro fue realizado por los técnicos 
de sonido Carlos Medina Anaya, Yojhan 
Achahuanco Gamarra y David Quijano 
Olarte, quienes aportaron su experiencia 
y profesionalismo en este tipo de trabajo 
de campo. La labor de la intérprete de 
quechua Yanet Hermoza Pinedo fue tam-
bién muy importante por su facilidad de 
contacto, en especial para las entrevistas 
con la interpretes, lo que nos permitió fi-
nalmente grabar a las últimas cantoras de 
Challqui, Tarcuyo (Coporaque), Concaja 
y Patillani (Sukuytambo). La grafía y la tra-
ducción del conjunto de textos recaba-
dos han sido previamente revisadas por el 
eminente investigador Cesar Itier, profesor 
principal de quechua en el Instituto Na-
cional de Lenguas y Civilizaciones Orien-
tales (INALCO) de Paris (Francia).

El corpus que figura en el CD está cons-
tituido por 22 melodías diferentes reca-

badas en Espinar y Sukuytambo. Hemos 
escogido las mejores versiones que fueron 
grabadas por cantoras de Tarcuyo y Pati-
llani, más dos versiones de wankas del tipo 
silábico recogidas en Challqui. Algunos 
de los textos se repiten en las melodías re-
cabadas en Tarcuyo y Patillani, razón por 
la cual tenemos solo 14 wankas en que-
chua diferentes. Este corpus podria ser 
considerado como todo el repertorio de 
wankas que queda en nuestros días en la 
memoria de las cantoras.

Según los testimonios recabados, cuando 
esta tradición estaba en todo su apogeo 
hace más de medio siglo, el repertorio 
de wankas estaba constituido de varias 
decenas de cantos diferentes, tanto en 
sus textos como en sus melodías. El redu-
cido número de wankas recabado en 
la presente investigación reflejaría en-
tonces no solamente las pocas cantoras 
que quedan en la actualidad, sin vistas a 
aumentar más, pero sobre todo el verda-
dero proceso de extinción en que se en-
cuentra esta tradición vocal en Espinar. 
Además de la papa, los versos en que-
chua están dirigidos también al alférez, a 
los trabajadores y a diferentes elementos 
de la naturaleza. Paralela a la estructura 
estrófica, cabe señalar la organización 
general de la performance de las wankas 
que nos permite considerarla como un 
“programa ritual”. En efecto, los cantos 



23

se ejecutan en 4 momentos precisos del 
día de la siembra, cada uno con su ape-
lación respectiva. Los 14 textos de wankas 
en quechua de esta producción fonográ-
fica han sido numerados para su estudio 
y, según el “programa ritual”, se pueden 
ordenar así:

• Akulli
(En la mañana,
en el primer descanso)
Wankas N° 01, 02, 03, 04, 05

• Merienda
(A la hora de almuerzo)
Wankas N° 06, 07, 08, 09, 10

• Toro karachi
(En la tarde, al finalizar la siembra)
Wankas N° 11, 12, 13

• Kacharpari
(En la noche, en la casa del alférez o 
dueño del terreno)
Wanka N° 14

Cabe señalar que esta numeración de 
las wankas del “programa ritual” no co-
rresponde exactamente a aquella asig-
nada a las 22 wankas del CD, ya que es-
tas últimas han sido ordenadas según el 
poblado donde han sido grabadas, con 
el nombre de sus respectivas intérpretes. 
 

   La cantora Melchora de Challqui,
escuchando su propia grabación.



24

Wanka N° 01

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawa.

¿Ñachus mamallay kuskayunkiña
santa tirraman terra-birhinman?

Kuskayusqayqa yananchasqayqa
qanñas mamallay waytarishanki.

Ñuqas mamallay chayayamusaq,
febreruchallay killataña.

Paris uñalla silwillantinña
Mahis binulla ch’ullayantin.

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawa.

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawa.

¿Al fin, madre, ya te uniste
a la tierra santa, a la tierra virgen?  

Una vez reunida, una vez unida por mi
eres tú, madre, quien florece.

Soy yo, madre,
quien va a llegar en febrero.

Con un paris uña en mi manta
con vino de Majes como ofrenda1.

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawa.

1 En febrero se realizan diferentes rituales a la 
papa. Durante uno de ellos, el sawasira, se lleva 
a la chakra el paris uña y vino de Majes como 
ofrendas. El paris uña es una diminuta figura en 
forma de dos toros simbolizando el arado, mode-
lados con sebo de llama mezclado con harina de 
cañihua para ser quemado en la chakra. El vino 
de Majes es para brindar.	



25

Wanka N° 02

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawa.

¿Ñachus mamallay kuskayunkiña
erraybirhinman? Yananchasqayqa.

Arwiy-arwita karuy-karuta.
Ñuqas mamallay chayayamusaq.

Rurusqallayki cuentariqllaña
saphisqallayki yachayuqllaña.

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawa.

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawa.

¿Al fin, madre,
ya te uniste a la tierra virgen?
Una vez unida por mi.

Toda enredada, toda alargada.
Soy yo, madre, quien va a llegar.

Para contar tus frutos
para conocer tus raíces2.

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawa.

2 El sawasira consiste en desenterrar algunas raí-
ces de papa, para ver y conocer el desarrollo de 
las llamadas “papas nuevas”. Febrero, época de 
lluvias por excelencia, es el mes en que las plan-
tas de papa florecen y se encuentran en todo su 
esplendor, así que las plantas se rozan entre si y 
hasta de surco en surco.	



26

Wanka N° 03

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawa.

Qanñas mamallay waytarishanki
clavelinascha t’ikayayuqña.

Qqanñas mamallay waytarishanki
rosalinascha t’ikayayuqña.

Amas mamallay qatikunkichhu
wichay uraylla pasahiruman.

“Haku” niqtiyki qatikuqtiyki
apachitaman saqisunkiman.

“Haku” niqtiyki qatikuqtiyki
hurnaraman wikch’usunkiman.

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawa.

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawa.

Eres tú, madre, quien florece
con flores de clavelina.

Eres tú, madre, quien florece
con flores de rosalina.

Madre, no sigas al pasajero
que va de arriba a abajo.

Si tú le dices « vamos », si tú lo sigues,
él te dejara en el abra.

Si tú le dices « vamos », si tú lo sigues,
él te abandonara en la cabaña3.

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawa.

3 Hacia fines de junio, algunos comuneros de 
Tarcuyo llevaban moraya (papa helada) en 
llama hasta la comunidad de Cabanoconde 
(Arequipa) para intercambiarla con maíz. Era un 
largo viaje que duraba 6 días y durante el cual el 
cortejo se reposaba en las hurnaras, rústicos abri-
gos de piedra para protegerse del frio en plena 
puna. Este viaje a pie se interrumpió el año 2000 
cuando el transporte de moraya hacia Arequipa 
comenzó a hacerse en camión. En esta wanka se 
aconseja a la papa que no se fie de los forasteros 
durante este viaje.	



27

Wanka N° 04

Mamay alférez, taytay alférez
¿maytan qhawanki wichay urayta?

Wichay urayta qhawaqtiykiri
runayki kaqchá chayayamunqa,

Amas mamallay risilankichhu
fuerte qasaña waqtamuqtinpas.

Amas mamallay risilankichhu
rumi chikchiña challamuqtinpas.

K’urpa sunquman pakayukunki
Ch’illwaq llanthunman llantuyukunki.

Ch’illwa sunquman pakayukunki
Iro saphiwan pakayukunki.

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawa.	

Madre alférez, padre alférez,
¿Qué miras de arriba a abajo?

Si miras de arriba a abajo
es tu gente que llegara4.

Madre, no tengas miedo
cuando venga la helada fuertemente.

Madre, no tengas miedo
cuando caiga el granizo de piedras.

Bajo los terrones escóndete,
bajo la sombra de los arbustos protégete.

Entre los arbustos escóndete
entre las raíces del iro escóndete5. 

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawa.

4 Estas estrofas hacen referencia al alférez (dueño 
de la chakra a sembrar) y la espera impaciente en 
su parcela de los comuneros que ha citado para 
que lo ayuden en la siembra.	

5 La helada y el granizo son las principales incle-
mencias climáticas con las que deben lidiar las 
plantas de papa durante su desarrollo. De ahí los 
versos de esta wanka para dar ánimos a las “papas 
nuevas” y los consejos para  que se protejan escon-
diéndose debajo de los terrones y del ichhu (Festu-
ca) que es una mata de paja que crece en pasti-
zales discontinuos y que constituye la vegetación 
típica de la puna. El iro es una variedad de ichhu 
que tendría la propiedad de espantar al granizo.	



28

Wanka N° 05

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawa.

Paris urpita kachamurayki
wachukunayki yachayuqta,

paris urpita kachamurayki
millk’anaykita yachayuqta.

Ichas chayaran ichas manapas,
ichas willaran, ichas manapas.

May mayupichhus malvas t’ikashan
may qaqapichhus panti t’ikashan.

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawa.
	

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawa.

Te he enviado una pareja de palomas
para saber cuándo harás tus surcos.

Te he enviado una pareja de palomas
para saber cuándo harás tus surcos. 

De repente han llegado, de repente no,
De repente han dicho, de repente no.

En que rio florece la malva,
en que roca florece el panti6.

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawa.

6 Los ahijados suelen a visitar a sus padrinos para 
saber cuándo van a empezar a sembrar y ayu-
darles en esta faena. En esta wanka se sugiere 
que el ahijado no llego donde su padrino por dis-
traerse con su pareja en amoríos en plena natu-
raleza. El panti (Cosmos peucendanifolius) es una 
flor asociada al amor, la medicina y la purifica-
ción. En general, las flores silvestres están asocia-
das a la fertilidad.	



29

Wanka N° 06

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawa.

Taytay alferez, señor alférez,
sumaq sunqulla samakapuway.

Qaynallamanta yachayman karan,
quri sillapi tiyachiykiman.

¿Kunanri kunan imanasaqtaq?
¿Maypiraqchari quri sillaqa?

Qaynallamanta yachayman karan,
arus pallarqa mikhuchiykiman.

¿Kunanri kunan imanasaqtaq?
¿Maypiraqchari arus pallarqa?

Hina q’aymata hina ch’uymata
sumaq sunqulla gustayapuway.

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawa.

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawa. 

Señor alférez, padre alférez,
descansa de buen corazón.

Si hubiera sabido con anticipación,
te hubiera hecho sentar
en una silla de oro.

¿Y ahora que voy a hacer?
¿Dónde voy a encontrar una silla de oro?

Si hubiera sabido con anticipación,
Te hubiera hecho comer arroz y habas

¿Y ahora que voy a hacer?
¿Dónde voy a encontrar arroz y habas?

Así desabrido, así sin gusto
saboréalo de buen corazón7.

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawa.

7 Esta wanka, así como las dos siguientes (wankas 
7 y 8), refleja el clima de alegría y festejo del tra-
bajo colectivo que reina durante de la siembra, 
con versos irónicos de los trabajadores hacia el 
alférez.	



30

Wanka N° 07

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawa.

Taytay alferez, señor alférez,
sumaq sunqulla samakapuway.

Hina q’aymata gustayapuway 
hina ch’uymata gustayapuway.

Qaynallamanta yachayman karan,
quri sillapi tiyachiykiman.

Qaynallamanta sabiyman karan,
quri platupi servichiykiman.

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawa.

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawa.

Señor alférez, padre alférez,
descansa de buen corazón.

Así desabrido, saboréalo 
así sin gusto, saboréalo.

Si hubiera sabido con anticipación,
te hubiera hecho sentar
en una silla de oro. 

Si hubiera sabido con anticipación,
te hubiera servido en un plato de oro.

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawa.



31

Wanka N° 08

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawa,
yayawayawa.

Kartillamuway, iskribimuway,
papel blancopi kartillamuway,
yayawayawa.

Kartayventapi iskribimuway
papel blancopi kartillamuway,
yayawayawa.

Ichas chayllata qhawayuspaqa
wachunaykiman chayayamuyman
yayawayawa.

Ichas chayllata mira yuspaqa
millk’anaykiman chayayamuyman,
Yayawayawa.

Wayra muyuylla muyuyamuyman,
parachallaylla chayayamuyman,
yayawayawa.

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawa,
yayawayawa.

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawa,
yayawayawa.

Hazme una cartilla, escríbeme,
hazme una cartilla sobre papel blanco,
yayawayawa. 

Escríbeme una carta de venta, escríbeme, 
hazme una cartilla sobre papel blanco,
yayawayawa.

De repente solo bastara que yo mire eso
para llegar a tus surcos,
yayawayawa.

De repente solo bastara que yo mire eso
para llegar a tus surcos,
yayawayawa.

Llegare dando vueltas como el viento,
llegare como la lluvia,
yayawayawa.

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawa,
yayawayawa.



32

Wanka N° 09

Yayawaya, yayawaya, yayawaya
yayawaya, yayawaya, yayawaya.

Yanaqucha yana phuyu yayawaya
kayniqllaman llanthurimuy yayawaya 

Kiswarani kiswar mallki, yayawaya,                           
kayniqllaman waymirimuy,
yayawaya.
                        
Icha qanchu yachawaqpas yayawaya
kaypi mama llanthuyuyta,
yayawaya.
                         
Yayawaya, yayawaya, yayawaya
yayawaya, yayawaya, yayawaya.

Yayawaya, yayawaya, yayawaya
yayawaya, yayawaya, yayawaya.

Nube negra de Yanacocha, yayawaya,
lleva tu sombra de este lado, yayawaya,

Árbol kiswar de Kiswarani, yayawaya,                        
agítate en esta dirección,
yayawaya.
            
De repente tu sabes yayawaya,
hacer sombra sobre la madre
kaypi8 yayawaya.
                                     
Yayawaya, yayawaya, yayawaya
yayawaya, yayawaya, yayawaya.

8 Yanacocha (“laguna negra”) es una laguna si-
tuada cerca del Quimchasata, montaña tutelar 
de la región. Esta laguna es considerada como 
salvaje y peligrosa, y las nubes negras que sur-
gen de sus profundidades estarían cargadas de 
lluvia, pero también de granizo. El kiswar o qulli 
(Buddleja coriácea) es el único árbol que crece 
en las planicies alto andinas de Espinar. Con esta 
wanka, se les hace un pedido para que contribu-
yan con su sombra y frescura a la dura labor de la 
siembra en pleno sol, y para proteger asimismo a 
la papa kaipi, variedad de papa nativa.	



33

Wanka N° 10

Yayawayawa, yayawayawa
Yayawayawa, yayawayawa.

Maskarillaway, t’aqwirillaway,
wachun-wachunta, millk’a-millk’anta.

Mana chaypipas tariwaspaqa
waqachiqtiychá “ripuy” niwanki.

Mana chaypipas tariwaspaqa
usuchiqtiychá “ripuy” niwanki.

Sach’a ch’uspichhus ñawiyuq kanman
¿chaychus qanmanri willasunkiman?

Sach’a ch’uspichhus sunquyuq kanman
¿chaychus qanmanri kwintasunkiman?

Ñuqas ripusaq, ñuqas pasasaq
inti haykuyman, lamarkantuman.

Ñuqas ripusaq, ñuqas pasasaq
killa haykuyman lamarquchaman.

Yayawayawa, yayawayawa
Yayawayawa, yayawayawa.

Yayawayawa, yayawayawa
Yayawayawa, yayawayawa.

Búscame, búscame,
en los surcos, en las sementeras.

Como no me encuentras,
me dices que me vaya porque te hago llorar.

Como no me encuentras,
me dices que me vaya porque te he dejado.

Si el mosquito de las hierbas pudiese ver,
¿Te lo diría aun así?

Si le moustique des herbes pouvait penser
¿Te lo contaría aun así?

Voy a partir, me voy a ir
hacia el occidente, hacia la costa.

Voy a partir, me voy a ir
hacia donde se oculta la luna,
hacia el océano9.

Yayawayawa, yayawayawa
Yayawayawa, yayawayawa.

9 En esta wanka, es la papa quien dirige sus versos 
a los trabajadores y les previene que no hagan 
nada que pueda ofenderla, porque esto podría 
ser dañino para su desarrollo. Como la papa es 
un ser muy sensible, podría inclusive desaparecer 
y partir lejos.	



34

Wanka N° 11

Yayawayawa, yayawayawa
Yayawayawa, yayawayawa.

Altun phawaq lasirwana,
kunkaykita prestamuway,

Phawchi ukhu sirinita,
ayriykita mañamuway.

Icha kayllay kunkaykiwan
kaypi mama yupaychayman.

Icha qanchu yachawaqpas
waña rosa yupaychayta.

Mana qanpas yachaqtiyki
sapallayñan sayashani,

Sawsi sayay sayashani
mallki sayay sayashani,

Chiri wayra samayllantin
unuypara waqayllantin.

Yayawayawa, yayawayawa
Yayawayawa, yayawayawa.

Yayawayawa, yayawayawa
Yayawayawa, yayawayawa.

Ave lasirwana que vuelas alto,
préstame tu voz,

Sirenita de la cascada,
préstame tu aire.

De repente con tu voz
podre honrar a la madre paqus.

De repente tu sabes
honrar a la waña rosa.

En caso que no lo sepas
yo me mantengo erguida sola,

Me mantengo erguida como el sauce,
me mantengo erguida como el árbol.

Con el frio y el viento como único soplo,
con la lluvia abundante como únicas lágri-
mas10.

Yayawayawa, yayawayawa
Yayawayawa, yayawayawa.

10 En estas estrofas la intérprete de wanka pide a 
diferentes seres de la naturaleza (el ave lasirwa-
na y la sirenita) que le presten su voz para honrar 
mejor a la papa. El paqus y la waña rosa son va-
riedades de papas nativas.	



35

Wanka N° 12

Yayawayawa, yayawayawa,
yayawayawa, yayawayawa.

Waymirimuway, qhawarimuway,
llawlli sintawan waymirimuway,

Waymirimuway, qhawarimuway 
sahun sintawan qhawarimuway,

Ichas chayllata qhawarimuspa
wachunaykiman chayayamuyman,

Chayay-chayaylla chayayamuyman
Wayra muyuylla muyuyamuyman

Yayawayawa yayawayawa,
yayawayawa yayawayawa.

Yayawayawa, yayawayawa,
yayawayawa, yayawayawa.

Hazme una seña, mira en mi dirección
agita en mi dirección
una cinta de flor de llawlli.

Hazme una seña, mira en mi dirección
mira en mi dirección
con una cinta de sahun.

Quizás pueda verla
y llegar hasta tus surcos. 

Rápidamente llegar,
dar vueltas como el viento11.

Yayawayawa, yayawayawa,
yayawayawa, yayawayawa.

11 Ver nota 7	



36

Wanka N° 13

Yayawayawa, yayawayawa,
yayawayawa, yayawayawa.

Señor alferez señor sacristan,
sumaq sunqulla samachipuway. 

Huch’uy hatun kullayllaykiman,
Sullk’a kuraqlla runallaykiwan.

Aceitunata machukunata
Quri qulqilla machukunata.

Paypa kallpansi sasa tarina
quri qulqilla fácil tariyna.

Señor alferez senor sacristan,
sumaq sunqulla samakapuway. 

Quri qulqilla yuguntata 
gusta sunqulla samachipuway

Paris ch’uyaywan ch’uyaspa (rispay)
gusta sunqulla samachipuway.

Yayawayawa, yayawayawa,
yayawayawa, yayawayawa.

Yayawayawa, yayawayawa,
yayawayawa, yayawayawa.

Señor alférez, señor sacristán12,
descansa de buen corazón.

A nuestra comunidad, grandes y pequeños
Con tus gentes, grandes y pequeños.

El yugo color de oliva, el yugo de oro y plata.

Su fuerza es difícil de encontrar
el oro y la plata son fáciles de encontrar.

Señor alferez, señor sacristan
hazlas reposar de buen corazón.

La yugunta en oro y plata
hazlas reposar de buen corazón.

Con dos ofrendas de cerveza y maíz
hazlas reposar de buen corazón13. 

Yayawayawa, yayawayawa,
yayawayawa, yayawayawa.

12 Durante la siembra, el cura, es el comunero 
que mantiene firmemente el arado que traza los 
surcos y el sacristán, un niño que camina delante 
de los toros y los dirige para que lo sigan afín que 
el trazado se haga en línea recta.	

13 Esta wanka es interpretada al final de la siem-
bra, al momento de liberar los toros del yugo. Los 
comuneros consideran a los animales domésticos 
como parte de su familia. 	



37

Wanka N° 14

Yayawayawa, yayawayawa,
yayawayawa, yayawayawa, yayawayawa.

Taytay padrella, señor kuralla
yayawayawa yayawayawa, yayawayawa.

Despachuykita despachapuway,
yayawayawa yayawayawa yayawayawa.

Sullu untuta kanayapuway,
yayawayawa yayawayawa yayawayawa.

Quri platupi, qulqi platupi,
yayawayawa yayawayawa yayawayawa.

Paris ch’allawan ch’uyayapuway
yayawayawa yayawayawa yayawayawa.

Paris urpuwan ch’uyayapuway,
yayawayawa yayawayawa yayawayawa.

Yayawayawa, yayawayawa,
yayawayawa, yayawayawa, yayawayawa.

Yayawayawa, yayawayawa,
yayawayawa, yayawayawa, yayawayawa.

Señor cura, señor cura14,
yayawayawa, yayawayawa, yayawayawa.

Haz para mí una ofrenda,
yayawayawa, yayawayawa, yayawayawa.

Quema para mi grasa de feto,
yayawayawa, yayawayawa, yayawayawa

En un plato de oro, en un plato de plata,
yayawayawa, yayawayawa, yayawayawa.

Ofrece para mí
un par de ofrendas de cerveza de maíz,
yayawayawa, yayawayawa, yayawayawa.

Ofrece para mí
un par de jarras de cerveza de maíz,
yayawayawa, yayawayawa, yayawayawa15. 

yayawayawa, yayawayawa,
yayawayawa, yayawayawa yayawayawa.

14 Ver nota 12.	

15 Esta wanka se interpreta la noche de la siem-
bra en la casa del alférez, delante de una mesa 
ritual. El clímax de la performance es entonces 
alcanzado, lo que se manifiesta por la presencia 
persistente del vocablo yayawa entre los versos 
en quechua, que simboliza la presencia misma 
de la papa doble y la fertilidad entre los comu-
neros.



Las Wankas de Espinar
Música tradicional de la región Cusco
Primera edición. Cusco, diciembre de 2014

©  De esta edición:
Dirección Desconcentrada de Cultura de Cusco
Ministerio de Cultura
Avenida de la Cultura 238, Condominio Huáscar.
Wanchaq, Cusco
Central telefónica (051) – 084 – 582030
www.drc-cusco.gob.pe

Hecho el Depósito Legal
en la Biblioteca Nacional del Perú Nº 2015-00541

Queda prohibida la reproducción total o parcial de esta publi-
cación por cualquier medio o procedimiento, sin para ello con-
tar con la autorización previa, expresa y por escrito del editor. 



Dirección
Desconcentrada de Cultura de Cusco
Edwin Ricardo Ruiz Caro Villagarcía 

Sub Dirección Desconcentrada de 
Industrias Culturales y Artes
José Omar Bonet Gutiérrez

Investigación
Etnomusicológica y textos 
Manuel Arce Sotelo

Asistente de investigación 
Flor de Maria Huaycochea

Intérprete de quechua
y fotografías
Yanet Hermoza Pinedo

Revisión de los textos
en quechua
Cesar Itier

Registro de audio
Yojhan Achahuanco
Carlos Medina
David Quijano

Diseño y diagramación
Nico Marreros

Edición fotográfica
Nico Marreros

Edición y masterización 
Kantos Producciones

Interpretes
Wankas de Tarcuyo
del Nº 01 al Nº 17
Juanita Merma Ccahua
Felicitas Ccahua Suni
Eusebia Huamani Chaupi
Juana Ccahua Suri 
Francisca Chaupi Ala

Interpretes
Wankas de Patillani
del Nº 18 al Nº 20
Victoria Chaupi Ccahua
Demetria Merma Chaupi

Interpretes
Wankas de Challqui
Nº 21 y Nº 22
Melchora Cana
Cirila Alvarez Cana



 LasWankas
de Espinar

MÚSICA TRADICIONAL DE LA REGIÓN CUSCO

 Textos de las canciones
1 | AKULLI (En la mañana, en el primer descanso) | Wankas N° 01, 02, 03, 04, 05

2 | MERIENDA (A la hora de almuerzo) | Wankas N° 06, 07, 08, 09, 10

3 | TORO KARACHI (En la tarde, al finalizar la siembra) | Wankas N° 11, 12, 13

4 | KACHARPARI (En la noche, en la casa del alférez o dueño del terreno) | Wanka N° 14

Las Wankas de Espinar
Música tradicional de la región Cusco

Primera edición. Cusco, diciembre de 2014
©  De esta edición: Dirección Desconcentrada de Cultura de Cusco – Ministerio de Cultura

Avenida de la Cultura 238, Condominio Huáscar. Wanchaq, Cusco
Central telefónica (051) – 084 – 582030

www.drc-cusco.gob.pe

Queda prohibida la reproducción total o parcial de esta publicación por cualquier medio o procedimiento,
sin para ello contar con la autorización previa, expresa y por escrito del editor. 

Edición y masterización Kantos Producciones


