55‘3 pERU Ministerio de Cultura
&2

-

e e o LasWankas

30 ~ deEspinar
. . - ' '* MANUE &‘sqﬁl’o*

-

MUSICA TRADICIONAL DE LA REGION CUSCO



s

e e Roare e

LasWankas
de Espinar
Aot e—
‘MUSICA TRADICIONAL

DELA REGION CUSCO

s A
L
"

i
b o1
o

"
T
-
¥
- [y
», MG R
- Py ™



PRESENTACION — e——

Musica Tradicional de la Regién Cusco es una colec-
cién de grabaciones de campo que redne muestras
del patrimonio musical de nuestra region. Cada entre-
ga aborda una prdéctica musical especifica a través
de una pormenorizada explicacion etnomusicoldgica.
Ademds de las particularidades estéticas propias de
cada uno de los exfractos sonoros, se busca con esta
coleccion entender la historia, configuracion y contex-
to social en el que se inscriben.

Con una vocacién multiple, esta coleccidon combina
el estudio, la comprensiéon y la difusion de la musica
cusquena en todos sus matices con un compromiso
enfocado al patrimonio musical menos atendido de
la region del Cusco. Asimismo, esta serie responde a la
pendiente deuda con los trabajos pioneros en la ma-
teria, realizados en esta regidon desde hace mds de un
siglo.

Enrique Pilco Paz (Ph.D.)

Equipo de Investigaciones

sobre Espiritualidades Autéctonas (ERSAI)
Universidad de Montréal



La relacién particular que existe entre el
hombre y los productos agricolas que cul-
fiva es un rasgo caracteristico de las so-
ciedades andinas:

“La vida emotiva en los Andes ha en-
contrado canales de expresion tan
interesantes como su propia produc-
cién agricola. Hay en cada planta
una carga de historia cultural que
convierte al vegetal en un actor vivo
que participa de su cotidianeidad.
Ademds, su forma, los cambios por
su crecimiento y los cuidados que
exige, hacen que los cultivadores les
atribuyan caracteristicas de compor-
tamiento humano”

(Millones 2001:163)

Las condiciones climdticas extremas de
las Provincias Altas han hecho que la
produccién agricola al sur Cusco se con-
centre principalmente en el cultivo de la
papa, y en particular en la variedad lla-
mada “amarga”, por su gran resistencia
al frio. Entre los numerosos rituales a la
papa en esta regién, destacan en parti-
cular los cantos femeninos rituales para
la siembra conocidos en la provincia de
Espinar como las wankas. El canto wanka
reviste una importancia particular en el
ciclo agricola de este tubérculo ya que
sus versos ayudan y estimulan a las semi-

llas para que se desarrollen éptimamente
en el seno de la Pachamama durante los
meses por venir.

Los cantos femeninos en los andes

Desde la década de los 80, estudios pio-
neros realizados en poblaciones ayma-
ras de Bolivia dan cuenta del poder y la
influencia de la voz femenina no solo en
actividades humanas o en el bienestar
de los animales, pero también en el de-
sarrollo de los productos alimenticios. Los
frabajos de Denise Arnold y Juan de Dios
Yapita son particularmente interesantes
en este sentido. En Rio de velldn, Rio de
canto (1988), estos investigadores mues-
fran diferentes aspectos del impacto de
las performances vocales femeninas en
los animales domésticos, lo que influye en
la reproduccién del ganado o en la ca-
lidad del pelaje de las llamas y alpacas.
Los trabajos de Arnold y Yapita se acer-
can mds a la presente investigacién sobre
las wankas en Hacia un orden andino de
las cosas: tres pistas de los Andes meridio-
nales (1992), ya que abordan el repertorio
vocal y su influencia en el desarrollo de
diferentes productos alimenticios. Pero es
en Madre melliza y sus crias = Ispall mama
wawanpi: Antologia de la papa (1996),
que estos estudios se refieren especifica-
mente a la relacién particular que se ha



forjado entre el tubérculo emblemdtico
de los Andes y poblaciones del lago Titi-
caca. Por otra parte, en el articulo “MUsi-
cas y papas en una comunidad del Norte
de Potosi” (1996) y sobre todo en Music
and the poetics of production in the Bo-
livian Andes (200¢), el etnomusicélogo
Henry Stobart estudia la relacién en ayllus
aymaras entre las performances musico-
lesy la papa.

En el caso de los Andes peruanos, se han
realizado algunos frabajos en relacién a
los cantos rituales agricolas. Entre los mds
significativos podemos citar a La sangre
de los cerros. Urkunopo yawarin. Antolo-
gia de la poesia quechua que se canta
en el Pery (1985), antologia que retne
mds de 300 cantos quechuas de dife-
rentes temdticas recogidos por el antfro-
pdlogo Rodrigo Montoya y sus hermanos
Edwin y Luis. Asimismo, en Nosofros los hu-
manos. Nuganchik runakuna. Testimonio
de los quechuas del siglo XX (1992) y enun
articulo posterior (1993), los investigadores
Ricardo Valderrama y Carmen Escalante
franscriben testimonios sobre wankas a la
papa recogidos en la década del 70 en
la provincia de Apurimac. Podemos asi
constatar que esta actividad ritual alrede-
dor de la papa en poblaciones quechuas
peruanas es igualmente practicada entre
poblaciones aymaras de Bolivia. La histo-
ria de la regidon conocida bajo los incas

como el Collasuyo puede darnos algu-
nas pistas para comprender mejor estas y
otfras homologias existentes en una y otra
ribera del lago Titicaca.

Historia de la region de las wankas

A lo largo de su historia, desde la época
precolombina hasta la republica, Espinar
y las Provincias Altas han conocido dife-
rentes divisiones territoriales, politicas y ad-
ministrativas. Después de la desaparicion
de la cultura Tiawanaco (1100 d.C.), las
poblaciones de la regién del lago Titicaca
delimitan sus fronteras a través de guerras
y alianzas (Bouysse-Cassagne 1980: 236-
237; Platt 1987: 82-89; Platt et alt. 2006: 24),
reagrupdndose en seiorios que habrian
sido los siguientes: Quillacas, Chichas Ca-
racara, Chuis, Charcas, Soras, Carangas,
Pacajes, Lupacas, Collas, Canas y Can-
chis (Bouysse-Cassagne 1978: 1058-1059).
Hacia el siglo Xill, estos seforios ocupaban
un vasto territorio que se extendia desde
el norte de Potosi hasta el actual pueblo
de Urcos al sur de Cusco, siendo el Titica-
ca su eje central. En esta drea geogrdfi-
ca, los Canas y los Canchis se situaban al
norte del lago y de la meseta del Collao:
los Canas ocupaban la orilla izquierda del
rio Vilcanota y los Canchis, la orilla dere-
cha (Markham 1923: 64).



El cronista Cieza de Ledn es uno de los pri-
meros en referirse a los Canas como una
« naciény o reunién de pueblos: “Luego
que salen [del territorio] de los Canchis, se
entra en la provincia de los Canas, que es
otra nacién de gente: y los pueblos dellos
se llaman en esta manera: Hatuncana,
Chiguana, Horuro, Cacha, y ofros que no
cuento” (Cieza de Ledn 1941[1533]: 286).

Los dos sefiorios aymaras en cuestion ha-
brian formado una alianza (Glave 1992:
26) que reconocia como autoridad cen-
fral a los Hatuncana situados en el actual
distrito de Pichigua (noreste de la provin-
cia de Coporaque). Esta confederacion
de pueblos, conocida mds tarde como la
«Nacién K'anam, se extendia sobre cuatro
zonas geogrdficas que corresponderian a
los pueblos de Pichigua (Espinar/Cusco),
Sicuani  (Canchis/Cusco), Orurillo (Mel-
gar/Puno) y San Pedro (Canchis/Cusco),
con zonas de influencia en Lampa (Puno)
y las provincias cusquenas de Paruro y
Acomay (ibid.). Pueblos eminentemente
guerreros, los Canas y los Canchis fueron
finalmente sometidos por el Inca Pachao-
cutec y anexados al imperio como alia-
dos. Posteriormente los incas contaron
con su espiritu combativo para vencer a
otfras poblaciones aymaras como los Co-
llas, durante la consolidacion territorial del
Collasuyo o regién sureste del Tawantinsu-
yo. Prueba de ello es que los Canas tenian

en Cusco un cuartel permanente para sus
fropas conocido como K'anamarka, ape-
lacién homdnima de los restos arqueold-
gicos situados en el actual distrito de Alto
Pichigua (Espinar).

Después de la conquista, las provincias de
Canas y Canchis forman en 1572 el corre-
gimiento de Tinta. Cabe sefalar que en el
siglo XVllla lengua aymara estaba todavia
en vigencia en estas poblaciones segun lo
menciona Bertonio en la “Infroduccién”
de su Vocabulario de la lengua aymara
“(...) y aunque ellos eran de diversas pro-
vincias como Canas, Canchis, Carancas,
Quillaguas, Charcas, etc., facimente en-
tendiamos y éramos entendidos de todos
aquellos indios, por ser todos aymaraes,
aunque de diversas provincias (...)" (Berto-
nio 1984 [1612]). Fue en Tinta que se inicié
en 1780 el movimiento revolucionario con-
fra la corona espanola Ilderodo por Jose
Gabriel Condorconqw précer que pasd a
la h|stor|o como Tupac Amaru Il. Durante
la época republicana, en 1833, Canas y
Canchis se convierten en dos provincias
independientes, cada una con su capital,
respectivamente, Coporaque y Sicuani.
Esta situacion dura hasta 1863, afo en
que Yanaoca se convierte en la capital
de Canas en reemplazo de Coporaque.
Finalmente, en 1917 la provincia de Canas
es dividida en Canas (capital: Yanaoca)
y Espinar (capital: Yauri), la region de las
wankas.



La papa: un ser vivo

Para comprender la importancia de los
cantos rituales wankas, es necesario tener
presente dos premisas muy importantes.
La primera es que, en estas regiones de
altura y de frio intenso, la papa constitu-
ye el cultivo y el sustento principal de las
comunidades de Espinar. Sin exagerar,
podemos afiimar que toda la vida de
estos poblados alto andinos gira prdcti-
camente en torno a la realizacion de las
diferentes etapas del ciclo agricola de
este tubérculo.

El ciclo agricola comienza asi con la siem-
bra de setiembre, el aporque en noviem-
bre que consiste en cubrir de tierra las
nuevas raices de las plantas, los rituales
a la papa de febrero, el barbecho en
marzo, la cosecha entre abril y mayo, la
preparacion de chufo y moraya en ju-
nio, los rituales de agosto seguidos de los
preparativos del material necesario para
la siembra de setiembre. La segunda pre-
misa a retener es que en estas comunida-
des la papa es considerada como algo
mds que un simple producto alimenticio.
Tratada como un ser vivo, este frato es sin
embargo ambivalente, ya que a veces la
papa es considerada como una hija que
merece los mejores cuidados, pero tam-
bién como una entidad divina a la que se
elogia y respeta. Esta relacion particular

Inicio de la siembra
de la papa en Espinar.



que se ha forjado entre los hombres y el
tubérculo emblemdtico de los Andes nos
ayuda a comprender mejor la importan-
cia de las intérpretes wankas y sus cantos
rituales que sirven de nexo entre los co-
muneros y las divinidades subterrdneas.

En la provincia de Coporaque (Espinar),
durante la cosecha del mes de mayo,
un momento de particular alegria sobre-
viene cuando se desentierra un yayawi,
tubérculo raro formado por dos papas
unidas enfre si “como siamesas” o “con
dos cuerpos y dos cabezas pegadas”. El
hallazgo del yayawi da lugar al juego co-
nocido como el yayawinakuy, durante el
cual, la persona que ha desenterrado la
"papa doble” es arrastrada por los pies a
lo largo de los surcos, afin de  fransmitir la
fecundidad a toda la parcela. Se trata de
un juego ritual, un pukllay agricola, reali-
zado en medio de la algarabia y risas de
todos los comuneros participantes en la
cosecha. En suma, el yayawi, que para un
observador fordneo seria solo una papa
deforme, en Espinar es considerado mds
bien como un tubérculo que ha alcanza-
do la perfeccién, ya que simboliza la fer-
filidad misma. El diccionario de la Acade-
mia Mayor de la Lengua Quechua define
asi el llallawi: “Patatas grandes unidas por
un lado, utilizadas en ofrendas religiosas.
Papa con 3 bulbos juntos” (Academia
Mayor de la Lengua Quechua 2005: 261).

Estas “papas dobles” pueden adoptar
algunas veces formas humanas y son
actualmente conocidas en Bolivia como
llallawa (Solomon 2000: 266; Stobart 2006:
235).Y es con este nombre que este ejem-
plar insélito de papa es descrito desde la
colonia. A fines del siglo XVI, Murta se
refiere a este tubérculo y a las mazorcas
“dobles” de maiz, que clasifica en el acé-
pite “Del sacrificio que los indios hacian™:

“(...) en tiempo de cosecha, viendo
las papas, llamadas llallaguas, que
son de diferente forma que las de-
mds, y viendo mazorcas de maiz y
otras raices de diversa hechura que
las ofras, las solian adorar, e hacer
muchas ceremonias particulares de
veneracion, bebiendo y bailando, te-
niéndolo por aguero {(...)"

(Murda 1946 [1590] : 278)

Contempordneo de Murla, José de
Acosta clasifica el término llallahua entre
los “géneros de idolatfrias” practicadas
por las poblaciones autéctonas del Nue-
vo Mundo: “las raices que llaman papas
hay unas extranas, a quien ellos ponen
nombre llallahuas, y las besan y las ado-
ran” (Acosta 1940 [1590]: 360). A principios
del siglo XVII, Bertonio define llallahua en
su diccionario aymara como : “papa o
animal monstruoso, como dos papas pe-



gadas, 0 como una mano, un animal de
cinco o seis pies (...) papas monstruosas
que nacen como una mano o balaus-
tfradas, o como una cabeza, llallahua, y
hacen supersticiones con ellas” (Bertonio
1984 [1612]). Este vocablo seria de origen
aymara.

Estas referencias nos dan cuenta del
significado ritual que ciertos productos
agricolas adquieren a causa de su forma
singular, cudlidad también reconocida
durante el incario bajo ofros nombres.
La cosecha del maiz se realizaba el mes
de mayo con la fiesta Aymuria o Airihua-
mita. Airi designaba una mazorca doble
(*como siameses”) “signo de la fecundi-
dad del Sol" (Caballero Farfan 1959: 147).
Segun Guaman Poma de Ayala, en mayo
(Aymoray Quilla) se celebraba con fiestas
el hallozgo de estos raros ejemplares, ya
sean de maiz o de papa, como lo notara
tambien Murta: “(...) dizen que hallando
una masorca que nasen dos juntas, o pa-
pas, y de recoger la comida y llevarlo a
casa o al depdsito para guardarse en las
cullunas, chauays, pirua que son barriles,
hazen muy mucha fiesta y borrachera
(...)" (Poma de Ayala 1963 [1615]: 245).
Este tipo de tubérculo era también cono-
cido como agsu mama. Durante la cose-
cha, su hallozgo era considerado como
una bendicién y el ejemplar desenterrado
“se le guardaba con reverencia, dado

que la fertiidad de los campos estaba
asegurada” (Millones 2001: 177).

El vocablo yayawa estd muy presente
en los versos de las wankas. Este culto de
ancestro prehispdnico puede ser consi-
derado como una invocacién a las semi-
llas de la papa, para que se conviertan
en yayawi y que la cosecha del mes de
mayo sea un éxito. Asi, las wankas de Es-
pinar forman parte del acervo de cantos
propiciatorios que las poblaciones andi-
nas dedican a la fertilidad desde tiempos
inmemoriales.

Las interpretes wankas

La palabra wanka se refiere tanto al can-
to como a cada una de las cuatro intér-
pretes que constituyen el conjunto vocal.
Sus presentaciones las realizan durante los
diferentes momentos de descanso que
los trabajadores ftoman durante la ardua
labor, en pleno sol, que constituye la siem-
bra de la papa en setiembre. Las wankas
son cantadas por un conjunto de cuatro
intérpretes, previamente contactadas
por el dueno de la parcela a sembrar. Un
rasgo caracteristico que llama inmediata-
mente la atencion en esta tradicién vocal
es la postura que las cuatro intérpretes
adoptan al cantar: de pie, formando un
circulo, con los rostros dirigidos al interior



de este circulo, y tapdndose el rostro con
una de sus polleras. Esta actitud y esta
postura son indispensables para ellas, afin
de entrar en contacto con el mundo os-
curo de la Pachamama.

De esta forma, al taparse la cara y cerrar
los ojos justo antes de cantar, las intérpre-
tes recrean y se encuentran inmediato-
mente en un mundo sin luz y de finieblas
como es aquel donde habitan las entida-
des tellricas. Y al ponerse en circulo ce-
rrado, agachando la cabeza y cubrién-
dose con sus polleras, las cantantes no
dejan escapar sus voces hacia el exterior.
Ellas forman un ente solidario y sonoro,
enviando sus cantos directamente hacia
la tierra y al universo oscuro donde se en-
cuentran la Pachamama y las semillas de
las papas, a quienes ellas dirigen sus ver-
sos en quechua. Entre las intérpretes de
wankas existe una categoria de cantante
llamada la cantora. Se frata generalmen-
te de la intérprete de mds edad, quien
por su experiencia conoce todas las me-
lodias y versos en quechua del repertorio.
Es ella quien dirige y lleva la iniciativa del
desarrollo de la performance.

Sin embargo, no se podria calificar a la
cantora como una “solista” propiamente
dicho, ya que el canto wanka se inter-
preta al unisono. No hay primacia real
de una voz sobre las otras, salvo algunos

comienzos de versos donde la cantora
sobresale fugazmente justo al comenzar
la frase musical que serd seguida inme-
diatamente por las tres wankas acompa-
Aantes. Su rol es mds bien de una “guia”,
caracteristica propia a este tipo de per-
formance ritual colectiva que se plasma
en una conjuncion solidaria de las voces.
Asi, la cantora puede ser considerada
como el pilar del conjunto de wankas,
sobre la cual van a basarse las otras intér-
pretes, quienes se amoldan exactamen-
te a su entonacion, palabras y estilo de
cantar. La participacién de esta “guia”
es realmente indispensable, tal como lo
pudimos comprobar en varias ocasiones
durante las entrevistas realizadas en casa
de las intérpretes acompanantes, las cua-
les tenian la mayor dificultad en cantar sin
la presencia de una cantora.

El repertorio no se transmite directamente
"de maestro a discipulo” como es el caso
de la mayoria de tradiciones de transmi-
sion oral; las cantantes acompafantes
no vienen nunca a la casa de la cantora
para aprender a wankar. Las jovenes sue-
len aprender el repertorio escuchdndolo
directamente durante la siembra, desde
muy ninas, tal como nos lo comentaba
una cantora: "He aprendido [a cantar
wankas] yendo a la chakra [para la siem-
bra de la papa]”. Es a fravés de esta vision
de las intérpretes y la audicion in situ de



sus cantos delante de los surcos que al-
gunas jovenes se impregnan totalmente
de este repertorio para convertirse quizds
mds tarde en una cantora. Sin embargo,
es interesante observar que algunas can-
toras tienen algun familiar que es o ha
sido a su vez cantora. Este es el caso de la
cantora Victoria que aprendié a wankar
con sus hermanas mayores, el de Juanita,
quien aprendié el canto con su madre Fe-
licitas, o bien, el de Adela que aprendié
los versos con su madre, la renombrada
cantora Eusebia. Esta forma de transmi-
sion en familia es probablemente mds
efectiva para aprender este repertorio
practicado una sola vez al ano, durante
la siembra de setiembre. La cantora es la
memoria viviente de esta tradicion vocal,
la depositaria de las melodias y los versos
en quechua, gracias a quien se efectua
la transmisién oral durante las performan-
ces de septiembre.

Pero la cantora no es solicitada por el
duefo del terreno a sembrar Unicamen-
te por su conocimiento del repertorio de
wankas. En efecto, su presencia es in-
dispensable durante la siembra ya que,
gracias a la cantora, la comunidad pue-
de esperar tener una buena cosecha en
mayo debido a que es ella quien sabe
enfrar en contacto con las semillas de la
papa y con la Pachamama. De esta for-
ma la cantora, tanto como guia vocal y

La papa es considerada
como un ser vivo.



como intermediaria ritual, transmite a las
demds intérpretes su experiencia como
portavoz entre el mundo de los hombres
y el mundo de las divinidades. Al mismo
fiempo que las intérpretes acompanantes
se impregnan de los versos y de su estilo
de cantar, ellas aprenden igualmente la
posicién y la concentracion que la can-
tora transmite en cada una de sus inter-
venciones para dialogar y dirigir sus versos
directamente a la Pachamama. En tanto
que intermediarias rituales, la cantora y
sus wankas acompafnantes renuevan asi
los lazos de reciprocidad y de intercam-
bio entre la comunidad vy las divinidades
ctonicas.

Una tradicién en vias de extincién

Hacia la década de los 80, cuando las
wankas estaban en su apogeo, estos
cantos rituales eran practicados en todas
las comunidades productoras de papa
de Coporaque. Desde entonces, este
canto ha ido desapareciendo en esta
provincia de Espinar, de manera que en
la actualidad solo se practica en Tarcuyo,
poblado situado al sur de la capital distri-
tal de Coporaque y que se constituyd en
comunidad el 2011. Desde el fallecimien-
to el 2010 de Jacoba Ccahua Salcedo, la
cantora de mds edad, en este poblado
quedan solo 8 cantoras: Juana Ccahua

Suri, Felicitas Ccahua Suni, Julia Suni Suri,
Eusebia Huamani Chaupi, Demetria Salas
Suni, Juanita Merma Ccahua, Francisca
Chaupi Ala y Adela Suni Huamani.

En Sukuytambo, provincia al sur de Co-
poraque, la siembra de la papa ya no se
realiza con cantos wankas. Pero todavia
se puede encontrar algunas intérpretes
de edad en la comunidad de Chaupi-
mayo, particularmente en los sectores de
Concajay Patillani donde enfrevistamos a
las Ultimas cantoras de esta comunidad.
En Concaja grabamos a las cantoras
Balbina Alberta Kawaque y Luisa Merma
Nunonca. En Patillani pudimos ubicar a la
Unica cantora del sector, Victoria Chaupi
Ccahua, quien hacia pastar su ganado
a algunos kildbmetros de su domicilio. Fue
solo gracias a su hija Demetria Merma
Chaupi que pudimos enfrevistarla, ya que
ella nos guio gentimente hasta el lugar
donde su madre llevaba todos los dias sus
llamas y ovejas. Ademds Demetria acom-
pano a la cantora Victoria en algunos
cantos wankas que interpretd para noso-
fros en medio de la puna.

Diferentes factores han contribuido a la
desaparicion de las wankas. El primero
que salta ala vista es la interrupcion de la
fransmision oral. Existe un verdadero desin-
terés por parte de las jévenes en aprender
el canto wanka; este abandono volunta-



rio es considerado por ellas como un pri-
mer paso necesario para poder proyec-
tarse hacia nuevos horizontes urbanos. De
tal manera que el hecho de romper con
sus raices no es vivido como una situacion
dolorosa; al contrario se trata de un he-
cho social comuUn a su generacion para,
segun ellas, salir adelante. La influencia
urbana se extiende asi hasta estas co-
munidades alejadas de Coporaque: las
nuevas generaciones son mds receptivas
alos cambios y novedades que les ofrece
el mundo moderno, consecuencia de su
frecuente contacto con la ciudad, razén
por la cual los cantos wankas ya no for-
man parte de sus proyectos de vida. En
efecto, Yauri (capital de la provincia de
Espinar) se encuentra a solo a 40 minutos
en “combi” (fransporte en comun) desde
Tarcuyo.

Esta falta de interés en aprender cantos
rituales por parte de las jévenes se mani-
fiesta en ofros aspectos, por ejemplo en su
forma mds moderna de vestirse y en su re-
chazo por aprender ofras tradiciones, en
particular el tejido, como lo manifiestan
sus padres: “Ni siquiera saben tejer, eso
es lamentable”. Esta situacion ilustra bien
la verdadera ruptura que existe entre las
generaciones, si se tiene en cuenta que
el canto y el tejido son soportes privile-
giados de la identidad en las sociedades
andinas.

Los pobladores y las cantoras de Tarcu-
yo manifiestan cierta forma de orgullo
porque su comunidad es actualmente el
Ultimo baluarte de esta tradicién vocal,
como lo reconocen otras comunidades
vecinas: “En Tarcuyo, lindo wankan las se-
Aoras ahi”, “En Tarcuyo, ahi saben [cantar
wankas]”. Al mismo fiempo, las cantoras
encaran con resignaciéon la actitud de
las jovenes: “Ellas [las jbvenes] no gustan
ese canto antiguo, ahora estamos cam-
biando, dicen, no quieren saber [sobre el
aprendizaje de wankas]”. Esta claudico-
cién por parte de las actuales cantoras
también puede explicarse por el hecho
de que ellas han visto la desaparicion de
numerosas tradiciones vy rituales en las Ul-
fimas décadas, muchos de los cuales se
practicaban en la época de la cosecha
de la papa. Enfre estas fradiciones de la
cosecha caidas en el olvido tenemos el
haspiy tatay (ritual con exclamaciones in-
vocatorias para “llamar” a la papa, justo
antes de comenzar la cosecha), el tuta
ghashwa (cantos y rondas nocturnas de
jovenes, junto a las papas cosechadas)
y el chuno apay (transporte del chuio
[papa helada para su conservacion] so-
bre llamas, con cantos, desde el terreno
de cultivo hasta la casa).

Pero la interrupcion de la transmisién oral
no es la Unica causa de la desaparicion
de las wankas. La division de los terrenos



colectivos en terrenos privados de 7 hec-
téreas por familia ha sido nefasta para
esta tradicion. Antes de convertirse en
“comunidad campesina” el 2011, Tarcuyo
era uno de los 11 sectores que constituian
la comunidad de Apachaco. El 2006, Tar-
cuyo fue uno de los Ultimos sectores de
Apachaco en adoptar este sistema de
parcelacién. Las actuales parcelas priva-
das no necesitan de muchos trabajado-
res para que la siembra o la cosecha se
lleve a cabo. El propietario de un terreno
realiza estas labores en familia y convoca
menos frecuentemente a ofros comune-
ros para ayudarlo, y ain menos a cantan-
tes wankas durante la siembra. Una situo-
cién muy similar habia ya sido observada
por Arguedas en el Valle Sagrado hacia
los anos 40, cuando comparaba los ritua-
les de las cosechas colectivas en las gran-
des propiedades de los terratenientes, en
oposicion a la cosecha austera y en fa-
milia que efectuaban los propietarios de
pequenas parcelas (Arguedas 1985).

En los Ultimos afos, la introduccién del
fractor en reemplazo del arado y la chaki-
taclla es un factor que marca también la
decadencia de la minka y el trabajo co-
munitario en esta regién. Es una técnica
agricola individual y mecanizada, en total
confradiccion con el frabagjo colectivo y
la ayuda mutua, de prdactica general en
Espinar y Sukuytambo hasta hace pocos

anos. En lo que concierne las performan-
ces musicales andinas, es importante
tfener en cuenta que muchas de estas
fradiciones fueron concebidas en las so-
ciedades incas y pre incas para ser inter-
pretadas durante los trabajos colectivos,
en especial para dar dnimos y alegria a
los numerosos trabajadores que participa-
ban en ellos. La relacion entre la alegria,
el juego y el hecho de trabajar o realizar
diferentes tareas colectivas es un aspec-
to esencial, rico de implicaciones rituales
(Arce Sotelo 2008), como el yayawinakuy
de la cosecha en Espinar, caracteristicas
esenciales de la nocién del trabajo en
las comunidades andinas desde épocas
precolombinas (Harris 2010). Ademds, es-
tar contentos, frabajar comunitariamente
y de buen humor, es también otra forma
de honorar juntos a la papa y recibir los
beneficios de la Pachamama.

Como en ofras regiones de los Andes,
otro factor que influye en la decaden-
cia de las tradiciones en general es la
presencia cada vez mayor de religiones
fordneas. Por el momento, la mayoria
de los pobladores de Tarcuyo practica
la religion catdlica sin conflicto aparente
con el culto paralelo de las divinidades
locales como la Pachamama o los apus
(“montanas tutelares”). Pero en los secto-
res vecinos los evangelistas o adventistas
fienen cada vez mds adeptos. Conocidos



como “los hermanos”, ellos no solamen-
te abandonan los cultos a los santos y a
las divinidades locales, pero igualmen-
te dejan de practicar las performances
musicales o vocales que acompanaban
estos rituales: “Se vuelven hermanos y ya
no pueden hacer fiesta [para los santos o
para las divinidades]”. Esta influencia es
mds marcada en Chaupimayo donde la
performance de las wankas de la siembra
ha desaparecido completamente desde
hace una década.

Evolucién del canto

El canto wanka es una performance con
versos en quechua. Segun los testimonios
recogidos, existi® en Coporaque otro
fipo de wanka diferente al de Tarcuyo,
pero actualmente ya extinguido. Se fra-
taba de un canto totalmente silédbico,
es decir, sin palabras en quechua y ba-
sado Unicamente en silabas, mds preci-
samente cantado exclusivamente con
el vocablo yayawa. Por ofro lado, este
fipo de wanka poseia las caracteristicas
de las wankas de Tarcuyo: performance
ritual practicada una vez al aio para la
siembra de la papa, durante las pausas
de los trabajadores, interpretada por un
conjunto compuesto por una cantora y
fres cantantes acompanantes, posicion
en circulo y cubriéndose la cara con una
de sus polleras, etc.

Wankas sildbicas de Challqui
durante la Fiesta de San Francisco.



El drea geogrdfica de estas wankas sild-
bicas estaba situado al norte de Copo-
raque (capital del distrito), y comprendia
las comunidades de Sepillata, Cotahua-
si, Ccamanocca, Urinsaya, Pumahuasi,
Huayhuahuasi, Ogquebamba y Totora
Alta. En el pueblo de Coporaque y en los
sectores aledanos, este tipo de wanka
desaparecié hace ya unas cuatro dé-
cadas; mientras que en las comunidao-
des mencionadas situadas mds al norte,
esta version sildbica habria sobrevivido
hasta la Ultima década del siglo pasado
antes de exfinguirse a su vez. Este tipo
de wanka sildbico habia sido practicado
también en Challqui (sector de la comuni-
dad de Hatun Ayraccollana, limitrofe con
Apachaco), poblado situado a 7 km de
Tarcuyo. Esta performance vocal no se
practica mds en Challqui ya que en este
sector la siembra de la papa se realiza sin
wankas desde hace por lo menos tres dé-
cadas. Sin embargo, cada 4 de octubre,
al final de la fiesta de San Francisco que
se lleva a cabo en Apachaco y que mar-
ca el final de la siembra de la papa en la
region, se puede todavia escuchar breve-
mente esta version sildbica interpretada
por las Ultimas representantes de este tipo
de canto. Esta costumbre de concluir esta
fiesta patronal con el wanka silébico se ha
convertido en una especie de fradicién,
como un homenaje de este poblado a
San Francisco, y es la Unica ocasién en

16

que se puede escuchar a estas intérpre-
tes de Challqui en todo el ano.

En Challqui fuvimos la oportunidad de
entrevistar y grabar a una de las Ultimas
cantoras de este sector, Melchora Cana,
quien canto acompanada de su hija Ci-
rila Alvarez Cana. Es interesante senalar
que los pobladores de Challqui resal-
tan aun hoy en dia el hecho de que las
wankas de este poblado eran cantadas
antafo con versos en quechua y que, es
solo desde que esta tradicion comenzd
a extinguirse, que el canto pasé a ser si-
ldbico con la palabra yayawa: “Canta-
ban antiguamente con letra, ahora no™.
En una entrevista realizada a Felipa Noa,
antigua cantora de Challqui fallecida el
2013, ella se refirié de esta forma a las ul-
fimas intérpretes de este poblado: “Ya no
cantan igual como antes con esa ento-
nacién, con carino, [hoy en dia] ya no re-
cuerdan, todas cantaban con palabras,
ya no recuerdan, por eso tararean [con el
vocablo yayawa]”.

Estos hechos nos permiten retrasar la evo-
lucion del canto wanka hasta su extin-
cién. Al desaparecer las cantoras con el
repertorio y al no tener discipulas debido
a lainterrupcion de la transmisién oral, las
cantantes acompanantes quedaron des-
amparadas sin sus guias rituales y vocales.
Pero aun asi, sin la presencia de las can-



toras y su conocimiento de los versos en
quechua, las intérpretes acompanantes
continuaron con esta tradicién cantando
solo con el vocablo yayawa. Esta version
sildbica puede ser entonces consideraba
como el canto de cisne de las wankas de
Espinar ya que marca la etapa final de
las cantos a la papa antes de la desapa-
ricion de las intérpretes acompanantes
y la consecuente extincion definitiva de
esta tradicién vocal agricola. Hemos po-
dido también constatar que, a diferencia
de las wankas en quechua cantadas al
unisono, en las wankas silédbicas de Cha-
llqui la heterofonia es muy frecuente. Este
paso de la homofonia a la heterofonia se-
ria también una de las caracteristicas del
canto wanka antes de desaparecer.

Sin embargo, a la diferencia de la mayo-
ria de los cantos silébicos en otros lugares
del mundo interpretados con silabas sin
significacién, el wanka silébico de Espinar
estd basado en el yayawa, vocablo pro-
piciatorio de hondas raices precolombi-
nas y de gran significado ritual.

El canto ritual

El canto wanka posee una forma estrofi-
ca. Pero si la melodia se repite fielmente
en cada estrofa de una misma wanka,
desde el punto de vista de los versos en

quechua el canto puede dividirse en tres
partes:

1. Una introduccién
Esta primera estrofa estd basada ex-
clusivamente en el vocablo yayawa

2. Un nimero variable de estrofas

Estas estrofas estdn compuestas de
versos en quechua que siguen exac-
tamente los pardmetros musicales
(melodia, métrica, pulsacion, etc.) ex-
puestos por la estrofa de infroduccién

3. Una conclusién

Ultima estrofa que retoma el vocablo
yayawa (al igual que la estrofa de in-
froduccion), anunciando esta vez el
fin de la performance

La estrofa de introduccién enuncia asi las
caracteristicas melddico-ritmicas que en
adelante se van a repetir en cada una de
las estrofas que constituyen la wanka. Esta
estrofa inicial con el yayawa constituye
por lo tanto el modelo y el signo distintivo
de cada wanka del repertorio. La estrofa
de infroduccién de las wankas podria te-
ner antecedentes en cantos rituales pre-
hispdnicos. El investigador Maurice Husson
ha estudiado cantos rituales consignados
por el cronista Guamdn Poma de Ayala
en su Nueva Coronica y Buen Gobierno
(1936 [1615]). Entre estos tenemos al hay-



lli, el harawi y el wagaylli en relacién con
actividades agricolas, y en los cuales Hus-
son sefala que estdn precedidos de una
infroduccién que él denomina “obertura”
o “introduccién ritual” (Husson 1993: 47):

- Harawi: cantos de amor, de relatos
histéricos y para las labores agricolas
Obertura: Haray harawi

- Haylli: canto de tfriunfo de guerras y
para la siembra del maiz
Obertura: Ayaw haylli yaw haylli

- Waqaylli: canto en forma de invo-
caciones para atfraer la lluvia en caso
de sequias extremas

Obertura: Aya uya wagqgaylli

Esta “introduccién ritual” guarda cierta
analogia con la estrofa de introduccion
de las wankas basado en el vocablo ya-
yawa, porque la “obertura” precolom-
bina anunciaba también el nombre o
el tema de la performance que seguia.
Como en la introduccién sildbica de las
wankas, es muy probable que esta “ober-
tura” instaurara también el perfil de la es-
fructura melddica y ritmica del canto, con
vocablos especificos para cada uno de
ellos. También es interesante sefialar en los
textos de las wankas diferentes caracteris-
ficas de la poesia quechua, en particular
los “pareados semdnticos”, que consisten

18

en correspondencias que se establecen
enfre palabras homologas situadas en
versos o estrofas diferentes. Este procedi-
miento de la poesia verndcula sefalado
por Husson en diferentes cantos rituales
de la Nueva Coronica y Buen Gobierno,
ha sido anteriormente estudiado por otfros
investigadores (Salomon & Urioste 1991;
Manheim 1991).

Es posible que luego de la desaparicion
de las Ultimas cantoras de Tarcuyo, las
wankas acompaiantes continben  to-
davia por un fiempo cultivando esta
fradicién cantando Unicamente con el
vocablo yayawa. Pero tal como nos lo
demuestran los casos de las wankas del
norte de Coporaque y del poblado de
Challgui, esta etapa sildbica marca el
preludio de la extincién definitiva de esta
fradicién vocal en Espinar. Podemos asi
constatar que, al adoptar en exclusividad
el vocablo yayawa en todas sus estrofas,
el canto wanka se convierte, antes de
extinguirse, y mds que nunca, en una in-
vocacién constante a la fertilidad de la
papa y en una ofrenda final a la Pacha-
mama.



Bibliografia

ACADEMIA MAYOR

DE LA LENGUA QUECHUA
2005 Diccionario quechua -espaniol- que-
chua. Cusco: Gobierno Regional del Cusco

ARCE SOTELO, Manuel
2008 “Batallas rituales, juegos rituales: el
componente pukllay en el Chiaraje y otfras
manifestaciones andinas”. En: Perspectivas
Latinoamericanas, N° 5, pp. 166-191. Nan-
zan: The Center for Latin-American Studies.
Nanzan University (Nagoya - Japon).

ARGUEDAS, José Maria
1985 “Ritos de la cosecha”. En: Indios, Mes-
tizos y Senores (1948), pp.117-123. Lima: Ed.
Horizonte.

ARNOLD, Denise Y.

YAPITA, Juan de Dios
1988 Rio de vellén, Rio de canto. Cantar
a los animales, una poética andina de la
creacion. La Paz: Universidad Mayor de San
Andrés.

1992 « Simillt’anha. Pensamientos compar-
fidos acerca de algunas canciones a los
productos de un ayllu andino ». En: Hacia
un orden andino de las cosas: tres pistas de
los Andes meridionales, pp. 109-173. La Paz:

Hisbol: ILCA.
1996 Madre melliza y sus crias = Ispall mama La cantora Balbina
wawanpi: Antologia de la papa. Compila- cantando en las alturas de Concaja.



dores: Denise Arnold & Juan de Dios Yapita
Moya, pp. 195-222. La Paz: Ediciones ILCA.

BERTONIO, Ludovico
1984 Vocabulario de la lengua aymara
(1612). Cusco: Centro Bartolomé de las Casas.

BOUYSSE-CASSAGNE, Théreze
1978 "L'Espace Aymara : Urco et Uma”. En
: Annales. Economies, Sociétés, Civilsations,
vol. 33, N° 5-6, pp. 1057-1080. Paris

1980 Les hommes d'en haut. Rapports so-
ciaux et structures spatio-temporelles chez
les aymaras (XV-XVle siecles). Tesis de Doc-
torado. Ecole des Hautes Etudes en Scien-
ces Sociales.

CABALLERO FARFAN, Policarpo
1959 « Supervivencias agrarias ». En: Revista
del Instituto Americano de Arte. Afo IX, N° 9,
pp. 121-152. Cusco

CIEZA DE LEON, Pedro
1984 La crénica del Pery (1535). Lima: PUCP
(Pontificia Universidad Catdlica del Perd).

GLAVE, Luis Miguel
1992 Vida, simbolos y batallas: creaciéon y re-
creacion de la comunidad indigena. Cusco
siglos XVI-XX. Lima: FCE (Fondo de Cultura
Econdmical).

20

GUAMAN POMA DE AYALA, Felipe
1936 Nueva Coronica y Buen Gobierno
(16152). Paris: Institut d'Ethnologie.

HARRIS, Olivia
2010 “Trocaban el trabajo en fiesta y regoci-
jo". Acerca del valor del trabajo en los An-
des historicos y contemporaneos. En: Revista
Chungara, n° 42, pp. 221-233. Chile: Universi-
dad de Tarapaca, Arica.

HUSSON, Jean-Philippe
1985 La poésie quechua dans la chronique
de Felipe Waman Puma de Ayala. Paris: Ed.
L'Harmattan

1993 “La poesia quechua prehispdnica. Sus
reglas, sus categorias, sus temas a través de
los poemas transcritos por Waman Puma
de Ayala”. En: Revista de Critica Literaria
Latinoamericana, Ano XIX, N° 37, pp. 63-85.
Lima: Latinoamericana Editores.

MANHEIM, Bruce
1991 The language of the Inca since the Eu-
ropean Invasion. Austin: University of Texas
Press.

MARKHAM, Clemente R.
1923 Las posesiones geogrdficas de las tribus
que formaban el imperio de los incas. Lima.



MILLONES, Luis
2001 “Plantas o dioses: contrapunto entre la
papa y el maiz”. En: Dioses y demonios del
Cuzco, pp. 163-186. Lima: Fondo Editorial del
Congreso del Pery.

MONTOYA, Rodrigo, Edwin y Luis
1985 La sangre de los cerros. Urkunapa
yawarin. Antologia de la poesia quechua
que se cantfa en el Perd. Lima: Centro pe-
ruano de estudios Sociales / Mosca Azul Edi-
tores / Universidad Nacional Mayor de San
Marcos.

PLATT, Tristan
1978 “Symétries en miroir. Le concept de ya-
nantin chez les Malcha de Bolivie ». En : An-
nales. Economies-Sociétés-Civilisations. 33&
année, n° 5-6, pp. 1081-1107. Paris : Centre
National de la Recherche Scientifique / Eco-
le des hautes Etudes en Sciences Sociales.

PLATT, Tristan,

BOUYSSE-CASSAGNE, Théréze

HARRIS, Oliviia
2006 Qaragara-Charka. Mallku, Inka y Rey
en la provincia de Charcas (siglos XV-XVII).
La Paz: IFEA/Plural editores.

SALOMON, Franck y URIOSTE, George L.
1991 The Huarochiri manuscript. Austin: Uni-
versity of Texas Press.

21

SOLOMON, Thomas
2000 “Dueling Landscapes: Singing Places
and identities in Highland Bolivia™. En: Ethno-
musicology, vol. 44, n° 2, pp. 257- 280. Univer-
sity of lllinos Press.

STOBART, Henry
1996 “MUsica y papas en una comunidad
del Norte de Potosi”. En: Madre melliza y sus
crias = Ispall mama wawanpi: Antologia de
la papa. Compiladores: Denise Arnold &
Juan de Dios Yapita Moya, pp. 413-430. La
Paz: Ediciones ILCA.

2006 « Disembodied Voices and Dancing
Potatoes ». En: Music and the poetics of
production in the Bolivian Andes. England:
Asshgate Publishing Limited.

VALDERRAMA, Ricardo

ESCALANTE, Carmen
1992 Nosotros los humanos. Nuganchik ru-
nakuna. Testimonios de los quechuas del
siglo XX. Cusco: CBC (Centro de Estudios Re-
gionales Andinos “Bartolomé de las Casas”).

1993 “Canciones de imploracién y de amor
enlos Andes. Literatura oral de los quechuas
del siglo XX". En: Revista de Critica Literaria
Latinoamericana. Ano XIX, N° 37, pp. 11-39.
Lima.



Este CD forma parte de las Producciones
Fonogrdficas Etnomusicoldgicas realiza-
das el 2014 por el Ministerio de Cultura de
Cusco. El equipo de investigacion a cargo
de la grabacion de las wankas de Espinar
estuvo dirigido por el etnomusicélogo Ma-
nuel Arce Sotelo, investigador del Instituto
Francés de Estudios Andinos (IFEA), quien
estudia desde hace anos a las wankas
de la regién de Coporaque, asistido en
la parte etnogrdfica por la investigadora
y arquedloga Flor de Maria Huaycochea.
El registro fue realizado por los técnicos
de sonido Carlos Medina Anaya, Yojhan
Achahuanco Gamarra y David Quijano
Olarte, quienes aportaron su experiencia
y profesionalismo en este tipo de trabajo
de campo. La labor de la intérprete de
quechua Yanet Hermoza Pinedo fue tam-
bién muy importante por su facilidad de
contacto, en especial para las entrevistas
con la interpretes, lo que nos permitio fi-
nalmente grabar a las Ultimas cantoras de
Challqui, Tarcuyo (Coporaque), Concaja
y Patillani (Sukuytambo). La grafia y la tra-
duccién del conjunto de textos recaba-
dos han sido previamente revisadas por el
eminente investigador Cesar ltier, profesor
principal de quechua en el Instituto Na-
cional de Lenguas y Civilizaciones Orien-
tales (INALCO) de Paris (Francia).

El corpus que figura en el CD estd cons-
fituido por 22 melodias diferentes reca-

29

badas en Espinar y Sukuytambo. Hemos
escogido las mejores versiones que fueron
grabadas por cantoras de Tarcuyo y Pati-
llani, mds dos versiones de wankas del fipo
sildbico recogidas en Challqui. Algunos
de los textos se repiten en las melodias re-
cabadas en Tarcuyo y Patillani, razén por
la cual tfenemos solo 14 wankas en que-
chua diferentes. Este corpus podria ser
considerado como todo el repertorio de
wankas que queda en nuestros dias en la
memoria de las cantoras.

Segun los testimonios recabados, cuando
esta tradicién estaba en todo su apogeo
hace mds de medio siglo, el repertorio
de wankas estaba constituido de varias
decenas de cantos diferentes, tanto en
sus textos como en sus melodias. El redu-
cido numero de wankas recabado en
la presente investigacion reflejaria en-
tfonces no solamente las pocas cantoras
que guedan en la actualidad, sin vistas a
aumentar mds, pero sobre todo el verda-
dero proceso de extincidon en que se en-
cuentra esta fradicién vocal en Espinar.
Ademds de la papa, los versos en que-
chua estan dirigidos también al alférez, a
los trabajadores y a diferentes elementos
de la naturaleza. Paralela a la estructura
estréfica, cabe sefialar la organizacion
general de la performance de las wankas
que nos permite considerarla como un
“"programa ritual”. En efecto, los cantos



se ejecutan en 4 momentos precisos del
dia de la siembra, cada uno con su ape-
laciéon respectiva. Los 14 textos de wankas
en quechua de esta produccion fonogrd-
fica han sido numerados para su estudio
y, segun el “programa ritual”, se pueden
ordenar asi:

o Akulli

(En la manana,

en el primer descanso)
Wankas N° 01, 02, 03, 04, 05

¢ Merienda
(A'la hora de almuerzo)
Wankas N° 06, 07, 08, 09, 10

* Toro karachi
(En la tarde, al finalizar la siembra)
Wankas N° 11,12, 13

¢ Kacharpari

(En la noche, en la casa del alférez o
dueno del terreno)

Wanka N° 14

Cabe sefalar que esta numeracién de
las wankas del “programa ritual” no co-
rresponde exactamente a aquella asig-
nada a las 22 wankas del CD, ya que es-
tas Ultimas han sido ordenadas segun el
poblado donde han sido grabadas, con
el nombre de sus respectivas intérpretes. La cantora Melchora de Challqui,

escuchando su propia grabacién.

23



Wanka N° 01

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawa.

:Nachus mamallay kuskayunkifia
santa tiraman terra-birhinman?@

Kuskayusgayqga yananchasqayqa
ganfias mamallay waytarishanki.

Nugas mamallay chayayamusaq,
febreruchallay killatana.

Paris uAalla silwillantinfia
Mahis binulla ch'ullayantin.

Yayawayawa, yayawayawda
yayawayawa, yayawayawa.

24

Yayawayawa, yayawayawd
yayawayawa, yayawayawa.

2Al fin, madre, ya te uniste
ala tierra santa, a la fierra virgen?

Una vez reunida, una vez unida por mi
eres tU, madre, quien florece.

Soy yo, madre,
quien va a llegar en febrero.

Con un paris uAa en mi manta
con vino de Majes como ofrenda’.

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawda.

1 En febrero se realizan diferentes rituales a la
papa. Durante uno de ellos, el sawasira, se lleva
a la chakra el paris uha y vino de Majes como
ofrendas. El paris uha es una diminuta figura en
forma de dos toros simbolizando el arado, mode-
lados con sebo de llama mezclado con harina de
canihua para ser quemado en la chakra. El vino

de Majes es para brindar.



Wanka N° 02

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawa.

:Nachus mamallay kuskayunkifia

erraybirhinman? Yananchasgayqa.

Arwiy-arwita karuy-karuta.
Nugas mamallay chayayamusaqg.

Rurusqallayki cuentarigllana
saphisqallayki yachayugllana.

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawa.

Yayawayawa, yayawayawd
yayawayawa, yayawayawa.

3Al fin, madre,
ya fe uniste a la fierra virgen?
Una vez unida por mi.

Toda enredada, toda alargada.
Soy yo, madre, quien va a llegar.

Para contar tus frutos
para conocer tus raices?.

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawa.

2 El sawasira consiste en desenterrar algunas rai-
ces de papa, para ver y conocer el desarrollo de
las llamadas “papas nuevas”. Febrero, época de
lluvias por excelencia, es el mes en que las plan-
tas de papa florecen y se encuentran en todo su
esplendor, asi que las plantas se rozan entre si y
hasta de surco en surco.



Wanka N° 03

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawa.

QannAas mamallay waytarishanki
clavelinascha t'ikayayugna.

Qqgannas mamallay waytarishanki
rosalinascha t'ikayayugia.

Amas mamallay gatikunkichhu
wichay uraylla pasahiruman.

“Haku" nigtiyki gatikugtiyki
apachitaman sagisunkiman.

“Haku" nigtiyki gatikugtiyki
hurnaraman wikch'usunkiman.

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawa.

20

Yayawayawa, yayawayawd
yayawayawa, yayawayawa.

Eres t0, madre, quien florece
con flores de clavelina.

Eres tU, madre, quien florece
con flores de rosalina.

Madre, no sigas al pasajero
que va de arriba a abajo.

Si tU le dices « vamos », si tU lo sigues,
él te dejara en el abra.

Si tU le dices « vamos », si tU lo sigues,
él te abandonara en la cabanc®.

Yayawayawa, yayawayawd
yayawayawa, yayawayawa.

3 Hacia fines de junio, algunos comuneros de
Tarcuyo llevaban moraya (papa helada) en
llama hasta la comunidad de Cabanoconde
(Arequipa) para intercambiarla con maiz. Era un
largo viaje que duraba 6 dias y durante el cual el
cortejo se reposaba en las hurnaras, rdsticos abri-
gos de piedra para protegerse del frio en plena
puna. Este viaje a pie se interrumpid el afio 2000
cuando el fransporte de moraya hacia Arequipa
comenzdé a hacerse en camion. En esta wanka se
aconseja ala papa que no se fie de los forasteros
durante este vigje.



Wanka N° 04

Mamay alférez, taytay alférez
smaytan ghawanki wichay urayta?

Wichay urayta ghawagtiykiri
runayki kagchd chayayamunga,

Amas mamallay risilankichhu
fuerte gasana waqtamugtinpas.

Amas mamallay risilankichhu
rumi chikchina challamugtinpas.

K'urpa sunquman pakayukunki

Ch’illwagq llanthunman llantuyukunki.

Ch'illwa sunquman pakayukunki
Iro saphiwan pakayukunki.

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawa.

Madre alférez, padre alférez,
2Qué miras de arriba a abajo?

Si miras de arriba a abajo
es tu gente que llegara“.

Madre, no tengas miedo
cuando venga la helada fuertemente.

Madre, no tengas miedo
cuando caiga el granizo de piedras.

Bajo los terrones escondete,
bajo la sombra de los arbustos protégete.

Entre los arbustos escéndete
entre las raices del iro escondete®.

Yayawayawa, yayawayawdad
yayawayawa, yayawayawa.

4 Estas estrofas hacen referencia al alférez (duefo
de la chakra a sembrar) y la espera impaciente en
su parcela de los comuneros que ha citado para
que lo ayuden en la siembra.

5 La helada y el granizo son las principales incle-
mencias climdticas con las que deben lidiar las
plantas de papa durante su desarrollo. De ahi los
versos de esta wanka para dar dnimos a las “papas
nuevas” y los consejos para que se protejan escon-
diéndose debajo de los terrones y del ichhu (Festu-
ca) que es una mata de paja que crece en pasti-
zales discontinuos y que constituye la vegetacion
fipica de la puna. El iro es una variedad de ichhu
que tendria la propiedad de espantar al granizo.

27



Wanka N° 05

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawa.

Paris urpita kachamurayki
wachukunayki yachayuqgta,

paris urpita kachamurayki
millk’anaykita yachayugta.

Ichas chayaran ichas manapas,
ichas willaran, ichas manapas.

May mayupichhus malvas t'ikashan
may gagapichhus panti t'ikashan.

Yayawayawa, yayawayawda
yayawayawa, yayawayawa.

28

Yayawayawa, yayawayawd
yayawayawa, yayawayawa.

Te he enviado una pareja de palomas
para saber cudndo hards tus surcos.

Te he enviado una pareja de palomas
para saber cudndo hards tus surcos.

De repente han llegado, de repente no,
De repente han dicho, de repente no.

En que rio florece la malva,
en que roca florece el pantié.

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawda.

6 Los ahijados suelen a visitar a sus padrinos para
saber cudndo van a empezar a sembrar y ayu-
darles en esta faena. En esta wanka se sugiere
que el ahijado no llego donde su padrino por dis-
traerse con su pareja en amorios en plena natu-
raleza. El panti (Cosmos peucendanifolius) es una
flor asociada al amor, la medicina y la purifica-
cién. En general, las flores silvestres estdn asocia-

das a la fertilidad.



Wanka N° 06

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawa.

Taytay alferez, senor alférez,
sumagq sunqulla samakapuway.

Qaynallamanta yachayman karan,
quiri sillapi tiyachiykiman.

sKunanri kunan imanasaqtag?
sMaypiragchari quri sillaga?

Qaynallamanta yachayman karan,
arus pallarga mikhuchiykiman.

sKunanri kunan imanasaqtag?
sMaypiraqgchari arus pallarga?

Hina g'aymata hina ch'uymata
sumagq sunqulla gustayapuway.

Yayawayawa, yayawayawda
yayawayawa, yayawayawa.

Yayawayawa, yayawayawd
yayawayawa, yayawayawa.

Senor alférez, padre alférez,
descansa de buen corazdn.

Si hubiera sabido con anticipacién,
te hubiera hecho sentar
en una silla de oro.

3Y ahora que voy a hacer?
;Donde voy a encontrar una silla de oro?2

Si hubiera sabido con anticipacién,
Te hubiera hecho comer arroz y habas

3Y ahora que voy a hacer?
:Donde voy a encontrar arroz y habas?2

Asi desabrido, asf sin gusto
saboréalo de buen corazén’.

Yayawayawa, yayawayawd
yayawayawda, yayawayawda.

7 Esta wanka, asi como las dos siguientes (wankas
7y 8), refleja el clima de alegria y festejo del fra-
bajo colectivo que reina durante de la siembra,
con versos irbnicos de los frabajadores hacia el
alférez.



Wanka N° 07

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawa.

Taytay alferez, senor alférez,
sumagq sunqulla samakapuway.

Hina g'aymata gustayapuway
hina ch’'uymata gustayapuway.

Qaynallamanta yachayman karan,

quri sillapi tiyachiykiman.

Qaynallamanta sabiyman karan,
quri platupi servichiykiman.

Yayawayawa, yayawayawda
yayawayawa, yayawayawa.

Yayawayawa, yayawayawd
yayawayawa, yayawayawa.

Senor alférez, padre alférez,
descansa de buen corazdn.

Asi desalbrido, saboréalo
asf sin gusto, saboréalo.

Si hubiera sabido con anticipacion,
te hubiera hecho sentar
en una silla de oro.

Si hubiera sabido con anticipacién,
te hubiera servido en un plato de oro.

Yayawayawa, yayawayawd
yayawayawda, yayawayawda.

30



Wanka N° 08

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawa,
yayawayawa.

Kartillamuway, iskribimuway,
papel blancopi kartillamuway,
yayawayawa.

Kartayventapi iskribimuway
papel blancopi kartilamuway,
yayawayawa.

Ichas chayllata ghawayuspaga
wachunaykiman chayayamuyman
yayawayawa.

Ichas chayllata mira yuspaga
millk'anaykiman chayayamuyman,
Yayawayawa.

Wayra muyuylla muyuyamuyman,
parachallaylla chayayamuyman,
yayawayawa.

Yayawayawa, yayawayawa
yayawayawa, yayawayawa,
yayawayawa.

31

Yayawayawa, yayawayawd
yayawayawa, yayawayawa,
yayawayawa.

Hazme una cartilla, escribeme,
hazme una cartilla sobre papel blanco,
yayawayawa.

Escribeme una carta de venta, escribeme,

hazme una cartilla sobre papel blanco,
yayawayawa.

De repente solo bastara que yo mire eso
para llegar a tus surcos,
yayawayawa.

De repente solo bastara que yo mire eso
para llegar a tus surcos,
yayawayawa.

Llegare dando vueltas como el viento,
llegare como la lluvia,
yayawayawa.

Yayawayawa, yayawayawd
yayawayawa, yayawayawa,
yayawayawa.



Wanka N° 09

Yayawaya, yayawaya, yayawayd
yayawaya, yayawaya, yayawaya.

Yanaqucha yana phuyu yayawaya
kaynigllaman llanthurimuy yayawaya

Kiswarani kiswar mallki, yayawaya,
kaynigllaman waymirimuy,
yayawaya.

Icha ganchu yachawagpas yayawaya
kaypi mama llanthuyuyta,
yayawaya.

Yayawaya, yayawaya, yayawaya
yayawaya, yayawaya, yayawaya.

32

Yayawaya, yayawaya, yayawaya
yayawaya, yayawaya, yayawaya.

Nube negra de Yanacocha, yayawaya,
lleva tu sombra de este lado, yayawaya,

Arbol kiswar de Kiswarani, yayawaya,
agitate en esta direccion,
yayawaya.

De repente tu sabes yayawaya,
hacer sombra sobre la madre
kaypi® yayawaya.

Yayawaya, yayawaya, yayawaya
yayawaya, yayawaya, yayawaya.

8 Yanacocha (“laguna negra”) es una laguna si-
tuada cerca del Quimchasata, montana tutelar
de la regién. Esta laguna es considerada como
salvaje y peligrosa, y las nubes negras que sur-
gen de sus profundidades estarian cargadas de
lluvia, pero también de granizo. El kiswar o qulli
(Buddleja coridceal) es el Unico drbol que crece
en las planicies alto andinas de Espinar. Con esta
wanka, se les hace un pedido para que contribu-
yan con su sombra y frescura a la dura labor de la
siembra en pleno sol, y para proteger asimismo a
la papa kaipi, variedad de papa nativa.



Wanka N° 10

Yayawayawa, yayawayawa
Yayawayawa, yayawayawa.

Maskarillaway, t'aqgwirillaway,
wachun-wachunta, millk’a-millk'anta.

Mana chaypipas tariwaspaga
wagachigtiychd “ripuy” niwanki.

Mana chaypipas tariwaspaga
usuchigtiychd “ripuy” niwanki.

Sach'a ch'uspichhus Aawiyug kanman
schaychus ganmanri willasunkiman?2

Sach’a ch'uspichhus sunquyug kanman
schaychus ganmanri kwintasunkiman?

Nuqas ripusaq, Augas pasasaq
inti haykuyman, lamarkantuman.

Nugas ripusag, Aiugas pasasaq
killa haykuyman lamarquchaman.

Yayawayawa, yayawayawa
Yayawayawa, yayawayawa.

33

Yayawayawa, yayawayawd
Yayawayawa, yayawayawa.

BUscame, buscame,
en los surcos, en las sementeras.

Como no me encuentras,
me dices que me vaya porque te hago llorar.

Como no me encuentras,
me dices que me vaya porque te he dejado.

Si el mosquito de las hierbas pudiese ver,
sTe lo diria aun asi2

Sile moustique des herbes pouvait penser
sTe lo contaria aun asi?

Voy a partir, me voy air
hacia el occidente, hacia la costa.

Voy a partir, me voy air
hacia donde se oculta la luna,
hacia el océano’.

Yayawayawda, yayawayawa
Yayawayawa, yayawayawa.

9 En esta wanka, es la papa quien dirige sus versos
a los trabajadores y les previene que no hagan
nada que pueda ofenderla, porque esto podria
ser danino para su desarrollo. Como la papa es
un ser muy sensible, podria inclusive desaparecer
y partir lejos.



Wanka N° 11

Yayawayawa, yayawayawa

Yayawayawa, yayawayawa.

Altun phawagq lasirwana,

Yayawayawa, yayawayawd
Yayawayawa, yayawayawa.

Ave lasirwana que vuelas alto,

kunkaykita prestamuway, préstame tu voz,

Sirenita de la cascada,
préstame tu aire.

Phawchi ukhu sirinita,
ayriykita mafamuway.

Icha kayllay kunkaykiwan
kaypi mama yupaychayman.

De repente con tu voz
podre honrar a la madre paqus.

Icha ganchu yachawagpas
wana rosa yupaychayta.

De repente tu sabes
honrar a la wana rosa.

Mana ganpas yachagtiyki
sapallaynan sayashani,

En caso que no lo sepas
yo me mantengo erguida sola,

Sawsi sayay sayashani
mallki sayay sayashani,

Me mantengo erguida como el sauce,
me mantengo erguida como el drbol.

Chiri wayra samayllantin
unuypara waqayllantin.

Con el frio y el viento como Unico soplo,
con la lluvia abundante como Unicas I&gri-
mas'.

Yayawayawa, yayawayawa
Yayawayawa, yayawayawa. Yayawayawa, yayawayawa
Yayawayawa, yayawayawa.

10 En estas estrofas la intérprete de wanka pide a
diferentes seres de la naturaleza (el ave lasirwa-
na vy la sirenita) que le presten su voz para honrar
mejor a la papa. El paqus y la wana rosa son va-
riedades de papas nativas.

34



Wanka N° 12

Yayawayawa, yayawayawa,
yayawayawa, yayawayawa.

Waymirimuway, ghawarimuway,
llawlli sintawan waymirimuway,

Waymirimuway, ghawarimuway
sahun sintawan ghawarimuway,

Ichas chayllata ghawarimuspa
wachunaykiman chayayamuyman,

Chayay-chayaylla chayayamuyman
Wayra muyuylla muyuyamuyman

Yayawayawa yayawayawa,
yayawayawa yayawayawa.

Yayawayawa, yayawayawa,
yayawayawa, yayawayawa.

Hazme una sefia, mira en mi direccién
agita en mi direccién
una cinta de flor de llawlli.

Hazme una sefia, mira en mi direccion
mira en mi direccién
con una cinta de sahun.

Quizds pueda verla
y llegar hasta ftus surcos.

Rapidamente llegar,
dar vueltas como el viento''.

Yayawayawa, yayawayawd,
yayawayawa, yayawayawa.

11 Ver nota 7



Wanka N° 13

Yayawayawa, yayawayawa,
yayawayawa, yayawayawa.

Sefior alferez sefor sacristan,
sumagq sunqulla samachipuway.

Huch'uy hatun kullayllaykiman,
Sullk’a kuraglla runallaykiwan.

Aceitunata machukunata
Quri qulgilla machukunata.

Paypa kallpansi sasa tarina
quri qulqilla fécil tariyna.

Sefior alferez senor sacristan,
sumagq sunqulla samakapuway.

Quri qulqgilla yuguntata
gusta sunqulla samachipuway

Paris ch'uyaywan ch'uyaspa (rispay)
gusta sunqulla samachipuway.

Yayawayawa, yayawayawa,
yayawayawa, yayawayawa.

30

Yayawayawa, yayawayawda,
yayawayawda, yayawayawd.

Senor alférez, sehor sacristan'?,
descansa de buen corazon.

A nuestra comunidad, grandes y pequenos
Con tus gentes, grandes y pequenos.

El yugo color de oliva, el yugo de oro y plata.

Su fuerza es dificil de enconfrar
el oro y la plata son fdciles de encontrar.

Senor alferez, sefor sacristan
hazlas reposar de buen corazon.

La yugunta en oro y plata )
hazlas reposar de buen corazén.

Con dos ofrendas de cerveza y maiz
hazlas reposar de buen corazon'.

Yayawayawa, yayawayawd,
yayawayawa, yayawayawa.

12 Durante la siembra, el cura, es el comunero
que mantiene frmemente el arado que traza los
surcos y el sacristdn, un nino que camina delante
de los toros y los dirige para que lo sigan afin que
el frazado se haga en linea recta.

13 Esta wanka es interpretada al final de la siem-
bra, al momento de liberar los toros del yugo. Los
comuneros consideran a los animales domésticos
como parte de su familia.



Wanka N° 14

Yayawayawa, yayawayawa,

yayawayawa, yayawayawa, yayawdayawa.

Taytay padrella, senor kuralla
yayawayawd yayawayawda, yayawayawd.

Despachuykita despachapuway,
yayawayawa yayawayawda yayawayawa.

Sullu untuta kanayapuway,
yayawayawd yayawayawda yayawayawa.

Quri platupi, qulgi platupi,
yayawayawa yayawdayawa yayawayawa.

Paris ch'allawan ch'uyayapuway
yayawayawd yayawayawda yayawayawa.

Paris urpuwan ch'uyayapuway,
yayawayawa yayawayawda yayawayawa.

Yayawayawa, yayawayawa,

yayawayawa, yayawayawa, yayawdayawa.

37

Yayawayawa, yayawayawda,
yayawayawa, yayawayawa, yayawayawa.

Senor cura, senor cura',
yayawayawa, yayawayawa, yayawayawda.

Haz para mi una ofrenda,
yayawayawa, yayawayawa, yayawayawa.

Quema para mi grasa de feto,
yayawayawa, yayawayawa, yayawayawa

En un plato de oro, en un plato de plata,
yayawayawad, yayawayawa, yayawayawd.

Ofrece para mi
un par de ofrendas de cerveza de maiz,
yayawayawa, yayawayawa, yayawayawd.

Ofrece para mi
un par de jarras de cerveza de maiz,
yayawayawa, yayawayawa, yayawayawa's,

yayawayawda, yayawayawa,
yayawayawda, yayawayawda yayawayawd.

14 Ver nota 12.

15 Esta wanka se interpreta la noche de la siem-
bra en la casa del alferez, delante de una mesa
ritual. El climax de la performance es entonces
alcanzado, lo que se manifiesta por la presencia
persistente del vocablo yayawa entre los versos
en quechua, que simboliza la presencia misma
de la papa doble y la fertilidad entre los comu-
neros.



Las Wankas de Espinar
MUsica tradicional de la regién Cusco
Primera edicién. Cusco, diciembre de 2014

© De esta edicion:

Direccion Desconcentfrada de Cultura de Cusco
Ministerio de Cultura

Avenida de la Cultura 238, Condominio Hudscar.
Wanchag, Cusco

Central telefénica (051) — 084 — 582030
www.drc-cusco.gob.pe

Hecho el Depésito Legall
en la Biblioteca Nacional del Perd N° 2015-00541

Queda prohibida la reproducciéon total o parcial de esta publi-
cacién por cualquier medio o procedimiento, sin para ello con-
tar con la autorizacion previa, expresa y por escrito del editor.




Direccién
Desconcentrada de Cultura de Cusco
Edwin Ricardo Ruiz Caro Villagarcia

Sub Direccién Desconcentrada de
Industrias Culturales y Artes
José Omar Bonet. Gutiérrez

Interpretes Interpretes Interpretes

Wankas de Tarcuyo Wankas de Patillani Wankas de Challqui
delN°01 al N° 17 del N° 18 al N2 20 N° 21 y-N° 22
Juanita Merma Ccahua Victoria Chaupi Ccahua Melchora Cana
Felicitas Ccahua Suni Demetria Merma Chaupi Cirila Alvarez Cana
Eusebia Huamani Chaupi

Juana Ccahua Suri

Francisca Chaupi Ala

Investigacion
Etnomusicolégica y textos
Manuel Arce Sotelo

Asistente de investigacion
Flor de Maria Huaycochea

Intérprete de quechua
y fotografias
Yanet Hermoza Pinedo

Revision de los textos
en quechua
Cesar ltier

Registro de audio
Yojhan Achahuanco
Carlos Medina
David Quijano

Disefo y diagramacion
Nico Marreros

Edicion fotogrdfica
Nico Marreros

Edicién y masterizacion
Kantos Producciones



4

MUSICA TRADICIONAL DE LA REGION CUSCO

Textos de las canciones _
1 | AKULLI (En la manana, en el primer descanso) | Wankas N° 01, 02, 03, 04, 05

9 | MERIENDA (A la hora de almuerzo) | Wankas N° 06, 07, 68, 09,10

3 | TORO KARACHI (En la tarde, al finalizar la siembra) | Wankas N° 11, 12,13

4 | KACHARPARI (En la noche, en la casa del alférez o duefio del terreno) | Wanka N° 14 (e

¥
o oA o Mt P
Las Wankas de Espinar
Msica fradicional de la regién Cusco
i Primera edicién. Cusco, diciembre de 2014
© De esta edicién: Direccién Desconcentrada de Cultura de Cusco — Ministerio de Cultura .
Avenida de Io‘¢ulturc 238, Condominio Hudscar. Wanchag, Cusco
] Cemro\ telefonica (051) — 084 — 582030
{ :_. E www.drc-cusco.gob.pe
Queda prohibida la reproduccién total o parcial de esta publlcomon por cualquier medio o procedimiento,
sin para ello contar con la autorizacién previa, expresa y por escrito del editor.

Edicion y masterizacion Kantos Producciones

IFEA

) % INSTERUTO FRANCES DE ESTUDIOS ANDINOS



