MUNICIPALIDAD DISTRITAL
DE CHINCHAYPUJIO
(GESTION 2011 - 2014)









Criandonos entre plantas y hombres
Saberes agricolas de Chinchaypucyo (Anta - Cusco)






Criandonos entre plantas y hombres
Saberes agricolas de Chinchaypucyo (Anta - Cusco)

Claudia Palomino Valdivia - Roberto Ojeda Escalante



Criandonos entre plantas y hombres
Saberes agricolas de Chinchaypucyo (Anta-Cusco)
Primera edicién. Cusco, agosto de 2016

© Claudia Palomino Valdivia y Roberto Ojeda Escalante
ssalimess251@hotmail.com - cocherocusco@gmail.com

En colaboracién con: Miguel Sdnchez Ramos

Este libro es producto del proyecto “Criandonos entre plantas y hombres: Recuperacién y transmision de los sabe-
res agricolas y medicinales como parte del patrimonio cultural inmaterial del Distrito de Chinchaypujio”. Ejecutado
por el area de cultura de la Municipalidad Distrital de Chinchaypujio, gestién 2011-2014

El proyecto ha sido financiado por el Centro Regional para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial de
América Latina (CRESPIAL), Centro categoria 2 de la Organizacion de las Naciones Unidas para la Educacion, la Cien-
ciay la Cultura (UNESCO), a través de su Convocatoria a Fondos Concursables de proyectos para la Salvaguardia del
Patrimonio Cultural Inmaterial 2013

Colaboraron en la investigacion: Doroteo Chacén Garcia, Alfredo Chacén Huaycochea, Amilcar Huallpayunca Tupa
Fotos: Claudia Palomino Valdivia, Miguel Sdnchez Ramos, Doroteo Chacdn Garcia, Roberto Ojeda Escalante
Disefio y diagramacion: Roberto Ojeda Escalante

Foto cardtula: Musica en época de aporque, comunidad de Ocra

Foto contracaratula: Traslado del trigo cosechado, comunidad de Chinchaypucyo

Dibujos de separadores:

Pagina 25: Dilson Tecse Quispe, estudiante de 1ro “B” (secundaria), I.E. San Antonio Abad de Chinchaypucyo
Pagina 179: Katy Mejia Gonzales, estudiante de 2do grado (secundaria), I.E. de Paucarccoto

Pagina 267: Gustavo Mendoza Concha, estudiante de 1ro “A” (secundaria), I.E. San Antonio Abad de Chinchaypucyo

Hecho el Depdsito Legal en la Biblioteca Nacional del Perd N° 2016-10519
Impreso en:

Tarea Asociacidn Grafica Educativa
Pj. Maria Auxiliadora N° 156-164 Brefa



Contenido

Introduccion 11

La relacion de los humanos y las plantas en los andes. La importancia de los saberes tradicionales hoy.
El distrito de Chinchaypucyo. Algunos datos histéricos. La investigacion. Descripcion del libro.
El lenguaje utilizado en el libro. Agradecimientos.

Primera parte: El ciclo de la crianza mutua

1. Allpa (La tierra) 27
1.1. Descansos de la tierra 28
1.2. Nos comunicamos; los rituales 31

A la Pachamama. A los apus o aukis. Despachos en agosto. Despacho en la chacra.
Algunas expresiones para las deidades, previas al trabajo.

1.3. La naturaleza se comunica; sefiales 35
Las cabafiuelas. La lluvia. Las estrellas. Insectos, animales y plantas.

1.4. Nuestras formas de trabajo 39
El apoyo mutuo. Los descansos en la chacra.

1.5. La preparacion del terreno 43

El guano, los nutrientes de la tierra. Los animales nutren la tierra. Tipo de suelos. La roturacidn o yapuy.
Las wankas. El barbecho. La limpieza del terreno y canales de riego. El riego.

2. Tarpuy mita (Tiempo de siembra) 51
2.1. La naturaleza nos dice cuando sembrar; sefales 52
Los animales. Las flores. Las estrellas. Otras sefiales.
2.2. La luna nos dice cuando sembrar 55
2.3. La naturaleza nos dice cuando va a llover 61
El cielo. Los animales. Otras sefiales.
2.4. Algunas sefales de cdmo sera la produccién 64
2.5. Las festividades también nos hablan de la siembra 65
2.6. Nuestras formas de comunicacion; los rituales 67

La t'inka. El lenguaje con las deidades para pedir buena producccion. El g’espey, la comunicacion
de las semillas. Las primeras semillas se albergan en la tierra. Otros rituales particulares.

2.7. El guano, la comidita de la tierra 76
2.8. Las técnicas de trabajar la tierra 78

Con yunta de toros. Sin yunta de toros. Algunas formas de sembrar.

2.9. El momento de sembrar 84



Criandonos entre plantas y hombres

2.10. Las wankas, los cantos a la siembra 88
2.11. El apoyo mutuo entre los cultivos y la tierra 91

Cultivos asociados. La rotacién de los cultivos.

3. Winay mita (Tiempo de crecimiento) 97
3.1. Hallmay (el aporque) 97
Sefiales. Rituales. Organizacion del trabajo. Llauchiy (el deshierbe).
3.2. Particularidades del aporque y deshierbe seguin cada cultivo 103
3.3. El trabajo es una fiesta 104
La ghaswa. Las wankas del aporque.
3.4. Cuidados de las plantas 107

Las plantas se resienten. El caso de las frutas. Los parientes silvestres.

3.5. Peligros y enfermedades de las plantas 109

Ausencia de lluvia. Las lagunas que atraen la lluvia. Soqra (aguachinamiento). El granizo.
La rancha. La pakurma. Roya o polvillo.

3.6. Algunos animales perjudiciales para los cultivos 120

Insectos y gusanos. Los venados. Las aves. Otros.

4. Mihuy ogariy mita (Tiempo de cosechar) 125
4.1. La cosecha 125
Sefiales. Rituales. En qué orden se cosechan los productos.
4.2. Tres formas de cosecha 128
El escarbe. Kalchay (corte). Pelay (sacar de raiz). Los riesgos .
4.3. El deshoje del maiz y el tendal 130
4.4. Saruy (la trilla) 130

La trilla y los caballos. La trilladora. La t'inka después de la trilla. Las wankas. El venteado.
La trilla de otros cultivos. Algunas dificultades.

4.5. Nuestros alimentos van a casa 137
El traslado. Q'osfiichiy (humear). Seleccion de semillas.

4.6. Lugares donde se almacena 142
El tage. La marka (altillo). En saquillos. Fuera de la casa. El caso de las frutas.

4.7. Proteccién de los alimentos 144

Los guardianes de nuestra cosecha. Las duefias del tage (troje). El respeto a los alimentos.

4.8. Las amenazas 148
Los insectos. La rata. Cuento del ratén y el hak’achu.

4.9. Nuestros alimentos se transforman 151

4.10. El cambio de las semillas 157

5. Llank’asqanchiskuna santon (Los santos de nuestros cultivos) 161

5.1. Los santos de algunos cultivos y animales 162

La Santisima Cruz. San Isidro Labrador. San Juan. Santiago. San Martin.
Los nombres rituales de algunos cultivos.



Contenido

5.2. Las patronas de las chacras 167

Santa Isabel y San Antonio. Virgen Purificada. Virgen del Carmen. Virgen Asunta.
Santa Rosa. Virgen de Fatima.

5.3. Otras festividades 173

Carnavales. San Lorenzo y el dia del fuego en Ocra. Sefior de Exaltacion. Todos los Santos y Dia de
muertos. Nifio Velay. Otras fiestas religiosas.

5.4. Las danzas de Chinchaypucyo 177

Segunda parte: Las plantas nos transmiten vida

6.

N

%

Mihunanchis (Nuestra comida) 181
6.1. La comunicacidn con nuestros alimentos, rituales 182
Previos a la preparacion. Después de la preparacion.

6.2. Las comidas y bebidas de la chacra 186

Al inicio de la chacra. La hurk’a, el alimento de los descansos. La chicha.
El descanso de la merienda y al finalizar la chacra.

6.3. La merienda 191

Las wankas y el transporte de los alimentos. Los que servian. Los primeros y mejor servidos.
La merienda. El sankhu y el chapu.

6.4. La comida diaria 197

Desayunos. Almuerzos y cenas. Fiambre o qogawi. Dulces.

6.5 Alimentos silvestres 203
Las hierbas. Los parientes silvestres. Algas, hongos y otros.

6.6. Comidas de fechas especiales 206
En acontecimientos familiares. En festividades religiosas. El pan de trigo.

6.7. Los utensilios de antes 213

6.8. Algunos saberes en la preparacidén de comidas 216

Desayunos. Acompafiamientos y ensaladas. Lawas o sopas. Carnes o asados. Segundos. Torrejas.
Uchukutas o ajis. Chichas y otras bebidas. Dulces o postres.

6.9. También son alimento para los animales y la tierra 230

Hunt’asqan Chinchaypukyupiqa (La diversidad de

cultivos en Chinchaypucyo) 233
7.1. Los alimentos que mas abundan por comunidad 234
7.2. Las variedades de alimentos 235
Allin kausaywan uywanakuspa (La crianza mutua y la salud) 251
8.1. Las comidas que nos dan salud 252
8.2. Los frutos y plantas cultivables que curan 254
8.3. Las plantas medicinales y los hanpigruna 257

Aprendiendo de las plantas. Se recolecta y almacena el espiritu de la planta.



Criandonos entre plantas y hombres

8.4.

8.5.
8.6.

8.7.

8.8.

El proceso de curacidn

La condicién de los hanpigrunas. El diagndstico. El cuidado de las plantas para curar.
Las deidades que ayudan en la curacién.

Los hanpigrunas y los doctores
Las enfermedades
Las enfermedades mas comunes. Las nuevas enfermedades.

Algunos tratamientos

Enfermedades convencionales: males fisicos. La concepcion.
Enfermedades no convencionales: males del espiritu.

Medicina para los animales

Tercera parte: La crianza mutua, antes y ahora

9. Uywanakuspa kay watakunapi (Criandonos a través de los aiios)

9.1.

9.2.

9.3.

9.4.

Los cultivos en el pasado

Los cultivos de los incas. El tiempo de la hacienda. La hambruna. Plaga de langostas.
La cebada de la empresa.

Ya no es como antes
El clima y la produccidn. El riego. Las costumbres. Las nuevas religiones nos alejan.

La comida y la salud, antes y ahora

La comida antigua y la comida moderna. ¢Por qué ya no se consumen las comidas de antes?
La medicina tradicional y moderna. Lo partos.

El tiempo actual

Predicciones para el afio 2015. Consejos para este tiempo. Chinchaypucyo y el mercado.

10. La transmision de los saberes; los talleres Yachayninchis

10.1. La propuesta de talleres “Yachayninchis: saberes de la chacra”

10.2. Desarrollo de los talleres “Yachayninchis: saberes de la chacra”

10.3. Algunas expresiones brindadas por los estudiantes

en sus fichas de registro

Anexos:

Vocabulario de términos utilizados en el libro

Mapa del distrito de Chinchaypucyo

Fuentes orales y participantes del proyecto

Bibliografia

10

261

265
266

270

284

287
287

292

297

303

307
308
311

322

327
340
341
347



INTRODUCCION

“Llank’anan sumagllata, t'ak kayllawan, mana chayga manan allintachu oqga-
rinki mihuyta chaymantapas manan pisinchasgata hap’inachu mihuykunata ni-
tagmi saruchakunachu chaykunamantan sintikun”.

(Se tiene que trabajar con paciencia, tranquilidad, sino no levantas buena
produccidn, también no se deben de despreciar o pisotear los productos por-
que de eso se resienten).

Justina Ccahuana Mamani (Sumaro)?

“Las sociedades de honda tradicion como los pueblos andinos han desarro-
llado una de las agriculturas originarias del mundo al criar una serie de plantas
cultivadas y producir el artefacto biocultural lamado ‘chacra’, una expresion de
didlogo entre hombre, deidades, y naturaleza, y lo han creado y regenerado en
medio de alteraciones del clima”.

Grimaldo Rengifo?

La relacion de los humanos y las plantas en los andes

El titulo de esta publicacién hace referencia a una caracteristica importante de la

cosmovisién andina, presente también en muchos otros pueblos indigenas y agri-
colas del mundo: la relacidn de equidad entre los seres humanos y otros seres de
la naturaleza.

Sumaro es una las nueve comunidades del distrito de Chinchaypujio. Este libro estd elaborado en base a este
tipo de testimonios.
PRATEC (2011: 14).

11



Criandonos entre plantas y hombres

Comenzaremos sefialando que el pensamiento occidental-moderno es antropo-
céntrico, se ve al ser humano como el Unico ser racional, un sujeto, mientras todos
los demds son seres irracionales que pueden ser tratados como objetos. Este modo
de ver la realidad tiene origen en el pensamiento religioso judeocristiano, que con-
sidera todos los “bienes de la creacidon” como puestos ahi por Dios para beneficio
de los seres humanos®. Esto se ha incrementado con el racionalismo moderno y
capitalista, amparado en una ideologia instrumental que ve todo en funcién de ren-
tabilidad. El ciudadano moderno es un individuo que se relaciona con otros indivi-
duos, la colectividad pasa a segundo plano e incluye sélo a los individuos, todo lo
demas es considerado objeto, recurso, terreno.

Por el contrario, los pueblos indigenas (y no sélo ellos) tienen una forma diferen-
te de explicar la relacién de los humanos con la naturaleza, una visidon biocéntrica
(Gudynas 2014). Consideran que todos los seres son sujetos, con sus propios modos
de vivir y relacionarse unos a otros, el territorio estd habitado por humanos, pero
también por animales, plantas, cerros, rios y lagunas. Varios mitos indigenas indican
que los humanos somos los enviados de los dioses, para cuidar el equilibrio de la
naturaleza. El testimonio que incluimos como epigrafe, expresa que los cultivos son
vistos como seres, a quienes hay que agradecer y cuidarlos, no se les ve como un
simple objeto.

En su largo proceso histdrico, la cultura andina fue esencialmente agricola, el
consumo de carne fue menor y la pesca no era muy frecuente en las zonas altoan-
dinas, la leche de vaca y los huevos de gallina aparecieron ya luego de la conquista
espafiola. Por ello, en este accidentado territorio, la base de la dieta fueron las plan-
tas cultivadas* y por eso la importancia que las plantas llegan a tener para la vida.

Como explica Maria Rostworowsky: “ todas las plantas utiles al hombre se vene-
raban bajo los nombres de Mama: Mama sara (maiz). Mama acxo (papa), Mama
oca, Mama coca, etc.” (Rostworowsky 1988). No es que estas plantas fueran consi-
deradas “dioses”, sino seres a los que hay que respetar y agradecer. Lo que ciertos
cientificos califican de “pensamiento mitoldgico”, estd mas cargado de ensefianzas
éticas que de mitologia, como ejemplifica de modo muy interesante Efrain Caceres:

“Para un cientifico racionalista, materialista, etc., la coloracidon de una planta se
explica por asuntos de la composicién de la luz y de la estructura quimica de los
pétalos.

En cambio, los andinos responderan: ‘La flor es roja, porque...” y viene una expli-
cacion mitoldgica o algo similar; esto debido a que la mitologia le hace comprender
gue la flor es un ser viviente, que tiene un sentido, y que es como todos los seres
vivos y, en el fondo, como él mismo” (Caceres 2002).

3 Esta explicacion estd escrita en la Biblia y se fue incrementando con el desarrollo de la teologia cristiana.
4 Ver Antunez de Mayolo (1981) y Cabieses (2004); entre otros.

12



Introduccion

En el caso de los pueblos andinos, su temprano y tragico contacto con los colo-
nizadores europeos, no borrd la cosmovision ancestral, y mas bien llegd a adoptar
a la religién impuesta por los invasores. Aqui, el Dios cristiano y su corte de santos
y virgenes se han integrado al extenso pantedn andino, cumpliendo el rol de las
divinidades antiguas, con quienes conviven armoniosa y conflictivamente a la vez®.
Y es que, como explica Favio Lozano: “Los imaginarios religiosos se comportan —al
contrario que los discursos y las proclamaciones doctrinales— como un sustrato no
evidente y sin embargo altamente incidente en el acontecer sociopolitico y cultural
de los pueblos. Son como placas tectdnicas en permanente juego de presion que
van transformando y condicionando la estructura y la dindmica de las comunidades
y los movimientos sociales” (Ameigeiras 2014: 125).

El trabajo agropecuario viene acompafiado de una serie de rituales y ceremonias,
dedicadas a las plantas, animales y a los seres que los cobijan: la tierra, lagunas,
montaias, etc. Aunque existen muchos estudios sobre los cultos a la Pachamamay
los apus, mayormente se han centrado en el aspecto religioso, olvidando que la reli-
giosidad andina tiene mucho de cotidiana y vivencial®. En los Ultimos afios, varias in-
vestigaciones vienen rescatando este aspecto, valorando ese modo de pensar des-
de una mirada intercultural. Con estudios en diferentes comunidades y regiones,
vamos reconociendo esa cosmovision biocéntrica presente en el mundo andino.”

Y es que en este modo de concebir la vida, cultivar es en realidad criar, pero en
una crianza que implica a todos los habitantes de un territorio. La ritualidad andina
es una forma de reciprocidad entre seres diferentes pero complementarios. La na-
turaleza retribuye esta crianza, no sélo brindando alimentos, sino también “comu-
nicandose” a través de las costumbres de los animales, la apariencia de las plantas
o el aspecto de los otros seres (astros, montafias, fenédmenos naturales). Los inves-
tigadores han denominado a todo esto como las sefiales o sefias. Desde pequefio,
el agricultor andino aprende a “leer” estas senales, cada actividad se planifica en
funcion de estos indicadores naturales.

Esta relacidn de reciprocidad entre la gente y los otros seres se complementa con
la actitud festiva del trabajo, que ayuda a armonizar a la gente entre si y a la vez
con las plantas que se estan cultivando. Varias costumbres agricolas andinas no se
explican sin esta relacién de “crianza mutua” entre cultivador y cultivo.

5 Los dioses pan andinos (Wiragocha, Pachakamak) han sido remplazados por el dios cristiano, pero las divinida-
des locales permanecen. Cada pueblo tiene sus propios apus como también sus propios “patronos”, pero con
una jerarquia que ubica las divinidades cristianas por encima.

6 Refiriéndose a la medicina andina, Efrain Caceres menciona varios estudios sobre este aspecto (desde 1917),
pero que fueron realizados “como un hecho “tradicional”, “folkldrico”, “magico” o simples curiosidades farma-
coldgicas o médicas” (Caceres 2015: 14).

7 Como ejemplo, Jesus José Solis cita a Dollfus, Golte, Mayer, Morlon, Rengifo y Grillo (Solis Mora 2015: 137).

13



Criandonos entre plantas y hombres

Il Laimportancia de los saberes tradicionales hoy

En un articulo de Washington Rozas y Delmia Blanco se describe las contradiccio-
nes actuales entre los jévenes y los mayores en una comunidad andina contempo-
ranea. Alli reflexionan: “Se diria que hoy en dia, la lectoescritura es mas importante
gue la palabra oral, ya que por ejemplo, lo escrito es valido para los derechos le-
gales, reclamaciones, deudas, compraventa, etc., mientras que la palabra, genera
incertidumbre, desconfianza, duda, etc. No obstante, en Huama persiste todavia el
ayni sin la necesidad de un compromiso escrito” (Rozas 2012: 178).

Actualmente se vive un proceso complejo en las comunidades andinas, la orali-
dad y la escritura tienen sus propios valores y se usan en momentos y espacios di-
ferenciados, pero la escritura es mas valorada. Esto plantea una serie de problemas
a nuestra investigacion, en tanto se trata de plasmar un bagaje de saberes orales en
el formato escrito moderno. Es claro que lo escrito no reemplaza lo oral, tampoco
lo traduce. El conocimiento sigue existiendo en tanto se transmite y se aplica, cual-
quier investigacion y recopilacidn de saberes funciona mas como un registro, como
una fotografia del momento. Pero en un mundo que valora mas lo escrito, estos
trabajos de “registro” también contribuyen a valorar los saberes y a las personas
que los poseen.

Esto parecen haberlo entendido quienes se han abocado a la tarea de recopilar
los saberes. En este aspecto es interesante el aporte que han desarrollado entida-
des como PRATEC, en palabras de Julio Valladolid: “Se tiene un registro, en forma
de cartillas de mas de 3000 saberes de la crianza: PRATEC 2006; Asociacion Chuyma
de Apoyo Rural 2007; ABA 2008. Estos saberes aun los practican los campesinos
altoandinos, herederos de esta milenaria sabiduria andina” (Valladolid 2014: 127).
También es interesante la labor de entidades como CEPROSI y Tarea, promoviendo
la transmisién de estos saberes, incluso en centros educativos.

Pero los saberes de nuestros pueblos y su forma de relacionarse con los demas
seres, no sélo valen por un tema identitario y de valoracion cultural. Ante los princi-
pales problemas del mundo global (crisis climatica, crisis ambiental, creciente alie-
nacion, etc.) organizaciones como Via Campesina e iniciativas como las redes de
guardianes de semillas, plantean alternativas a partir de los saberes ancestrales.
Intelectuales de fama mundial como Noam Chomsky, Vandana Shiva y Joseph Sti-
glitz coinciden en sefalar que los pueblos indigenas tienen esas alternativas en sus
practicas cotidianas.

Muchos de estos conocimientos y saberes han llegado hasta nuestros tiempos, y
si bien algunos ya no son tan exactos, por el mismo clima que estd cambiando, sin
embargo ya se habla de retomar varios de ellos para contrarrestar las catastrofes
climdticas. Asegurar la alimentacién de las generaciones futuras exige escuchar y
aprender los saberes locales de nuestros pueblos, asi como implementar medidas

14



Introduccion

para adaptarlos a estos tiempos, complementandolos con conocimientos y tecno-
logias actuales.

Actualmente existen iniciativas que apuntan a ello por todo el continente. Ha
contribuido la valoracién del patrimonio inmaterial, dejado de lado por muchos
afios, pero hoy presente en programas incluso desde la misma UNESCO.2 Y con-
tribuye también la presencia creciente de la educacién comunitaria,® en la que la
valoracion de los saberes tradicionales es un eje importante. Hoy en dia se habla del
allin kausay (buen vivir)!° y el iskay yachay (doble saber)!!, como aportes tedricos
importantes para construir un pensamiento intercultural y que valore los saberes
andinos, indigenas y de otras poblaciones marginadas.

El presente libro pretende ser un aporte en ese sentido. Este trabajo se ha cen-
trado en el distrito de Chinchaypucyo, para mostrar la diversidad e integralidad de
los saberes agricolas en un area especifica. Sirviendo asi como un ejemplo de la
enorme riqueza de patrimonio inmaterial existente en todos nuestros pueblos.

1l El distrito de Chinchaypucyo; datos geograficos, su nombre y sus comunidades

El Distrito de Chinchaypucyo pertenece a la provincia de Anta, en la regidn del
Cusco. Limita con los distritos de Limatambo, Ancahuasi, Zurite, Anta (provincia de
Anta), Ccorca (provincia de Cusco), Huanoquite (provincia de Paruro), y Cotabam-
bas (provincia de Cotabambas en la region Apurimac). La superficie del distrito es
de 390.58 Km2, con una topografia accidentada, entre los 2200 y los 4200 msnm.
Tiene una poblacién de 4,208 habitantes, distribuidos en 9 comunidades y 32 ane-
xos. El 81.3% es poblacion rural y el 18.7% habita en la capital distrital, que es el
pueblo de Chinchaypucyo, ubicado a 3 horas de la ciudad del Cusco®.

Chinchaypucyo tiene dos cuencas hidrograficas: la del rio Ch’egemayo y la de
Pantipata, ademas de la pequena cuenca del Sacsahuayco, todas desembocan en el
gran rio Apurimac. Su paisaje incluye muchas montaias, haciendo que tenga tres
pisos ecoldgicos, el piso alto de puna, los valles y quebradas del piso medio, y el
piso bajo de clima mas caliente en la desembocadura de los rios. Su temperatura
media promedio anual es de 11.08°C, aunque la diversidad de pisos ecoldgicos hace
que la temperatura también varie. Esa diversidad propicia una variada produccion
agricola, como veremos a lo largo de este libro.

El nombre de Chinchaypucyo proviene del quechua Chinchaypukyu (manante del

8 Caso concreto del CRESPIAL, entidad que financid la culminacidn de esta investigacién y la presente publicacién.

9 La educacién que se brinda fuera de la escuela y de la educacidn formal. Recoge la herencia de la educacién
popular y la experiencia de educacidn intercultural, asi como los saberes y modos de ensefiar tradicionales.

10 Denominado también sumaq kausay, concepto desarrollado por intelectuales y movimientos indigenas de
Ecuador, Peru y Bolivia.

11 Concepto desarrollado por intelectuales y activistas de la educacién intercultural bilingtie (EIB).

12 Los datos de esta seccidn estan en Ojeda y Palomino (2012: 6-7).

15



Criandonos entre plantas y hombres

tigrillo), aunque también hay una leyenda que lo hace derivar de Chinkaypukyu
(manante perdido)®. Los documentos coloniales lo registraron como Chinchaypu-
guio y en la Republica se acostumbra escribir Chinchaypucyo. La Ley de creacién del
distrito consigna Chinchaypujio, pero se continud usando la escritura anterior, con
“c-y”, hasta que en los recientes afios, las instituciones estatales usan la escritura de
la ley, con “j-i”. En esta publicacion usaremos la palabra “Chinchaypucyo”, porque
es el nombre como tradicionalmente lo reconoce su poblacién, y sélo al referirnos
a las denominaciones oficiales recurriremos a la otra escritura.

Las comunidades y anexos del distrito son las siguientes:

¢ Anansaya. Ubicada en los cursos de los riachuelos Ocramayu y Chiwakomayo, li-
mita con las comunidades de Ocra, Chinchaypucyo, Huambomayo y Totora (dis-
trito de Ccorca, provincia Cusco). Tiene dos anexos: Ccaccapata y Sequiopampa.

e Chinchaypucyo. Ubicada en el curso medio del Ch’egemayo, limita con las co-
munidades de Parccotica, Ocra, Anansaya, Huambomayo y Sumaro. Tiene el
anexo Racrarumi. El pueblo de Chinchaypucyo es la capital del distrito y esta
ubicado en la margen izquierda del rio Ch’egemayo.

¢ Huambomayo. Ubicada en la margen derecha del riachuelo Misk’a, limita con
las comunidades de Chinchaypucyo, Anansaya, Paucarccoto y Sumaro. La parte
central se llama Pampaera y tiene el anexo Llaullicancha.

¢ Huancancalla. Ubicada en el curso bajo del Ch’'eqemayo y al sur del distrito, limi-
ta con las comunidades de Paucarccoto, Aravito (distrito de Huanoquite, provin-
cia Paruro) y Colca (distrito y provincia de Cotabambas, regiéon Apurimac). Tiene
el anexo Pacas.

¢ QOcra. Ubicada en la cuenca alta del riachuelo Ocramayu. Limita con las comuni-
dades de Conchacalla y Mantoclla (distrito de Anta), Anansaya, Chinchaypucyo
y Parccotica.

¢ Pantipata. Ubicada en la cuenca de Pantipata, en todo el sector oeste del distrito.
Limita con las comunidades de Pivil (distrito de Limatambo, Anta), Ccaccahuara
(distrito de Ancahuasi, Anta), Parccotica, Sumaro y Colca (distrito y provincia Co-
tabambas, Region Apurimac). Tiene 9 anexos: Ccapahuaylla, Chillcaccasa, Chiu-
chis, Chuypa, Huiscapay, Ivin, Pumahuanca, Samancca y Tizabamba.

e Paucarccoto. Ubicada en la margen izquierda del riachuelo Misk’a, limita con
las comunidades de Huambomayo y Huancancalla. Tiene el anexo Pampahuasi.

e Sumaro. Ubicada en la cuenca del riachuelo Huafiec y alrededores, limita con las
comunidades de Pantipata, Parccotica, Chinchaypucyo y las ex haciendas Tam-
borada y Ccarcco. Tiene 4 anexos: Cconcahuaylla, Huancarpata, lvimpampa y
San Roman. Ademas incluye el sector Huafiec.

13 Cuentan que alguna vez hubo un gran derrumbe que sepulté las fuentes de agua y por eso lo llamaron “manan-
te perdido” (Ojeda y Palomino 2012: 9).

16



Introduccion

e Urinsaya Parccotica. Ubicada en la cuenca alta del Ch’'egemayo, limita con las
comunidades de Compone (distrito y provincia Anta), Ocra, Chinchaypucyo, Su-
maro y Pantipata. Tiene 4 anexos: Amantuy, Paro, Sauceda, Sunchumarca. Su
nombre completo es Urinsaya Parccotica pero por motivos practicos suelen lla-
marla sélo Parccotica, como lo haremos en este libro.

IV Algunos datos historicos de Chinchaypucyo

La antigliedad de los primeros pobladores de Chinchaypucyo no ha sido determi-
nada, las pocas investigaciones arqueolégicas en la zona han encontrado vestigios
de los periodos killke e inca, pero las enigmaticas pinturas rupestres de Pumawasi
podrian darnos la pista de una antigliedad mucho mayor.'* Existen varias zonas ar-
gueoldgicas en el distrito, aunque sélo Qollmay (Sumaro) esta catalogada y nomi-
nalmente protegida por el Ministerio de Cultura.’ Entre los restos arqueoldgicos
podemos mencionar: K'umur y Paugarpampa en Parccotica; Inkawasi, Sagsamarka
y andenes de Molino en Chinchaypucyo, Mauk’allagta y Kiskaorqo en Huancanca-
lla; Vilcabamba en la ex hacienda Tamborada; Lucre, Wayraqg’asa, Markaqg’asa, Qay-
llawasi y varios otros en Pantipata.t®

En el distrito, su historia se inicia con relatos miticos. La leyenda de la nina para
(Huvia de fuego), presente en varias zonas de los Andes centrales, recuerda a los
habitantes de las cuevas. Luego aparecen las leyendas del inca que arreaba las pie-
dras y su trabajo fue interrumpido cuando canté el gallo, expresion que simboliza la
conquista espafiola. Estos relatos también explican la existencia de impresionantes
formaciones rocosas como Wachurumiyoq (Paucarccoto), Ventanayoq (Pantipata),
Llullawarkuna (Anansaya) y otras.

Esta forma de narrar la historia se extiende al periodo post hispano (Ojeda 2013).
Asi tenemos los relatos de los hermanos Wamant’ika (caciques que se convirtieron
en apus), la aparicién de imagenes como la Virgen Asunta, o la historia del hacen-
dado con “cola” de Paucarccoto. Una muestra mas de que en el mundo andino la
verdad y el mito son complementarios, mientras la filosofia occidental-moderna los
ve como cosas contradictorias.

Los primeros escritos que mencionan Chinchaypucyo son crénicas como las de
Garcilaso y Guaman Poma, y documentos coloniales de las reparticiones de tie-
rras.t” En su listado de adoratorios prehispanicos, Cristdbal de Albornoz menciona
las wak’as de Wafieq y Sauma, constatando la importancia de Chinchaypucyo para

14 Pumawasi es una cueva ubicada en la comunidad de Parccotica. Particularmente una de las pinturas se asemeja
a una iconografia Pucara (tradicion Yaya Mama). Ver Hosting (2014).

15 A pesar de esto, son frecuentes los huaqueos en la zona.

16 Lamentablemente mucho de esto se estd perdiendo, algunos pobladores conservan objetos antiguos como
amuletos.

17 Ver el interesante trabajo de Donato Amado (1998).

17



Criandonos entre plantas y hombres

la zona “quechua” (territorio de las actuales provincias de Abancay, Cotabambas y
Anta).®® En la década de 1570, el “visitador” Estrada fundd los pueblos “San Antén
de Chinchaypuquio”, “Visitacion de Nuestra Sefiora de Zumaro” y la “Encarnacion
de Pantipata” (Jiménez 1965). La zona fue un repartimiento del Corregimiento de
Abancay y en los siglos siguientes fueron estableciéndose haciendas que usurparon
tierras comunales, mayormente de forma legal.’®

Con el establecimiento de la Republica, Chinchaypucyo es designado anexo del
distrito de Anta, en la provincia de Abancay. En noviembre de 1839 esta provincia
es dividida, Chinchaypucyo queda en jurisdiccidon de la provincia de Anta y el rio
Apurimac es designado como limite provincial. Por Ley N° 9394, el 1 de octubre
de 1941 se crea el distrito de “Chinchaypujio”, con los anexos Pantipata, Sumaro y
Huancancalla. El municipio se instald el 12 de abril de 1942, su primer alcalde fue
Honorato Sueldo Chirinos.

Las comunidades celebran el dia en que fueron reconocidas legalmente, las pri-
meras comunidades reconocidas fueron Parccotica (18 de febrero de 1946), Pan-
tipata (29 de mayo de 1961) y Sumaro (26 de octubre de 1964). Con la Reforma
Agraria de 1969, la mayoria de las tierras de las haciendas son adjudicadas a las
comunidades. Este proceso fue diferente en cada comunidad, mientras todos los
ayllus y tierras adjudicadas de Pantipata se integran en una sola comunidad, el ayllu
de Ocra prefirié no incluirse en las comunidades vecinas y se hizo reconocer como
comunidad el 7 de setiembre de 1973.

Chinchaypucyo estaba dividido en los sectores Urinsaya y Anansaya. Por eso
Parccotica se hizo reconocer como Urinsaya Parccotica, y Wak’awaylla como Anan-
saya (26 de setiembre de 1974). El anexo de Huancancalla fue reconocido como
comunidad el 14 de mayo de 1975. Todas éstas recibieron terrenos adjudicados de
las haciendas. La comunidad de Sumaro recibié por adjudicacidn las haciendas de
Paucarccoto y Huambomayo, pero no las tierras de Tamborada y otras haciendas
colindantes, que fueron vendidas a particulares. Paucarccoto se independizé y fue
reconocida como comunidad el 13 de febrero de 1987, Huambomayo hizo lo propio
el 14 de noviembre de 1991.

Al pueblo de Chinchaypucyo les propusieron integrarse a la comunidad de Anan-
saya, pero los pobladores se opusieron porque muchos de ellos eran “mistis”.%
Anansaya recibid tierras adjudicadas y el territorio de Chinchaypucyo quedé redu-
cido. Anos después, se gestiond el reconocimiento de la comunidad campesina de
Chinchaypucyo (18 de Junio de 1990).

Entre los hechos particulares de su historia reciente, podemos mencionar: los
conflictos entre el hacendado Ezequiel Luna y la comunidad de Parccotica en la dé-

18 Albornoz (1988), Ojeda (2013) y Amado (2014).
19 A fines del periodo habia 16 haciendas en la zona.
20 Expresién para referirse a los que no tienen origen comunal, siendo mestizos o blancos.

18



Introduccion

cada de 1920%, su participacion en las rutas y trajines comerciales, conflictos entre
comunidades y haciendas, la formacidn de la Federacidn Distrital de Campesinos
y las rondas comunales en la década de 1980, la electrificacidon y construccion de
carreteras, hasta conflictos recientes con algunas concesiones mineras.

V Lainvestigacion

Para explicar el origen de esta investigacion, es necesario hablar brevemente so-
bre el proyecto de Cultura y Derechos Indigenas, de la Municipalidad Distrital de
Chinchaypujio durante la gestiéon de Eduardo Vargas Troncoso (2011-2014). Proyec-
to que realizé algunas actividades culturales en el distrito: talleres con ninos, fun-
ciones de cine, visitas para inventariar el potencial cultural del distrito, recopilacion
de saberes tradicionales, concursos escolares de investigacidn, implementacién de
una biblioteca y sala de cultura. A partir de esos trabajos se editaron algunas publi-
caciones para difundir esta riqueza dentro y fuera del distrito. Comenzamos con un
periddico mural quincenal, luego vinieron los boletines “Yachayninchis”, llegando a
editar los libros “Chinchaypucyo, testimonios de su cultura” (2012)* y “Relatos de
mi Pueblo” (2014)%.

Luego de la entrega del primer libro, surgid la idea de realizar una investigacion
mas detallada sobre los saberes agricolas del distrito, en el marco de algunos pro-
yectos de desarrollo social que la Municipalidad venia implementando. El afio 2013
nos enteramos de la convocatoria a los “Fondos concursables de proyectos para
la salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial (PCl)”, convocado por el Centro
Regional para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial de América Latina
(CRESPIAL). Revisando las bases de esta convocatoria, vimos que nuestra idea enca-
jaba muy bien en los requerimientos del concurso.

Asi, nos animamos a participar como Area de Cultura y Derechos Indigenas de |a
Municipalidad Distrital de Chinchaypujio, en el rubro de proyectos de investigacidén
en PCI. El titulo que escogimos fue: “Cridndonos entre plantas y hombres: Recupe-
racién y transmision de los saberes agricolas y medicinales como parte del patrimo-
nio cultural inmaterial del Distrito de Chinchaypujio”. Como el proyecto ya estaba
en marcha, postulamos para obtener el fondo para concluir y publicar la investiga-
cion, teniendo como contraparte a la Municipalidad. Finalmente, en diciembre de
2013 recibimos la grata noticia de que nuestro proyecto seria premiado.

Como dijimos antes, el proyecto ya venia implementandose, pero con el pre-

21 Hecho estudiado por José Destua y José Luis Rénique en “Intelectuales, indigenismo y descentralismo en el
Pert 1877-1931”. (Cusco. CBC. 1984).

22 Coeditado por la Municipalidad y el Centro Bartolomé de las Casas, y presentado por el 70 aniversario de la
creacion distrital de Chinchaypujio en abril de 2012.

23 Libro de relatos recopilados, redactados e ilustrados por estudiantes del distrito. Fue editado por el Fondo
Editorial del Congreso de la Republica y presentado en marzo de 2014.

19



Criandonos entre plantas y hombres

mio de CRESPIAL se pudo ejecutar con mas profundidad. El tiempo de ejecucién
fue pactado entre abril de 2014 y abril de 2015, pero por diversos motivos, la eta-
pa final se prolongd mas de lo planificado. El proyecto consistié en que, apoyados
en la memoria y practicas tradicionales de los pobladores mayores de las distintas
comunidades del distrito, se lograse identificar, documentar, investigar, promover,
valorizar y transmitir los saberes ancestrales agricolas, medicinales y gastrondmicos
de las 9 comunidades.

La investigacion cubrié 2 componentes: a) El trabajo con las personas mayores
que se hizo a través de fichas informativas, entrevistas personales, grupales, parti-
cipacion en actividades tradicionales. b) La participacidon y transmision de saberes a
estudiantes de instituciones educativas a través de talleres denominados “Yachay-
ninchis: Saberes de la chakra”. Las actividades desarrolladas fueron, en un primer
momento: Levantamiento de fichas de informacién en base a productos oriundos y
plantas medicinales, entrevistas personales y grupales a personas mayores conoce-
doras del tema, registro fotografico y filmico, todo lo que fue realizado durante los
anos 2013 y 2014. Luego vino la transcripcién y sistematizacion de toda la informa-
cion obtenida, elaboracion del esquema del libro y organizacion de la informacion.
Sobre el segundo componente (trabajo con estudiantes) se precisa en el capitulo 10
del presente libro.

Como resultado de la investigacidon pudimos ver que una buena parte de los po-
bladores, sobre todo los mayores, ain mantiene practicas tradicionales en sus cul-
tivos y éstos en su mayoria son totalmente organicos; asimismo conocen y algunos
siguen practicando las formas de alimentacién y curacién tradicionales. Pero lamen-
tablemente esto estd en peligro de perderse de la memoria si no se transmiten y
valoran por las generaciones posteriores, asi como también estan en peligro de
extinguirse algunos productos y plantas si no se les valoriza y difunde su cultivo y
conservacion. Concluimos que nos parecié conveniente el registro, difusion y trans-
mision de estos saberes y asi empezar a propiciar que en estas comunidades los
pobladores jovenes conozcan, valoren las practicas y saberes de los mayores y asi
contribuir a mejorar sus formas de vida, basadas en la revaloracién de sus costum-
bres y tradiciones ancestrales; obviamente adaptadas a estos tiempos.

Entre las dificultades en el desarrollo de la investigacidon, hubo poco apoyo de
algunas instituciones educativas, luego la campafiia electoral del 2014 que nos hizo
postergar los talleres de socializacion con mayores (porque al ser realizados por la
Municipalidad podian prestarse a malos entendidos). Un problema adicional fue la
gran cantidad de informacidn resultante en casi cuatro afios de investigacion, no
calculamos bien el tiempo que demoraria en las traducciones, sistematizacién, asi
como estructuracion de capitulos. Asi llegamos a la etapa final de este trabajo, que
fue la elaboracién del libro propiamente dicho.

20



Introduccion

VI Descripcidn del libro

Este libro esta elaborado en base a los testimonios de pobladores del distrito de
Chinchaypucyo, principalmente personas mayores. La idea principal era valorar los
saberes de estas personas, que de por si son una riqueza enorme de patrimonio cul-
tural inmaterial. Hacerlo asi nos permite transmitir su forma de concebir la realidad,
aproximandonos lo mas posible a sus modos de relatarla y respetando la belleza de
su modo de narrarla. Por eso también se han mantenido algunos de estos testimo-
nios en su forma original en idioma quechua.

En muchos momentos nos encontramos con varios testimonios describiendo lo
mismo, asi que tuvimos que resumirlos para facilitar la lectura, pero hemos obvia-
do hacer referencias bibliograficas o comparaciones con zonas externas al ambito
de la investigacidn, para darle ese caracter testimonial al contenido.?* En el mismo
sentido, preferimos mantener los modos de hablar propios de la zona, la utiliza-
cion de términos locales tanto en quechua como en castellano. Para solucionar las
dificultades que esto podria ocasionar en la lectura, afiadimos un vocabulario de
todas estas palabras, las que figuran en letra cursiva todas las veces que se hacen
presentes en los textos del libro. Aqui contamos con el apoyo de Miguel Sanchez
Ramos, joven agricultor de Chinchaypucyo con una fuerte vocacién de investigar,
gue ayudd a mantener los usos locales y términos antiguos, procurando hallar su
traduccidon mds cercana.

También por ello, la escritura quechua respeta los localismos y términos propios,
sin inclinarnos por la llamada normalizacién, que tiende a borrar la diversidad del
idioma y la riqueza que esto implica.?® Por ser una sociedad mayormente bilingtie,
existen muchos préstamos lingtiisticos entre castellano y quechua, los mismos que
mantenemos por ser el modo de usarlos, complementando con el vocabulario final.

La primera parte del libro describe la crianza de los humanos hacia las plantas
durante una campafia agricola, por eso esta organizada por etapas: preparacion de
la tierra, la siembra, el crecimiento de las plantas, la cosecha. Cada capitulo incluye
los periodos internos de cada una de esas etapas, con sus respectivas sefiales, ri-
tuales, técnicas y costumbres. El quinto capitulo (Los santos de nuestros cultivos) no
siguié ese esquema pues a medida que avanzaba la elaboracidn del libro, vimos que
se podia hacer engorroso, asi que preferimos darle un espacio aparte a este tema.

La segunda parte aborda los aportes de las plantas a los humanos, para un mejor
vivir en un proceso de crianza mutua, incluyendo los temas de la comida y la salud,
con sus respectivos procesos, rituales y saberes. La tercera parte realiza una explo-

24 Existen interesantes trabajos contemporaneos con la misma modalidad, por citar un ejemplo, en abril de 2016
John Gibler publicé “Una historia de la infamia”, donde relata los tragicos sucesos de Ayotzinapa (México) con
puros testimonios de los sobrevivientes del caso. (México. Grijalbo — Sur+).

25 La normalizacion busca una escritura unificada para las variedades dialectales del idioma. Sus promotores se
inclinan por el trivocalismo, postura que genera resistencias locales.

21



Criandonos entre plantas y hombres

racién histérica sobre esta crianza mutua, a partir de los recuerdos y comparaciones
de los mayores; finalizando con una descripcion de la diversidad agricola actual de
Chinchaypucyo; y el trabajo de transmisidn de los saberes agricolas que se realizd
con los estudiantes del distrito, como parte del proyecto de investigacién.

El contenido de cada subcapitulo estad ordenado siguiendo varios criterios, unos
segun el calendario agricola, otros segun la cantidad de informacién que contiene
cada item, y otros buscando concatenar uno con otro. En los que no existe ninguna
de esas condiciones, los contenidos se organizan en orden alfabético. Los titulos de
cada capitulo estan escritos utilizando expresiones quechuas utilizadas en el distrito
de la investigacién, pero que también sean entendidas fuera de ese ambito.

Aungque la idea del libro, su elaboracidn y redaccion, corrié a nuestro cargo, el
equipo que contribuyd a su realizacidon fue mas amplio, integrado por jévenes del
distrito. Miguel Sanchez (Chinchaypucyo) aportd en la investigacion, redaccion,
transcripcion y traduccion de textos. También participaron en distinto grado vy
distintos momentos: Doroteo Chacon Garcia (Ocra), Alfredo Chacon Huaycochea
(Parccotica) y Amilcar Huallpayunca Tupa (Paucarccoto). Los saberes descritos son
patrimonio colectivo de las comunidades, los testimonios propiamente dichos si
tienen autores, los mismos que —aparte de mencionarse en cada testimonio o refe-
rencia- estan listados al final del libro, como principales fuentes del mismo. Todas
las fotografias han sido tomadas por el equipo de cultura de la Municipaidad Distri-
tal de Chinchaypujio, gestion 2011-2014.

VIl El lenguaje utilizado en el libro

“Criandonos entre plantas y hombres” utiliza esta Ultima palabra en su real sig-
nificado, hombres significa seres humanos y no sélo varones, lo que suele ser un
error bastante extendido. El libro esta escrito respetando la relacién reciproca entre
humanos, plantas y otros seres. Por eso, se mantiene los términos y expresiones
carifiosas a lo largo del mismo, puesto que el lenguaje carifioso es una manifestacion
del respeto a los demds. No se denomina simplemente semilla, ofrenda o comida;
el poblador andino se refiere a la semillita, el alcancito, la comidita. Al referirnos
a las plantas, animales o apus, nos estamos refiriendo a seres vivos, a sujetos que
merecen considerarlos como tales.

A lo largo del contenido del libro se encuentran expresiones como “crianza mu-
tua”, “cuidado mutuo”, “criadas mutuamente”, “convivencia mutua”, “crianza de
nuestros cultivos”; que no estan alli por redundancia, sino porque marcan el énfasis
en este aspecto indicado desde el titulo. Por eso también al hablar de las plantas
no cultivadas se les denomina “parientes silvestres”, y es que todo el ecosistema es
visto como un ayllu, una comunidad, donde los diversos niveles de habitantes po-

demos ser vecinos (plantas, humanos, apus) y hasta parientes (plantas con plantas).

22



Introduccion

En un lenguaje moderno se usa comunmente el término producto, pero creemos
gue esto prioriza el aspecto econédmico y comercial. Por eso preferimos utilizar las
palabras planta, cultivo, fruto o alimento, seguin resulte mas propicio en cada con-
texto. Planta resalta su caracter de ser natural, cultivo denota la crianza que el ser
humano le brinda a este ser, y alimento es lo que nos proporciona. A diferencia de
“producto”, que es algo concreto, “alimento” es algo mas complejo. Un producto
es algo manejable, vendible, desechable; un alimento es algo con un valor en si
mismo, se puede manejar, vender, regalar, pero lo que se estd entregando no es
el producto sino su valor. Los términos que se usan en el idioma quechua explican
esto de mejor manera: mihuy es a la vez alimento, producto y el acto de comer, no
existe un término especifico para cada uno de esos significados, porque los tres
significados van siempre unidos.

Las mismas razones nos han llevado a incluir textos quechuas. Sabemos que re-
sultara mas comodo leer la traduccion en castellano, pero es importante ponerlos
ahi porque es la forma original en que fueron expresados, obedeciendo a la
cosmovision implicita en cada idioma. El modo de hablar en que esta redactada la
traduccion es mas comprensible si tiene la versidn original alli. Esto también visibi-
liza las peculiaridades de las expresiones locales.

Muchas de las expresiones proporcionadas por las personas mayores estan in-
mersas en un lenguaje simbdlico. No todo lo que se dice es exacto, pues para que la
idea quede mas clara, en el mundo andino se tiende a exagerar o contradecir. Una
expresion como “tenia 800 caballos” no quiere decir que realmente tuviera esa can-
tidad, sino que es una forma de decir que tenia muchos. Otra expresién muy andina
es la contradiccion. Se suele decir “me hice golpear” en vez de “me golpearon”, aln
mas cuando se oye “me estoy queriendo enfermar” por “creo que me estoy enfer-
mando”. En los dos casos se entiende que el primero no queria que lo golpearan y
el segundo no deseaba enfermarse, y precisamente esa contradiccion resalta que
sucedio lo que no se deseaba. Asi, se entendera que decir “rico me he caido” no es
masoquismo, sino una forma de poner énfasis en la expresion.

El lenguaje simbdlico también menciona nombres de lugares o personajes por el
valor simbdlico de estas palabras. “Este trigo es de Paruro” es una forma de decir
gue es tan bueno como el que se produce en esa zona. Esto se hace mas presente
cuando se menciona apus, santos o virgenes.

VIII Agradecimientos

Este libro no hubiera sido posible sin el apoyo y el aliento que brindaron mu-
chas personas. Primeramente debemos agradecer al equipo de la gestién municipal
2011-2014 de Chinchaypujio, encabezado por el alcalde Eduardo Vargas Troncoso y
el gerente Yuri Mendoza Mufioz, que nos brindaron facilidades para poder desarro-

23



Criandonos entre plantas y hombres

llar el trabajo cultural y la investigacion.

A los funcionarios y trabajadores que vieron este trabajo con alegria y entusias-
mo; al ingeniero Celso Mamani Quispe por sus consejos y brindarnos parte del
tiempo de sus proyectos; a Mariano Gallegos Estrada, Victor Carbajal Almirdn, Irma
Baca (regidora), Alfredo Trivefio Félix (OMSABAR), Gregorio Tecse (oficina de Pro-
gramas Sociales); y a la memoria de la ingeniera Joysi Tapia (que tuvo un accidente
fatidico en la zona).

Agradecimiento especial a los promotores que realizaron varias de las entrevis-
tas, nos guiaron en las comunidades y tomaron fotografias: Miguel Sanchez Ra-
mos (practicamente co autor del libro), Doroteo Chacén Garcia (que ademas nos
transportd en su moto), Alfredo Chacén Huaycochea y Amilcar Huallpayunca Tupa.
También a quienes participaron del proyecto en algiin momento, Victoriano Valdez
Santa Cruz y Fabio Dante Huaman Huaman. A quienes apoyaron con algunas entre-
vistas: Lucio Valdivia, Jaime Ardoz Chacdn (ademas de sus consejos y apoyo desde
el proyecto de turismo vivencial).

Igualmente a Victor Flores Mejia. A las instituciones educativas de Chinchaypuc-
yo, Parccotica, Paucarccoto y Sumaro, particularmente a los profesores Oscar Astete
Janampa, Marta Ttito Silva y Alex Acostupa Angulo. A Felicia Usca, Eugenia Huillca
y las otras productoras que semanalmente llevan la diversidad de Chinchaypucyo a
Huancaro, en Cusco.

El agradecimiento principal va a las personas mayores de todas las comunida-
des, que brindaron sus saberes, los mismos que son listados al final del libro. Para
los comuneros de diversas edades que apoyaron y facilitaron este trabajo, para los
estudiantes que participaron en las actividades que les ofrecimos. Para los apus y
santos protectores del distrito. Y para las plantas mismas.

También debemos agradecer a los que hicieron posible esta investigacion desde
fuera de Chinchaypucyo. A quienes nos alentaron, aconsejaron y promovieron este
trabajo, como Edwin Chavez Farfan, Elsa Valer Weiss, Hugo Blanco Galdds, Alain
Dlugosz, Mario Anaya, Carmen Escalante y Ricardo Valderrama. A Pablo Ojeda Viz-
carra por la revisién de los textos. A Omar Vargas Laucata y el proyecto de la Fo-
noteca del Cusco, y al comité Regional de Educacién Comunitaria del Cusco, por
hacernos reconocer el componente educativo de este trabajo.

Finalmente un agradecimiento especial a todo el equipo de CRESPIAL por or-
ganizar ese importante concurso, por valorar nuestro proyecto y por sus amables
orientaciones, especialmente a Gabriela Valenzuela por su comprension ante las
dificultades que se nos presentaron.

24



PRIMERA PARTE

lo de l1a crianza mutua

1C

El c




Criandonos entre plantas y hombres

San Isidro
5.1.2

Cambio de semilla
ransformacion

4.10 '";II'” V. Carmen
. i
4.9 Protecuonm";rl' ) 5.2.3
7 Almacenamiento 4.7 ;,ﬂf" Roturacion
45-4.6 \\““\“m'.uull'lHluill Mty Iy, 1.54-1.5.5
7 Trilla 4.4 o *
Deshoje 4.3

,";;{;
",
& Descansos “ty,

\\\\“ Amenazas
-

&

Despachos
o delaTierra /”///, P
& 4.8 Py %y, 1.2
Cosecha & . 11 sefiales %,
S e®c0, 134 2
4.2 5 Peligros * . % Barbecho
Ritualesde § © " o' *, Guano Z 156
cosecha = B '.Formas de trabajar 1 4.'1‘5'1_1'5‘2 z
412 = . 1A 2% "6 Tipode Z Limpiezay
Granizo W @ .....‘.R § | 511 10. suelo = [rego
: s . otacion de cultivos 2.11. E :
3.54 Cuidades = Animales ® [ ] 1.5.3 2157 15;/
34 = . ® 0 000 o o Syt
Mucha E] . %, Nombres rituales 5.1.5  ® Sefiales .:5 i
lluvia DeshierbeZ Hongos ® e de siembra E_;th.uales de
3.5.3 314 Z,cc3cy ®e  Danzas5.4 ¢° 2.1.1-2.128 siembra
23:2:973.2. . ® . 5 2.6
2 ., . . e® Animales §
Qhasway % Parientes o *®*® El 232 & Técnicas
wankas ”’f,, i o guano §
23 %, silvestres § Cultivos 2.7 & 2.8
' %, 343 e ) & Tubérculos d
X Aporque “ty, e asociados \\\\\\\‘ 291
3132 Ty, ® 2111 W " J
X T T LA Cereales Wankas
Rituales de
O(p i1
@ aporque
<,

293
Sefales de

aporque

Leguminosas
3.1.2

Todos
Santos

2. 3.1.1 Niho Velay

.. 535

Este diagrama permite ubicar las relaciones y secuencias entre los diversos temas abordados en esta

parte del libro. Los nimeros indican el capitulo o seccion en el que se encuentra cada tema.

e o o En el circulo interior estan los temas transversales a todo el periodo.

nnm El circulo siguiente estd referido a la tierra, las plantas y otros seres naturales.

~—~ En el siguiente se ven las actividades realizadas por los humanos.

oo En el circulo externo estdn los otros seres (astros, santos) que complementan la crianza, con sus
respectivas fiestas.

26




Allpa
(La tierra)

“Mana apukunapi ifiegtikiga kanchu kay allpapipas, chaya ongoypas
hap’isunki”.

(Si no crees en los apus, en la tierra, la enfermedad te agarra).
Gregorio Gonzales Estrada (Anansaya)

“Allpaga kausanmi nogaykupakga, chaymi saminchayku may gasgaymanta
noga aypachini ahachayta cervezachayta maypifia gaspapas qonipunin”.

(La tierra existe para nosotros, por eso la respetamos, donde me encuentre
yo, quien me alcance mi chichita, mi cervecita, siempre donde esté le doy).

Gregorio Chacdn Llogque (Racrarumi, Chinchaypucyo)

La tierra, que es nuestra Pachamama, Pacha Tierra, Madre Tierra o Santa Tierra
Mama (son todos los nombres con los que la suelen llamar en Chinchaypucyo),
esta viva como todos los elementos de la naturaleza, es como la abuela mayor que
nos cuida y provee de alimento. Pero ella también requiere descansar a través de
las t’ikras o laymes, requiere alimentarse a través de nutrientes naturales que le
brindan otros seres de la naturaleza (plantas, animales, cultivos, etc.) con el apoyo
de las personas, requiere comunicarse o transmitir mensajes mediante las sefiales y
necesita que las personas sepan escucharla e interpretar sus mensajes, necesita ex-
presiones de carifio y respeto de todos los seres con los que convive, como son los
diversos rituales sean ofrendas, pagos, alcanzos, t’inkas u otros, y también requiere
de todas las actividades que la preparan para albergar a las semillas, que conforman
la preparacion de la tierra. Y es esta etapa, donde inicia el ciclo de crianza mutua
entre plantas y personas.

27



Criandonos entre plantas y hombres

“Kunanga rihuriramun huk ifiiykuna manafian munankuchu allpa pachan-
chiskunapi, ifiiyta kausanpunin Pachamamapas kanpunin chaymi fiaupakqa
haywarikugkupuni papata tarpunankupagpas k’intuta ruwankupuni kukawan
ahachawan. Chaymi papataraq tarpunanku kuka k’intuyuqta. Kunanqa agnalla-
tama tarpupushanku chaya manafia kanchu mihuy, manafa imapas qokunku-
chu. Wakillampas flaupaq kausaykunata afnanchashankuragmi”.

(Ahora han aparecido las religiones que ya no creen en la tierra, pero en ver-
dad existe la tierra, por eso siempre antes hacian la ofrenda para sembrar papa,
siempre se hace el k’intuy con coca y con la chichita. Por eso primero tienen que
sembrar la papa con k’intu. Pero ahora siembran comun por eso no hay produc-
cion, no les importa. Pero algunos siempre estamos valorando las costumbres).

Juan Pallardel Chaifia (Sequiopampa, Anansaya)

Lamentablemente, en estos Ultimos 20 afios aproximadamente, nuevas religio-
nes sobre todo evangelistas han llegado a las comunidades, que no creen en la re-
lacién de convivencia mutua que existe entre todos los seres de la naturaleza, y que
mas bien transmiten el mensaje de que los seres de la naturaleza son como bienes
materiales de los que solamente hay que servirse; pero felizmente aldn sobrevive
en las practicas y memoria de las personas mayores y de los que han aprendido de
ellos, esta relacidon ancestral de armonia con los del entorno.

1.1. DESCANSOS DE LA TIERRA

“Allpakunag samananpakqa t’ikrakunatan ruwagku, huk watan kaypi huk
watan wakpi, kunanga chaypas chinkapunmi, kunanqa llank’ashanku atisqanku-
man hinalla, sapanka runapas kaq allpallapi, huk chikanta patampi sageyuspa”.

(Para el descanso de los terrenos se hacian las t’ikras, trasladando de un lugar
a otro anualmente, actualmente eso desaparecio, ahora estdn trabajando a lo
que pueden, cada uno por su lado en el mismo terreno, dejando un pedazo al
costado).

Carmen Troncoso Puma (Sumaro)

Las t’ikras o laymes son los descansos que debe tomar la tierra para que pueda
recuperar sus nutrientes, es por ello que se van rotando los cultivos y las parcelas
donde se cultiva. Se hacia en grupos porque mientras a un lado cultivaban, al otro
lado la tierra descansaba con animales que iban nutriéndola con sus excrementos.
Actualmente se esta perdiendo esta costumbre y los que siguen practicandola co-
mentan que por este olvido, gran parte de los terrenos se estdn volviendo eriazos.

28



Allpa (la tierra)

En Sumaro cuentan que en carnavales! hacian el “layme muyuy” (dar la vuelta al
terreno). Eso lo hacian en el cultivo de papa, tocando la musica y bailando, derra-
mando flores alrededor de las chacras. Lo dirigian los alcaldes varayoc, en los cerros
donde estaban los laymes, y cuando pasaba la fiesta comenzaban a roturar la tierra
para el otro afo.

“Huk watan wifian trigo, chaymanga saran tarpukun, watan watanga kaq
mihuyllaga manan gonmanchu allintaga, allpa sayk’usqafia kagtinga samachi-
napunin iskay kinsa wata”.

(Un afio crece trigo, después se siembra maiz, cada afo el mismo cultivo en
la misma tierra no daria bien. Si la tierra es muy pobre siempre se debe hacer
descansar, de 2 a 3 afos).

Santiago Chavez Suni (Paucarccoto)

“Allpaga samananmi sapa soqta utaq qanchis wata, fa chay soqta, gqanchis
watamantana hukmanta kaq llank’akunallantaq chay ayllu papachakuna tarpu-
napakga”.

(La tierra tiene que descansar cada 6 o 7 afios, ya nuevamente de 6 o 7 afos
puedes volver a sembrar para trabajar papa nativa?).

Zendn Mescco Huampotupa (Anansaya)

Para la papa, en las partes altas el tiempo que debe descansar el terreno varia
segun el tipo de suelo, mientras que en Anansaya nos dicen que debe descansar
cada 6 o 7 afios; en Parccotica cada turno es de 8 a 15 afios y después de haber sido
roturado el terreno se puede usar hasta 7 aifos, cambiando cultivos como la ceba-
da, trigo, habas y asi cada afio diferente cultivo, porque si se cultiva hasta 2 afios
seguidos el mismo cultivo puede cogerle la rancha. Segin Angel Huaman Concha
(Ocra) a veces los turnos tocan de 1 o 3 afios dependiendo del clima.

Para el trigo, en Sumaro, la tierra donde se cultiva sélo aguanta un promedio de
3 camparfias con el mismo cultivo, de alli se debe dejar descansar unos 2 a 3 afios
para volver a roturar y sembrar de nuevo, porque en el mismo terreno la tierra esta
escarbada y ya no sale ningun cultivo mas.

En Paucarccoto, cuando no hacian las t’ikras o laymes, los que tenian yuntas
removian la tierra de 2 a 3 semanas antes de la siembra, para que se mueran las
malas hierbas.

1 Con respecto a carnavales ver la seccién 5.3.1.
2 Papa nativa, es la papa oriunda que crece en tierra muy fértil y de forma natural; por ello debe cultivarse en
laymes.

29



Criandonos entre plantas y hombres

Flor de pulla pulla, sefial de qu
buena produccion.

Ofrenda a la Pachamama. Angel Huaman y sefioras de
Ocra.

30




Allpa (la tierra)

1.2. NOS COMUNICAMOS; LOS RITUALES

1.2.1. A la Pachamama

“Allin mihuypa kananpakga haywakugkupunin, anch’aynatan rikuq kani
ruwagqta kuraq taytaykuta chaywanya allpa allinta ruroq”.

(Para que haya buen alimento siempre le hacian su ofrenda, siempre veia a
mis abuelos hacer eso y con eso producia muy bien la tierra).

Salomé Gallegos Linares (Sumaro)

Antes de cualquier actividad en la tierra, debe existir una ofrenda hacia nues-
tra Pachamama, que tiene sed y hambre. Dependiendo de la actividad puede ser
desde un despacho, pago, ofrenda, t’inka o sahumeo, que es la muestra de comu-
nicacién, de respeto, y el pedido de permiso hacia la Pachamama. Pero también es
nuestro “carifio®’, algo muy propio de la légica de nuestros pueblos, que es brindar
nuestro aprecio al otro a través de entregarle algo especial.

“Cuando hago algun despacho nunca tomo trago, tampoco como, por eso los
lugares y los apus también estan hambrientos, por eso me reciben bien”.

Genuario Chavez Ochoa (Chinchaypucyo)

“Antes nuestros padres se hacian humear con incienso y coca, yo lo sigo ha-
ciendo, los demas no sé si lo siguen haciendo, llamando a Dios y los lugares,
para eso se compra flores de Cusco, papel picado, esto se pone junto con la
coca, se quema en bosta de ganado”.

Segundina Carbajal Huaman (Chillcaccasa, Pantipata)

Segun Genuario Chavez Ochoa (Chinchaypucyo), para el despacho a la tierra, se
abre un hueco en la tierra, luego se coloca un k’intu de coca en el medio, con la
cabeza hacia la salida del sol, y se sahumea con incienso, para ello algunos se com-
praban 4 ollitas pequefias con tapitas. En una de ellas entra fiawin aha, en otra vino,
en otra cerveza y en otra gaseosa.

1.2.2. A los apus o aukis

“Naupaq kuragnichiskunaga ifiikugku apukunapi tukuy songon, llukulla hay-
warikugku despachotapas, mihusqankupipas, chaymanta haywarikugkun aha-
chatapas, traguchatapas. Noqaykuqa catoliku hina manan qongaykuchu kausay-
ninchiskunata chaymi manakuyku allinta allinkayta apukunamanta. Chaymantas
kan kay pacha, hanaq pacha, kausashankutagmi”.

3 Sobre lalégica del “carifio” se explica en la seccién VIII de la introduccién.

31



Criandonos entre plantas y hombres

(Antes nuestros abuelos creian en los apus, con fe, a tiempo alcanzaban el
despacho, en el momento de comer, también alcanzaban chichita, traguito. No-
sotros como catélicos, no olvidamos nuestras costumbres y siempre pedimos el
bien de los apus. También la tierra y el cielo existen, y estan vivos).

Juan Pallardel Chaifia y Francisco Huaman Valdez (Sequiopampa, Anansaya)

Los apus o aukis son los cerros, lagos y lagunas protectores, son como los abuelos

mayores de la comunidad, ellos cuidan nuestro territorio, protegen nuestros culti-
vos, a nuestras familias, a nuestros animales y a nuestras posesiones. Al igual que
la Pachamama estan vivos y debemos alimentarlos, darles de beber, respetarlos,
comunicarnos siempre con ellos, en las diversas actividades que involucran a las
comunidades, como cuando se hace la chacra que las bebidas que se van a tomar
primero se sirven al apu, t’inkandole, para que de esa manera el trabajo del dia sea
bueno. Seguin Demetrio Ramos Choque (Ocra) también se sahumea coca e incienso
0 se quema despacho para los apus, para que lo reciban y asi ayuden a evitar des-
gracias, robos, etc.

“Desde antes se hacia el alcanzo a los aukis, ahora también lo seguimos ha-
ciendo, lo decimos: ‘Pacha tierra mamay ukyaykuy ukyaykuy’ (Madre Tierra
nuestra, toma, bebe). Siempre le decimos asi, nunca nos olvidamos de ella,
ahora también siempre hablamos: ‘Apukuna, Pacha Tierra Mamay ukyaykuychis
ukyaykuychis, sumaqtaya goywayku kay t'afiuykikunatapas gampa licenciayki-
manta ukyasun’. (Apus, Madre Tierra tomemos, bebamos, danos buen ganado,
bajo tu licencia tomaremos)”.

Segundina Carbajal Huaman (Chillcaccasa, Pantipata)

1.2.3. Despachos en agosto

32

“Apukunamantaqa yuyariykupuni gallay agosto killapi utaq iskay p’unchay
kama, chaymi killan apukga, nisanchis hina mana laq’akunapaq, kausaynin-
chiskunapag, imaymanapaqgya manakunki, g’oshiiichinki wasikita, picapicawan
t’akakunki wasikita, chay qallay agosto killa p’'unchayta mafiakunki llank’ana ta-
rikunaykipagpas utag hugkunatapas, allpapas kausanmi. Chay p’unchaykunaqga
allpa kausashan, ch’aynatan ninku kuragkuna”.

(De los apus siempre nos acordamos del primero al dos de agosto, que es
su mes del apu, por decir para que no te caigas, para la salud, para todo pides,
humeas tu casa, le echas pica pica a tu casa, el primero de agosto le pides ese
mes, para que te consiga tu trabajo y otras cosas, porque la tierra también vive.
Esos dias, porque ese dia la tierra esta viva, dicen los abuelos).

Victoria Flores Gonzales (Chinchaypucyo)



Allpa (la tierra)

“Nogaykupiga kashanragmi chay kausay Pachamamaman haywarikuy,
ruwaykutagmi sapa tawa p’unchay agosto tarpuy killata, chay p’unchaytan
haywarikuyku. Chaypagmi rantikamuyku mana imapas mana allin kananpag,
sapankata sutinmanta wahaspa. Chaypagmi rantikamuyku vinuta ahatawan,
chaypagmi allinta allchakuyku tukuy hunt’asqata”.

(Nosotros todavia tenemos la costumbre de alcanzarle a la Pachamama, lo
hacemos el 4 de agosto, le hacemos su despacho, comprandolo para que no nos
pase ningln mal, cada sector lo lamamos por su nombre. Nos compramos vino
y chicha, nos alistamos todo).

Luisa Mejia Victoria (Chinchaypucyo)

Los despachos u ofrendas, asi como se dan previos a cualquier actividad, también
se dan en épocas determinadas como es el mes de agosto, que es el mes de la
tierra, es como el cumpleafios de nuestra Pachamama y también de los apus, por
ello personas como Angel Huaman Concha (Ocra) y Victoria Flores Gonzales (Chin-
chaypucyo), en el mes de agosto aparte de dar ofrendas a la Pachamama, también
le dan a los apus.

En todas las comunidades del distrito hacen alguna ofrenda en el mes de agosto,
siempre dirigido a la Pachamama vy a los apus, el dia es lo que va variando segun
la costumbre de la comunidad y la familia. Algunos mayores lo hacen los primeros
dias de agosto, sobre todo el primero, pidiendo por sus cultivos, para la gente, para
los animales, para la casa, etc. En Parccotica para el pago a la Pachamama hacen
un despacho que lo acompafian con k’intus de coca, llama untu, vino y flores, espe-
cialmente clavel y panes. En Huancancalla nos cuentan que también entierran un
champan para la sed de los apus.

1.2.4. Despacho en la chacra

“Maygen saratapas papatapas, pachamamapipunin ruwakun kay, chakra-
chaytaga anchatan munakuni chaymi qoyunipuni. Kay Allpa Pachaga kausanpu-
nin chaymi ruwanapuni pagunntaqa allinta afianchaspa, chayna pipas suwagqniki
allpaykiman hamuktin, rikukunki runata mancharichisunki gatirisunki barranku-
man... chaynan sefioracha, manan chaynallachu rikurunkin, rikunkin mancha-
chikugkunata. Suwakugq rispaykiga mancharichisunkin aswanta”.

(Como cualquier maiz o papa, se tiene que hacer en la tierra, a mi chacrita
yo siempre la quiero y siempre le doy. Siempre Pacha Tierra existe, por eso se
tiene que hacer bien el pago, con respeto, a ver que venga alguien a robarte a tu
tierra, ven gente y les espanta y les arrea al barranco,... es asi seiorita, no es asi
nomas. Ves unas gentes, ves fantasmas. Si estas yendo a robar y estas timido,
mas te aumenta y te espanta).

Gregorio Chacon Llogque (Racrarumi, Chinchaypucyo)

33



Criandonos entre plantas y hombres

Durante las distintas actividades agricolas que nos demanda la chacra también es
sumamente importante hacer ofrendas, asi comunicarnos y pedir a nuestra Pacha-
mama y a los apus o aukis para que tengamos una buena produccion, que nuestros
cultivos estén bien cuidados y protegidos de distintas enfermedades, plagas e incle-
mencias del tiempo. También se hacen para pedir que no caiga la granizada o que
llegue la lluvia a nuestros cultivos. Es por ello que varias personas mayores de las
distintas comunidades aseguran que si no tratas bien a la Pachamama, no le das su
despachito u ofrenda, “tu produccion no te da bien”. Incluso atribuyen a que una de
las causas del poco rendimiento de las tierras y la poca produccién es que ya no se
respeta a la Pachamama, y se cultiva “asi nomas, de cualquier manera”.

“Chaymi mananfa allinchu llogsin ima llank’asganchispas mana haywarikug-
tichis, manan p’anpayullanchispaschu Pachamaman kukak’intullatapas mog-
llontinta, llamauntuntinta, manafian atikunchu imanagtinchus. Pachamamaga
kausanmi chaymi noganchismanga mihuyta gowanchis, manachu kausayniyoq
kanman chayga manan wifianmanchu kay t’ikakunapas. Nogaqa sapa papata
tarpunaypagpas lisaspaqpas ima habaspagpas, cebadapagpas, chaynata kukata
hallpayuspa nogaga churayunipunin chaynatapunin tayta mamaytapas, abue-
loykunapas chaynatapunin ruwagku”.

(Por eso no sale bien la produccién porque ya no hacen la ofrenda, ni siquiera
entierran coca k’intu con su semilla y con /lama untu a la Pachamama, ya no se
puede pues. Porque la Pachamama vive, por eso a nosotros nos da produccion,
si no tendria vida la Pachamama no creceria ni estas flores. Yo siempre para
sembrar papa, lisas, habas o cebada, asi pikchando mi coca, yo siempre pongo
esa ofrendita porque mis papds y mis abuelos siempre hacian asi).

Zendn Mescco Huampotupa (Anansaya)

1.2.5. Algunas expresiones para las deidades, previas al trabajo

“Llank’ay p’unchay qallarinapakqa taytachakunamantan manakuna, ani-
makunamantapas, apukunamantapas allin p’'unchay kanampag, mana para kag-
tinpas taytachallatan mafiakuyku, payllatan manaqasita ruwayku unu parata
manakuspa ‘Unuykita paraykita apachimayku’ chaynatan nispan manakuyku”.

(Para comenzar el dia de trabajo se pide a los dioses, a las almas y a los apus
para que el dia de trabajo sea bueno, si no hay lluvia también le pedimos a
nuestro padre Dios, a él nomds le fastidiamos diciendo “Mdéndanos tu lluvia, tu
agua”, asi deciamos).

Cornelia Huillca Tumi y Felicitas Huaman Chacma (Pantipata)

Las personas mayores de las comunidades nos contaron que antes que inter-
vengan nuestras manos en la chacra, sea durante la roturacién o en el barbecho,

34



Allpa (la tierra)

se hacian unas ofrendas hacia las deidades, que algunos aun siguen practicando.
Compartimos algunos ejemplos:

En Paucarccoto y Sumaro antes de salir de casa se hacia un alcanzo a los apus con
coca, iawin aha y de igual manera lo hacian llegando al sitio donde hacen la chacra,
para que asi la lluvia no interrumpa el dia de trabajo.

En Chinchaypucyo, comentaron que antes hacian un despacho a la tierra con
coca k’intu, llama untu y chicha, para empezar la roturacion del trigo.

En Ocra, antes acompafaban la roturacion para la papa tocando tinya y quena.

En Ocra, Sumaro, Pantipata, Paucarccoto y Parccotica; antes de empezar la rotu-
racion para la cebada, trigo, papay otros cultivos se hace la t’inka a los apus de cada
comunidad y a la Pachamama con chicha o trago, o se les sirve un vaso.

En Parccotica, cuando hacian el barbecho de habas y antes de amarrar a los toros,
hacian el despacho a la tierra con coca k’intu, llama untu, chicha y trago, también
t’inkaban a los apus y a la Pachamama. Al término de esta actividad cada persona
da sus palabras, creencias y ch’allan con chicha a cada ganado, a esto se le denomi-
na Waka Mansay.

“El dia de trabajo, primero se sientan los khuyag, personas que van a traba-
jar, alli se hace el alcanzo, saminchay a los aukis, a cada uno diciendo: ‘Me vas
a mirar bien’. Con chicha y trago, también la coquita se comienza a pikchar con
llipht’a, sopldndola. La chicha se echa hasta tres veces al suelo, diciendo: ‘Qan
mamay kay usufructuanaykuta kay uywawasaykikuta saminchayamuyki allinta
atendeyuwankiku allin kanga allinta ruruyachinki’ (TG madre, esto de lo que
usufructuamos y de lo que nos crias, te invito, nos vas a atender bien, va estar
bien, vas a hacer producir bien)”.

Teodfilo Umeres Pauccar (Pantipata)

1.3.LA NATURALEZA SE COMUNICA; SENALES

“Kay wataga manapascha allin watachu kanga mihuyninchiskunapaq sinchi-
ta ruphay chayamushan, phuyukuna ruwakugtinpas lluytan wayra picharapun,
chaymi mana paratapas chayachimunchu. Naupagq kausay ya allinga karan ku-
nanmantaga mihuynichiskunapas ashka karan”.

(Este afio tal vez no sera buen afo para los cultivos porque esta cayendo bas-
tante sol, cuando se forman las nubes el viento las despeja, no deja que caiga
la lluvia. La vida de antes era mejor que la actual porque teniamos cantidad de
nuestros alimentos).

Sabina Troncoso Chaucca (Sumaro)

35



Criandonos entre plantas y hombres

La naturaleza y todos los seres que la componen, los apus, la tierra, los astros,
el clima, los animales, insectos, las plantas, etc. se manifiestan a través de diversas
sefiales sobre lo que va a suceder, son sus formas de comunicacién para todos
aquéllos que estdn prestos a escuchar, sentir, oler o mirar y comprender sus diver-
S0S mensajes.

“Para la hora de levantarse a trabajar hay una sefial, en los wayllares, hay una
ave llamada waylla sak’aka, sin cola, que llora o silba a la hora exacta que nos
tenemos que levantar para trabajar. También hay otro pajarito llamado charka
pichinko que también silba a esa hora, antes que cante el gallo”.

Epifania Salcedo Ccallo y Maria Fidelia Hanampa Huillca (Pantipata)

1.3.1. Las cabaiiuelas

“Cabanuelastaga yupakunmi chaypin yachakun imaynachus kanga chayta,
faupagkunaga manan aknallatachu tarpunku, kunanga munasganchisman hi-
nama ruwashanchis chay ya mana imapas kanchu ch’usaqyapun”.

(Se cuentan las cabaiiuelas, alli se sabia del temporal, antes no sembraban
comun, ahora lo estamos haciendo a nuestro modo, por eso se fracasa).

Mario Carbajal Eulate (Sumaro)

“Cabanuelaspas gawakushanragmi kay pachakunapiga imapas huk hinan
kashan, hatun yachaysapakunapas ninkun pararungan nispa wakinpin watunku
wakinpiga manan wakinpiga manan imapas kanchu, nikun gasaramungan ma-
natagmi gasamunchu, imaymanatan willakamunku imaynachus kanqga imaku-
nachus kanga chayta”.

(Las cabafiuelas también se siguen practicando pero con este tiempo que
tenemos todo es diferente, hasta los cientificos dicen que va a llover y a veces
aciertan en decir, pero en otras veces no funciona, dicen que va caer la helada y
no cae, todo cuenta en las noticias, lo que va a suceder y lo que sucede).

Juan Pallardel Chaifia y Mariano Huayllas Ccarhuachin (Anansaya)

Segun los mayores de las comunidades de Chinchaypucyo, antes se fijaban en las
cabariuelas o killa yupay (como nos dijeron en Paucarccoto) para saber cémo iba
a ser el clima en el aino agricola y asi saber cuando sembrar, cada dia representaba
como seria el clima de un mes del aio. Las cabafiuelas se miraban desde el primero
de agosto, que corresponde al mes de agosto, el 2 de agosto corresponde a setiem-
bre, el 3 de agosto a octubre, el 4 de agosto a noviembre, y asi sucesivamente hasta
el doce de agosto. Posterior a esta fecha, una semana después, se fijaban la segun-
da parte de las cabafiuelas e igual se fijaban un dia por un mes, era la comprobacion
de las cabadiuelas.

36



Allpa (la tierra)

“Eso como se fijaban ellos, si habia nube o no, si lo cubria todo decian que
en este mes habra bastante lluvia, si era poco que habra poca lluvia, si llovia un
poco es para buen afio. Si la lluvia caia de medio dia decian que va a cargar la
lluvia de la quincena”.

Mario Carbajal Eulate (Sumaro)

Julia Laurente Chdvez y Placida Laurente Chavez (Huancancalla), Vicente Huan-
ccollucho Acufia (Parccotica), y otras personas mayores; dicen que pocos ya se
acuerdan y conocen las cabariuelas. Asimismo Zenén Mescco Huampotupa (Anan-
saya) y Lucio Ccallo Toromanya (lvin, Pantipata), dicen que en los ultimos afos las
cabarfiuelas han variado, ya no son tan exactas, ni funcionan como antes.

“Naupaq wayna kashagtiyga imaynatacha gawanku taytamamaykunaqga yu-
yagkunapas, kurag yuyagkunaga gawagku hinaspa nigku ‘Manan para kanqa-
chu rikullankiga kay killapi huk killapiga kanga kuskan killamanta para kanqa
febrero killamanta o manapis gqangachu”.

(Pero antes cuando era joven no sé cémo miraban mis papas y mis abuelos,
nuestros abuelos miraban siempre y decian: “No va a haber lluvia, veras en este
mes, pero en el siguiente mes habra, desde el mes de febrero o tal vez no”).

Zendn Mescco Huampotupa (Anansaya)

1.3.2. La Lluvia

La lluvia también es una sefial, segun el dia que aparezca la lluvia indica cémo
serd la temporada agricola. Son multiples las fechas que la lluvia tiene su significado
y varian segun la comunidad campesina o anexo, presentamos tan sélo algunas de
las fechas en que la lluvia tiene algun significado.

24 de junio: Segun Simeona Condori Ramos y Manuela Quispe Reinoso (Parcco-
tica), Vicente Almirdn Bustos y Mario Paile Usca (Sumaro); si es que llovia este dia
decian que la tierra estaba embarazada y puede abortar, no es un buen afio.

29 de junio: Simeona Condori Ramos y Manuela Quispe Reinoso (Parccotica), nos
dijeron que si llueve este dia, que es San Pedro y San Pablo*, es buena sefial.

16 de julio: Segun las mismas sefioras, cuando llueve el dia de la Virgen del Car-
men?® es también bueno, aunque algunos dicen que la Virgen estd molesta, pero las
sefioras dicen que ella no se molesta.

Primeros dias de agosto y setiembre: En Parccotica, cuando llueve los primeros
dias del mes de agosto y de setiembre dicen que el afio sera bueno.

4 San Pedro y San Pablo son mencionados en las secciones 5.1.6. y 5.3.6. del libro
5 Con respecto a Virgen del Carmen ver la seccién 5.2.3.

37



Criandonos entre plantas y hombres

30 de agosto: En Chinchaypucyo, Pantipata (sobre todo en lvin), Parccotica y Su-
maro; cuando llueve o llovizna el dia de Santa Rosa® de Lima, es un buen afio agrico-
la, habra buena cosecha y abundancia de pastos para los animales. Si no llueve ese
dia los cultivos producen poco. Segin German Echegaray Pacheco (Chinchaypucyo)
esta llovizna se llama rosasparacha.

8 de setiembre: Segun varias personas mayores Pantipata, cuando llueve en fe-
cha de la Virgen de la Natividad’ es buen afio, si no llueve los cultivos producen
poco, es por ello que ese dia las sefioras piden a la Virgen que llueva.

1.3.3. Las estrellas

Estrellas Qoto ch’aska o golqgas: En la noche del 23 para el amanecer del 24 de
junio, desde las 12 de la noche que empieza San Juan?, todas las comunidades se
fijaban en este grupo de estrellas, si venian primero alumbrando bien o si alumbra-
ban mas abierto en el medio, decian que va a ser buen afio para la produccidn. Sien
caso no alumbraban bien decian que este afio no seria bueno.

Qoyllur: Seguln Juan Vicente Quispe Chavez (Huancancalla), algunos se fijan en
el goyllur, cuando sale luminoso o phanchi (abierto) sera un buen afio, y si sale un
poco opaco no sera buen afio.

1.3.4. Insectos, animales y plantas

Algunos insectos, animales y plantas (hierbas y parientes silvestres) nos ayudan
a la crianza de nuestros cultivos, no sélo con sus sefiales sobre qué sucedera con el
clima, o si serd buen o mal afio, sino también nos ayudan a criar porque nos dicen
ddnde, cuando y qué sembrar, ayudan a controlar plagas, proteger cultivos de los
fendmenos climaticos, nutren a la tierra y a los cultivos, retienen el agua, etc.; por
ello también debemos cuidarlos y asi asegurar que siempre estén acompafnando-
nos, lamentablemente los insecticidas, pesticidas o herbicidas quimicos matan a
muchos de estos parientes, alterando todo nuestro ecosistema. Compartimos algu-
nas sefiales en relacion al afio agricola:

Akatanga (escarabajo estiercolero): Honorata Santa Cruz y otras sefioras de la
comunidad de Ocra, dicen que si la akatanga es de color negro con cabeza de color
crema, quiere decir que va a seguir cayendo la helada.

Chaka ruwaq (ave): Rosa Camargo Mejia (Huancancalla), cuenta que esta ave

6 Con respecto a Santa Rosa de Lima ver la seccién 5.2.5.
Con respecto a Virgen Natividad ver la seccién 5.3.6.
8 La festividad de San Juan se menciona en la seccién 5.1.3.

~

38



Allpa (la tierra)

gue canta bonito y es de la parte baja de la quebrada, para mal afo sube hasta arri-
ba, pero si se queda cantando en la quebrada es buen afio.

Huallata (ave): En Sumaro dicen que si entre los meses de marzo y abril, las hua-
llatas bajan a la comunidad desde la parte alta, significa que va a llover y es buena
sefial para roturar el terreno.

Lasiwana (ave): En Sumaro, cuando las lasiwanas salen a la altura del valle es
sefial que va a llover y te indica cuando roturar el terreno.

Lechuza (ave): Segln varias personas mayores de Huambomayo, si canta la le-
chuza es malo.

Legecho (ave): Seglin Manuel Jesus Gallegos Almirdn (Huafiec, Sumaro): “El le-
gechito cuida la chacra, es como un guardian que te avisa. Por ejemplo en Asagwa-
na si pasa el leqecho o si se encuentra con un zorro, dice: ‘ghe, ghe, ghe, ghe’, osi
le ve a la gente igual dice: ‘ghe, ghe, ghe, ghe”.

Muhu kuru (insecto de la semilla): Segiin Narciso Gonzales Laurente (Huancan-
calla) y otros mayores de Huambomayo, este insecto es similar a la akatanga. Cuan-
do camina en zig zag dejando huellas en la tierra o en la misma carretera, segun
los mayores de Huancancalla, quiere decir que sera un afio seco, pero segun los
mayores de Huambomayo es anuncio de buen afio.

Perro (mamifero): Marcelino Mendoza Cabrera y Victor Gonzales Chavez (Huam-
bomayo), comentan que cuando llega la lluvia y aullan o lloran los perros es para
que haya buen afio.

Qowisqowis (ave): Rosa Camargo Mejia (Huancancalla) explicd que esta ave que
es del tamafio de las palomas y es de color negro, si sube hasta arriba de la quebra-
da indica que no habra buena cosecha.

Durazno (fruta): En varias comunidades dicen que cuando hay bastante durazno
no habra papa, y cuando no hay durazno, habra bastante papa.

Flores: Trinidad Mejia Quispe, Vicente Almirdn y Mario Paile Usca (Sumaro); di-
cen que las flores de pulla pulla, sullu sullu, gantu y tankar, avisan para que haya
produccion o para que no haya.

1.4. NUESTRAS FORMAS DE TRABAJO

1.4.1. El apoyo mutuo

“Kunampas kashallami aynipi, kunan chakra aynipi ruwanapaq, chaypakqa
chakrakunatan rina huk runaqg chakrankunata yanapaq chaynallatataq huk ru-
nakunagtapas. Ichaqga kaypiga yachanchis imapaqpas aynipi ruwayta”.

39



Criandonos entre plantas y hombres

“Ahora seguimos en ayni, por ejemplo para hacer la chacra lo que es en ayni,
hay que ir a la chacra de otra persona a ayudar y asi a la de varios. Pero mayor-
mente aqui acostumbramos hacer en ayni para todo”.

Alipio Gamarra Camargo (Huancancalla)

Las formas de relacion en el trabajo de la chacra, ya sea entre varones y mujeres,
se basan generalmente en el ayni y la mink’a, que son formas ancestrales desde el
tiempo de los incas. Mientras que el ayni se refiere a la reciprocidad que es prestar
un servicio a otro comunero o a la comunidad para que luego ese favor sea retribui-
do con otro servicio, la mink’a se refiere a un compromiso de apoyo a otro comune-
ro o a la comunidad pero sin la necesidad de ser retribuido; todas estas formas de
trabajo estan basadas en el apoyo mutuo. En estas formas no existe el dinero para
obtener la mano de obra de una persona o el apoyo con herramientas, animales,
etc; pero si existe una forma de agradecimiento que es brindar la buena comida con
la merienda y la buena bebida, a través de la chicha.

Aunque en estos tiempos ya estan entrando las légicas econdmicas, principal-
mente en las nuevas generaciones, y a veces para trabajar la chacra se debe con-
tratar por dinero a otras personas, ya que ya no desean hacerlo sélo con apoyo
mutuo.

1.4.2. Los descansos en la chacra

“Kananpunin aha, trago, kuka, runawanfia wagawania ruwanki chaypas ka-
nallantagmi mihuykuna mihunapaq g’ala huntasqa kanan kukapas traguchapas
ahachapas”.

(Es necesario tener chicha, trago y coca, ya sea que hagas con yuntas de ga-
nado o con gente tienes que alistar cosas de alimentacién, tienes que preparar
todo listo, sea coca, traguito y chicha).

Isabel Estrada de Gallegos (Cconcahuaylla, Sumaro)

Los descansos son intermedios que se dan en el proceso de trabajo de cualquier
actividad que se dé en la chacra, desde la preparacion de la tierra en la roturacion
hasta la cosecha de los cultivos; para que los trabajadores puedan recuperar fuer-
zas, compartir entre ellos y con las deidades de la naturaleza la hurk’a (chicha, co-
quita y traguito). Los descansos son de 10 a 15 minutos, el de la merienda puede ser
de media hora a mas. Los horarios y la cantidad de los descansos no son fijos, varian
segun las costumbres de las comunidades, del duefio de la chacra, las distancias de
las chacras a sus viviendas, la hora en que empezaron a trabajar, el tiempo que se
tiene para trabajar, porque en algunos casos cuando falta mucho trabajo pueden
obviar descansos para poder terminar la jornada en el dia. Lo que si tienen en co-

40



Allpa (la tierra)

mun, casi todas las jornadas de trabajo, es el descanso de la merienda, en el que las
mujeres llegan con los alimentos (en algunos casos wankando).

En la comunidad de Chinchaypucyo, los descansos son:

e El primer descanso es el hatary hallpa, que se da entre 8 a.m. a 9 a.m. Se toman
varias ruedas de chicha, en seguida se toma un poco de trago y luego se pikcha
coca con llipht’a.

¢ Elsegundo descanso es el samay, entre 10a.m. a 11 a.m.Y al igual que el primero
se toman varias ruedas de chicha, se toma un poco de trago y luego se pikcha
coca con llipht’a.

o El tercer descanso es la merienda o el picante, entre 12 a.m. a 1 p.m. (a veces
puede extenderse mds de media hora o empezar hasta mas tarde, si el terreno
donde se trabaja la chacra esta alejado). Aqui los que desean pueden tomar pri-
mero chicha y luego la merienda, después se toma el trago y se culmina pikchan-
do coca.

¢ El cuarto descanso es el ch’akipay, se realiza aproximadamente alas 3 p.m.y es
donde se toma mayor cantidad de chicha porque es la hora donde se tiene mas
sed, también hay trago y coca.

e El quinto y ultimo descanso es el intiwatay o hallpay que es como a las 5 p.m. o
al ocultarse el sol. Se toma chicha, luego trago y se pikcha coca; de ahi ya cada
uno retorna a su casa.

En las otras comunidades varian la cantidad de descansos, a veces hay menos
descansos de los que se practican en la comunidad de Chinchaypucyo, por ejemplo
para el barbecho de cebada en Paucarccoto descansan 3 veces, para que no se can-
sen las yuntas de toros, primero a las 11:00 a.m., segundo a la 1:00 p.m. y tercero a
las 3:00 p.m. Asi también en algunas zonas altas de Anansaya, Ocra y Pantipata, se
hacen menos descansos porque los terrenos donde trabajan son mas alejados del
pueblo y asi ganan tiempo para trabajar. O en Tizabamba (Pantipata), Jorge Gerardo
Inca Huaman contd que alli, se estila hacer solamente 2 descansos (en la mafianay
en la merienda) y se trabaja hasta las 4 p.m. aproximadamente. Inclusive en zonas
demasiado alejadas, ya ni existe la merienda que llevan las mujeres y mas bien se
opta por que cada trabajador lleve su fiambre.

También en las comunidades de Huancancalla, Paucarccoto y Sumaro, nos co-
mentaron que empiezan el trabajo muy temprano y hacen el primer descanso entre
10y 11 de la mafana, en el que se toma chichita, pikcha coquita y a veces se toma
traguito.

41



Criandonos entre plantas y hombres

£A i~
" e M‘ 3

Terreno roturado. Sumaro.

42



Allpa (la tierra)

1.5. LA PREPARACION DEL TERRENO

Luego de haber cumplido con todas las acciones de descanso, respeto, carifio y

comunicacién hacia nuestra tierra, recién corresponde la preparacién del terreno
para que pueda estar lista para albergar a las semillas.

1.5.1. El guano, los nutrientes de la tierra

“Mihuyninchiskuna has allin kananpakga askha kananpakga wanunanchismi
allinta allpata chaymantapas muhutan huk muhuwanfiatagq huk watanqga chura-
na manahinaqa saliyapunmi kutipunanchistagmi faupaq kausaynichiskunaman,
kuragkunaga manafian imatapas ruwaspa atiykumanfiachu, wanuyoqtinchisqa
rurunmanragmi pisillatapas manan fiaupaq hinanachu. Chogllochakunapas
fut’uchakunafatafian rurun mana allpata wanuyoqtinchisga”.

(Para mejorar los alimentos en calidad y cantidad, debemos abonar bien la
tierra, cambiar la semilla cada cierto tiempo y volver con las costumbres, los
mayores ya nada podemos hacer, si lo abonamos puede producir todavia un
poco pero ya no como antes. Los choclitos salen pequefiitos si no abonamos la
tierra).

Juan Vicente Quispe Chdavez y Rosa Camargo Mejia (Huancancalla)

“Naupakga manan sinchitaga tagyataga churaqchu kayku, uywayku kaqgtin-
ga taqyachaq kayku allpa patapi kaqpi, kanchata kaq allpa patapi ruwaq kayku
chaytatagmi wakman wakman astaq kayku, manaraq allpa Illank’asqa kashaqg-
tin utaq purunllaraq kashaqgtin utaq paray killakunapi allinta allpaman wakaq
hisp’aninkunag haykunanpag chaymantapas ukyaq tagyanampag chay unu pa-
rapuwanga allintan tagrukun, chaypiqa allintaya sara imapas rurun”.

(Antes no usabamos tanto el guano, cuando teniamos nuestros animales la
forma de abonar la tierra era hacer el corral en el mismo terreno y trasladar
de un lugar a otro, en épocas cuando no estd cultivada o el terreno esta para
sembrar o en la época de lluvias, para que nutra la tierra con el orin del ganado
y el guano de las ovejas mas el agua de lluvias, todos juntos se mezclan bien, alli
producia buen maiz y otros alimentos).

Matiasa Gallegos Almirén (Huafiec, Sumaro)

Nuestra tierra requiere estar fuerte para poder apoyar al buen crecimiento de los

cultivos, y para ello necesita nutrientes que no sdélo se le dan cuando se siembra la
semilla, sino desde tiempos previos. Por ello es el descanso de la tierra y la rotacion
de cultivos, necesarios para que nuestra Pachamama pueda tener su tiempo, para
gue la ayuden a nutrirse, como el poner plantas que ayuden a nutrir la tierra (como

43



Criandonos entre plantas y hombres

el arbol de molle cuyas hojas sirven como abono, segln Santiago Chavez Suni de
Paucarccoto), el cambio de semillas cada cierto tiempo y la nutricidon constante con
los excrementos de los animales.

1.5.2. Los animales nutren la tierra

Es practica en muchas comunidades dejar a los animales en los terrenos que
estdn descansando, y en ese tiempo los animales con sus excrementos van alimen-
tando, fortaleciendo el terreno y asegurando la posterior produccién de la tierra,
esto demora afios pero mantiene viva a la tierra, a diferencia de cuando se usan
fertilizantes quimicos que van matando la tierra de a pocos.

“Para que produzca la tierra tenemos que abonar como antes, la tierra se
abona no sélo con estiércol sino también con el orin de los animales en el mis-
mo terreno. Si tenemos nuestros animales, los amarramos en el mismo terreno.
Ahora acostumbran a amarrar en los terrenos mas pobres y con eso ahora esta
bien el cultivo. El orin es el mejor abono”.

Santiago Chavez Suni (Paucarccoto)

Por estos motivos la crianza y el cuidado de los animales es sumamente impor-
tante no solo para el consumo de las personas sino para la misma actividad agricola,
por eso en las comunidades hacen despachos, alcanzos o sahumean las zonas don-
de pastean y beben agua los animales, para que estén protegidos por los diferentes
seres de la naturaleza.

“Chaymanta uywakunapagpas ruwayku chunkatawayuq agosto p’unchayta
mana wafnunankupagq, haywaykun maykunapichus michinayku mihunan chay-
man, maypichus unu ukyanan, haywaykun kuka k’intuta, mesatan mast’achiyku
chaypin churachiyku wakinkunaga manafia ruwankuchu nogaykuga ruwasha-
llayku. Mana samincharikugtiykuga, chaynallamantan wanuyta gallarinman
uywayku utag tukukapunman, chayga kanpunin, chayna chinpa wasimasiypa
kunanga huk ifiiyman ripun chayga manafa haywarikuniiachu chay ya wafun
wakankunapas tukuy uywankunapas gagapamun semanapi iskayta ima”.

(También para los animales lo hacemos el 14 de agosto, para que no se
mueran, alcanzamos a los sitios donde pasteamos, donde comen pasto, donde
beben agua, mandamos el coca k’intu, lo hacemos extender su mesa, ahi lo
hacemos poner. Algunos ya no lo hacen pero nosotros lo seguimos. Si no lo invi-
tariamos asi, de repente nuestros animales se pueden morir o acabar, siempre
pasa eso alla al frente con mi vecina, porque ahora que es hermana, ya no lo
hace el alcanzo, por eso se mueren sus animales, sus vacas se desbarrancan, a
veces hasta dos en una semana).

Luisa Mejia Victoria (Chinchaypucyo)

44



Allpa (la tierra)

Otro ejemplo de la importancia de los animales, es en el caso de las calabazas,
k’usis y zapallos que deben crecer en el mismo sitio donde se ha depositado un afio
antes el guano de los animales (algunos dicen que sobre todo de vaca porque de
oveja se puede marchitar), porque en terreno pobre o con abono quimico no produ-
ce o se seca. Aunque Gregorio Chacén Llogque (Racrarumi, Chinchaypucyo) dice que
hace mucho tiempo crecia sin guano nomds, pero ahora la tierra ya no tiene fuerza.

1.5.3. Tipo de suelos

Cada cultivo tiene sus propias particularidades y condiciones, ya sea tipo de sue-
lo, clima, piso altitudinal, que les permiten crecer y producir bien. En cuanto al
suelo la gran mayoria de cultivos requieren suelos fértiles o con bastante materia
orgdnica, arenosos y que sean de tierra negra o roja. En algunos cultivos como la
papa nativa, el afio, la oca y la quinua, es preferentemente tierra negra; en cambio
para cultivos como la lenteja y el garbanzo, es en suelo rojizo. Y también esta el tipo
de suelo que queda luego de haberlo quemado, donde dicen que las calabazas,
k’usis y zapallos crecen bien, pero esto muchas veces se descontrola provocando
incendios, y cuando se hace con mucha frecuencia puede terminar matando todos
los nutrientes de la tierra.

Y como el distrito de Chinchaypucyo tiene variados pisos altitudinales, muchos
de los cultivos en sus variedades se adaptan a varios pisos, pero en su clima y suelo
ideal es donde crecen mas y producen mejor, como el caso del tarwi que en zonas
no tan frias crece mas rapido y produce mejor. En piso alto crecen mayormente
papas nativas, afio, quinua, pero también puede crecer tarwi, habas, lisas, trigo,
cebada. En piso medio crecen habas, lisas, oca, cebada, trigo, maiz, quinua, varie-
dades de calabaza, tarwi, algunas frutas de temporada como tumbo, manzanas,
tunas, capulis principalmente, pero también pueden crecer algunas variedades de
papa (no nativas), afio, lentejas, arvejas, frejol. Y en piso bajo crecen lentejas, frejol,
garbanzo, achira, maiz, alverjas, kiwicha, palta, variedades de calabaza y zapallo,
chirimoya, licuma, y otras variedades de frutas; también pueden crecer algunas
variedades de habas, tarwi, papa, cebada, trigo, quinua.

1.5.4. La roturacion o yapuy

“Purun chakrayki kagtinga pusag chunka watakamapas samagqtinga, huk-
manta allpa t’ikranapakga chaypagpas k’intutan churakun llama untuyuqta
kuka mogllopuwan chaytan p’anpanki allpaman ahachantinta. Chaynan all-
pa yapuytaga qallariki, chaymi mana sayk’uchisunkichu, munayllatan allpaga
t'ikrakun ghag, ghagllata. Mana chaynata ruwagqtikiga sayk’urachipusunkin,
kachita hunp’irichisunkiraq, gatatatachisunkiragmi kallpaykipas tukurukunmi”.

45



Criandonos entre plantas y hombres

(Si tu chacra es eriaza y esta 8 a 10 afios descansando, entonces para voltear
la tierra, también se paga su k’intitu, con su llama untito y con su coca mogqllo,
y lo entierras con su chichita. Y ya empiezas a voltear nomas, no te hace cansar,
normal la tierrita bonito se voltea, sonando “gaj qaj”. Si no lo haces eso la tie-
rra te hace cansar, te hace sudar, te hace sudar blanco y tiemblas, tu fuerza se
termina).

Gregorio Chacdn Llogque (Racrarumi, Chinchaypucyo)

Luego de descansar varios anos la tierra requiere prepararse y eliminar las ma-
lezas que han habitado alli y pueden interrumpir el normal desarrollo cuando se
siembren las semillas, por ello se hace el rompe o roturacion, que es voltear la
tierra de afuera hacia adentro y lo de adentro hacia afuera, para que el sol queme
las raices de la grama y otras hierbas, y que se descompongan en materia organica.
Asi, en el transcurso de los meses hasta la siembra se mueren porque pasan toda
la época seca, dejando el terreno limpio para el momento de la siembra y asi ga-
rantizan la calidad y cantidad de la produccién. Si después de la roturacion siguen
las lluvias, las hierbas o las gramas crecen muy rapido, entonces un rato antes al
mismo dia de la siembra se sacan las malezas que puedan haber salido. Aunque en
Huancancalla las personas mayores nos decian que: “Cuando se hace la roturacion
ya para sembrar nomas, no da buena produccion, ni el crecimiento es bueno, como
si sucede cuando la roturacidn se hace antes, en los meses de marzo y abril, que
garantiza la buena calidad del alimento”.

La roturacion de la tierra se podia hacer de 2 formas:

e Sélo con personas que hacian una yunta, conformada por 2 a 4 personas con cha-
kitaqlla, también llamados masa. Aparte esta el rapacho que cumple la funcidn
de jalar y voltear los terrones, cuando la yunta es de 4 personas pueden haber
hasta 2 rapachos. Generalmente se trabajan de 5 a 8 yuntas, pero eso depende
de la extensidn del terreno. El desterronamiento se puede hacer ya semanas an-
tes de sembrar.

e Con yunta de toros. Estaba conformada por: a) El waka gatimug, que es el encar-
gado de traer los toros de la casa del duefio; b) el yapug o el arador, que es el que
conduce la yunta; c) el waka qgatipuk, que es el que retorna los toros a la casa del
dueiio pero antes debe llevarlos a comer pasto y tomar agua.

Cuentan que antes usaban la picana que era una herramienta que se usaba para
conducir los toros en la yunta. Incluso la imagen actual de San Isidro Labrador® en
Chinchaypucyo, la lleva en la mano amarrada en un palo.

Inocencia Ricra Huillca de Villafuerte (Samancca, Pantipata) nos conté un cuento
sobre la roturacion:

“Hoq kutinsi kasa gorichu qorikanka, hamusqa sukayta, ruwashaqtinku qa-

9 Con respecto a San Isidro Labrador ver la seccién 5.1.2.

46



Allpa (la tierra)

taymanta haykumusga masantin. ‘Noga wiraqocha aynirukusayki’, gataymasa
haykumusgaku chay gorichukuna, caballoqg garpuschallawan qoranata ruwa-
rukuspanku wagtatullunwan, chaywan suyuyusqaku papat’ayaypi, runakunata
muyuruspanku chaymanta haykusgaku chaypi suyuyapusqaku runakunata”.

(Una vez habia un qorichu gorikanka (especie de ave), habia venido cuando
estaban trabajando la roturacion, entraron de yernos como una yunta dicien-
do: “Yo sefior te ayudaré en ayni”. Habian entrado las yuntas de los yernos de
los qorichus, con las costillas del caballo se habia hecho sus goranas, con eso les
habian ganado a todos haciendo la roturacion para la papa, habian dado vueltas
a las personas por encima, luego habian entrado en yunta y les habian ganado
a las personas).

Los tiempos de roturacion varian segun el cultivo, el clima (es preferible que la
tierra esté himeda para facilitar el trabajo), el tiempo de riego o lluvia y la zona
donde se piense trabajar, pero en la mayoria de casos se dan entre marzo y abril.
Aunque algunos pueden adelantar o atrasar, como en las partes altas de Sumaro
gue la roturacion para trigo o cebada se puede hacer hasta mayo, algunos en el
anexo Chillcaccasa de Pantipata hacen la roturacion de enero a marzo, en Ocra la
roturacion para papa nativa la hacen desde el mes de febrero. En Parccotica la ro-
turacion o suka de la papa nativa se da desde febrero hasta marzo o abril y a veces
hasta antes de la siembra en octubre.

1.5.5. Las wankas

Toda actividad en la comunidad esta impregnada de energia y alegria que debe
expresarse no sélo a nivel de las personas sino a nivel de todos los seres de la natu-
raleza que participan y se comunican. En la comunidad de Pantipata aun recuerdan
gue en la roturacion, cuando las mujeres llegaban con las comidas, se cantaban
cantos rituales que son las wankas para la roturacion, “yapuypaq wankagkayku”.

Tomasa Nahuincamascca Huamdan (Pumahuanca, Pantipata) nos interpretd
“papat’ayay wanka”, que es la wanka de la roturacion de la papa:

“Uuuuuuy uuuuuy uuuuuuuuy (Uuuuuuy uuuuuy uuuuuuuuy
Yaauuuuuu Yaauuuuuu

Hawaykimanta gawayamuktiy Cuando te miraba de encima
Wachunwachunta purishasqganki Estabas andando en surcos
Hawaykimanta gawayamuktiy Cuando te miraba de encima
Wachunwachunta purishasqganki Estabas andando en surcos
Yaauuuuuu” Yaauuuuu)

Y los varones respondian coreando:

47



Criandonos entre plantas y hombres

“iChihu......! (iChiju......!
Ay mamay noqga fiauparayki”. Ay madre mia yo te adelanté).

1.5.6. El barbecho

“Paucarccoto casi no tiene riego, es todo temporal y cuando esta pasando la
lluvia, se veia que ya estaba bien el terreno e iniciaba el barbecho con ganado o
rompe con chakitaqlla. Y cuando ya esta oreado viene la segunda del desterro-
no, para luego dormir hasta la siembra, o sea se nitrogena la tierra”.

Juan Victor Pacheco Acufia (Chinchaypucyo)

El barbecho también remueve la tierra con yuntas para eliminar las malezas, con-
vertirlas en materia organica y asi garantizar la produccion, pero la diferencia es
gue no se hace tantas veces como en la roturacion; sino que se realiza cuando la
tierra no esta muy dura o se ha estado trabajando el afio anterior. Y al igual que
con la roturacion sus tiempos varian segun el cultivo, el clima (es preferible que la
tierra esté humeda para facilitar el trabajo), el tiempo de riego y la zona donde se
piense trabajar, pero se puede dar entre febrero y abril (aunque pueden adelantar
o atrasar el mes) y también se da entre los meses de agosto y setiembre (aunque
pueden adelantar o atrasar el mes); por ejemplo en zonas no tan frias como Huam-
bomayo y Paucarccoto, el barbecho del trigo y cebada se da entre octubre y hasta
diciembre, preferentemente en caso de la cebada. En algunos casos hacen 2 etapas
de barbecho, como con el maiz yanasara en Huancancalla, o con la papa en Ocra 'y
Parccotica; uno previo a la siembra y luego se hace en setiembre. También estan los
casos en que el barbecho se hace junto con la siembra de maiz, como nos dijeron
en Huancancalla. En cultivos como el haba sélo se hace barbecho y no roturacion.

Para la papa, en Parccotica se hace en dos clases: rompey o suka, sacan en sur-
cos con chakitaqlla y por tramos puro allapeo. En Huambomayo y Ocra usan kuti
para golpear los terrones. Y en Ocra la técnica es la suka, que es hacer surcos con
ch’anpas, sélo para la papa.

En Pantipata, meses o semanas antes de sembrar, como agosto o setiembre, hay
que k’achapeary recién se siembra. Bonifacia Castro (Chinchaypucyo) dice que antes
de sembrar se remueve la tierra, lo que se llama chakra kuskiy (revolver la tierra).

1.5.7. La limpieza del terreno y canales de riego

Antes de sembrar, se acostumbra primero limpiar la chacra con horquetas y ras-
trillo, también barren con escobas de ch’eqche o t’ankar (dicen que quienes mas
barren son las viudas porque no tienen herramientas), recogiendo y quemando las

48



Allpa (la tierra)

malezas y basura, se arrinconan las piedras, algunos queman la basura haciendo
montones, luego llevan guano de animales y en seguida se riega. En un caso excep-
cional, una persona de Chinchaypucyo nos comenté que hacen dos limpiezas, la
primera entre agosto y setiembre, y en octubre la segunda, para siembra temporal.
En Sumaro la preparacién de terreno para el cultivo de papa es entre setiembre y
octubre.

También antes de la siembra, en las comunidades se hacen faenas generales de
limpieza de los canales de riego. Sebastidan Astete Gamarra (Pampahuasi, Paucar-
ccoto) nos cuenta que antiguamente la faena de limpieza del canal de riego se rea-
lizaba con banda de guerra y los primeros chorros de agua se traian adornados con
flores, cantando y bailando, para el avance en el regadio.

1.5.8. El riego

Existen 2 tipos de riego:

e El garpay (riego por gravedad). Usa las aguas del rio u otros manantes, a través
de diversos canales de riego, se da en los meses de agosto que casi no hay lluvias,
aunque a veces llega hasta setiembre como en Huancancalla con el maiz. El gar-
pay permite sembrar antes de lo normal y facilita la germinacién de la semilla.
Usan las herramientas de cacho, kuti, pico, rastrillo y las manos; el kuti y el cacho
ayudan para jalar agua a todas las partes secas del suelo y que remoje todo con
uniformidad. Sélo unos cuantos comuneros lo realizan de esta manera, porque
se da sélo en algunos sectores de las comunidades.

Santiago Chavez Suni (Paucarccoto) y Rosario Alvarez Grajeda (Huancancalla),
nos dicen que se debe comenzar a regar desde los primeros dias de agosto, algu-
nos lo hacen un poco antes, todo depende de cuando toque el turno de riego en
cada chacra. Algunos dicen que se debe sembrar maximo 2 dias después de ha-
ber hecho el riego, porque todo el terreno debe estar himedo, aunque en caso
de terrenos arcillosos se espera hasta una semana para que se oree.

* Riego temporal, es el que depende de la lluvia para sembrar, porque la tierra
debe estar previamente mojada. La mayoria de comuneros del distrito lo hacen
de esta manera.

Sabino Tecse Huayllas (Huambomayo) y Trinidad Quispe (Parccotica), nos dicen
que la siembra temporal es sobre todo entre setiembre y hasta fines de octubre,
dependiendo de las lluvias.

49



Criandonos entre plantas y hombres

Las flores del hawagollay anuncian la Nube roja, sefial de que no llovera. Chinchaypucyo.
siembra.

Siembra de papa en Ocra. Las mujeres colocan la semilla.

50



Tarpuy mita
(Tiempo de siembra)

“Tarpuyqga q’ochukuymi, chaypin mihukun mihuykuna, ima mihuykunachus
kaypi chayman hina, manan reqsiraykuchu arroz, fidiostaga, mihunakunaqa ka-
ran tarwimanta waka otaq wallpa aychayoq”.

(La siembra se consideraba una fiesta, donde se comia merienda a base de
alimentos de la zona, no se conocia el fideo ni arroz, sino comidas de tarwi, con
carne de res, gallina).

Pascual Gallegos Almirén (Huafiec, Sumaro)

“Tarpuyga g’ochukuymi maypichus mihunchis mihunakunata, askha aha, ca-
fazo, chaymantapas ruwallanchistagmi t’ikrakunata”.

(La siembra es una fiesta donde comemos la merienda, bastante chicha, ca-
fiazo, y hacemos la rotacion de cultivo).

Sebastian Astete Gamarra (Pampahuasi, Paucarccoto)

La siembra es el tiempo donde encargamos las semillas a la tierra, para que las
crie conjuntamente con los seres humanos y los seres de la naturaleza. Pero pre-
viamente son los otros seres (astros, fendmenos climaticos, animales, insectos,
plantas) quienes nos comunican a través de sefiales qué sembrar, cuando y don-
de hacerlo y ya teniendo fijado este momento, se inicia una accion de celebracion
(o fiesta, como dijeron en las comunidades) llena de alegria, comida, bebida que
compartir y donde la comunicacion, el respeto, el cuidado mutuo y el carifio entre
todos los seres de la naturaleza, marcan que es el tiempo de siembra; tal como nos
comentaron en Huancancalla, que antes durante la siembra de trigo se realizaba
una fiesta tocando cornetas, en ayni. Es por ello que en la fiesta de la siembra no se

51



Criandonos entre plantas y hombres

puede permitir renegar a nadie, porque la idea es que del buen animo con que se
trabaja se contagie a las semillas.

“Chegaypagmi allpaga kausan chaymi naupakqga haywarikuytaga ruwaqgku
papa tarpunankupakqa, chaypiga ruwakunpuni k’intuy kukawan ahapuwan,
chay papataraq gallaytaga tarpukunan k’intuntinta. Kunanga agnallatan tar-
puku kachunpas amapas ruruynin, mana imapas gokunchu. Wakinkunaqgaga
afianchashankuragmi kausayninchiskunata”.

(En verdad existe la tierra, por eso siempre antes hacian la ofrenda para sem-
brar papa, siempre se hace el k’intu con coca y con la chichita. Por eso primero
tienen que sembrar la papa con k’intu. Pero hoy en dia siembran comun, haya
0 no haya produccidn, no importa. Pero algunos siempre estan valorando las
costumbres).

Juan Pallardel Chaifia (Sequiopampa, Anansaya)

2.1.LA NATURALEZA NOS DICE CUANDO SEMBRAR;
SENALES

La naturaleza, con todos los seres que la conforman, nos indica a través de se-
Aales cual es el momento mas propicio para sembrar, y es tarea de las personas
interpretar estos mensajes; compartimos algunas sefiales que nos mencionaron los
mayores de las comunidades de Chinchaypucyo.

2.1.1. Los animales

“Atoq kaqtinga setiembre octubre killapi chaypin wagamun anchata gaparka-
chamun, otaq pisillata wagagagamun chayga ghepapagmi kashan, agnatan nig-
ku, allinta gaparkachamuktiga anchata waqagaqamuktinga, nigku faupagpaqg-
mi kashan tarpusuchisiia fiaupanapagmi kashan tarpuyqga”.

(Cuando el zorro llora en setiembre u octubre, si grita bajito diciendo: “wa-
cacaaaaaa”, dicen que significa que estara para después, y cuando grita alto:
“wacaaaaaaa”, dicen: “Esta para adelantar la siembra”).

Zendn Mescco Huampotupa (Anansaya)

El zorro (mamifero): En todas las comunidades cuando llora el zorro entre agosto
y octubre es sefial de sembrar, con pequeiias variaciones que dependen del cultivo
y la zona. Dicen que cuando es ch’uya (bien fuerte y nitido), ya es momento para

52



Tarpuy mita (tiempo de siembra)

sembrar y cuando grita ch’aka (medio ronco) es para posterior. Generalmente esta
sefial la usaban para cultivos como el trigo, maiz y papa. También el llanto del zorro
anuncia el buen afio agricola.

En las comunidades de Chinchaypucyo, Ocra, Pantipata, Parccotica y Sumaro, nos
comentaron que en estos tiempos ya no escuchan llorar al zorro y no saben a qué
se debe, a pesar que aun hay zorros que se siguen comiendo sus ovejas, y las veces
que los han escuchado llorar lo hacen en los meses de junio y julio, que no les co-
rresponde.

El tarpuy kuru (insecto de la siembra): Segin Rosa Camargo Mejia (Huancan-
calla), Vicente Almiron Bustos y Mario Paile Usca (Sumaro); el tarpuy kuru es un
insecto similar al moscarddn pero con alas mas grandes y de color negro, cuando
aparece bastante entre octubre y noviembre es para una siembra normal y si es
hasta diciembre indica atrasar la siembra.

2.1.2. Las flores

“Pulla pulla t’'ikapas kunanga manan allintachu t’ikamushan, manan phanchi-
chu hamun t’ikan, chaynatan rikumuni uwiha michisqaypi, ghepapaqcha papa
tarpuy kanga”.

(La flor de pulla pulla ahora no esta floreciendo bien, asi lo he visto cuando
estuve pasteando mis ovejas, sera para después la siembra de papa).

Trinidad Mejia Quispe (Sumaro)

“Chaymanta kanmi huk t’ikacha waychillo sutiyoq, ch’aynata t’ikamugtin
ninku yastafia nispa, warmakunatatagmi nigku ‘aman pallamunkichu muhun-
chismi ch’usaq tukunman’. Chaya wayna kashaspa, pallagmi kani chay t’ikata
pukllanaypaq chaynan taytaychus mamaychus rikuwaspa niwaq: ‘Imapagmi
pallaramuranki chayta, kunallanmi tukurukunga muhunchis manan aypan-
gachu chakrachispaq’ chaynatan nik taytay. Manan chaynallatachu pallana
chay t’'ikachataqa, chay t’ikaga t’ikamun gagakunallapi chaytan pallakun mu-
naychan”.

(Después hay una florcita waychillo, entonces también cuando florece dicen
gue ya esta, y a los nifios se les decia: “No van a recoger porque nos va a perder
nuestra semilla”. Entonces cuando yo era chico, por curiosidad recogia esa flor-
cita para jugar asi, y mi papa o mama que me veian me decian: “Para qué has
recogido eso, ahorita nos va a terminar nuestra semilla y no va a alcanzar para
nuestra chacra”. Asi decia mi papa. No se debe recoger asi nomas esas florcitas,
esa flor florece sélo en las rocas, eso lo recogen bonito).

Zenén Mescco Huampotupa (Anansaya)

53



Criandonos entre plantas y hombres

Aiapanku: En Ocra dicen que cuando florece bien abiertita ya es momento para
la siembra de la papa, si la flor viene cerrada la siembra sera para después.

Chiwanuay: En Chinchaypucyo, Pantipata y Paucarccoto, dicen de esta plantita
que si en el mes de agosto crece bien gruesa, robusta y su flor abierta, es para sem-
brar los primeros dias de siembra, en cambio si crece un poco débil y la florcita es
delgadita, la siembra sera posterior.

Hawagqollay o gigantdn: Enrique Huanccollucho Sanchez (Chinchaypucyo) nos
dice que cuando florece mds abierto ya es momento para sembrar.

Hierba oveja ovejacha: Segundina Carbajal Huaman (Chillcaccasa, Pantipata) indi-
ca que cuando florece blanquito en los cerros, dicen que la siembra de papa ya paso.

Hierba p’irka: Segun Eulogio Chile Zufiiga (Ocra) cuando caen las primeras lluvias
comienzan a crecer estas hierbas junto con otras en el terreno del sembrio, e indi-
can la siembra de maiz.

Karwakarwacha: En Pantipata dicen que esta flor, que es con barbitas y de color
amarillo, si florecen dos, no mas, indican la siembra de papa.

Muhupisi y hamank’ay: En el anexo de Chuypa en Pantipata, dicen que para mar-
car la temporada de la siembra del maiz, florecen estas flores.

P’alicha: En Parccotica, dicen que si su flor florece bien abiertita ya se puede sem-
brar, pero si las flores crecen cerradas, la siembra sera para después.

Pulla pulla o llama llama: En las comunidades de Anansaya, Chinchaypucyo,
Ocra, Paucarccoto y Sumaro, cuando desde fines de agosto hasta octubre aproxi-
madamente comienza la primera floracién de la pulla pulla, es indicador de los pri-
meros sembrios y se dice “tarpunanchis urasiia” (ya es la hora de la siembra), pero
cuando florece cerrado es para una siembra posterior. En Anansaya y Ocra dicen
gue sobre todo es el anuncio para sembrar papa.

2.1.3. Las estrellas

Zendn Mescco Huampotupa (Anansaya), refiriéndose a la papa nativa, dice:

“Naupakqga taytayga gawaq ch’askakunata chay qoyllor nisganchista, chay
goto chaytan gawakuq allinta... Kuraq yuyaq tayta maykunaga nigku: ‘kunan
wataga allinmi kanqa, kay killapin tarpunanchis mana hinaga manan kangachu
tarpusganchiskunaga’ chaynatan nigku ch’anapunitaqya kaq”.

(Antes mi papa miraba lo que decimos luceros, que se les dice goto y eso
se miraba bien... Mis abuelos y papas decian: “Este afio va a ser bueno, y en
este mes tenemos que sembrar sino no valdria la siembra”. Asi decian. Es igual,
coincide).

54



Tarpuy mita (tiempo de siembra)

Qoto ch’aska o estrellas goto: Vicente Almirén Bustos, Mario Paile Usca y Mario
Carbajal Eulate (Sumaro); Eustaquio Silva Carbajal (Chillcaccasa, Pantipata); se fijan
en este grupo de estrellas la madrugada del 24 de junio, que es la noche de San
Juan?, a la hora que canta el gallo, y nos dicen: “Si el primerito es mas luminoso y
grande se adelanta la siembra, si el del del medio estaba grande y luminoso la siem-
bra serd a mediados y si es que alumbra un poco opaco la siembra sera para mas
tarde”. Segun Mariano Huayllas Ccarhuachin (Anansaya) para la siembra de la papa
se fijaban en el goto ch’aska, cuando salia en montoncito era para sembrar antes.

Q’oyllur goto o lucero goto: En la comunidad de Anansaya, ven esta estrella en
agosto para saber cudndo sembrar. En Parccotica se fijan el 24 de julio, si esta es-
trella sale alumbrando bien, decian que ya es momento para sembrar, en caso de
no ser asi, sera para después. En Ocra también se fijan en esta estrella que llaman
lucero ch’aska.

2.1.4. Otras seiales

Los manantes: En Parccotica, antes se fijaban cuando el agua salia de los manan-
tes secos, entonces decian que ya es momento para sembrar y coincidia, pero si
sembraban 15 dias después de cuando salio el agua, ya no coincidia.

2.2.LA LUNA NOS DICE CUANDO SEMBRAR

“¢lmanagtinmi kiuna sinchi hatunta wifian?, aswan hatuntarag runamanta-
pas, ¢imanaqgtinmi chayna?, mana imapas gokunchischu, noganchistaga chay
kiunaga yaqgan kashan, ninkun allinmi kashan nispa allin tagyachasqan kashan
nispa. Chaypagmi gawakun killa kunan sarawan kiunapuwan chay raykun hatun
ruruynin, kunanga asikushanchisma. Qhawanapunin killata tawantin muyuyta:
musoq killa, golla killa, pura killa, wafiu killa, tawa t’aga muyuymi. Kunanmanta
wichaymanga llipin llank’asganchispagpas chaytan yachana, ninkischa imanag-
tinmi hatunta wifian nispa manataq ruruntaqchu, chayga kashan wafiu killaku-
napi tarpuktinchis, chay p’unchaykunaga manan allpataga tupanachu gollan
kashan chaymi hanch’i”.

(¢ Porqué se crece tan grande la quinua?, mas grande del tamafio de la perso-
na, épor qué es eso?. A esa quinua nosotros ya no le damos importancia, esta
por gusto, dicen porque estd muy bien abonado. Para eso miraban la luna con
el maiz y la quinua, por eso es grande los granos; sino ahora nos estamos bur-
lando. Se tiene que mirar las estaciones de la luna que son cuatro: luna nueva,

1 Lafestividad de San Juan se menciona en la seccién 5.1.3.

55



Criandonos entre plantas y hombres

cuarto creciente, luna llena, cuarto menguante. De ahora en adelante en todo
lo que trabajamos hay que tener en cuenta, dirdn por qué crece alto y no pro-
duce, porque nosotros estamos sembrando en cuarto menguante, esos dias no
se debe tocar la tierra porque estd inmadura, por eso es menudo).

Mario Carbajal Eulate (Sumaro)

“Wakin kuragkunaga, gawashallaykuya, kunan waynakunaga manan ya-
chaytapas munankuchu imatapas, kallachun chay abonos quimicos nisqanku
chaywanya tarpullanku imay kutipas, manan ghawankuchu killatapas ni
ch’askatapas. Kay ghepakunaga manan manchakunkufiachu wafiu killatapas
hinallapin tarpushanku papatapas, kuragkunaga manchakushaykuragmi ya-
chakqga chay fiaupa yachaykunata”.

(Algunos los que sabemos, lo seguimos mirando, pero de la nueva juventud
ya no quieren saber nada, con tal que tengan el abono quimico que con eso
siembran cualquier momento, ya no se fijan ni la luna ni las estrellas. Ahora ul-
timamente ya no estan respetando los dias de luna menguante, comun lo estan
sembrando la papa, pero los mayores todavia respetamos los saberes antiguos).

Lucas Mescco Huampotupa y Benedicto Huaman Valdez (Anansaya)

La luna, en sus 4 fases: luna nueva, cuarto creciente, luna llena, cuarto menguan-
te y los transitos hacia cada una de estas fases, tienen un efecto directo en la tierra,
en las plantas, en nuestros organismos y en nuestros estados de dnimo, seamos
humanos o animales. Y esta influencia también esta muy presente en la agricultura
porque es a través de estas fases y su transito, que se nos indica cudl es el mejor
momento para la siembra y asi nuestros cultivos puedan producir bien. Lamenta-
blemente, como en otros saberes, este conocimiento se va dejando de lado por la
premura del tiempo de las nuevas generaciones, asumiendo que usar componentes
guimicos basta para suplir las deficiencias que pueda tener su cultivo, pero como
algunas personas mayores dicen, tanto el no respetar a la luna como otras sefales
de la naturaleza, esta trayendo como consecuencia que los alimentos cada vez sean
de peor calidad y que estén desapareciendo.

Las opiniones expresadas por las personas mayores de las distintas comunidades,
no son uniformes en determinar qué fases de la luna son buenas o malas para sus
cultivos, varian segun el producto, la zona, las costumbres particulares, etc. Es por
ello que hemos tratado de organizar las opiniones en base a criterios generales
qgue la mayoria de personas nos expresaron sobre cada fase de luna, pero siempre
manteniendo las particularidad de cada persona y asi también poder traslucir las
contradicciones.

Para iniciar el ciclo de la luna, mencionamos que Mario Carbajal Eulate de Suma-
ro, nos dijo que en general el ciclo de cuarto creciente a cuarto menguante, donde
en medio estd la luna llena, es buena época para sembrar, por supuesto que hay

56



Tarpuy mita (tiempo de siembra)

momentos que son mejores que otros como se explica mas adelante; y el ciclo que
va de la luna menguante a la luna de cuarto creciente, donde en medio estd la luna
nueva, es un mal momento de sembrar.

2.2.1. Luna golla killa, cuarto creciente o en mitad

“Cuando la luna esta en crecimiento dicen que se debe sembrar, lo mismo
también se fijan para el maiz, sino no habria choclos buenos. Mas antes, los an-
tiguos sabian todo eso para sacar buen alimento, ellos conocian mucho mejor.
Si lo siembran en luna menguante wafo, hasta a las habas se les caen las flores
y por eso dejan de producir, cuando siembran también en luna llena si producen
bien las habas, también la papa. Para sembrar es bueno cuando la luna estd casi
por llenar”.

Jacinta Cruz Gallegos (Sumaro)

Para algunos, sembrar en la luna creciente indica que el fruto del cultivo también
va a crecer como la luna, como lo indicaron las siguientes personas:

Nicanor Huaman Huaman, Dorotea Gallegos Cruz, Dionicio Valdez Huayaconsa,
Demetrio Ramos Choque y Eduardo Cruz Huaman de Ocra; Juana Usca de Condoriy
Vicente Huanccollucho Acufia de Parccotica; Fulgencia Baca Leva y Jacinta Cruz Ga-
llegos de Sumaro; y en Chinchaypucyo; comentaron que la siembra es mejor cuan-
do la luna estd creciente o en mitad. En Chinchaypucyo, Huambomayo y Sumaro,
dicen que incluso es mucho mejor cuando la luna ya casi esta por llenar.

Juan Pallardel Chaifia, Lucas Mescco Huampotupa, Zenén Mescco Huampotupay
Mariano Huayllas Ccarhuachin de Anansaya; Francisco Huaman Janampa y Gerardo
Arcos Chdvez de Huambomayo; Luis Mendoza Ferro, Francisco Tupa Salas y Nicolasa
Tupa Salas de Paucarccoto; Jacinta Cruz Gallegos de Sumaro; seialaron que en esta
luna siembran sobre todo tubérculos, como la papa.

Victor Cosme Chavez Grovas de Huancancalla; dijo que siembra maiz en esta luna.

Y en menor proporcidn estan aquéllos que consideran que esta luna no es buena
para sembrar, como reflejan estas opiniones:

Serapio Chavez Mendoza y Paulina Chavez Mercado de Huancancalla; nos dicen
gue el garbanzo no es bueno sembrarlo cuando la luna estd en mitad porque su
inflorescencia se cae y puede atacar la rancha.

Para Alejandro Huaycochea Huaman (Chillcaccasa, Pantipata) si se siembra papa
en esta luna se vuelve ceniza en la parte de la raiz y le puede atacar la rancha.

Ademads Samuel Chacdn Béjar y Antonia Estrada Sanchez de Sumaro, comentan
que cuando en esta luna se siembra sobre todo maiz o trigo, la produccién es chu-
pada y en el caso del trigo puede afectar la pacorma.

57



Criandonos entre plantas y hombres

Transito de luna creciente a luna llena

Para algunos el ciclo de transito de luna creciente hacia la luna llena es el mo-
mento ideal para sembrar, como mencionaron Jacinta Cruz Gallegos y Mario Car-
bajal Eulate de Sumaro, quien nos dijo: “Se debe sembrar de cuarto creciente hacia
luna llena, ya sale integro y grande la luna, eso es importante para toda planta”.

2.2.2. Luna llena o pura

“El maiz se siembra en luna llena, cuando la luna se aparece por arriba y
cuando el sol esta ocultandose, y el fruto sale lleno, la mazorca hasta la punta,
ni alcanza su p‘anqa”.

Santiago Chavez Suni (Paucarccoto)

Dicen que en esta fase, como todo el circulo de la luna estd lleno, se relaciona
con que el fruto también salga lleno, completo y maduro, como la misma luna.
Quizas por ello muchas personas mayores dicen que en esta luna deben sembrarse
los cultivos cuyos frutos tienen granos, como los cereales, y también las frutas. Asi
opinaron las personas mayores:

Juan Pallardel Chaifia, Lucas Mescco Huampotupa, Zenén Mescco Huampotupa y
Mariano Huayllas Ccarhuachin de Anansaya; dicen que esta luna es para los frutos
gue salen fuera de la tierra porque salen grandes y en cantidad.

Para Samuel Chacén Béjar, Antonia Estrada Sanchez, Mario Carbajal Eulate,
Manuel Jesus Gallegos Almirén y Feliciano Carbajal Ccarhuachin de Sumaro; Lu-
cio Ccallo Toromanya y Eusebio Ronddan Huillca de Pantipata; Santiago Chavez Suni
de Paucarccoto; el maiz, el trigo y otros cereales se pueden sembrar en esta luna
porque los granos, espigas y gavillas, salen grandes y maduros, garantizdndose asi
una buena produccién. Santiago Chavez Suni (Paucarccoto); Mario Carbajal Eulate y
Manuel Jesus Gallegos Almirén (Sumaro), dijeron que si deseamos que los frutos de
los cultivos salgan llenos es mejor sembrar cuando la luna llena aparece por arriba
y el sol esta ocultandose. También Gregorio Chacdn Llogque (Racrarumi, Chinchay-
pucyo) nos dice que el trigo y la cebada, son los Unicos productos que se siembran
en esos dias de luna llena o phura, porque los demds no salen bien.

Eusebio Rondan Huillca (Pantipata) sefialé que en toda su comunidad se estila
sembrar en luna llena casi todos los cultivos. Y Lucio Ccallo Toromanya (lvin, Pan-
tipata), explicé que también la palta y otras frutas se siembran cuando hay luna
llena.

También estan los cultivos que no se pueden sembrar en luna llena, como nos ex-
presaron varias personas mayores, sobre todo aquellos cultivos cuyos frutos salen
debajo de la tierra como los tubérculos, tampoco se pueden sembrar las legumi-

58



Tarpuy mita (tiempo de siembra)

nosas porque se afecta la floracién e impide que salgan sus frutos. Agrupamos las
opiniones de las personas con las que conversamos en este tema:

Para Juan Pallardel Chaifia, Lucas Mescco Huampotupa, Zendn Mescco Huampo-
tupa y Mariano Huayllas Ccarhuachin de Anansaya; Francisco Huaman Janampa y
Gerardo Arcos Chavez de Huambomayo; Juan Vicente Quispe Chavez de Huancan-
calla; Demetrio Ramos Choque, Eduardo Cruz Huaman y Dionicio Valdez Huayacon-
sa (Ocra); Epifania Salcedo Ccallo, Maria Fidelia Hanampa Huillca, Cornelia Huillca
Tumi, Felicitas Huaman Chacma y Julia Huamani Avalos (lvin, Pantipata); Mariano
Quispe Ccarhuachin y Patricia Champi de Quispe (Parccotica); y en Chinchaypucyo;
la papay otros tubérculos no se pueden sembrar en luna llena porque los frutos sa-
len menudos y en poca cantidad. En Ocra y Pantipata dicen que incluso el tubérculo
puede formarse encima de la tierra; en Pantipata y Anansaya también comentaron
que la base de la planta de la papa se puede hacer como ceniza o quedar vacia; y en
Ocra y Chinchaypucyo dicen que las flores se pueden caer e infertilizar los cultivos.

Segun Fulgencia Baca Leva (Huancarpata, Sumaro); Nicanor Huaman Huaman,
Dorotea Gallegos Cruz y Dionicio Valdez Huayaconsa (Ocra); las leguminosas como
las arvejas y las habas no se pueden sembrar en luna llena porque las flores se caen
y se infertiliza el cultivo.

También estdn los que opinaron de manera contraria a lo expresado por la mayo-
ria en relacién a que se puede sembrar y lo que no en luna llena o pura, estas son
las personas y sus expresiones:

Alejandro Huaycochea Huaman y Eustaquio Silva Carbajal (Chillcaccasa, Pantipa-
ta), indicaron que todos los cultivos los siembran en luna llena. En cambio Jacinta
Cruz Gallegos de Sumaro; Juana Usca de Condori y Vicente Huanccollucho Acufia
de Parccotica, sefialaron que en esta luna, sélo siembran habas y papas. En Huam-
bomayo, nos comentaron que la siembra de papa en altura es en esta luna porque
la produccién es como pan. Y en Huancancalla, para Serapio Chavez Mendoza y
Paulina Chdvez Mercado, el garbanzo se siembra en esta luna.

Para Luis Mendoza Ferro de Paucarccoto, cuando la luna esta llena no conviene
sembrar ningun cultivo. Mariano Huaman Huanccollucho y Vicente Huanccollucho
Acuiia (Sauceda, Parccotica), dicen que el trigo y la cebada no se pueden sembrar
en esta luna porque la produccién es menuda y de poca cantidad. Para Victor Cos-
me Chavez Grovas de Huancancalla, si se siembra maiz en luna llena, sus raices
salen afuera de la tierra.

2.2.3. Luna menguante o waiiu o parte killa

“Silo siembras la papa en luna menguante produce menuditos o ‘hanch’iman
tukun’ (producen en cantidad y menudos) y no puede madurar, también se en-

59



Criandonos entre plantas y hombres

raiza para afuera o ‘hawaman walghen’ (se forman papas fuera de la tierra), o
sea no produce dentro de la tierra pero aparentemente esta produciendo afue-
ra hasta en sus ramas, pero en el fondo no hay”.

Juana Usca de Condori y Vicente Huanccollucho Acufia (Parccotica)

“Wariu killapiqa allpan gollayan, chay p’unchaykunaqa inkakunaga manan
allpataga llamigkuchu, manan sach’akunatapas wit’ugkuchu, paykunaga chay-
natan ruwaqgku kunanpas kashallanpunin chayga, may pachachus”.

(Para luna menguante la tierra es inmadura, en esos dias los incas nunca to-
caban a la tierra, ni cortaban arboles, ellos practicaban y ahora también hay
resultados).

Mario Carbajal Eulate (Sumaro)

En luna menguante, la tierra estd débil, tierna y no estd madura; por tanto no
esta preparada para recibir las semillas. Los cultivos que se siembran en esta época
crecen grandes pero no producen, también esta el riesgo que en esta luna pueda
caer la lluvia y perjudique la siembra. Las opiniones expresadas en torno a este ciclo
son:

En Anansaya dicen que a la luna menguante también se le denomina g’ara killa
(luna pelada).

Juan Vicente Quispe Chavez de Huancancalla; Trinidad Quispe de Parccotica; Fe-
liciano Carbajal Ccarhuachin, Manuel Jesus Gallegos Almirdn, Vicente Almirén Bus-
tos y Mario Paile Usca de Sumaro; dicen que en luna menguante o wafiu, es mala
época para sembrar porque el cultivo no llega a producir y tampoco no se puede
hacer ningun trabajo agricola. Del maiz, dicen Santiago Chavez Suni de Paucarccoto
y Mario Carbajal Eulate de Sumaro; que la planta crece grande pero los granos salen
s6lo hasta la mitad, sin llenar la mazorca; en Sumaro dicen que igual es con la qui-
nua que cuando la frotan no hay granos y con el trigo también crecera alto pero las
gavillas seran pequefias o chupadas. De las habas, Jacinta Cruz Gallegos de Sumaro,
sefialé que si siembran en esta luna, se le caen las flores y por eso dejan de producir.

Para Juan Pallardel Chaifia, Lucas Mescco Huampotupa, Zenén Mescco Huampo-
tupa, Mariano Huayllas Ccarhuachin y Benedicto Huamdn Valdez de Anansaya; Ge-
rardo Arcos Chavez y Jorge Gallegos Estrada de Huambomayo; Juan Vicente Quispe
Chévez de Huancancalla; Juana Usca de Condori y Vicente Huanccollucho Acuiia
de Parccotica; Jacinta Cruz Gallegos de Sumaro; en Chinchaypucyo y en Pantipata,
comentaron que si sembraban papa en esta luna se enraizaba para afuera, producia
hasta en las ramas y cuando se escarban las papas estaban menuditas y sin madurar.

60



Tarpuy mita (tiempo de siembra)

2.2.4. Luna nueva o qgolla killa

La luna nueva se considera como muerta, por ello no se puede tocar la tierra para
ningun tipo de actividad, y mucho menos se debe sembrar ningin producto. En esta
fase si hay coincidencia entre todas las comunidades, porque nadie siembra en esta
temporada, ni lo consideran en sus actividades agricolas.

2.3.LA NATURALEZA NOS DICE CUANDO VA A
LLOVER

“Si no habria la lluvia, no habria ningln cultivo porque en piso seco qué plan-
ta puede crecer, no habria, ni los pastos crecen, sélo cuando cae lluvia vuelven
a brotar y se vuelve verde, sino es triste, todo amarillento, hasta el viento se
lo lleva, sélo seria el maway, pero si no habria lluvia con qué agua podriamos
regar, todo se secaria hasta los manantes. No habrian cultivos en ninguna cam-
pafia grande”.

Natividad Gonzales Gamarra y Maria Chdvez Gonzales (Huambomayo)

Siendo la lluvia indispensable para el crecimiento de nuestros cultivos, la natu-
raleza también tiene multiples sefiales que nos anuncian justo cuando va a llover, o
cuando va a parar la lluvia, y asi orientarnos en qué momento exacto podemos sem-
brar o qué actividades en nuestras chacras podemos realizar. Presentamos algunas
de las sefiales que nos contaron los mayores, si bien la mayoria son usadas para la
siembra, también pueden ser usadas para otros momentos de la actividad agricola
y asi orienten nuestro trabajo.

2.3.1. El cielo

“Kunan gawasqaymantaqa kay wataga manan allin watachu kanqga, aswanpas
ch’aki watan kanga fian yachakushanfia ghaqgyakunapi ch’aki ghaqyakunan
t'ohashan ghepa kamacha paranqga saratapas lluytacha ismurachinga”.

(Segun a lo que estoy calculando el tiempo este afio, no sera un buen afio,
serd un afno seco porque se nota que estan cayendo truenos de sequia, la lluvia
caera hasta mas tarde y también lo malograria al maiz porque se va a podrir).

Santiago Chavez Suni (Paucarccoto)
Chimpu: Sabina Troncoso Chaucca y Samuel Chacén Béjar (Sumaro), cuentan que
si se forma arcos en la luna, es el chimpu, cuando se forman en plena lluvia es para

que escampe, pero cuando se presentan en momento de ausencia de lluvia indican
gue contaremos con lluvia.

61



Criandonos entre plantas y hombres

Inti chimpu: Gerardo Arcos Chavez y Jorge Gallegos Estrada (Huambomayo);
Sabina Troncoso Chaucca (Sumaro); Fidelia Pumacahua Rondan (lvin, Pantipata);
dicen que el inti chimpu es un halo que se forma alrededor del sol en forma de un
arco iris, y es sefial para que llueva.

Neblina de Marangallay: Segin Rosa Camargo Mejia de Huancancalla, cuando
en el sitio Marangallay sale bonita la neblina y se sienta encima como un algoddn,
se anuncia que ya va a llover pero si no sale la neblina, no habra lluvia.

Nubes (de N. a S. y S. a N.): En Chinchaypucyo, cuando la nube viene del norte
a sur, significa que va a llover; pero si la nube va de sur a norte, significa que no
llovera mas.

Nube negra: En Parccotica nos contaron que cuando por los meses de noviembre
y diciembre se ve una nube negra, es probable que la lluvia venga con granizos.

Nubes sobre apus: En Anansaya y Parccotica nos dijeron que si aparece la nube
sobre el apu Santos Wamant’ika (también conocido como apu K’afiaqo) de la co-
munidad de Parccotica, va a llover. En Ocra si la nube aparece encima del apu o ce-
rro Accha lloverd y en Sumaro llovera si la nube estaba encima del apu Huiscachana.

Rayos y truenos: La lectura de las sefiales en los rayos y truenos aun son usadas
por las personas mayores que comentan que a pesar de los cambios de clima, toda-
via se siguen cumpliendo, algunas de éstas son:

e Rayo en las mananas: Las hermanas Julia y Placida Laurente Chavez de Huan-
cancalla, cuentan que cuando el rayo suena en las mafianas es para que no haya
mucha lluvia o anuncia que sera un ano seco.

e Rayo con trueno o sonido fuerte: En las comunidades de Anansaya, Huancan-
calla, Ocra, Parccotica y Sumaro; cuando el rayo tiene un trueno o sonido muy
fuerte, como si algo se estuviera reventando, que a veces hasta apaga la energia
o incluso se da cuando ni siquiera esta lloviendo, se le dice ch’aki rayo (rayo seco)
y es sefial que se ausentaran las lluvias y habra una cierta temporada de sequia.

e Rayo con sonido regular o agudo: En Anansaya, Ocra y Parccotica; si el rayo sona-
ba regular o bajo cuando estaba lloviendo, se dice que seguira la lluvia.

Veranillo: En Chinchaypucyo y Parccotica nos contaron que, cuando en el mes
de noviembre se presenta una sequia, se conoce como el veranillo y se dice que los
difuntos han podido soplar la lluvia.

Viento: En Parccotica nos indicaron que generalmente entre setiembre y noviem-
bre, cuando el viento corre significa que ya comienza la lluvia, y en Pantipata indi-
caron que si ya esta lloviendo y corre mucho viento, entonces no dejara de llover.

Warku de luna: Juan Vicente Quispe Chavez (Huancancalla); Alfonso Paile Usca y
Samuel Chacén Béjar (Sumaro); asi como en Ocra y Parccotica; indican que cuando

62



Tarpuy mita (tiempo de siembra)

la luna esta inclinada para el lado de Anta o warku (colgada) hacia el lado de Cusco,
es para que ya caiga la lluvia y se denomina “paray killa”, pero si la luna esta derecha
o recta es para que todavia no caigan las lluvias.

2.3.2. Los animales

“Llipin uywachakunapas kanmi ima paqchus kanku chay imas ruwananku”.
(Todo animalito tiene su secreto, tiene su deber, obligacion de hacer algo).
Manuel Jesus Gallegos Almiréon (Huafiec, Sumaro)

Akatanga (escarabajo estiercolero): Honorata Santa Cruz (Ocra), nos dice que
cuando aparece la akatanga quiere decir que ya va a empezar la lluvia.

Aguila (ave): En Sumaro contaron que cuando las 4guilas pelean es sefial que va
a llover.

Hormigas (insecto): Segln Fidelia Pumacahua Rondan (lvin, Pantipata), Juan Pa-
llardel Chaifia y Mariano Huayllas Ccarhuachin (Anansaya); cuando las hormigas
kuki y ch’umpisisi tienen alas (sisi rafracharukun) y comienzan a volar, es una sefial
para que escampe la lluvia.

Huallata o pato (ave): Gregorio Chacdn LLoqque (Racrarumi, Chinchaypucyo),
nos cuenta que si huallatas y patos salen de las lagunas, entre los meses de setiem-
bre a noviembre, quiere decir que la lluvia va a venir en abundancia.

Kukuli (ave): En Parccotica, cuando canta la kukuli dicen que ya llovera.

Lasiwana (ave): Segin Manuel Jesus Gallegos Almirén (Huafiec, Sumaro). Si la

para que comience a llover.
Legecho (ave): También dicen que cuando el legecho canta es para que llueva.

Lombriz bota montoncitos de tierra: Juan Pallardel Chaifia y Mariano Huayllas
Ccarhuachin (Anansaya) y en Sumaro, dicen que cuando se ven varios montoncitos
de tierra por todo sitio, es que la lombriz los ha botado hacia afuera y se le dice
“pampa phukuparakamun” (la tierra esta soplando para arriba); es sefial que la llu-
via escampara.

Moscas: En muchas comunidades es comun decir que cuando aparecen bastan-
tes moscas es porque va a llover.

Pachaqchaki o cienpies (insecto): Juan Pallardel Chaifia y Mariano Huayllas Ccar-
huachin (Anansaya), dicen que cuando se arrastra el pachaqchaki, bien oscuro, es
para que llueva.

63



Criandonos entre plantas y hombres

Perdiz (ave): En Pantipata y Parccotica cuentan que cuando las perdices silban
vendrd la lluvia.

Qorgenga (ave): En Anansaya y Ocra indican que cuando gritan y pelean significa
que va a llover, y cuando ya no pelean quiere decir que la lluvia ya se va.

Sapo (batracio): Honorata Santa Cruz (Ocra); Vicente Almirdn Bustos, Mario Pai-
le Usca, y Manuel Jesus Gallegos Almirdn (Sumaro); nos cuentan que cuando canta
el sapo, entre setiembre y octubre, quiere decir que estd pidiendo la lluvia y enton-
ces la lluvia caerd. En Paucarccoto los mayores dicen que los primeros dias de lluvia,
los sapos concursan y donde lleguen primero sera buena produccién. Actualmente
los sapos han desaparecido en casi todo el distrito.

Serpiente (reptil): Juan Pallardel Chaifia y Mariano Huayllas Ccarhuachin (Anan-
saya) nos indican que cuando la serpiente sale a los caminos, es para que siga la
lluvia.

Urpi (ave): Las hermanas Julia y Placida Laurente Chavez (Huancancalla); Fidelia
Pumacahua Rondan (lvin, Pantipata); recuerdan que cuando canta el urpi es para
que escampe la lluvia, también indica un afio seco cuando canta en el meses de
octubre.

Zorro (mamifero): Segln Eulogio Chile Zuiiiga (Ocra); cuando el zorro llora claro
hay lluvia, si llora un poco opaco no hay lluvia.

2.3.3. Otras senales

Cascadas de agua: Vicente Huanccollucho Acufia (Parccotica) cuenta que cuando
las cascadas de agua suenan mucho es para que sigan las lluvias.

Flores: Segun Trinidad Mejia Quispe (Sumaro), cuando florece bien abierta la flor
de sullusullu, cuando florece el gigantén en sus primeras flores bien abiertas, o
cuando florece el afiapanku, significa que la lluvia ya va a llegar para la siembra.

Rio: Segun Gregorio Chacédn Llogque (Racrarumi, Chinchaypucyo), si el rio trae
bastante espuma, la lluvia va a adelantarse, y si el rio viene liquido, sin espuma,
entonces la lluvia vendra normal.

2.4. ALGUNAS SENALES DE COMO SERA LA
PRODUCCION

En Parccotica, nos dicen que cuando al finalizar la siembra de trigo sobra la semi-
lla, significa que la produccién serd provechosa. Y que si durante la siembra de papa

64



Tarpuy mita (tiempo de siembra)

se encuentran sapos grandes en la chacra significa que en la produccion las papas
pueden ser grandes como el sapo, “sapohinaragmi papakanka”.

En Paucarccoto se dice que si durante la siembra de cebada el arbol unca tiene
bastantes frutos, es sefial que la produccién serd menor.

2.5.LAS FESTIVIDADES TAMBIEN NOS HABLAN DE
LA SIEMBRA

Mencionamos las festividades? del distrito de Chinchaypucyo, que tienen una re-
lacidon directa con los tiempos de siembra, seglin lo que las personas mayores nos
relataron.

Virgen del Carmen?, 16 de julio: En Paucarccoto nos contaron que para esta fecha
cada persona va con sus respectivas hurk’itas, para que la siembra del siguiente afio
sea buena. Asimismo Juliana Cruz Troncoso (San Roman, Sumaro) y en Ocra, dijeron
que la papa maway la siembran en los dias de la fiesta de la Virgen del Carmen.

Virgen Natividad®*, 8 de setiembre: Trinidad Mejia Quispe (Sumaro) nos comenta
que ella aun realiza la siembra del maiz entre el 7 y 8 de setiembre, que coincide
con la Virgen Natividad.

Seior de Exaltacion®, 14 de setiembre: Juan Pallardel y Zendn Mescco (Anansa-
ya), dicen que las habas en la parte un poco alta se empiezan a sembrar desde el 14
de setiembre, que coincide con el Sefor de Exaltacidn, pero también sefialan que
esto puede variar si ain no han llegado las lluvias.

San Miguel, 29 setiembre: Gerardo Arcos Chavez (Huambomayo), comenta que
la siembra de papa en la parte alta la hacen coincidir con el dia de San Miguel, el 29
de setiembre, y asi la papa producia muy bien.

Virgen del Rosario, 7 octubre: Santiago Chavez Suni (Paucarccoto), dice que casi
siempre siembra habas, frejol y arvejas en las fiestas de la Virgen del Rosario, aun-
que esto puede variar segun llegue la lluvia.

San Simdn, 28 de octubre: Juan Vicente Quispe Chavez (Huancancalla) y Santiago
Chdavez Suni (Paucarccoto), dicen que el trigo en la parte alta se siembra en noviem-
bre desde el dia de San Simdn.

En el capitulo 5 se desarrollan las diferentes festividades del distrito en relacién con la chacra.
Con respecto a la Virgen del Carmen y su festividad ver la seccién 5.2.3.

Con respecto a la Virgen Natividad ver la seccién 5.3.6.

Con respecto al Sefior de Exaltacion ver la seccién 5.3.3.

b wN

65



Criandonos entre plantas y hombres

Todos los Santos y Dia de muertos®, 1y 2 de noviembre:

“Kinua t’akayga ruwakuq Todosantospa fiaupachankunata, wakinkunaqa fian
t’akaramuykuia, ichaga taytaykuga nigkun kinuaga ‘almaq senganmi’ nispa
chay wafiugkunag p’unchayninpi t’akachiwagku allintatagya mihuytapas oqarik
kayku”.

(La siembra de la quinua se hacia dias antes de Todos los Santos, algunos ya
hemos sembrado, pero nuestros padres decian que la quinua es “el gusto de
los difuntos”. Ese dia de los difuntos nos hacian sembrar y sacdbamos buena
produccidn).

Juan Pallardel Chaifia y Lucas Mescco Huampotupa (Anansaya)

En las partes altas de Huambomayo, Parccotica, en el anexo Chillcaccasa en Pan-
tipata y en el anexo Huafiec en Sumaro; dicen que la siembra de trigo y maiz debe
ganar a la fecha de Todos los Santos y asi da buena produccién, porque posterior ya
no da bien. En cambio en las partes altas de Paucarccoto, parte media de Anansaya,
en Huamancharpa en Huancancalla; prefieren sembrar la papa y otros tubérculos
el dia de Todos los Santos y dia de los muertos, o los dias posteriores y sobre ello
Santiago Chavez Suni y Catalina Ferro de Chavez (Paucarccoto), nos dicen que ellos
siembran esos dias para que produzcan grandes como del tamafio de las cabezas
humanas o de los difuntos.

San Martin de Porres, 3 de noviembre: Cuentan que antes el dia de San Martin
de Porres se sembraba trigo en las partes mas altas del pueblo de Chinchaypucyo.

San Andrés, 30 de noviembre: Santiago Chavez Suni (Paucarccoto), nos cuenta
gue en la parte baja se comienza a sembrar el trigo desde el dia de San Andrés.

Virgen Inmaculada’, 8 de diciembre: En el anexo Ivin en la comunidad de Panti-
pata dicen que hasta el 8 de diciembre es la siembra.

Fiesta de Reyes, 6 de enero: En Chinchaypucyo, Huambomayo y Huancancalla,
las arvejas se pueden sembrar desde diciembre, pero especialmente lo hacen en la
fiesta de los reyes. De igual manera en las partes bajas de Chinchaypucyo y Parcco-
tica, donde la cebada se siembra desde diciembre, no debe pasar del 6 de enero.

Virgen Purificada?, 2 de febrero: Sabino Tecse Huayllas nos cuenta que en la zona
de Pampaera en Huambomayo, sembré cebada el dia de la Virgen Purificada y el
cultivo salié bien maduro y lleno.

6 Con respecto a Todos los Santos y Dia de muertos, ver la seccién 5.3.4.
7 Con respecto a la Virgen Inmaculada, se relata en la seccién 5.3.6.
8 Con respecto a la Virgen Purificada, se relata en la seccién 5.2.2.

66



Tarpuy mita (tiempo de siembra)

2.6. NUESTRAS FORMAS DE COMUNICACION;
LOS RITUALES

“Naupaq kuraq yuyagkunaga haywakuytaga ruwagkupunin, haywapugku all-
pa Pachaman, q’osfiichikuspanku, nogaykuga manafian ancha. Trigo t’akaypipas
t’'inkayta ruwakunmi wankaypas, chaytan ruwagku manaraq llank’ayta gallari-
shaspa chaytan muhuta ruwagku kinsa oha nispa huknin oha kandafio, huknin
ohapitaq rifay, huknin kagpitaq yuraq kafiarinsha chaynatan rimagku”.

(Nuestros abuelos siempre hacian sus alcanzos, ofrendas a la Pacha Tierra,
haciendo humear, nosotros ya no tanto asi. En la siembra del trigo se hace el
t’'inkay y el wankay, eso lo hacian al comienzo, antes de empezar a trabajar,
esto lo hacian a la semilla diciendo: “En tres hojas, en una hoja candaiio, en la
siguiente rifay, en la otra yuraq cafiarinsha”, asi hablaban).

Victoria Gallegos Estrada (Sumaro)

El ritual de la siembra es el momento donde se encargan y entregan las semillas
a las deidades de la naturaleza, que son la Pachamama y los Apus, para su crianza
mutua; esto es similar a cuando a un nifio o nifia, que seria la semilla, va a su primer
afio de jardin y los padres conversan con los que seran sus profesores para encar-
garselo y pedirle que lo cuiden, de igual manera al nifio se le debe hablar bonito,
mostrarle mucho apoyo y carifio en esta nueva etapa, y explicarle que ahora papas,
profesores y amigos lo van a criar y cuidar conjuntamente. La semilla es como nues-
tra wawa.

Isabel Estrada de Gallegos (Cconcahuaylla, Sumaro) para la siembra de garban-
zos, dice: “Taytachamanta mafiaykuspa t’akakunki ima mihuytapas bendicionniki-
taya goywanki nispa” (Siembras pidiendo su bendicién del sefior, para cualquier
cultivo).

Por tanto los rituales en torno a la siembra significan no sélo pedir la licencia de
las deidades, pedirles por la buena produccién de la semillas y porque se trabaje
bien y rapido en la chacra; sino que es primordial el hecho de afianzar una relacién
de comunicacion y crianza mutua con los seres de la naturaleza, ya que se tiene en
comun una semilla, una wawa que ahora sera albergada por la tierra y estard acom-
pafiada por los otros seres, siempre dentro de una légica de respeto mutuo. Y como
toda relacidn, se debe mostrar confianza a través de compartir diversos carifios con
los seres de la naturaleza, es por ello que siempre con las primeras semillas de la
gran mayoria de cultivos se debe actuar de manera especial, las formas de hacerlo
varian segun las familias, las comunidades y los anexos, se pueden hacer a través de
una t’inka, un g’espey, una ofrenda, un alcanzo, entre otros; pero en si todas estas
formas de ritual se complementan entre si, y en muchos casos no estan aisladas
unas de otras, como iremos viendo.

67



Criandonos entre plantas y hombres

N i YT : : -
Santiago Chavez (Paucarccoto) mostrando el

chaypucyo, usando
ritual a las semillas.

68




Tarpuy mita (tiempo de siembra)

“Antes haciamos el t’inkay poniendo con ramas de molle y un terrdn, esto
se hacia antes de comenzar a sembrar en la chacra, echdbamos chicha y en
seguida la tomabamos; luego le tirdbamos el wambar al saquillo de las semillas
haciéndolo sonar, ahi es lo que entraba la semilla, si entraba uno decian que es
q’espey, si entraba 2 decian que no era tan bueno. Cada uno de los elementos
gue se usaba en el t’inkay es la tierra, que significaba el sitio donde iba a crecer
el cultivo, y las ramas de molle decian que era la madre de todos los cultivos
y también significaba el abono y de verdad el molle abona muy bien la tierra.
Eso lo ponian encima de la semilla, también el terrén, ahi es lo que le hacian el
t’inkay echandole un poquito de chicha encima de la tierra y las ramas de molle.
Asi lo hacian mis padres y mi mama. Nosotros también lo seguiamos haciendo,
pero ahora lo hemos dejado”.

Fabiana Chavez de Gamarra (Huancancalla)

2.6.1. La t’inka

“Tarpuy killakunapiqa muhukunatan munaychata rimapayakun
t’'inkakunpuwan allin mihuy kananpagq, fia papataga wahakunmi santunta San-
turomata, gawanaykin papaq allin kayninta”.

(En la época de la siembra, a las semillas se les conversa bonito y se t’inka
para que la produccion sea buena, la papa se llama madre Santo Roma®, tienes
que ver la sefial de la semilla).

Angel Huaman Concha (Ocra)

“Ancha pisifian fiaupa kausaykunata ruwaspa kashayku tarpuypi Pachama-
man t’inkaspa, muhuta saminchayku aukikunaman”.

(Pocos somos los que estamos manteniendo la costumbre al sembrar, la
t’inka a la Pachamama y a la semilla recomendandonos a los aukis).

Victor Gallegos Almiron (Huancarpata, Sumaro)

La t’inka o el t’inkakuy, consiste en t’inkar, esparcir o lanzar gotas de alguna be-
bida con los dedos, sea con chicha, fiawin aha, o el chapu®® para el caso de semilla
de trigo o cebada, u otro trago; hacia las semillas (es el muhu t’inkay), hacia los
apusy ala Pachamama, a veces también invocando a los patrones o santos de cada
semilla, como en el caso del trigo que se le pide al Patrén San Isidro Labrador!. Es
la accién de compartir e invitarles el primer sorbo de una bebida especial o la mas
importante que hemos traido a quiénes respetamos, nombrandolos por su nombre,

9 Con respecto a Santo Roma, que es una denominacién que le dan a la papa, ver la seccién 5.1.6.
10 Sobre el chapu ver las secciones 6.3.5. y 6.8.8.
11 Con respecto a San Isidro Labrador y su festividad ver la seccién 5.1.2.

69



Criandonos entre plantas y hombres

esto es el saminchakuy o alcanzo. Es asi que varias personas mayores de todas las
comunidades, nos cuentan que cuando sembraban hacian el t’inkasqa a las prime-
ras semillas o al saco de semillas, de igual manera a los apus, a la Pachamama y
otras deidades de las semillas, pidiéndoles su bendicién y que haya buena produc-
cién, aunque algunos dicen que la t’inka es sélo a los apus y a las semillas.

“Cuando hacian la t’inka de un pedacito nomdas cosechaban, 10, 15, 20, hasta
30 sacos daba de trigo y de calidad, de primera”.

Gregorio Gonzales Estrada (Anansaya)

Los varones eran los primeros que hacian la t’inkasqa antes de tomar la chicha 'y
las mujeres lo hacian cuando llegaban con la merienda a la chacra, como lo comen-
tan Vicente Almirén Bustos y Mario Paile Usca (Sumaro). Y en cuanto a los varones,
Pablo Umeres (Pantipata) dice que primero lo hacen las personas que encabezan
los trabajos agricolas en el ayni, como el gollana o el capitan.

También algunos acompaian a las semillas con guano, tierra u otros elementos a
los que también t’inkan y que simbolizan a los que acompafiaran a la semilla en la
tierra, como nos dijo Gregorio Chacén LLoqque (Racrarumi, Chinchaypucyo): “Hoy
en dia lo llaman patrén de oro, que son poco menudos, chu’llpi, chiwanuay o al
blanco paragay, a ellos le sacan la mejor para semilla, eso lo ponen en orden en ta-
legas o mantas, sacan un poco de guano, juntos lo hacen el t’inkay para la siembra”.

Gregorio Chacdn LLogque, también nos dice que el acto de hacer la t’inka a ve-
ces se hace de forma discreta: “Para la t’inka del trigo, es medio secreto, porque
primeramente el dueno llega a la chacra y no sabe si alguien ha hecho la t’inka y ya
cuando la gente llega tampoco sabe que se ha hecho”.

En casos como la t’inka de la papa de Ocra; del maiz de Huancancalla, Pantipata y
Paucarccoto; luego de la t’inka a las deidades y al saco de semillas, y antes de sem-
brar las primeras semillas, se hace el g’espey??, para escoger las primeras semillas
gue seran enterradas.

2.6.2. El lenguaje con las deidades para pedir buena producccion

En Ocra, antes de comenzar el trabajo de la siembra de cebada hacian el t’inkakuy
diciendo: “Sumagta pogochon kinsa chunka watapaq” (Que madure bien por trein-
ta afos).

El t’inkar, aparte de ser una forma de comunicacidn y respeto, también es para
pedir buena produccidn e incluso las expresiones son en lenguaje simbdlico, es un
lenguaje dirigido a las deidades y para ser entendido por ellas, y se puede tanto
minimizar como sobredimensionar. Por ejemplo si se hablan de 3 maices se pueden
referir a 30 variedades, o cuando se nombra un numero exagerado de terrenos o

12 El g’espey estd explicado en este mismo capitulo, en la seccién 2.6.3.

70



Tarpuy mita (tiempo de siembra)

se pide cantidades extremadamente grandes de cosecha también se puede estar
sobredimensionando. Algunos testimonios que expresan esto:

“Muhu t’'inkaytaga ruwagku saratawan trigotawan pisillatafian yuyani fian
gongapushanina chaytan ruwaqgku ohanpi: ‘Kinsa chunka ohallatan t’inkayuni
huknin ohan paraqay, huknin ohan uwina, huknin ohan ch’ullpi’, chaynatan
taytay ruwag nigtagmi: ‘K’intun hamun Qorgamanta’... maymantan nigkucha
kanpas ‘ch’'uya hamun maymanta nigkucha’, kukatan ninku k’intu nispa, tragu-
tatag ch’uya nispa”.

(La t’inka de semilla se hacia con el maiz y el trigo, me recuerdo poco, ya
me estoy olvidando, eso se hacia mencionando por hojas: “Yo t’inko por 30
parcelas, una de las parcelas es puro maiz blanco, la otra parcela es puro maiz
amarillo uwina, y la otra parcela es de puro maiz chullpi”, asi lo hacia mi papay
decia que: “el k’intu venia de Qorga ”... no sé de dénde decian “que el licor no sé
de donde venia”, a la coca le dicen k’intu, al licor le dicen ch’uya, asi hablaban).

Matiasa Gallegos Almirén (Huafiec, Sumaro)

Manuel Jesus Gallegos Almirén (Huafiec, Sumaro), nos conté como hacian el
t’inkasqa a la primera semilla de trigo: “Para eso lo traian chicha, entonces ponen
el trigo y lo agarraban en un pufiado, lo besaban y decian: ‘Mamay ganya wagqcha-
ta ghapagta uywayunki’ (Madre tu criards al pobre y al rico), después le echaban
un poquito de agua, lo besas y asi alcanzas a los apus. En seguida les preguntan:
‘¢Hayk’a chunka fanega costaltan ogariyusunchis?’ (¢Cuantas fanegas y costales
sacaremos?), y segun la costumbre, respondian: ‘Noqa t’inkaykuni kinsa chunka fa-
negata. Huk faneganmi kanqga candafio, huk faneganmi kanga marquez blanco, huk
faneganmi kanqa kafiarinsha. ¢ Pikunaqtaq kanga?’ (Yo deseo 30 fanegas. Una fane-
ga sera candafio, una fanega sera marquez blanco, una fanega sera cafarinsha. éDe
guiénes serd?). Y se nombra a las personas que estan presentes en la ceremonia,
que respondian llamando al trigo: ‘Hampuchun, hampuchun, hampuchun’ (Ven,
ven, ven). Esa era la costumbre, antes de sembrar el trigo, a la semillas se hacia el
t’inkasqa”.

2.6.3. El g’espey, la comunicacidon de las semillas

“Q’espiytaqa ruwagku aha ukyayta gallarispan manarag muhuta churayta
allpaman qallarishaspa chaytaga ruwagku llapan mink’ay chakraman hamuk ru-
nakunan chaynatan ruwagku gallay hamukmanta tukukuy hamugkama ancha
khuyakuywan chukuta ch’utirikuspa. Chaypin yachakuq sara allintachus rurunga
icha manachus allin kanga chay wata chayta”.

(El g’espey lo hacian primero tomando chicha, antes de empezar a poner las
semillas a la tierra y eso lo hacian todas las personas que venian a trabajar a la

71



Criandonos entre plantas y hombres

chacra, lo hacian del primero hasta el final con mucho respeto, quitandose el
sombrero. En eso se sabia si el maiz iba a dar bien o no, ese afio).

Gerardo Arcos Chavez (Huambomayo)

El g’espey era la sefial o forma de comunicarse de las semillas para saber si seria
buen afo para nuestros cultivos, sobre todo se hacia con el maiz, pero también
lo hacian con el trigo y cebada como en Chinchaypucyo y Sumaro, o con la papa y
frejol en Anansaya, Chinchaypucyo, Huambomayo, Ocra y Parccotica; con las habas
en Parccotica. En la parte alta de Sumaro, algunos nos dijeron que llamaban muhu
t’inkay a una accion similar al g’espey de trigo.

Muchas veces previo al g’espey se hacia la t’inka a los apus, la Pachamama y
al saco de las semillas. El g’espey consiste en que antes de empezar a trabajar en
la chacra, se tomaba chicha en un wambar, pidiendo la licencia de los presentes,
luego se saca del saco las semillas con este mismo wambar para contarlas en una
manta extendida, debian contarlas de dos en dos, o de par en par y si quedaba im-
par la produccion seria buena, en cambio cuando salia par seria poca produccién.
En Chinchaypucyo y Sumaro si es impar dicen que has logrado g’espiy; en Huan-
cancalla, Ocra y Paucarccoto decian que habias logrado el g’espey o g’espillo; pero
seglin Rosa Camargo de Huancancalla si entraban 3 semillas al wambar decia que
no era bueno.

Santiago Chavez Suni y Catalina Ferro de Chavez (Paucarccoto), nos cuentan que
debian salir 3 semillas o grupos de 3, es decir no debia sobrar nada, si era asi se
decia “kanqa allin wata kanga” (serd buen afno), o “allin mihuy kanqa” (habra buena
produccion). Esta accidon se podia hacer hasta 3 veces, pero si salia par sancionaban
a la persona que asi le salié y le decian: “Phawaya wanuta apamuy maymantapas
manataq q’espinkichu” (Corre a traer guano de donde sea, como no has logrado el
g’espey). Decian que asi sancionaban en tiempos de los abuelos, también sefialaron
que luego de tener las semillas obtenidas del g’espey o el g’espillo, las t’inkaban
mencionando el nombre del maiz y de donde provenia, haciendo el saminchakuy.

En Huancancalla, Huambomayo y Paucarccoto, nos comentaron que todos los
gue venian a la chacra, antes de empezar a trabajar, debian hacer el g’espey; incluso
en Huancancalla dicen que hasta los nifios deben hacerlo, por ello se demoraban en
empezar el trabajo en la chacra.

Esas semillas que se sacan del g’espey, son las que deben sembrarse primero,
como nos comentaron en Chinchaypucyo, Huambomayo, Ocra, Parccotica y Pau-
carccoto.

Transcribimos lo expresado por Santiago Chavez Suni y su esposa Catalina Ferro
de Chavez (Paucarccoto), donde narran el ritual particular que realizan con su fa-
milia en la siembra de maiz, que lo conocen como sara g’espey (g’espey del maiz),
donde no se divide un ritual del otro, sino que se complementan. También mencio-

72



Tarpuy mita (tiempo de siembra)

nan que luego de la t’inka, una persona mayor que tenia buena mano para sembrar
(que en este caso es el mismo Santiago Chavez) era el que sacaba las semillas y
solicitaba que vengan las mejores semillas de otras chacras:

“Para iniciar la siembra del maiz, hacen el sara g’espey como ofrecimiento, se
avienta la chicha del wambar en la direccién de los apus o aukis primero y luego
en direccion a las lagunas, diciendo estas palabras: ‘Aukikunamarag saminchay-
rukusun, auki Sombreruyoq inka, Ichugocha, Mandorgocha, wissswuuu, Angas,
Qoyo, Wallpa orgo, unuykita paraykita aparichimayku kay Pachamama sumagq
ruruynanpag unuykita karpanaykupaq, apu Unurakina wissswu’ (Primero dig-
nifiguemos a los aukis, auki inca Sombreruyoc, laguna de Ichucocha, laguna de
Mandorcocha, wisswuuu [alude al sonido del viento], laguna de Anqas, laguna
Qoyo, cerro Huallpa Orqo, mandanos el agua de tu lluvia para que esta tierra
produzca bien y haya abundante agua para regar, apu Unurakina [apu que re-
parte el agua], wissswuuu). En seguida se saca mas chicha en el mismo wambar
y con respeto se pide la licencia de las personas presentes, y se toma la chicha
diciendo: ‘Sumagqta ruruyunki’ (Produciras bien). Luego se saca un pufiado de
maiz del saquillo, se besa 3 veces y se vuelve al saquillo, y se echa un poco de
chicha en wambar al saquillo de maices, diciendo: ‘Pachatierra mama, sumaqg-
taya puturichinki llipin waqcha wawaykikunag mihuynanpaq, abono sumaqta-
ya ruruyachinki’ (Madre Tierra hazlo producir bien para todos tus hijos pobres
para que coman, abono hazlo producir bien). Después se t’inka con la chicha en
la direccidn a los apus y las lagunas, y haciendo un salud se toma, pero antes se
le echa alatierra. En seguida se hace el g’espey o g’espillo, cada trabajador debe
hacerlo y se hace con cada variedad de maiz que se usara (en caso no salgan
las semillas en 3 intentos, el que fallo ird a traer guano) y se t’inka estas semi-
llas obtenidas del g’espey junto con las otras semillas con las que se pondra el
maiz como pueden ser arveja, habas, frejol, k’usi y todo lo que se siembra en la
chacra. En la ceremonia de la t’inka a las semillas también se pide que una per-
sona mayor, que tenia buena mano para sembrar, saque las semillas y solicite
las mejores semillas de otras chacras, con estas palabras: ‘Noga t’inkayuni kay
paragay yuraq saranchista Urubambamanta, Yucaymanta. Huk piarantaq Uru-
bamba, Yucaymanta hamunga, huk piarantag Paruromanta hamunga. Paraqay
sara sumaqg mihuynanchispaq, gello saratag Wamancharpamanta wiragocha
Mario Alvarezpamantataq huk piaran. Huk piarantaq Chinchaypucyollamanta-
fia, chayllata t’inkayuni kay Pachamama sumagta producto qoywananchispaq’.
(Yo t’inko nuestro maiz blanco de Urubamba, de Yucay. Una piara vendra de
Urubamba, una piara vendra de Paruro. El maiz blanco rico para comer, vendra
una piara del maiz amarillo de Huamancharpa del sefior Mario Alvarez. Y otra
piara vendrd sélo de Chinchaypucyo, eso nomas t’inko a la Pachamama para
gue nos de buena produccion)”.

73



Criandonos entre plantas y hombres

2.6.4. Las primeras semillas se albergan en la tierra

“Tarpuypakga ruwanapunin haywarikuy, wakinmi churanku rumikunaq pa-
chanpi, churakun makachakunapi vinuta, traguta, cervezata chaynatan churag-
ku p’anpagku sapanka mankachakunata, chaytan haywakun allpa pachaman”.

(Siempre para la siembra hay que hacerle una ofrenda, algunos debajo de las
piedras ponen ollitas con vino, chicha, trago, cerveza, asi lo hacian tapando cada
una de las ollitas, eso se le hace ofrenda a la tierra).

Santiago Chavez Suni (Paucarccoto)

Asi también Tomas Pilco Puma (Sunchumarca, Parccotica), nos dice que a las pa-
pas hacian los k’intus de coca y los enterraban junto con la semilla, con respeto,
diciendo: “Pacha tierra mama sumagqtaya frutuykita qoywanki” (Madre Tierra dame
buen fruto).

Y estas primeras semillas escogidas, sean obtenidas de la t’inka o del g’espey,
deben acompanfarse y enterrarse con los elementos que las acompafaran, ayuda-
ran, alimentaran y cuidaran en todo su crecimiento, como son una porcion de tierra
del sitio en que se va a sembrar, un pedazo de abono o guano que se usard, sea
de ganado, oveja, gallina, cuy o el que usen, también puede ser una piedrita de la
zona, entre otros; es decir se pone todo aquello que simboliza lo necesario para
una buena produccion. También las semillas, en su camino de estar en la tierra, de-
ben acompafarse con elementos rituales como son el coca k’intu, llama untu, coca
mogqllo, entre otros, también lo rocian o ch’allan con chicha; son formas que van
variando segln la costumbre en cada zona, pero en general se le pone elementos
gue le agradan a nuestra Pachamama y en algunos casos también a los apus, asi pe-
dirles su bendicién y darles nuestro agradecimiento por brindarnos su cuerpo para
poder albergar a nuestras semillas y cuidarlas, a este acto algunos llaman ofrenda,
pago, despachos, alcanzos, saminchakuy.

“Para sembrar papa nativa, se hace el pago a la Pachamama o alcanzo. Pri-
mero se hace un huequito en la tierra, y alli en panquita de choclo se ponen las
3 semillas de papa con k’intu de coca, después llama untu, y alli se paga aden-
tro, besando a la Pachatierra y diciendo: ‘Pachatierra mamay kaytan pagashayki
producto qowanaykipaq’ (Madre Tierra esta ofrenda te estoy dando para que
me des los productos). Después ya siembras alli”.

Zenén Mescco Huampotupa (Anansaya)

Segln Santiago Chavez Suni (Paucarccoto), estas primeras semillas se debian ubi-
car con la cabecita orientada hacia donde nace el sol, en el sitio donde se estila
descansar que podria ser la cabecera de la chacra. Alli las primeras semillas con to-
dos los elementos que las acompafian y la tierra donde crecera el cultivo se hacian
t’inkar o ch’allar con la chicha o traguito que se ha traido y se sahumea con incienso

74



Tarpuy mita (tiempo de siembra)

para luego sembrarlo, como nos comentaron las comunidades de Ocra, Paucarcco-
to y Parccotica. Este ritual sobre todo se hace para los cereales y tubérculos, pero
Lucio Ccallo Toromanya (lvin, Pantipata) nos explicé que para la siembra de la palta,
para que de buena produccion, se hace humear con incienso, coca y huesos de to-
dos los animales.

“Naupakqga wiragochakuna tarpuypiga kukata p’anpagku k’intuta ruwaspa,
manaragq tarpuyta qallarishaspa, chaytan p’anpagku inteq llogsimunan wichay-
man”.

(Antes los sefiores en la siembra enterraban coquita haciendo el k’intu, antes
de comenzar la siembra, eso lo enterraban hacia la salida del sol).

Sabina Troncoso Chaucca (Sumaro)

“Hawa wichaymanga allinmi allpa kashan, allpataga allintan afianchaykuna
inshishuwan q’osfirichikuna kuka traguwan, chaynatapunin ruwani, chayna tar-
punaypaqpas chakrataga q’osiiichini uranmanta ‘Allpa mamay sumagtaya mi-
huyta qoywanki’ nispa”.

(En la parte alta estd muy bueno el suelo, de la tierra se debe agradecer y
hacer humear con incienso o con coca y trago, asi siempre hago, para sembrar
también lo hago humear por abajo del terreno diciendo: “Madre Tierra dame
buena produccién”).

Santiago Chavez Suni (Paucarccoto)

Dicen también que estas primeras semillas salen diferentes a las demas y madu-
ran primero, por ejemplo en el caso del maiz es mas clarito, y por eso se identifica.
Asi también Gregorio Chacdn LLogque (Racrarumi, Chinchaypucyo), comentd que al
poner semillas, conocido como “muhuchay o muhuy”, y para mantener la variedad
de papa se escoge unos 7 o 12 pares de papa, con su k’intu de coca, se les pasa lla-
ma untu y esas papitas pintaditas con la coquita entran a los primeros surcos, antes
que todos siembren; y nos dice con respecto a ello: “Si se hace eso, la papita no tan
rapido se vuelve a otro color, se mantiene su colorcito. Si has sembrado puro huay-
ro es huayro purito, si has sembrado gompis purito es qompis purito. Si no todas
salen de diferentes clases. Algunos producen harto, poquito, a ojo cerrado, asi se
produce pero si se hace asi... bonito sale como manzanita”.

También nos dijo Santiago Chavez Suni (Paucarccoto), que él prefiere hacer el
despacho en secreto o antes que venga la gente, es decir entre el duefio de la cha-
cra y los seres de la naturaleza, asi como también pedir que sea un buen dia de
trabajo, como lo expresa: “Antes siempre cuando se sembraba el maiz habia que ha-
cerle un despacho, ahora cuando siembro el maiz lo hago humear, antes que venga
la gente y mientras los toros estan comiendo, diciendo: ‘Madre Tierra dame buen

75



Criandonos entre plantas y hombres

alimento, que dure todo el afio este maiz San Martin!® que voy a sembrar, que se
avance rapido este trabajo’, lo hago con respeto, asi lo mismo hago el t’inkado a los
apus mencionando por sus nombres: ‘Apu Sombreroyuq, apu Huamancharpa, apu
Huallpa Orqo, kunanga sumaq productuta qoywanki kunan p’unchayga sumaqya
kachun amaya parachunchu tukukuchun chakra’ (Apu Sombreroyuq, apu Huaman-
charpa, apu Huallpa Orgo, hoy me van a dar buena produccion, que sea buen dia,
gue no llueva y que se avance la chacra). Asi le echo el trago y la chichita, siempre
yo lo echo a la salida del sol, hay veces siempre cae la lluvia y me dicen no ch’alles
gue va a llover, eso es el ritual, el secreto también”.

2.6.5. Otros rituales particulares

Durante la siembra también hay otros rituales particulares que nos comentaron,
son tanto antes de salir de la casa como en la misma chacra, con el fin de que sea
buen dia o el saber cémo sera la produccién:

En Huambomayo y Paucarccoto, antes de ir a la chacra para la siembra de maiz o
cebada, y antes de envasar la chicha en bidones, echan al fogoén el fiawin aha y coca
k’intu, pidiendo a los difuntos para que vaya bien todo el dia, que no falte gente,
gue se avance bien y que no llueva, también le echan a los apus y a la tierra.

En Parccotica, antes de ir a la chacra a la siembra de cebada, se sirve alos apus'y
a la Pachamama una taza de chicha, y asi el dia sera bueno.

En Paucarccoto, nos dijeron que en la siembra de cebada, cuando hay bastante
lluvia, algunos agarran lombrices y las queman en fogdn para que el dia vaya bien
y sea soleado.

En Paucarccoto, dicen que escogen las mejores papas antes de sembrarlas y las
ponen con llama untu, incienso, coca y las queman, si el viento se lleva el humo
para arriba quiere decir que producira bien, pero cuando es para abajo no se sabe
como ird.

En las alturas y quebradas de Huambomayo, después de sembrar con yuntas de
ganado los ch’allan con chicha.

2.7. EL GUANO, LA COMIDITA DE LA TIERRA

“Allin mihuypa llogsinanpakga faupagmanta pachapas uywakancha taqyatan
apakuq, aswantaqa papaqa chayllawanmi allinta ruroq, mana chayqa allpapas
manan allinchu, kunanga imapas manan faupagq hinafiachu”.

13 Con respecto a San Martin, el patrén del maiz, ver la seccién 5.1.5.

76



Tarpuy mita (tiempo de siembra)

(Para que salga buen alimento desde antes se usaba el abono de corral, mas
gue todo la papa sélo producia con eso, sino no, la tierra también era buena
pero ahora ya no es como antes).

Lorenza Puma Chaucca (Sumaro)

“Llapanpas kancha taqyallawanmi, chayllatan churayku, huktaga manan ima-
tapas nitagmi ruwaykuchu ima kimikukunatapas, ichaga wakinkunaga anchatan
fumiganku chayga manan sumaqchu chay papaqga ancha g’oyon”.

(Todo con abono de corral, eso nomas usamos, nosotros no hacemos ni qui-
mica, ni nada absolutamente. Pero algunos usan, mucho fumigan, esa papa no
es sabrosa y es amarga).

Zendn Mescco Huampotupa (Anansaya)

En todas las comunidades, para el momento de la siembra siguen usando guano
de corral (de oveja en su mayoria, aunque también usan de vaca, caballo, cuy, galli-
na, etc.), es una de las principales comiditas de la tierra para poder nutrirse y poder
transmitir estos mismos nutrientes a las plantas, para que vayan creciendo fuertes
y puedan dar buena produccidn; es por este motivo que, como se indicé en el ca-
pitulo anterior, es importante la crianza, cuidado y alimentacion de los animales,
quiénes ayudaran con su guano en la crianza de nuestras semillas.

Para el guano se junta el abono del corral de los animales, sea con las manos, con
rastrillo o con escoba de ch’eqche, luego se traslada cargando o si es lejos utilizando
acémilas de carga. El guano lo ponen al costado de la semilla para que de a po-
cos vaya llegando a la raiz de la planta. Florencia Viuda de Camargo (Huancancalla)
nos dice: “Para que haya buena produccion lo llevamos a nuestras chacras, abonos
como del cuy y de la vaca, sino no produce el maiz, desde antes siempre se abonaba
asi, ahora también lo seguimos haciendo, sino el maiz produce menuditos”.

Hay cultivos a los que es indispensable ponerle buena cantidad de guano de co-
rral en la siembra como la papa nativa y la calabaza (por eso a veces se siembran
donde durmidé el ganado). En menor cantidad a los anteriores, necesitan el maiz,
trigo, cebada; aunque algunas variedades como el maiz chullpi y el paragay requie-
ren mejor y mas nutrido terreno que otros maices, como dijeron en Huancancalla. Y
hay otros cultivos que no es indispensable echarles guano o basta con echarles una
sola vez en la siembra, como el tarwi, la oca, las habas, arvejas, etc.

Por ejemplo, para la siembra de la papa nativa cubren las semillas con guano de
oveja y de ganado, mds o menos con una porcion de un plato de guano por cada
mata. Santiago Chavez Suni (Paucarccoto), nos dice con respecto a ponerle cantidad
de guano a la papa nativa: “Por eso produce como la huatia en cantidad debajo de
la raiz”. Aunque en Anansaya; Juan Pallardel Chaifia, Mariano Huayllas Ccarhuachin
y Francisco Huaman Valdez dicen que ahora las papas que cultivan necesitan de
foliar y otros abonos porque sin eso ya no producen bien.

77



Criandonos entre plantas y hombres

Todos los mayores entrevistados coincidieron que el abono quimico malogra la
tierra, la empobrece y altera el sabor de los alimentos; por ejemplo en Anansaya,
dicen que la papa cultivada de forma natural es mas harinosa, en cambio la que es
con quimicos es aguanosa. Sin embargo también sefialan que ahora ultimo varias
personas de las comunidades estan usando mas abonos o fertilizantes quimicos con
el argumento de que la tierra ya no produce bien, pero ellos saben que esto sélo
ayudara algunos afios, porque la tierra seguira empobreciéndose y dependiendo de
los quimicos afio tras afio.

2.8. LAS TECNICAS DE TRABAJAR LA TIERRA

“Nawpagka tarpuq kayku waga masawan, kunan ghepakunataga tukuy he-
rramientakunawan tarpuku kuti gqoranawan, manafian ganfiachu uywakuna,
chaynallatan tarpushayku habasniykuta ima mihuytapas”.

(Antes lo sembrabamos con yuntas de ganado, actualmente lo estamos sem-
brando utilizando herramientas kuti, gorana, porque ya no tenemos animales,
asi lo estamos sembrando nuestras habas y otros productos).

Paulina LLogque Palomino (Chiuchis, Pantipata)

“Qheswa uhukunapiga munaychata tarpuyku waga masakunawan papa-
taga tarpuyku runamasakunallawanmi aswan wichaykunamanga sukallatan
ruwayku”.

(En la parte de la quebrada nosotros sembramos bonito con yuntas de gana-
do. La papa la sembramos con yuntas de gente nomas, en las alturas lo hacemos
en suka).

Epifania Salcedo Ccallo (Chuypa, Pantipata)

Las técnicas para sembrar varian, cuentan que antiguamente sembraban a mita-
des o en compaiiia el mismo terreno, es decir se dividian el trabajo, los gastos y la
produccion final en partes iguales, por ejemplo en la papa y en el maiz se lo podian
dividir en huachos. En cuanto a las herramientas algunos usan yunta de toros (téc-
nica traida por los espafioles hace 500 afios) y otros sélo trabajo manual con herra-
mientas, donde algunas incluso son tal cual como usaban ancestralmente, como la
chakitaglla. La técnica a usar depende del tamanio, tipo y ubicacién del terreno a
trabajar, de si tienen o no ganados o personas cercanas que se los puedan dar en
ayni o alquiler, pero en general sean tubérculos, cereales y leguminosas, se pueden
sembrar de cualquiera de estas dos formas.

En los ultimos anos en Chinchaypucyo, han ingresado algunos tractores que se
alquilan porque facilitan el trabajo; pero las personas mayores comentan que con el

78



Tarpuy mita (tiempo de siembra)

tractor es malo porque el olor de combustible que despide, no le agrada a la tierra
y tampoco ayuda en la crianza de la tierra, porque cuando la remueve desde abajo,
expone todos los microorganismos que tiene y que con la lluvia se los llevan al afio
siguiente, causando mas pronto la erosién, principalmente en las partes de ladera,
como ha sucedido en algunas partes de la comunidad de Chinchaypucyo. Por todo
ello también sefialan que cuando uno trabaja con tractor, los primeros afios no pro-
duce porque tiene que irse acostumbrando la tierra y siempre va a necesitar de
fertilizantes quimicos, ya no se puede producir “nomas”.

Como se explicd en el capitulo “La tierra”, en todas las actividades de la chacra se
realizan los descansos.'*

2.8.1. Con yunta de toros

Cuando se trabaja con yunta de toros en la siembra, el nimero de yuntas que se
usa depende de la extensién del terreno, a partir de 3 yuntas de ganado son para
grandes extensiones, pero cada uno avanza en un espacio determinado, para no
volver a pasar por el terreno que pasd la otra yunta, a eso se denomina laymes.

Cada yunta de ganado esta conformada generalmente por las siguientes perso-
nas: a) El que lleva los ganados, es el waka gateg; b) el que guia, que le dicen guia-
dor y que sdlo se necesita en las yuntas en donde recién el ganado se esta aman-
sando, porque cuando ya tienen costumbre no necesitan guia; c) el que agarra la
yunta, que es el yapugq o arador; d) los que desterronan o golpean los terrones para
nivelarlos, les dicen allapakuna; e) el que pone el guano, es el guanero y f) el que
pone la semilla, que es el husk’acho, y en el caso del que pone la semilla del trigo
es el Marcelo.

Entonces en la siembra con yunta de toros estan el waka gateq, el yapuq y el guia-
dor (en caso de ser necesario), éstos deben pasar la reja por el terreno para prepa-
rar y remover la tierra para colocar las semillas. Después de cada reja vienen atrds
los allapas, que van desterronando. Y ya en la ultima reja, atras viene el husk’acho o
Marcelo, luego viene el guanero poniendo el guano a la semilla (excepto en caso de
trigo o cebada que se siembran con voleo y no necesita guanero) y finalmente en el
caso del maiz o papa, viene nuevamente otra yunta llamada ch’eqtapa, tapando la
semilla que ya estd con guano.

En terrenos temporales y algunos con riego, preferentemente en zonas calidas
y de quebrada, se pasa sélo la primera reja (incluso para algunos es el barbecho),
pero también Santiago Chavez Suni (Paucarccoto) siembra con una sola reja porque
no tiene ganado y prefiere acabar la siembra el mismo dia, ya que un dia mas puede
ser que no estén los implementos, ni las personas necesarias para la yunta.

14 Como los descansos son comunes a todas las actividades agricolas, ya se han explicado en la seccion 1.4.1.

79



Criandonos entre plantas y hombres

Chakitaqlla, herramienta tradicional. Sefioras de Pantipata interpretando una wanka.

Cultlvo asoaado de maiz con qumua Huambomayo

80




Tarpuy mita (tiempo de siembra)

Algunos testimonios relacionados:

“Antes en la pampa sélo era la siembra temporal, lo hacia solamente con
yuntas, le ponian la semilla a la primera reja, no hacian el barbecho o el prepa-
rado de la tierra, lo sembraban directamente y producia muy bien, y siempre asi
nomas lo sembraban”.

Sabino Tecse Huayllas (Huambomayo)

“Las costumbres de la siembra en Tamborada, en ese entonces hacienda,
eran en siembra temporal, alli en la siembra del maiz lo haciamos con 4 a 5 yun-
tas de ganado, se sembraban directamente a la primera reja o sea la semilla se
pone directamente a la tierra tras las yuntas que van abriendo la tierra, a la vez
preparando, removiendo y tapando la semilla a la vuelta. Para ello la persona
qgue pone la semilla tiene que saber sembrar a una distancia tras otra, a unos 2
a 3 pasos se pone la semilla por eso el maiz sale qayllalla (parejo)”.

Marcela Bergara Carbajal (Ocra)

Si bien estos testimonios nos dicen que antes pasaban una sola reja en siembra
temporal, aduciendo que el terreno era un poco mas facil de trabajar que en estos
tiempos; pero generalmente se pasan hasta dos rejas por el mismo terreno. Cuando
pasan la segunda reja es en la misma direccién que la primera pero mas distancia-
da, y a veces se hace hasta la tercera reja, que para algunos es lo ideal especial-
mente cuando se va a sembrar maiz blanco. En Paucarccoto, Santiago Chavez Suni
nos comenta que cuando son pampas fijas se hace con yuntas de toros en surcos y
con varias rejas se pone la semilla que es el “muhu churaq husk’achu” (el husk’achu
pone la semilla).

“Para sembrar el maiz primero se ara con las yuntas de ganado, en la segun-
da reja se pone la semilla, se pone aqui, alla, a una distancia separada, no se
siembra en surco”.

Nicanor Villafuerte Palomino (Chuypa, Pantipata)

2.8.2. Sin yunta de toros

Cuando no usan yunta de toros, lo hacen con herramientas tradicionales como
kuti y chakitaglla. En una siembra de papa, por ejemplo, es indispensable grupos
de 3 personas, donde estdn el que usa la chakitaglla, el semillero que puede ser el
husk’acho o Marcelo, el que pone el guano que es el guanero, y los allapakuna que
desterronan y también son los que entierran la semilla.

Antes también existian herramientas que actualmente ya no sirven mucho frente
a los cambios de la tierra, del clima y de las plantas que como la grama pueden ex-
tenderse de manera excesiva dafiando nuestros cultivos. Compartimos un recuerdo

81



Criandonos entre plantas y hombres

sobre la antigua herramienta g’asuna que era usada por los allapakuna, ahora re-
emplazada por kutis o picos.

“Q’asunakuga k’ullumantan kak manan ima fierromantachu kak, chayta-
ga wit'ukamugku wayq’okunamanta paykunapaqg hina allinta gawayuspanku
g’asunankupag, chaytan gogku warmakunamanpas chaywan llank’anankupaq
taksallatan paykunapagq hinallan kaq. Chay kutikunaga manan kunan hinachu
grama karan, ghepakunatafian yachanku allapawan kutiwanpas, fierro gora-
nawanqa llank’ayta aswan ghepatafa pikutaga ancha aswantafia kachu qora-
nawanga yachanku llank’ayta. Kuti sutichasga lazongorana chaymi ancha fau-
pagmantaraq karan llank’anapaqg chakrakunapi”.

(Las g‘asunas eran de madera sin nada de metal, eso cortaban de las quebra-
das viendo que les serviria para eso, les daban también a los nifios para que tra-
bajen con eso, era pequefio como para ellos. Esas temporadas no habia mucho
la grama como ahora, posteriormente ya, se acostumbré con el allachu (kuti)
con lanzén de metal, luego se usa el pico, mucho mas posterior el cacho. El kuti
o lanzongorana es la herramienta mas antigua que se usaba en los trabajos de
la chacra).

Sabino Tecse Huayllas (Huambomayo)

Segln Santiago Chavez Suni (Paucarccoto), algunos que hacen siembra tempo-
ral, por falta de tiempo o por estar en laderas, lo hacen “wakinga challakillapi tar-
punku”, que se refiere a la siembra directa donde no se hacen surcos y puede ser
con toros o sin toros, pero en caso se haga con toros se pasa sélo una reja.

Se dice que antiguamente los incas sembraban de esta manera, sin surcos, usan-
do los runachakis porque ellos no conocian las yuntas de ganado, ya que llegan en
la colonia y los ensefan los espafioles.

2.8.3. Algunas formas de sembrar

“Huk lakawite muhucha urmayuktin utag tarpuktinku, sapanka ichiypin
winch’ukugku chay muhu churakga, chaynatan rikugkani kuraq yuyaq taytayta
chaynatan winch’ukugku, maypichus muhu kashan chayman gospagku chayna-
tan lakawititaga tarpugku”.

(Cuando caia una pepita de la calabaza lo sembraban, la persona que lo hacia
se caia a cada paso, asi sembraban, asi he visto a mi padre y mi abuelo se caian,
donde estd la semilla se revolcaban, asi sembraban la calabaza antes).

Gregorio Chacén LLogque (Racrarumi, Chinchaypucyo)

Si bien cada zona y familia del distrito de Chinchaypucyo tienen sus particularida-

82



Tarpuy mit’a (tiempo de siembra)

des para sembrar, comentamos algunas coincidencias y diferencias que encontra-
mos en las formas de sembrar, con las personas mayores de las diferentes comuni-
dades.

Las arvejas y el frejol o poroto: Se siembran en t’‘akay, que es sembrar voleando
o desparramando las semillas en el terreno, sin enterrarla mucho, porque inclusive
si se quedara fuera al germinar se enraizan y se meten a la tierra, pero debe prote-
gerse de las aves que se pueden comer las semillas. También algunos siembran en
surcos.

Las calabazas, k’usis y zapallos: Para la siembra algunos hacen hoyos especiales
para poner las semillas (2 semillas es suficiente), los que colocan las semillas son
llamados wikch’upa, las colocan a 3 0 4 metros de distancia porque cuando la planta
se arrastra por el suelo ocupa un gran espacio. Pero este cultivo tiene una forma
muy particular de sembrar que se estd perdiendo, Gregorio Chacén LLoqque (Chin-
chaypucyo) nos contd que bastaba con que en la chacra nombren a una persona
para que ponga la semilla, diciéndole: “Lakawiti muhuta churaypuway” (Pdnmelo
las semillas de calabaza), y esta persona, aunque fuera mayor, tenia que revolcarse
0 caerse unay otra vez, cada vez que ponia la semilla y asi terminaba la chacra.

“Lakawitiqa karanpunin inkakunaq kasanmanta pachapas, chay raykun Peru
suyumanta, lakawitiga kagllan kashan chay kutikuna hina, manan hukmanqa
tukunchu, ichaga huk hinamanpascha tukushan mana winch’ukachakuspa chu-
ragtinchis, chayga rurunmanpasraqcha”.

(La calabaza siempre habia desde la época de los incas, por eso es peruano,
la calabaza sigue igual que esos tiempos, no ha cambiado, de repente estd cam-
biando porque ya no hacemos revolcandonos, tal vez podria producir todavia).

Gregorio Chacén LLogque (Racrarumi, Chinchaypucyo)

Las habas: Tedfilo Umeres Paucar (Pantipata) y Tomas Pilco Puma (Sunchumarca,
Parccotica) dicen que para no perder las variedades es mejor sembrarlas separadas
en varios terrenos, pero esto es dificil porque no todos tienen muchos terrenos. En
Parccotica, las habas se siembran en gollpo, los varones llevan las chakitagllas o
kutis, y las mujeres con los nifios ponen la semilla, de 2 a 3 habas por cada mata. Se
siembra en surcos denominados challwaq wagtan, porque los surcos estan ordena-
dos como huesos de pescado.

La siembra en surcos llamada challwaq wagqtan, evita la erosién, se acostum-
braba desde el tiempo de los incas en algunos cultivos como las lisas y en algunos
casos con la papa.

El maiz: Santiago Chavez Suni (Paucarccoto), nos dice que todas las variedades
de maiz deben sembrarse por separado porque sino se mezclan en la polinizacion, y
nos da un ejemplo: “Si lo sembramos el blanco junto con amarillo y el de tostar sa-

83



Criandonos entre plantas y hombres

len colores moteados, con otros colores se tiene que sembrar en melgas, a distancia
del otro, los que saben asi lo siembran. No se siembra comun pues con el viento las
semillas se juntan en la polinizacién, si estan muy cerquitas”.

La palta. Lucio Ccallo Toromanya (lvin, Pantipata) nos cuenta que para plantar
palta se hace un hueco de 80 cm. hasta 1 m. de profundidad aproximadamente, se
pone guano natural y recién se pone la semilla.

La papa: Varias personas mayores nos comentan que en las alturas de Pantipata,
siembran la papa en suka, aunque algunos en la misma zona prefieren hacerlo en
chukisqa, porque dicen que sale mejor. Siembran a una distancia aproximada de 40
centimetros entre semilla, y la distancia entre surcos es aproximadamente 60 o 70
centimetros.

La quinua y la kiwicha o achita: Se siembran en g’ochay (es como poner almdci-
gos), desparramando pocas semillas en surcos que se entierran con poca tierra, sea
con la mano o con escobitas o ramas, o en hayt’apasqa (enterrar pateando con los
pies, como le dicen en el anexo lvin, en Pantipata). Las semillas se colocan “ralo no-
mas” para que no crezcan tupidas, y mds bien puedan separarse; también requieren
agua inmediatamente para germinar, sino se secan, por ello la tierra debe estar bien
hdameda. En Ocra, para la quinua, dicen que también lo siembran en chuki chuki,
como a la papa, se hacen huequitos y se tapa la semilla con poquita tierra para que
no se asfixie y pueda germinar. Se pone espantapdjaros para espantar a las aves que
pueden recoger las semillas de la tierra, en Pantipata ponen con ramitas para que
los urpi no se las coman.

El tarwi: También lo siembran en t’akay. Puede ser que la tierra no esté prepa-
rada, y se hace en chukisga (como le dicen en Pantipata), t’ipay o q’agay, que es
abrir la tierra con un kuti o allachu directamente (sin barbecho), se pone la semilla
y se entierra con poquita tierra, y si hay hierbas o gramas se saca con kuti, la Unica
diferencia que tiene el g’‘agay es que se coloca en surcos. En Anansaya dicen que
se debe sembrar entre 60 a 80 cm. para que en sus ramas produzcan mas vainas.
Por supuesto que si se siembra en terreno preparado y se aporca es mucho mejor,
porque se ramifica y produce mucho mas.

El trigo: En todas las comunidades en la siembra del trigo, la tierra se desterrona
el mismo dia de la siembra. Algunos desparraman semillas como en el anexo Hua-
fiec (Sumaro), asi a la semana ya esta la tierra encima de la semilla y es mas rapido,
sino puede demorar en germinar hasta 2 semanas o hasta que la moje la lluvia. El
trigo tiene que estar en una distancia entre 5 a 10 centimetros entre si, porque si el
trigo es muy tupido, no crecerd, ni producira.

84



Tarpuy mita (tiempo de siembra)

2.9.EL MOMENTO DE SEMBRAR

Los tiempos para sembrar son relativos, porque dependen de las lluvias, del piso
altitudinal, de los cambios climaticos, de las sefiales, de si la semilla es maway,
chuchin o demora en madurar, etc; pero al final es la naturaleza quien determina el
mejor momento para sembrar. Mientras mas alta sea la zona mas pronto se debe
sembrar, porque el cultivo tiende a demorar en madurar y le pueden afectar las he-
ladas, en cambio mientras mas baja sea la zona mas se retrasa la siembra, debido a
gue no sera afectada por las heladas y el cultivo crece en menos tiempo, aparte de
garantizar que las lluvias ya lleguen plenamente.

Agquellas personas que siembran varios cultivos y en varios terrenos lo hacen en
distintos tiempos para que no se les cruce cuando tengan que trabajar, por ejemplo
para Zendn Mescco Huampotupa (Anansaya), primero siembra en la parte baja afiu,
oca y lisas, y luego en terreno mas alto siembra la papa; asi cuando toca primera
lampa en un terreno, en el otro alin no y viceversa.

2.9.1. Los Tubérculos

Achira: Se encuentra en el anexo lvin en Pantipata, se siembra en agosto.

Aiu o mashua: Se siembra aproximadamente entre setiembre y octubre. Crece
preferentemente en zonas altas. En Anansaya dicen que siembran poco porque les
coge una enfermedad como la sarna o también gusanos que se comen al afiu.

Lisas u ollucos: Se siembran entre setiembre y octubre, aunque a veces se puede
sembrar hasta noviembre, como dijeron en la parte alta de Huambomayo; y tam-
bién en algunas zonas mas templadas se puede extender hasta diciembre.

Oca: Se siembra aproximadamente entre setiembre y hasta noviembre. Crece
mas en pisos medios. En Anansaya siembran poco porque les coge una enfermedad
como la sarna o también gusanos que se comen a la oca.

Papa maway: Estas papas también son llamadas mejoradas o modernas, crecen
en menos tiempo, en cualquier piso altitudinal y se pueden sembrar en cualquier
momento siempre y cuando haya riego o lluvia, y que no les coja la helada.

Papas nativas: En la parte alta, si es con riego se siembra entre agosto y setiem-
bre; si es chuchin es entre setiembre y octubre, aunque a veces lo extienden has-
ta noviembre. En parte media siembran desde setiembre hasta noviembre porque
crece mas rapido. Y en la parte baja, la papa nativa no produce.

Seguln Zendn Mescco Huampotupa, Lucas Mescco Huampotupa y Mariano Huay-
llas Ccarhuachin (Anansaya), las papas nativas se siembran todas las variedades

85



Criandonos entre plantas y hombres

juntas porque si se siembra una sola variedad la rancha les afecta mas rapido, a
diferencia de la papa mejorada que se debe sembrar una sola variedad.

2.9.2. Las Leguminosas

Arvejas: Se siembran desde octubre hasta febrero en las zonas mds cdlidas.

Frejol o poroto: Se siembra en las partes medias entre octubre, noviembre y di-
ciembre. Y en zonas bajas a fines de diciembre y hasta los primeros dias de enero.
En Paucarccoto y Huancancalla dicen que después de diciembre ya no se le puede
sembrar porque llega la temporada de sequia y el sol lo coge en flor.

Garbanzo: En Huancancalla se siembra garbanzo desde octubre a diciembre, des-
pués del maiz, demora en madurar. Aunque en Sumaro dicen que la siembra se
hace con el maiz y trigo.

Habas: En la parte alta se siembran en setiembre y octubre, y en las partes bajas
entre noviembre y diciembre. Aunque segun las lluvias, como en los otros cultivos,
pueden retrasarse o adelantarse.

Lentejas: Se siembran entre agosto o setiembre, y en zonas mas célidas puede
sembrarse hasta diciembre.

Tarwi: Se siembra desde agosto y setiembre en partes altas, y en las partes me-
dias y bajas de octubre hasta noviembre. En Huambomayo dicen que en las partes
mas quebradas y bajas, el tarwi no produce porque se lo comen unos insectos,
como el illakuro. Es una semilla hatun muhu porque puede demorar hasta un afio
en madurar sobre todo en las partes muy altas, por ello debe sembrarse apenas
lleguen las lluvias para que no le coja la helada.

2.9.3. Los Cereales

Cebada: Se siembra posterior al trigo, generalmente desde diciembre hasta todo
el mes de enero; en partes altas como en Sumaro puede sembrarse desde noviem-
bre y en partes bajas hasta febrero, siempre dependiendo de la lluvia.

En Sumaro dicen que la cebada de variedad challwaq waqgtan (cervecera o tren-
za) es precoz, se siembra en noviembre y se cosecha en abril.

Kiwicha o achita: Se siembra en almdcigos, porque como crece tupido, luego
las deben separar. La kiwicha es similar con la quinua, la diferencia es que tarda en
desarrollar un mes mas.

Maiz: Con riego. Son sobre todo el maiz blanco o paragay sara (que madura en
mas tiempo), el amarillo q’ello sara y el chullpi (que demora en producir mas que

86



Tarpuy mita (tiempo de siembra)

otros maices), como nos comentaron en Paucarccoto y Huancancalla. Se siembran,
sea en parte alta, media o baja, entre agosto o setiembre y en algunos casos hasta
octubre como nos comentaron en Huambomayo.

En siembra temporal o chuchin tarpuy. Son la mayoria de maices, pero sobre
todo los maices de tostar, porque cuando se siembran con riego no son sabrosos
ni son granos grandes y hasta se pueden podrir con las primeras lluvias, como nos
dicen en Huambomayo; también en temporal estan el amarillo oro y el morado.
Se siembran desde setiembre en las partes altas, de setiembre a noviembre en las
partes medias, de octubre a diciembre en las partes bajas. Aunque Gregorio Chacén
LLogque (Racrarumi, Chinchaypucyo) dice que los maices que se siembran en los
meses de noviembre y diciembre ya no producen, sdlo es chala.

Segun Juan Vicente Quispe Chavez (Huancancalla); en afos con pocas lluvias el
maiz da bien en la parte alta, porque con mucha lluvia se aguachina; pero en las
partes bajas o gheswa, sin mucha lluvia se seca el maiz porque hay mucho calor y
la tierra es mas cascajosa.

Quinua: La siembra en partes altas es desde agosto hasta octubre, en partes
medias de noviembre a diciembre y en partes bajas en diciembre. Se siembra en
almdcigos llamados g’ochay para que cuando crezca tupido se puedan separar. Ya
sembradas a unos ocho dias ya se ven plantitas, germina mas rapido que los demas
cultivos.

Trigo: Mario Carbajal Eulate (Sumaro) nos dice que en parte alta se siembra entre
octubre y noviembre; parte media entre octubre, noviembre y diciembre; y en par-
tes mas bajas y calidas en noviembre, diciembre y hasta los primeros dias de enero
como comentaron en Huancancalla. Aunque para Lorenza Puma Chaucca, Feliciano
Carbajal Ccarhuachin y Trinidad Mejia Quispe (Sumaro); ahora ya existe mucha di-
ferencia para sembrar tanto en la parte de arriba como en la parte baja, “ya no hay
ese orden que habia antes”.

Y para Gregorio Chacén Llogque (Racrarumi, Chinchaypucyo), en diciembre ter-
mina el sembrio de trigo ragafiay (yuraq cafiarinsha).

2.9.4. Otros cultivos

Calabazas, k’usis y zapallos: En Huancancalla y Chinchaypucyo se siembra entre
agosto y octubre, porque si se siembra mas tarde la lluvia lo aguachina, no produce
y puede llegar a morirse. En Chinchaypucyo, Pantipata y Sumaro; dicen que si se
siembran con riego son mas grandes (la calabaza puede pesar hasta 10 kilos) pero
son aguanosos Y si es chuchin, son pequefios pero harinosos.

Palta y otros frutales: Segun Lucio Ccallo Toromanya (lvin, Pantipata) y otros ma-

87



Criandonos entre plantas y hombres

yores de Pantipata; la palta se siembra en cualquier época, pero mas que todo entre
setiembre y octubre que es cuando ya va a llegar la lluvia.

En Huancancalla dicen que la chirimoya se siembra en febrero.

2.10. LAS WANKAS, LOS CANTOS A LA SIEMBRA

“Trigupakqa, wankakuq t’akaypipuwan saruypipuwan, wankagkuga war-
mikunan garikunaga chihuspan kutichigku, chansata warmikunata ruwaspa,
garikunaqa ‘iChihu!’ nispan nigku g’ala chaymi chinkapuniia, manafian yuya-
puykupaschu chaypi rimaykunata manafiataq hayk’agpas ruwankuchu chayri.
Naupaq wankaykunataga ruwagku octubre noviembre killapi, hinantin waq nik
muyuymantan uyarikuk”.

(En caso del trigo, el wankay se hacia sélo en la siembray la trilla, las que se
encargaban de la wanka eran las mujeres y los varones respondian con el chi-
huy, haciendo las bromas a las sefioras, los sefiores decian: “iChihuuu!”. Todo
eso se ha desaparecido, ya ni nos recordamos las frases que se hablaban porque
ya nunca lo hacen. Antes las wankas se hacian en los meses de octubre y no-
viembre, se oian de todos los sitios del alrededor).

Carmen Troncoso Puma (Sumaro)

“Llipinmanta wankayga k’uchikuymi chakrata ruwaspa, chay ruwaypi qallay-
manta tukuykama chay chakraruwaypi, chaymantapas chakrayugpa wasinpi
ukyakullantagmi chaypipas wankakunmi, chaymantapas chakrayugpa ghapaq
kasanman hina”.

(En todo caso wankay quiere decir la alegria de hacer la chacra, durante y
al finalizar la actividad y también en la casa del duefio de la chacra, a seguir
bebiendo y wankando, dependiendo de la economia del duefio de la chacra).

Juan Victor Pacheco Acufia (Chinchaypucyo)

Las wankas son cantos rituales que utilizan un lenguaje simbdlico, que son parte
de la alegria y comunicacién que se debe vivir en la chacra entre todos los seres de
la naturaleza con las semillas que se estan sembrando y seran criadas mutuamente.
Estos cantos que alegran, contribuyen a que la produccion sea de calidad y cantidad.

En Chinchaypucyo, Huambomayo, Huancancalla, Pantipata, Parccotica, Paucar-
ccoto y Sumaro; el wankay se hacia generalmente a partir del tercer descanso o
hallpay, que es cuando las mujeres vienen con la comida para servir la merienda en
la chacra, alli ellas hacian las wankas y los varones que ya estaban un poco marea-
dos, les respondian haciendo el chihuy. Estas wankas se realizaban sobre todo para
la siembra del maiz como en Paucarccoto y Pantipata; o del trigo como en Chinchay-

88



Tarpuy mita (tiempo de siembra)

pucyo, Sumaro y Huancancalla; o de la papa como en Pantipata; o del haba como
en algunos sectores de Pantipata. Aunque Marcela Bergara Carbajal (Ocra), dice
gue las wankas se hacian sélo en la trilla y no en la siembra de trigo, y segun Sabino
Tecse Huayllas (Huambomayo), en la siembra del maiz no se hacia el wankay.

“Trigo t’akaypiqa wankakukmi, mihuna q’epeq qoyakunan ghepakuqgku
chakrapi, inti haykuykama wankaspa, kukata hallpakuspa ahata ukyakuspa ima
chaynataya wankagku, chay tukuywanya ancha allinta trigoga ruruqg”.

(En la siembra del trigo se hacia el wankay, las sefioras que traian la merien-
da se quedaban en la chacra hasta la tarde, haciendo las wankas, pikchando su
coquita, tomando su chichita hacian el wankay, con todo eso el trigo producia
muy bien).

Jorge Gallegos Estrada (Huambomayo)

Lamentablemente las wankas se estdn perdiendo porque ya no se practican, es
mas algunos mayores ya ni recuerdan los cantos, quiza porque antes se hacia en gran-
des extensiones de trigo y ahora se trabaja en pequefias parcelas, o quiza porque al-
gunos ahora usan tractor, o como dicen también porque “ahora ya no hay ese animo”.

2.10.1. Algunas wankas o parte de sus letras

Luisa Mejia Victoria (Chinchaypucyo) recordd que en la siembra de trigo las mu-
jeres cantaban:

“T’akayapuay Pachamamanchista (Siémbremelo a nuestra Pachamama,
gori takllaykiwan con arado de oro

golge takllaykiwan con arado de plata

ustiaypaq”. para mi hostia).

Y los varones respondian:

“iHaylli! chihuuu (iVival, chihuuu
t'ampa uma payanta a la vieja chascosa
Diospagarachun”. que le pague Dios).

Victoria Gallegos Paile (Sumaro) recuerda estas wankas de la siembra vy trilla de
trigo:

“Suyusunkichu (Te gana,

melgasunkichu dejando espacio
halk’amasachu la yunta de los manchados
muro masachu o la yunta de los moros
suyusunki”. te ganan).

89



Criandonos entre plantas y hombres

Y los varones respondian:

“Chihuuu (Chihuuu

Huancancalla sefiorakuna sefioras de Huancancalla
yuyawashankishchu manachu”. nos recuerdan o no).
“Yuyawankiragchu (Me recuerdas

ichari gongaruankinachu, o me has olvidado

kay laro chinpa hamanq‘ay, hamang’ay de este lado,
wagq laro chinpa hamang’ay hamang’ay del otro lado,
wauuu”. wauuu).

Y los varones respondian con el chihuy.

Otras sdlo recordaron el canto de las mujeres:

“Qolge rijawan (Con reja de plata,
golge kuyundawan con coyunda de plata,
melgayapashanki”. me lo estds trabajando).

Manuela Quispe Reinoso (Parccotica)

“Suyusunkichu melgasunkichu (Te gana, te deja lejos

waygechankitan kachamusayki auuu te mandaré a tu hermanito auuu
yanamasachu ch’umpimasachu la yunta de los negros o de los castafios
suyusunkichu melgasunkichu te gana te deja lejos

waygechankitan kachamusayki te mandaré a tu hermanito

auuu”. auuu).

Silveria Valencia de Sanchez y Justina Ccahuana Mamani (Sumaro)

“Ay mamay llanthuykamuway (Madre mia sombréame

ay mamay llanthuykamuway madre mia sombréame
yauuuuuu yauuuuuu

laymikunkichu suyuykunkichu le dejas un espacio, le ganas
hawaykimanta gawayamuqtiy cuando te miré de encima
wachusuyupi ghepakusganki te habias hecho ganar en surcos
yaauuuuuu”. yaauuuuuu).

Tomasa Nahuincamascca Huaman (Pumahuanca, Pantipata)

Gregorio Chacon LLogque (Racrarumi, Chinchaypucyo) conté que la wanka de la
siembra que él recuerda, decia toros “color callejéon”, porque se referia a las man-
chas de color que tiene el toro en la espalda, que pueden ser de 2 a 3 colores. Y ésta
era la letra de la wanka:

90



Tarpuy mita (tiempo de siembra)

“Hawaykimanta gawayllamuktiy (Cuando te miro de encima
imamunayta laymiyshasqganki qué bonito estabas trabajando
golgetaqgllawan con taglla de plata,
goritagllawan con taglla de oro
suyuwakawan con toros color callejon

... uhhhh uuhhh”. ... uuu, uuu).

Otros recordaron el “chihuy”, el canto de respuesta de los varones:

“Cuando hacian la wanka las sefioras, los varones respondiamos: “Wihuuuuu
noga fiawparayki nogataq primer gosaykiga karani” (Wijuuuu yo te adelanté,
yo he sido tu primer marido). Asi se hacian como bromas y también respondian
las mujeres”.

Feliciano Carbajal Ccarhuachin (Cconcahuaylla, Sumaro)

“... al finalizar el estribillo del canto de la wanka, el varén respondia: “Ma-
manta, urpinta, songonta” (Su mama, su paloma, su corazon), y hasta insultan-
do a manera de chanza, gritaban y se llamaban”.

Juan Victor Pacheco Acufia (Chinchaypucyo)

Florencia Chavez Viuda de Camargo (Huancancalla) recuerda que en las wankas
de la siembra vy trilla del trigo, los varones, decian: “Piqpa chakrantaq kay chakrari
mana as allin duefiuyoq mana allin ahallapas haywarikuq. Qella wiragochaq chak-
ragmi kay chakraga” (Su chacra, de quién es esta chacra donde no alcanzan ni la
chicha malograda. Esta chacra es del vecino ocioso).

Carmen Troncoso Puma (Sumaro), con respecto a las wankas de la siembray trilla
del trigo, nos comentd: “Si no lo haciamos las seforas, los sefiores nos sobaban con
espino de ch’eqche en el poto, eso lo hacia el servicio, también lo hacia el Marcelo.
Las mujeres también le deciamos: ‘Wankankalla nifiuchakuna, éyuyariwankisraqchu
manaragchu?’ (Nifiitos de Huancancalla, énos recuerdan o no?). Si las sefioras no
haciamos las wankas, nos metian con espinas por debajo de la falda. Todo eso era
parte de nuestra costumbre”.

2.11. EL APOYO MUTUO ENTRE LOS CULTIVOS Y LA
TIERRA

“Allpa sayk’usqgafia kaqgtin, manafia cebadapas, trigupas rurugtin, manafa ni-
trégeno kaqtin, chayga allinmi tarwi tarpuy kay mihuypiga askhatan nitrégeno
chaymi tarwi tarpusqanku ghepataqa t’akallankutaq cebadata, allintaragmi qon
ichaga manan cebadapag ronpisqa allpapi hinafiachu”.

91



Criandonos entre plantas y hombres

(Cuando el terreno ya esta cansado, cuando ya no produce ni cebada ni trigo,
por falta de nitrégeno, es bueno sembrar tarwi porque este cultivo contiene
bastante nitrégeno, entonces después de sembrar tarwi vuelven a sembrar ce-
bada, da mas o menos, ya no tanto como cuando la tierra era roturada para
cebada).

Eduardo Cruz Huaman y Dionicio Valdez Huayaconsa (Ocra)

En una légica colectiva y de crianza mutua, ningun cultivo puede crecer inde-
pendiente de todos los otros seres que le rodean, por ello también los cultivos re-
quieren relacionarse y comunicarse entre si para el beneficio de la tierra y de ellos
mismos. Esto también implica el conocimiento de las personas mayores para saber
como se relacionan y apoyan mutuamente los cultivos, de esta manera saber como
asociarlos, rotarlos y en qué tiempos hacerlo.

Esto es contrario a las légicas actuales que son individualistas, donde se propi-
cia el monocultivo para sacar cantidad de producto en el menor tiempo posible,
sin respetar los ciclos naturales de la tierra y mucho menos que nuestros cultivos
crecen en diversidad (entre cultivos, plantas silvestres, insectos, etc.) para poder
mantener vivo un ecosistema. Los monocultivos, al no contar con los diferentes
seres de la naturaleza que les ayuden en su crecimiento, van a requerir de otros adi-
tivos quimicos que alteran y degradan todo el ecosistema en el que estan ubicados;
como viene pasando en varias partes de nuestro pais.

Sin embargo, en Chinchaypucyo aun persisten las formas de cultivar asociados y
en rotacién como mencionamos a continuacion.

2.11.1. Cultivos asociados

“Chirimoyaqa taqrun llank’akun hugkunawan chaymi ninku paykuna puran
llallinakunku nispa wifiankupas nispa”.

(La chirimoya se cultiva asociada con otras plantas porque segun dicen entre
ellos producen en competencia, crecen también).

Lucio Ccallo Toromanya (lvin, Pantipata)

Ningun cultivo se siembra solo, debe estar acompafiado y apoyado tanto con
otros cultivos como con plantas o parientes silvestres, generando una especie de
solidaridad entre si, porque dicen que la chacra debe ser completa o “hunt’asqa”,
todo debe crecer en diversidad. También estan los cultivos de segundo orden, que
son los que casi siempre se siembran asociados, wikch’upa se les dice. En Chinchay-
pucyo, en la gran mayoria de las comunidades y las familias, aun se mantiene la
asociacion de cultivos, basada en un conocimiento ancestral y en la experiencia de
las personas mayores, porque tampoco podemos juntar cultivos de manera arbitra-

92



Tarpuy mita (tiempo de siembra)

ria, debe haber cierta relacién de apoyo mutuo entre ellos, como cultivos que son
el sostén o soporte del otro, que ayudan a la nutricion de los otros, que controlan
ciertas plagas, que protegen a otros cultivos de fendmenos naturales, que se llevan
bien y hasta que compiten por crecer y producir mas rapido, entre otros. Contamos
algunos casos que nos relataron:

La siembra del maiz se asocia con varios cultivos, esto se llama chhallchi o chhal-
chisga. En Chinchaypucyo, Huambomayo, Huancancalla, Pantipata, Paucarccoto y
Sumaro, lo asocian con frejol, haba, arveja, garbanzo, tarwi, kiwicha y otros, tam-
bién lo asocian con calabaza, k’usi o jaminca, achoqcha, quinua, zapallo y lenteja
(que crece como maleza); pero sobre todo se asocia con frejol porque el maiz le
permite trepar para que no se enrede y se evita el riesgo de que se caiga al suelo, re-
ventando sus frutos y malograndose. Aunque también esta asociacidon maiz - frejol
depende de sus variedades, por ejemplo en la comunidad de Chinchaypucyo dicen
que el maiz paragay se cultiva solo porque el frejol se enreda mucho y lo atacan las
ratas; asimismo también estan los frejoles que apoyan esta convivencia con el maiz,
como en Paucarccoto que nos dicen que el frejol huevo de paloma no se trepa al
maiz y produce en la base nomas, por lo que no se enreda y madura antes del maiz.
Pero en general cualquier cultivo que se ponga en la chacra del maiz debe ser me-
dido para que no se perjudiquen, por ejemplo si se pone mucho frejol o calabaza,
enredan todo el maiz y no lo dejan producir. También en Chinchaypucyo nos dijeron
que el maiz carmesi y ch’ullpi, se deben cultivar cerca del maiz blanco porque si es
cerca del amarillo la polinizacion lo vuelve hibrido o duro.

En Pantipata, Anansaya y Parccotica, dicen que el tarwi o las habas son el sopor-
te de las arvejas, por eso las asocian. Pero si se ponen las habas como soporte al
frejol y arvejas, como las habas son muy bajas, se enredan entre frejoles y arvejas
y no se dejan producir. En general las habas y tarwi siempre se cultivan con otros
cultivos, porque comparten los nutrientes en el desarrollo de los diversos cultivos,
inclusive las colocan en los bordes de la chacra, sobre todo el tarwi porque repele
a los insectos y a los animales pues por su sabor amargo no se lo comen y por ende
no ingresan a la chacra.

Marcela Bergara Carbajal (Ocra) comenta que donde se pone trigo, alli también
producen bastante las jamincas, k’usis, calabazas. En Huancancalla, el trigo crece
con lentejas, como maleza. En el anexo Cconcahuaylla de Sumaro, también el trigo
lo siembran con el garbanzo. Pero para Gregorio Chacén LLogque (Racrarumi, Chin-
chaypucyo) y Mariano Asuncion Gallegos Almirdn (Sumaro), el trigo se cultiva solo
y no puede entrar a la chacra combinado, porque se malogra.

Las papas nativas siempre se siembran asociadas entre variedades de papa, por-
gue si se siembra una sola variedad produce minimo, segun nos dijo Cipridan Men-
doza Tecse (Anansaya): “Yaga llapanpas tagrun llank’akun, chaymantan akllakun,
sapagsapadchallata llank’agtikiga mana iman kanantachu rurun. Llallinakuspan

93



Criandonos entre plantas y hombres

allintaqa rurun” (En su mayoria se trabajan todos juntos, de ahi se escoge, si lo tra-
bajas separado no producen igual. Se compiten y producen mejor).

En Parccotica, la papa gompis la cultivan asociada a otras variedades de papa
como huayro, halg’a qompis, peruanita y otros. Para Zendn Mescco Huampotupa
(Anansaya), la papa no se asocia con ningun otro cultivo, se siembra solita; pero en
Ocra y Parccotica dicen que la papa la cultivan con afiu para que no caiga granizo,
le dicen chikchi wargagpaq (para hondear el granizo).

Algunos en Anansaya y Ocra dicen que el afiu y la oca no se junta o asocian con
nada, pero Benedicto Huaman Valdéz de Anansaya y otros de Parccotica, sefalan
gue se pueden cultivar asociados con habas, lisas y asi producen en competen-
cia, pero comentan que el afiu siempre gana en produccion. Aunque también en
Anansaya y Parccotica algunos prefieren cultivar las lisas solas, porque dicen que
asi producen mejor.

Segun Lucio Ccallo Toromanya del anexo Ivin y otros mayores de Pantipata; se
siembran asociados palta, chirimoya y variedad de frutales (todo combinado), para
que crezcan y produzcan en competencia.

2.11.2. La rotacion de los cultivos

“Hinatapunin sapa watan huk mihuyta tarpuna, huk watanga huktanatagq,
sapa watanmi hukwan chaytagmi allpata wanuyun chayqa rurunragmi, hina-
tapuni allpataga t’ikrana sapa watan wakman, chaytaqa allinta gawarispa ma-
nafia rurugtin manafia allinta mihuy kaqtin chaypiya huk mihuywan t’ikrana”.

(Siempre se tiene que cambiar la siembra con otro cultivo, cada afo con eso
la tierra se abona y puede producir todavia, siempre se tiene que rotar la tierra,
esto segun, viendo cuando ya no rinde o ya no produce bien el cultivo y ahi tie-
nes que cambiar con otro).

Gerardo Arcos Chavez (Huambomayo)

La rotacion de cultivos alin se mantiene en las comunidades de Chinchaypucyo.
Consiste en que cada afo o por un periodo determinado se debe cambiar el tipo
de cultivos para que la tierra pueda descansar, nutrirse y fortalecerse nuevamente,
todo ello dentro de un ciclo donde se respeta a todos los seres de la naturaleza,
en caso contrario los cultivos no produciran y la tierra se irda empobreciendo. Hay
cultivos que ayudan a nutrir, abonan a la tierra y aportan nitrégeno con diversas
partes de las plantas como son las habas, el tarwi, las arvejas o el frejol; que pueden
rotarse en cualquier momento ya que ayudan a abonar la tierra. También estan los
cultivos que absorben mas nutrientes de la tierra para producir sus frutos, como
son la papay la cebada, y en menor medida el maiz y el trigo.

94



Tarpuy mita (tiempo de siembra)

Por ejemplo, en cuanto a los cultivos que nutren la tierra, el tarwi es de los que
mas abona y aporta nitrégeno, con sus raices, sus tallos y hojas. Dicen que en su
desarrollo derrama bastantes hojas, que se convierten en abono y hasta matan las
malezas.

También de las habas, Mario Carbajal Eulate (Sumaro) nos comenta que son un
transmisor que capta los rayos solares y los lleva a la raiz, y alli se forman unas boli-
tas que es la urea, que es un gran abono para el trigo.

Y en cuanto a los cultivos que demandan mayores nutrientes de la tierra, los sa-
beres brindados por las personas mayores entrevistadas no tienen un orden rigido
sino que se adaptan al tipo de terreno, a las costumbres de las familias, a la diver-
sidad de cultivos y a los tiempos en que han llegado; como en el caso de las papas
nativas (que es un cultivo ancestral) que se deben sembrar en sitios roturados y que
hayan estado descansando varios afios.

Después de sembrar papa en Anansaya, Pantipata, Parccotica y Sumaro, nos dije-
ron que siembran oca, por ejemplo en Sumaro dijeron que siembran la variedad de
g’ello zapallo en papa khanu chakra o qgollpo; en Parccotica siembran juntos oca y
afiu en los terrenos que fueron de papa el afio anterior; también pueden sembrar
lisas o habas como nos dijeron en Paucarccoto, y asi la tierra se recupera. En Anan-
saya dicen que el afiu también se siembra en el terreno que se ha cultivado papay
en Sumaro dicen que después de la papa, ponen maiz.

Después del maiz, en algunas zonas de Sumaro y Pantipata refirieron que sélo
ponian trigo. En cambio Gerardo Arcos Chavez (Huambomayo) comenté que des-
pués del maiz se siembra trigo, frejol, arveja o tarwi. Segun Alipio Gamarra Camar-
go (Huancancalla) cuando después del maiz hacen roce o queman, se pone k’usi,
zapallo, calabaza y da buena cantidad. Pero también hay particularidades como en
Huancancalla que nos dicen que el maiz challwanqga, que es de tostar, debe crecer
en el mismo sitio que el anterior aflo porque si se siembra en otro lugar no da.

El trigo debe sembrarse, seglin Mario Carbajal Eulate (Sumaro), en donde se ha-
bia sembrado papa o también habas o tarwi. Y para Gerardo Arcos Chavez (Huam-
bomayo), el trigo produce maximo 3 afios en la misma tierra.

De la cebada, en Ocra, dicen que si después de sembrar habas y arvejas, se pone
cebada, hay buena produccién. Mario Carbajal Eulate (Sumaro) nos dice que des-
pués de sembrar cebada se debe poner habas para nutrir nuevamente a la tierra.

95



Criandonos entre plantas y hombres

] = a T

Cultivo de papas en crecimiento. Paro, Parccotica. Flores de habas.

96




Winay mita
(Tiempo de crecimiento)

En este capitulo describimos varios saberes que se utilizan en todo el periodo
de crecimiento de las plantas. En estos meses se hacen los aporques y deshierbes,
acompafiados de costumbres laborales, rituales y festivas. También se realizan di-
ferentes cuidados para que las plantas crezcan bien, para prevenir y combatir la
aparicién de enfermedades y plagas que atacan a las plantas.

3.1. HALLMAY (EL APORQUE)

“Saphintan wayachisanchis allpata kuyuchispaga aswan wifianampag, mana
saphinta wayacheqtinchisga eqo yapunmanmi, manan wifianmanchu, nitaq ru-
runmanchu”.

(Al remover la tierra, estamos aflojando la raiz para que crezca, si no lo haria-
mos el aflojamiento de la raiz, se hace enano y no crece, no produce).

Mario Carbajal Eulate (Sumaro)

“Hamuyku lampawan hallmagq, chaymanatari, ninku aysaychis, aysaychis, ha-
tunmanta huch’uykama, llank’aq kayku llipin llagtamasiykunawan, chaymanta
t’'inkayku Santurumaman, kinsa kutita, chaymanta chakranchiskunapaqpas ru-
runampag saminchayku wahaspa kananpaq”.

(Después veniamos a lampear, luego decian jalen, jalen, desde lo mas grande
hasta lo mas chico, trabajdbamos con todos los vecinos, después t’inkabamos a

97



Criandonos entre plantas y hombres

Santo Roma* tres veces, asi para nuestras chacras, llamando a las semillas para
gue produzcan).

Juan Pallardel Chaifia (Sequiopampa, Anansaya)

Cuando la planta esta creciendo se hace el hallmay o aporque. Se utiliza lampas y
por eso al aporque también se le Ilama lampeo, con estas herramientas se jala tierra
amontonando alrededor de la planta, para fortalecer la raiz y su crecimiento. Algu-
nos también utilizan otras herramientas como kuti, picos y el kituchi para limpiar el
barro de la lampa.

Los agricultores de Chinchaypucyo saben que sin esto las plantas no producirian
bien, y también la tierra necesita de este hallmay para fortalecerse y producir. Por
eso el aporque también tiene sefiales con las que la naturaleza comunica que ya
debe aporcarse, y también existen varios cuidados y rituales que se realizan como
agradecimiento a la tierra y a las plantas. En Paucarccoto y Huancancalla, al mo-
mento del aporque del maiz arrancan las hojas grandes y secas desde la raiz, para
gue haya mejor produccién, para que la planta crezca libre y con alegria.

Algunos cultivos necesitan un solo aporque, pero otros requieren dos aporques,
también llamados primera y segunda lampa. Esta segunda lampa también es deno-
minada kutiriy, y se realiza cuando la planta ya esta grande. En el maiz se hace a tres
semanas o un mes después de la primera lampa. En Paucarccoto nos dijeron que se
realiza para que el viento no tumbe a las plantas.

3.1.1. La naturaleza nos indica cuando aporcar

“Chaymi ruwana intinpipuni, chaypaqgya allinta gawana tiemputa, manan
hallmanachu t’urupi. Manan qolla killapipas ruwanagku, hunt’a killapin allin.
May pachachus gawanchis hinaspa killa kashan kuskan t’anta hina, chayga ma-
nan alliragchu, gollaragmi kashan, llank’anaqa killa hunt’a kashaqtinmi, chaymi
ima mihuypas allin hunt’asqa llogsin. Chaypagmi allinta ghawana, manan agna
ruwanallachu nitaq sinchi ch’ullapipas, ch’aki p’unchaypin llank’ana”.

(Se tiene que hacer en sol, para eso hay que ver el tiempo, no se debe apor-
car con barro. No se debe hacer en luna creciente, en luna llena es mejor. Cuan-
do miramos la luna esta como un pan partido, en eso no estd bueno, es tierno
no mas, se tiene que trabajar cuando la luna esta integra, asi salen los frutos
bien maduros. Nos tenemos que fijar bien, no se debe hacer comun ni tampoco
con rocio abundante, se tiene que hacer en dias despejados).

Santiago Chavez Suni (Paucarccoto)

El testimonio anterior se refiere al frejol, pero esto de fijarse en las sefiales de la

1 Sobre Santo Roma, que es una denominacién que le dan a la papa, ver la seccién 5.1.6.

98



Winay mita (tiempo de crecimiento)

naturaleza se aplica a todos los cultivos. Estas sefias son la forma en que la natu-
raleza se comunica con los agricultores y es importante tomarlas en cuenta, de lo
contrario el trabajo no sera tan provechoso. Ver la luna, tomar en cuenta el rocio,
observar algunas plantas y animalitos. Pues los seres de la naturaleza se alegran
o entristecen segun van creciendo las plantas, y eso es contemplado por los agri-
cultores. Por ejemplo, en Parccotica nos contaron que cuando madura el haba, el
pajarito llamado pikchulin silba de alegria, como diciendo: “Ya tendré mi comidita”.

En Parccotica nos mencionaron varias sefiales que indican que viene la lluvia:
cuando el toro muge, cuando las aves lasiwanas andan correteando y silbando,
cuando las urpis silban, cuando canta el pajarito rit’i pichincho, cuando el rio sue-
na. Algunas comuneras de Pantipata cuentan que si durante los meses de enero y
febrero florecen las plantas turpay y wallpawallpa, quiere decir que los frutos de los
cultivos todavia no han llegado a madurar.

En Anansaya, Huancancalla y Sumaro, dicen que no se debe aporcar en luna
menguante porque puede deteriorarse la planta. A las habas se le caerian las flores;
en los tubérculos como la papa, la oca y la lisa, sus raices saldrian para afuera, pro-
ducirian alli y se malograrian.

“Imaynan kanman papa hallmaypi utaq seqeypi ruwanaqa killa hunt’a ka-
shaqgtin, sichus ruwanki wafiu killapi chayga papaga hanch’itan rurun. Wafiu
killakunapiga manachu hina imapas ruwakunmanchu”.

(Por ejemplo la primera o la segunda lampa de la papa siempre se debe hacer
en luna llena, si lo haces en luna menguante las papas producen menudas. En
luna menguante no se puede hacer casi nada).

Samuel Chacén Béjar (Sumaro)

Sin embargo, en Huambomayo, Pantipata y Parccotica, dicen que con la papa
tampoco se puede aporcar en luna llena, pues las raices crecen para afuera, lo me-
jor es en luna creciente. En Chinchaypucyo, Huancancalla y Paucarccoto, nos dijeron
que para aporcar el maiz es mejor hacerlo cuando la luna esta creciente. Nicolasa
Tupa Salas (Paucarccoto) dice: “Hacen cuando la luna estd media, no en llena, si es
que aporcas en luna llena la produccién es pésimo y el grano mismo es muy chupa-
do, cuando aporcas en media luna la produccién es buena. Ademas cuando aporcas
en luna llena aparece el hongo pacorma, no hay forma de curar”.

Hay sefiales especificas para algunos cultivos, por ejemplo el crecimiento de al-
gunas frutas. Segln Santiago Chavez Suni (Paucarccoto) y Vicente Huanccollucho
Acufia (Parccotica), cuando hay bastante fruta, como capuli, durazno y tuna, se dice
gue no va a haber papas porque se contradicen con esas frutas. También en Parcco-
tica, dicen que en la etapa de floracion del afiu y la oca, si florece bastante se sabe
gue habra harto fruto.

99



Criandonos entre plantas y hombres

3.1.2. Pidiendo permiso; los rituales

“Hallmay wichaypeqa churakunmi iskay kuka k’intu mafiaykuspa manaraq
llank’ayta gallarishaspa”.

(En la época del aporque también pones un par de k’intus de coca como
quien pide permiso a todos y luego inicias la labor).

Angel Huaman Concha (Ocra)

Para realizar el aporque también se pide permiso a la Pachamama, los apus y a las
plantas mismas. Estos rituales son la forma en que las personas se comunican con la
naturaleza, en una relacion de mucho respeto y agradecimiento a todos los seres que
nos proporcionan alimento. En Ocra nos cuentan que durante el aporque de papa se
sahumea con incienso, coca y llama untu. Lo mismo se hace con otros cultivos, desde
la palta de Ivin en Pantipata a la papa de Llaullicancha en Huambomayo, en este ulti-
mo nos cuentan que se t’inka con la chicha al momento de hacer el aporque.

“En la parte alta estéa muy bueno, al suelo de la tierra se debe agradecer y ha-
cer humear con incienso o con coca y trago, asi siempre hago, asi para sembrar
también lo hago humear por abajo del terreno diciendo: ‘Madre tierra dame
buena produccién’, igual para la primera lampa y segunda lampa. Cuando cae
la granizada también lo hago humear por abajo diciéndole: ‘No te vas a asustar
madre maiz de San Martin?, asi lo llamo hasta tres veces diciéndole ‘hanpuy
hanpuy’ (retorna, retorna)”.

Santiago Chavez Suni (Paucarccoto)

Antes, hacian coincidir el aporque con el 2 de febrero, dia de la Virgen Purificada®.

3.1.3. La organizacion del trabajo

“Naupaq chakra llank’aykunapi huk gollanan kak, fiaupanku rik. Qaywaqga ka-
ran ghepa tukuy rikya, chunka kanku chayga ghepa tukuy kakya gaywa kak. Lla-
pankupas manchakugku gollanatan, pay sayayuqtinga llapankun tatigku. Chay
samaypiya tinyagku genata wagachigku, chaymantaya qollana qallariyllagtaq
llipikuya gatigku chaynallatataqya samallagkutag hukmanta, chaytaga kama-
chiqg gollanaya, sayk’uspa wegaunin nanaqgtin”.

(Antes en los trabajos de la chacra habia un capitdn, el que iba adelante. Y el
ultimo era llamado gaywa, si eran 10, el Ultimo era gaywa. Todos le tenian res-
peto al capitdn y si él se paraba todos dejaban de trabajar. Alli en ese descanso
tocaban su tinya y quena, de alli comenzaba el capitdn y todos le seguian y de

2 Sobre San Martin, el patrén del maiz, ver la seccion 5.1.5.
3 Sobre Virgen Purificada, ver la seccién 5.2.2.

100



Winay mita (tiempo de crecimiento)

nuevo descansaban, eso lo decidia el capitdn, segin sentia que ya se cansaba,
cuando le dolia la cintura).

Angel Huaman Concha (Ocra)

El trabajo de la chacra estaba bien organizado, todos debian respetar su lugar
para favorecer el trabajo. El que iba adelante era llamado gollana o capitdn, con
una funcidn de guia, los demas le seguian y ninguno podia pasar al de adelante ni
retrasarse. Para ser gollana tenia que ser el mas habil en el lampeo y por eso guia-
ba, determinando los tiempos de descanso segun su propio cansancio. El que iba al
final era el gaywa, que complementaba la funcién del gollana, cuidando que nadie
se retrase y cuidando que todos estén trabajando bien. En Ocra nos contaron que
en el aporque de la papa habia una distancia de “3 lampas” entre cada trabajador,
ninguno podia pasar al otro.

Es pues una ldgica colectiva y no competitiva, tomando en cuenta las habilidades
y la fuerza de cada uno, respetando a los mayores y a los jévenes. Actualmente esto
ha disminuido por las influencias modernas.

“Chakra llank’ayga manan llallinakuychu kag machuwan waynawan, manan
kallpa kagllachu, waynakunawan machukunawan man kallpata tupachiswan-
chu. Maygenchus chayta ruwagku multanakugkun, icha ukyay yachagkuna huk
botella tragupaq llapanku ukyanankupaq chaymi karan multanakuy, chayllapas
fiama riki paymantaia llogsin qolgin. Chaytaga ruwaq gollanan llallipakuktinku
chay raykuya agna kasukuy karan, manan pipas pitapas llallipakukchu chayqa
karan agnapunin kasunakuy kananpaq”.

(El trabajo de la chacra no era competencia entre el viejo y el joven porque
las fuerzas no son iguales, los viejos con los jévenes nunca pueden medir las
fuerzas. Si alguien se atrevia a hacer eso se le cobraban multas. Si sabian tomar
una botella de licor, para que tomen entre todos, eso era la sancién, eso ya le
costaba comprar con su dinero. Eso sucedia cuando alguien pasaba al capitdn,
por eso se mantenia ese orden, nadie podia pasar a nadie o ganarle, eso era
parte del orden y del respeto).

Demetrio Ramos Choque y Lucio Huaman Concha (Ocra)

3.1.4. Llauchiy (el deshierbe)

Después de realizar el aporque se hace el deshierbe, llamado /lauchiy o qgoriyay.
Esto lo hace cada uno en su chacra, con segadora o ichhuna, arrancan las malas
hierbas para que la planta pueda crecer sin que esas hierbas le quiten espacio, sol
y alimento. Las hierbas arrancadas son colocadas en el mismo lugar para que se
conviertan en alimento de la tierra y sirvan como abono a la planta.

101



Criandonos entre plantas y hombres

ol

El fruto de la calabaza. Cultivo de tarwi en florecimiento.

102




Winay mita (tiempo de crecimiento)

3.2. PARTICULARIDADES DEL APORQUE Y
DESHIERBE SEGUN CADA CULTIVO

Cada planta requiere un cuidado especial, algunas necesitan dos aporques, otras
sélo uno, algunas basta con deshierbarlas, otras requieren todo eso junto.

Calabaza: El primer aporque se realiza entre octubre y diciembre, el segundo
entre noviembre y enero. Aporcan junto al maiz, incluso a veces esta planta trepa a
los maices que le sirve como soporte; pero también resulta como mala hierba para
el maiz. En Chinchaypucyo y Sumaro nos recordaron que a la calabaza, el zapallo y
el K'usi, se les debe aumentar guano cuando estan arrastrandose por el suelo.

Frejol: Se deshierba y aporca junto al maiz.

Haba: La primera lampa es entre noviembre y diciembre, cuando ya han creci-
do las ramas del haba. La segunda lampa se hace un mes después, incluso hasta
febrero y marzo. Se utiliza lampa vy kituchi, trabajan de 2 a mas personas, segun la
extensién del terreno. En Parccotica dicen que se necesita de 8 a 10 personas. Al
mismo tiempo se realiza el deshierbe.

Maiz: El primer aporque se realiza a un mes y una semana después de la siembra,
esto es entre setiembre y diciembre, segin la comunidad y el sector. Por ejemplo en
el anexo lvin de Pantipata se hace hasta enero.

La segunda lampa o kutiriy puede ser entre octubre y enero, se realiza tres se-
manas o un mes después de la primera lampa, cuando la planta ya esta grande. En
Paucarccoto nos dijeron que se realiza para que el viento no tumbe a las plantas. El
deshierbe se realiza entre enero y marzo.

Los cultivos que se siembran asociados al maiz, se aporcan junto a este, como las
lentejas en Huancancalla, o la kiwicha en Pantipata y Sumaro.

Tubérculos: Para estas plantas se usaba lampa y santi. Actualmente usan algo
similar al santi pero de metal, soldado a la misma lampa.

e Achira: Feliciano Cabrera Carbajal (lvin, Pantipata) explica que la achira se tra-
bajaba como la papa, cuando crece se aporca y luego se deja hasta que madu-
ra en el lapso de un afio.

¢ Aiu y Oca: El primer aporque se realiza entre noviembre y enero. El segundo
aporque al mes siguiente.

e Lisa u olluco: Se aporca en diciembre y febrero. Segin Zenén Mescco Huam-
potupa (Anansaya), el afiu, la oca y las lisas se debe sembrar antes de la papa,
para hacer coincidir la segunda lampa con la primera lampa de la papa.

e Papa: El primer aporque en algunos sectores lo hacen entre noviembre y

103



Criandonos entre plantas y hombres

diciembre, otros por enero y febrero. En Parccotica, anexo Llaullicancha de
Huambomayo y sectores como Qocha de Sumaro; se realiza la segunda lampa
entre diciembre y marzo, pero en otros anexos como Tizabamba de Pantipata
sélo se hace una lampa.

Una muestra de la diversidad de papas cultivadas se aprecia al momento de su
florecimiento. Cada variedad florece diferente, por ejemplo la papa imilla flo-
rece azul, gompis blanco y las papas lorama, boli y khuchi aka florecen rosadas.

Trigo y Cebada: Sélo se realiza el deshierbe o goriyay entre enero y marzo. En
Paucarccoto dicen que cuando hay suficiente humedad, se puede arrancar las hier-
bas desde la raiz.

Plantas que no se aporcan: En Sumaro nos contaron que el garbanzo y la arveja
no se aporcan, sélo se realiza el deshierbe. En Ocra, Anansaya y Sumaro dicen que a
veces se aporca el tarwi, pero a veces no, segun como esté creciendo.

3.3.EL TRABAJO ES UNA FIESTA

3.3.1. La ghaswa

“Sara hallmaypiga ruwakuk genawan, tinyawan, g’ala chaykunaya unayia
chinkapushan. Llapan chaywanya sara hatunta wifiaq allintataq ruruq, kunanqa
mana para kagtin, manan iman kananchu fiaupaq hinachu. Naupakga huk ray-
mita hinan, takiyoq, tusuyoq g’ochukuymanta. Huk sarata p’akiruspa tusuyugku
maywirikuspa chaywan p’ananarikuspanku”.

(El aporque del maiz se hacia con quena y tinya, todo eso se ha perdido hace
mucho tiempo. Con todo eso el maiz crecia grande y producia bien, ahora con
lo que no hay la lluvia, no produce igual que antes. Le haciamos una fiesta,
cantdbamos y baildbamos en alegria. Rompiendo una planta de maiz, bailaban
sobdndose y moviéndose con él).

Gerardo Arcos Chavéz (Huambomayo)

Para que el trabajo se haga bien se realiza con musica y alegria, como una fiesta.
Eso es lo que llaman la ghaswa. Esto se realiza para que la gente esté feliz y asi trabaje
mejor, pero también para que estén felices las plantas y la tierra. Como varios apor-
ques coinciden con la época de carnavales*, las ghaswas estan ligadas a esa fiesta.

La musica de la ghaswa es con tinya y quena, al compas de estos instrumentos se
baila. Mario Carbajal Huaman (Chillcaccasa, Pantipata) cuenta que los musicos eran
hurk’ados. Lorenza Puma Chaucca (Sumaro) dice que los nifios también ayudaban

4 Sobre carnavales ver la seccién 5.3.1.

104



Winay mita (tiempo de crecimiento)

en este trabajo a los mayores, y afiade que no todos hacian la ghaswa igual: “Algu-
nos de los que trabajaban en cantidades, el aporque lo hacian con quena vy tinya,
pero los que trabajabamos poco no lo haciamos. Para que hagan como una fiesta
se preparaban bastante chicha vy licor, los pobres que trabajabamos poco ya no ha-
ciamos asi, todo dependia de las posibilidades de las personas, algunos trabajaban
harto y algunos poco”.

Sabino Tecse Huayllas (Huambomayo) nos cuenta que en las tardes, después del
aporque del maiz, las sefioras que cargaban la merienda también bailaban sobdndo-
se con las plantas. Sacaban las plantas de maices que estaban K’iski (tupidos) y aga-
rrdndolas con la mano, bailaban varones y mujeres, moviendolas de un lado para
otro; bailaban cantando canciones de carnaval. Esto también cuentan en Huancan-
calla, y Luisa Mejia Victoria (Chinchaypucyo) dice que cuando en la segunda lampa
se rompia el mejor maiz, se lo ponian a la cintura o se lo amarraban con algo como
un pafiuelo y alegres estaban cantando y bailando. En el anexo Pumahuanca de
Pantipata cuentan que antes, en la segunda lampa del maiz cantaban “Wiphala”.

Esa temporada también es de florecimiento y por eso solian recoger flores de
varios colores, que echaban alrededor de las chacras. Esto cuentan en Parccotica.

“Compadres, comadrespinga t’ikata apamunku, pallaruspa asgata apamunku
imaymana t’ikakunata rosaduta, g’elluta, pukata. Chay t’ikakunata kanayunku,
chaywan chakrata allpata t’akamunku, chaymanta ripukunku. Naupagkunaga
compadres comadrespi t’akamugku t’ikakunata llapan chakra muyuyta,
panpantinta, q’osfichigkutagmi incienshuyoq, kukayugqwan”.

(En la fecha de comadres y compadres traian flores, recogiéndolas en canti-
dades de todos los colores, rosadas, amarillas, rojas. Todas esas flores las que-
maban y con eso echaban a los terrenos de las chacras, luego se iban. Antes, en
compadres y comadres ponian flores a todo el rededor de la chacra de la papa,
y hacian humear con incienso y coca).

Vicente Huanccollucho Acufia (Parccotica)

3.3.2. Las wankas del aporque

“Papa hallmayta ruwaspankuqga tinyawan, genawanmi ruwagku, chaymanta-
pas wankagku iman chakra takiykuta, kunanga manafian genata utaq tinyata-
pas waqachipunkuchu, manafiatagmi wankaytapas yachankuiachu kay ghepa
wifiaykunaga, chayraykupascha kay pachakunaga sinchi huk hina kapushan”.

(Cuando hacian la segunda lampa de papa lo hacian con musica de tinya, que-
na y realizaban sus wankas, ahora ya no utilizan quena ni tinya, tampoco la nue-
va juventud ya saben wankar, por eso los tiempos estan bastante cambiados).

Agripina Mendoza de Carbajal (Chinchaypucyo)

105



Criandonos entre plantas y hombres

Al igual que en la siembra, durante el aporque también hay wankas, los cantos
gue se hacen en el momento antes de comer la merienda. El testimonio anterior
relaciona los cambios climaticos actuales al olvido que se estd haciendo de estas
tradiciones, pues la musica y el canto también eran una forma de alegrar a la natu-

raleza.

Son cantos que describen el trabajo agricola, algunos dicen que se acompafiaban
con tinya y quena, Santiago Chavez Suni de Paucarccoto dijo que usaban lawata.
Las mujeres wankaban desde las lomas y los varones tenian que contestar con el
chihuy. Varios comuneros nos contaron que sélo se wanka en el aporque de la papa
y del maiz, no de otros cultivos. Antes esto era muy comun, pero ahora ya casi no

se realiza.

Wanka de primera lampa de maiz:

“Sarata hallmakushani goraqgorallata
kaychu kaychu chakrachayki
wallch’u wallch’u chakrachayki

rumi ranra chakrachayki

algokiska chakrachayki”.

Wanka de segunda lampa de la papa:

“Qheswa sach’aq rurun

urpillay rurugma kashanki

puna sach’aq rurun

urpillay rurugma kashanki

yau yau yauuu

wawayaya wawayaya

wawayayay wawayayayauu
sumagchallata laymiykapuwaychis
sumagchallata laymiykapuwaychis”.

(Aporco maiz entre hierbas no mas
esto, esto es tu chacrita

tu chacrita sin forma

tu chacrita pedregosa

tu chacrita con algokiska).

Victoria Gallegos Paile (Sumaro)

(Pepa del arbol de la quebrada
gracias, habias producido,

pepa del arbol de la puna

gracias, habias producido

oye oye ooooye

wawayaya wawayaya

wawayayay wawayayayauu
despacito trabajenmelo el layme
despacito trabajenmelo el layme).

Cornelia Huillca Tumi (Pantipata)

En Pantipata, mientras las mujeres wankaban y los varones respondian con el chi-
huy, habia un personaje llamado “servicio” que se encargaba de distraerlos, com-
pletando este juego colectivo, como describe Tedfilo Umeres Pauccar:

“Para la segunda lampa de la papa, las sefioras hacian el wankay, cuando
llegaban con la merienda, el servicio te levantaba de los pies y los varones les
respondian con el chihuy: ‘Nawparayyyki mamayyy’ (Te adelanté mama). Otra
forma de responder era: ‘Nawparayki sefioray allinragchu kashanki chikucha
kashagtiy uywawarankichu’ (Te adelanté sefiora, estaras bien todavia, cuando
era chiquito acaso me criaste). Asi el servicio les sobaba, diciendo: ‘Chihuy, chi-

106



Winay mita (tiempo de crecimiento)

huy’, les jalaba de los pies al momento que las sefioras estaban haciendo el
wankay con la chicha en la mano, tratando de perjudicar o distraer para que
dejen el chihuy. Si lo lograban distraer, les sobaban. Las sefioras también alli de-
cian: ‘Noga yau magtillo uywarayki warmachata yachachirayki’ (Oye jovencito,
yo te he criado desde chiquito y te he ensefiado todo)”.

3.4. CUIDADOS DE LAS PLANTAS

3.4.1. Las plantas se resienten

“Lakawititaga gawana mana parashaqtinmi, ch’akipi mana parashaqtin,
ichaga haykunki parashaqgtin, chayga manan allinchu, qayllallamanta phata-
rapun, utaq g’illuyarapun ch’akiruspan urmarapun rurunkuna, chaytan ninku
susurapun nispa, haykunaga ch’aki kashaqtinmi. Ch’akipunga noganchis
g’ellchasanchis rayku”.

(A la calabaza se le puede mirar cuando no esta cayendo la lluvia, en seco, si
entras cuando estd cayendo la lluvia se malogra, se revienta de canto, se vuelve
amarillo y se le caen los frutos, le decimos susurapun, se debe entrar cuando
esta despejado. Se seca por lo que nosotros causamos, lo contaminamos).

Gregorio Chacon Llogque (Racrarumi, Chinchaypucyo)

También hay plantas que suelen “resentirse” si uno no las trata bien o no respeta
ciertas costumbres, por ejemplo la calabaza. De ésta cuentan que con riego es una
planta perenne y produce en cualquier época del afio, a esa calabaza perenne le
llaman “auki lakawite”. Gregorio Chacdn Llogque (Racrarumi, Chinchaypucyo) dice
gue si en la chacra se mide el tamafio de la calabaza con la mano, se malogra o se
pudre, no se puede medirla con la mano, para expresar su tamafio sélo se debe
decir “ya esta como para comer”. Incluso cuando se le mira mucho su fruto se des-
prende, y si lo seialas con cuchillo se raja de por si. Feliciano Carbajal Ccarhuachin
(Cconcahuaylla, Sumaro) afiade que las calabazas y el zapallo se aporcan con cuida-
do, pues si la tierra llega a aplastar sus hojas, la planta se descompone.

Al aporcar hay que tener mucho cuidado, en el caso del maiz se cuida de no
daiiar las plantas, en caso de daiar alguna, habia que pedirle disculpas, como nos
cuenta Adrian Rodriguez Mejia de Huancarpata, Sumaro:

“Pichus sarata qongayllamanta p’akirug chayga, samaypi sayarachigku sara-
taga chaypin t’inkapuqgku sarakunaq sutinta ogariyuspanku”.

(Si alguien rompia de casualidad el maiz, en el descanso paraban ese maiz y
lo t’inkaban levantando el nombre de los maices).

107



Criandonos entre plantas y hombres

También hay que tener cuidado de no entrar a la chacra cuando hay rocio, pues
plantas como el tarwi y el frejol se resienten y ya no producen bien. Eduardo Cruz
Huaman y Dionisio Valdez Huayaconsa de Ocra, lo explican sobre el tarwi: “Cuando
esta en floracion no se debe entrar, cuando hay rocio, si es que entran pueden cau-
sar decaimiento de las flores y las vainas no se forman bien”.

3.4.2. El caso de las frutas

“Chaymantapas q’osfiichikmi kayku t’ikashaqtin allin t'ikananpaq mana as-
tawan urmanampaq ima, chaymantapas mana uywakunagq mihurapunanpaq
ima, incienshutapas kikin sach’amanmi warkuyku, wataspa chay q’apaya allinta
kallpachan sach’akunata”.

(También humedbamos en la floracién para que florezca, para que no se caiga
mas su florcita, también para que no lo coman los animales, también el incienso
lo colgamos al mismo arbol amarrado, porque ese olor alimenta a los arboles).

Lucio Ccallo Toromanya (lvin, Pantipata)

Los frutales tienen sus propios cuidados. En lvin (Pantipata) dicen que la palta se
cultiva con riego, no es como otras frutas que pueden crecer sin riego. Cuando esta
produciendo se le hace el t’inkasqa y se hace humear los arboles porque dicen que
de ese humo se alimentan los frutales.

También nos comentaron que un secreto para que produzcan bien consiste en
amarrar un animal muerto en los arboles de licuma y palta; ya sea perro, chancho
o alguin animal silvestre. Lucio Ccallo Toromanya también explicd que existen paltas
machos y paltas hembras:

“Huk paltakunapas kanmi mana ruruqg, chaytan ninku orgon nispa, paltaku-
naqa chaykunaqa sapallankun kanan chay ruroq paltaykunaga chinan kanku.
Orqokunapis t'ikanmi ichaga manan rurunchu. Tarpukutin wifiagtinragni orqo
kasga yachakun mana rurugtin chayraqya yachakun”.

(Hay otras paltas que no producen, dicen que son machos y tienen que estar
solos, las que estan produciendo son hembras. Los machos también florecen
pero no dan fruto. Se planta la planta y recién se sabe cuando crece, si da frutos
es hembra y si no da es macho).

En caso de la chirimoya, en Huancancalla explican que cuando la planta ya esta
vieja, durante agosto y setiembre se poda con machete para que brote nuevamente.

3.4.3. Los parientes silvestres

En esta época de crecimiento también brotan las plantas silvestres que son
parientes de las que cultivamos, estas también nos sirven como sefiales y a ve-

108



Winay mita (tiempo de crecimiento)

ces como alimento, como la ayala (quinua silvestre), papa araq, machoq lisasmin,
hat’ago, entre otros®. Algunas de estas plantas crecen en las chacras o cerca de los
cultivos, indicdndonos que ese sitio es bueno para cultivar esa planta, por ejemplo
la husk’a (tarwi silvestre). También estan otras plantas que no se consumen, que
nos recuerdan que han sido los abuelos y abuelas de las plantas que actualmente
consumimos, pero estas silvestres ain no estan domesticadas; como la gq’era que
es un pariente del tarwi pero que sélo crece en las laderas, la k’ita lenteja y la atoq
arveja que crecen en los arbustos, la atoq papa que crece en el valle donde no se ha
removido la tierra por muchos afios o también debajo de los arboles, y la atoq oca
gue también crece dentro de chacra.

3.5. PELIGROS Y ENFERMEDADES DE LAS PLANTAS

“Naupaq kausayqa allin karan mihuykunapas hatuchagq hinaspapas askha tri-
gupas, sarapas, huk mihuykunapas; manataq onqoykunapas karanchu. Parapas
paraq paranallanpi llanp’ullatatag kunan watakunataq mihuykunapas pisillafia
ruruyninpis ongoykunaq rihurimuskanwan hinallatag uywakunapipas nogan-
chis runakunapipas”.

(Antes era mejor la produccidn, los alimentos eran de calidad y cantidad, tri-
go, maiz, y los otros alimentos han sido igual; no habia enfermedad. La lluvia
llovia en su momento y suave; pero hoy en dia la produccién es poca con las en-
fermedades que en los ultimos afios han aparecido que afectan a los animales
y a los seres humanos).

Adrian Rodriguez Mejia (Huancarpata, Sumaro)

Pero asi como la naturaleza nos brinda mucho, también puede afectar nuestros
cultivos, la cantidad de lluvia, la granizada, varios insectos, animales y enfermeda-
des perjudican a la chacra. Para estos problemas también se recurre a la misma
naturaleza para saber lo que va a pasar y asi prevenir o combatir los peligros.

Algunos dicen que antes no habia todos estos peligros: “Antiguamente a los sem-
brios no atacaba ninguna clase de enfermedades a los cultivos de trigo, papa” dice
Pascual Gallegos Almirén (Huafec, Sumaro). Varios pobladores de Chinchaypucyo
nos explican que con el cambio climatico, con los quimicos que se usan en la cha-
cra y las nuevas tecnologias; hay un desequilibrio que hace crecer los peligros, se
incrementan las enfermedades o alteraciones climaticas, y aparecen nuevas enfer-
medades. Quiza porque ahora muchos ven las curaciones individualmente, sélo en
la planta dafiada, pero no con la consideracién de que la naturaleza es un todo, un
ecosistema y por ello se debe mirar una curacién integral y tratar todo.

5 Sobre usos de estas plantas silvestres ver la seccién 6.3.2.

109



Criandonos entre plantas y hombres

3.5.1. Ausencia de lluvia

“Mana paraqtinga kaqgllan muhu allpaq pachampi maychus allpag mik’i kanan
kama, sichus fiaupaqta llogsimun chaymantataq usarirullantaq para, habasku-
naqa ch’akiy ch’akishanfia maynin kutiqa muhun phatapun hank’a hina llapan.
Chayga manaya ima chakrapi llank’asqapas kanchu, kay tiempowan, naupakqa
tarpugkayku kaq tarpuna wichaypi, parapas chayamoq kaq wichaylla”.

(Si no hay lluvia la semilla sigue igual debajo de la tierra hasta que haya hu-
medad o si sale antes y después se escampa la lluvia, las habas estdn a medio
secarse, hay veces la semilla se revienta. Totalmente nos estd perjudicando el
clima en los trabajos de la chacra, porque antes sembrabamos en su momento
oportuno y las lluvias también caian en su temporada).

Juan Pallardel Chaifia y Zendn Mescco Huampotupa (Anansaya)

La lluvia es muy importante para los cultivos, por eso se toma muy en cuenta las
sefias que indican si se atrasa o se adelanta, y se realizan rituales para que llegue o
vuelva la lluvia, y son los nifios quienes piden al cielo que venga la lluvia. En estas
ceremonias se combinan lo religioso con lo ancestral. Fausto Puma (Sumaro) dice
gue para que sea un afo de sequia, se fijan en el ave llamada chaka ruwaq, que vive
al borde del rio, si es que cantaba no caia la lluvia.

En Huambomayo dicen que si deja de llover el trigo se seca, su raiz se vuelve
como una tarantula o apasanka, le laman apasankarunmi (se ha vuelto como taran-
tula). Entonces hay que sembrar de nuevo. La quinua es otro cultivo muy sensible
a la falta de lluvia. En Anansaya también indican que si la lluvia se atrasa malogra la
siembra de la quinua.

¢Y qué hacer cuando no hay lluvia?

“Mana para kaqgtin suyaykun hamunanta utaq llogsiq kayku para mafiakuq
misericordiaspa khuyapayakuyta mafiakuspa chaymantapas orqomukmi kayku
santukunata inlishamanta chaytan apaq kayku puricheq, kaqllagtagmi warmay-
kuta paykunag mafiakamunanpagq, paykunaqga inosentillasag kanku. Kunanga
llapan chaykunatan gongapunku”.

(Cuando no habia lluvia estdbamos esperando que venga o saliamos a pedir
misericordia, sacdbamos santos del templo y los llevdbamos en procesién, man-
ddbamos a nuestros hijos para que ellos lo pidan, porque ellos son inocentes.
Ahora todo eso se olvidaron).

Sabina Troncoso Chaucca (Sumaro)

Pedir misericordia era labor de los nifios. Salomé Gallegos Linares (Sumaro) cuen-
ta que el ecdnomo del templo juntaba a los niflos para que realicen este ritual. San-
tiago Chdvez Suni (Paucarccoto) cuenta que en Huancancalla llevaban en procesion

110



Winay mita (tiempo de crecimiento)

a la Virgen Asunta®, y los nifios iban gritando: “Misericordia taytay, unuykita paray-
kita apachimayku” (Misericordia sefior, mandanos tu agua, tu lluvia); acompafiados
con musica de banda y él leia pasajes de la Biblia relacionados con el agua. “Eso lo
haciamos dos a tres veces en las noches. Habia afios que apenas cuando se arregla-
ba la Virgen en su anda, amanecia con la lluvia y ya no se sacaba en procesion, pero
habia afios que se sacaba varias tardes, hasta que lleguen las lluvias”.

El mismo Santiago Chavez Suni nos cuenta que en Huambomayo y Huancancalla
también hacian t’inka a los apus, pidiendo la lluvia: “Mandor, Ichugocha, Ankas,
Sombreruyoq inka, unullaykita paraykita apachimayku. Apu Willkawaman kay pa-
chatierraykita sumaqgta g’emirimunki, qorivaraykiwan golgevaraykiwan kay pacha
urayman thuniyta munashan, wichaymanya q’emirimankiku” (Mandor, Ichugocha,
Ankas, inca Sombreruyoq, mandanos tu aguay tu lluvia. Apu Willkawaman protege
esta tierra, sostennos bien, con tu vara de oro y tu vara de plata, esta tierra quiere
derrumbarse para abajo, sostennos para arriba).

3.5.2. Las lagunas que atraen la lluvia

“Rinku kachi kargata apaspa. Chaytan winchuyunku p’uyfiuchapitagmi or-
gomunku unuta chayta apanku chiyachinku Qonchakalla kama. Sapa mana pa-
raqgtin rinku caballunkupi phawashaspalla Qonchakallaman chiyagtikuga ghe-
pankuta para chiyan”.

(Van llevando cargas de sal, eso lo echan, recogen agua en un cantarito y eso
llevan hasta Conchacalla. Cada vez que no llovia iban pues, en sus caballos a
toda carrera hasta Conchacalla, llegaban y en seguida venia la lluvia).

Francisco Huaman Valdez y Juan Pallardel Chaifia (Sequiopampa, Anansaya)

En la parte alta del distrito, en los limites con el distrito de Huanoquite, existen
tres lagunas que segun cuentan, tenian el poder de hacer llover. Las lagunas Ichuqo-
cha, Angas y Mandor son consideradas apus, cuando faltaba la lluvia subian hasta
alli, recogian agua de la laguna o arrojaban piedras o sal adentro, en ambos casos
tenian que retornar corriendo porque de inmediato el cielo se cargaba y caia lluvia y
granizo. Mariano Huayllas Ccarhuachin (Anansaya) cuenta: “Apenas cuando nos es-
tdbamos acercando a la laguna se comenzaban a formar neblina negra y olas que se
movian, cuando te acercabas cada vez mas el agua comenzaba a sonar, queriéndote
jalar. De repente se formaban olas y sonaba salpicandote todavia”.

No sdlo los de comunidades cercanas iban a las lagunas, sino también los de
Chinchaypucyo, que llevaban el agua para echarla en el rio Ch’egemayo. En Huam-
bomayo cuentan que llevaban agua de la laguna para echarla hasta el rio Apurimac,
en el sitio llamado Tinkoq, que estd en el encuentro de dos rios. En Anansaya dicen

6 Sobre Virgen Asunta ver la seccidn 5.2.4.

111



Criandonos entre plantas y hombres

gue hasta los de la comunidad de Conchacalla, en el distrito de Anta, subian a lla-
mar la lluvia en estas lagunas.

Dicen que esto sucedia porque las lagunas son seres vivos. Gerardo Arcos Chavez,
Natividad Gonzales Gamarra y Maria Chavez Gonzales (Huambomayo), recuerdan
gue si alguien mataba a las gellwas (aves), se molestaban las lagunas y la tierra, que
enviaban rayos y granizo, la gente tenia que huir corriendo. Y es que “era sagrado,
por eso no aceptaba que hagamos estas cosas”. También informan que por eso se
hacia un alcanzo a la laguna, haciéndolo humear con kukak’intu, llama untu y wi-
raqoya.

Pero estos secretos ya no se aplican en la actualidad, porque se ha perdido el
respeto, y porque con las tendencias modernas de que todo produzca, se comenzd
acriar truchas en las lagunas. Esto ha sido como domesticar las lagunas, que encima
ahora ven gente constantemente en la zona, lo que las ha vuelto mansas y ahora ya
no se puede recurrir a ellas cuando falta lluvia.

“Kunanga chay gochaqgapiqa churapunku challwakunata, runakunapas fiataq
fataq haykunku. Chay kutikunaga chay qochakunamanga manan pipas haykuk-
chu, wak’a gochakunan karan, manan uywakunagpas chiyanan, aswanraq runa-
ga ichaqa pisillaragya karanku, kunankunaga ghawaq sapakutinya rinku, chay-
kunawancha manafia k’itachu”.

(Ahora en esa laguna han sembrado truchas y la gente entra cada rato. Pero
esas veces a esas lagunas nadie entraba, eran consideradas sagradas, no llegaba
ningun animal, ni gente, porque eran pocos, pero ahora se van a mirar, con todo
eso se ha amansado).

Lucas Mescco Huampotupa y Juan Pallardel Chaifia (Anansaya)

3.5.3. Soqra (aguachinamiento)
“May watan ch’aki wata may watantaq sinchi para chaypas manan kanchu
allin kuhichu. Sinchita paragtinga sograrapunmi”.

(Hay afios que es de sequia, hay afios también que cae mucha lluvia y no hay
la cosecha. Cuando cae mucha lluvia se aguachina).

Fausto Puma (Sumaro)

Y cuando por el contrario hay mucha lluvia, tampoco es bueno para los cultivos,
porque hace crecer malas hierbas que perjudican al cultivo, y hasta pueden llegar a
podrirse. Por eso es importante leer las sefiales de la naturaleza para poder prevenir
esto.

Salomé Gallegos Linares (Sumaro) explica que mucha lluvia dafia a |la cebada y al

112



Winay mita (tiempo de crecimiento)

trigo, la planta se seca y le llaman sogra. La cosecha se pierde pues los granos salen
muy chupados. Luisa Mejia Victoria (Chinchaypucyo) explica que si hay mucha lluvia
el maiz se vuelve amarillento o crece sin choclo, lo que es llamado “urwalla” (vacio,
sin fruto).

La mucha lluvia también perjudica a la oca, frejol, haba y tarwi. A tubérculos
como la papa y al afo les da la tapura, que es cuando las papas se pudren. Para
evitarlo, Mariano Huayllas Ccarhuachin (Anansaya) nos dice que hay que cosechar
en ese momento, antes de que se pudra.

Para frenar los problemas de la mucha lluvia, en el anexo Sauceda (Parccotica)
y en otras comunidades, cuentan que en el cultivo de habas, maiz o trigo, abren
zanjas por el canto o del medio hacia los costados, a eso le denominan “wayan”.
Pero en Sumaro, Seleduefio Gallegos Puma dice que el trigo aguachinado ya no se
puede curar. También en esta comunidad nos contaron que antes en la calle pinta-
ban una cruz con carbdn, para que no llueva mucho, costumbre que sélo algunos
mantienen.

Con demasiada lluvia también crecen muchas hierbas que resultan perjudiciales
para los cultivos, por eso se hace el deshierbe. En Sumaro nos explican que al trigo
le rodean el nabo, la sillkiwa o p’irka, ichu gora, willk’u, chikchipa, huacatay, cere-
zuela, avena. En el caso del maiz, Feliciano Carbajal Ccarhuachin (Cconcahuaylla,
Sumaro) enumera el ruphu, silkiwa, la hierba gomosa ut’ati, el yuyo, hat’ago, hua-
catay; Santiago Chavez Suni (Paucarccoto) afiade el nabo, putagllanku vy sillkincha.

3.5.4. El granizo

Algo muy peligroso es la granizada, puede afectar a todas las plantas y en todas
las zonas, destrozando sus hojas y dejandolas como quemadas. Para esto lo primero
es leer las sefiales que anuncian el granizo. Fausto Puma (Sumaro) dice que se sabe
gue caera granizada cuando se junta yana phuyu (neblina negra) en el cielo. Clotilde
Puma Sacsahuillca (Sumaro) indicd que otra sefial es el rayo. Santiago Chavez Suni
(Paucarccoto) explicd que el granizo cae cuando solea muy fuerte.

Se dice que el granizo es un ser vivo, que hay que espantarlo con algunos secre-
tos para que se vaya a otra zona y no ataque los cultivos. Lo mas comun era realizar
humaredas, para que el humo espante al granizo. En Parccotica nos explicaron que
“eso de despachar el granizo a otro sitio era un conocimiento incaico, los curande-
ros lo destinaban a otros sitios mediante sus ritos”. Esta costumbre se modificd con
la aparicion de los cohetes, ahora en vez de humaredas se lanzan cohetes para es-
pantar al granizo; aunque algunos también siguen realizando humaredas, en ambos
casos se dice que el granizo se asusta y se va de la zona. Zendn Mescco Huampotupa
y Mariano Huayllas Ccarhuachin (Anansaya), nos contaron que antes incluso habia

113



Criandonos entre plantas y hombres

un arariwa, un encargado de hacer las humaredas para evitar el granizo en la co-
munidad:

“Willakunkun Raupagkunamanta pacha kasqas huk chakrakuna gawaq
sutinmi kasga arariwa, huk runas kasqa huk kamachikug hina, paysi pureq
llank’asgakunata gawaspa kunan nisqanchis hina, maychus nogata niwanku,
chay chikchi chayamuyta munagqtin, fian nogaga q’osiita churashanayiia, icha-
ga chay arariwaga ruwanan, gawananya chakrakunata sichus chikchiramugq
chayga pay ya sancionachikuq”.

(Se cuenta que mas antes habia uno que cuidaba las sementeras que se lla-
maba arariwa, era una persona como un mayordomo, que caminaba fijandose
los sembrios de la chacra. Por ejemplo, si me nombrarian a mi, si la granizada
estaria por caer, yo ya tenia que estar poniendo humaredas, o sea la funcién del
arariwa era cuidar los sembrios, si dejaba caer la granizada, él se hacia sancio-
nar).

Las humaredas tienen variaciones. Vicente Huanccollucho Acufia (Parccotica) nos
cuenta que la humareda se hace con la planta chaman, recogiendo de las quebra-
das las plantas que tienen el tallo encrespado (llamado kuti chaman), y eso lo guar-
daban en sus casas hasta que se necesite, la humareda se acompafiaba con mufia e
incienso. Dice que su abuelo soplaba el humo diciéndole: “Que se pase por encima,
por otro lugar, pero que no entre por esa zona”.

En Huambomayo dicen que al chaman se le acompafia con cascaras de cebolla,
ajos, también ojotas de caucho, sal, incienso. Sabina Troncoso Chaucca (Sumaro),
indica que juntan hierbas como manka p’aki y mufia. Feliciano Mejia Gallegos (Paro,
Parccotica) describe que la humareda se hace con despachos. En Amantuy (Parcco-
tica) dicen que en las humaredas también se usa la planta de la mufia o los tallos
del markhu.

Evangelina Quispe Ayma (Huancancalla) narré que algunos afiaden ojotas viejas
a la humareda, y que al hacerlas suplican a Dios: “Ay papacito lindo hanaq pacha
kamaqgniy amaya permitiychu kay chikchikita chayamunanta mihunaykutacha apa-
runga llapanta” (Ay papacito lindo, creador del cielo, no permitas que llegue tu
granizo, lo llevara toda nuestra comida). En Sumaro gritaban: “Misericordia taytay
hawallanta” (Misericordia sefior, por encima nomas), para que el granizo pase por
encima y no caiga al cultivo.

En los Ultimos afios las humaredas se estdn reemplazando por el uso de cohetes,
Salomé Gallegos Linares (Sumaro) nos dice que ahora los niflos y jévenes ya no
quieren hacer las humaredas, que también ha influido que ahora hay otras religio-
nes y les da verglienza realizar estas costumbres. Algunos sefiores de Ocra dicen
gue el granizo tiene miedo a la sefial de la cruz y al agua bendita, pero como algunos
han cambiado de religidn ya no usan estos elementos y les ataca el granizo.

114



Winay mita (tiempo de crecimiento)

En Parccotica, Juana Usca de Condori y Vicente Huanccollucho Acufia informan
gue ahora queman mucho y por todas partes, confundiendo al granizo y afectando
los cultivos:

“Chikchiga muyumushallanmi k’anashallankutaq may pipas chayri, chaytaga
manan nogaykuchu k’anayku fian puregkunan k’ananku utagchu warmakuna,
manan pitapas hap’iykuchu chaycha chikchiga muyupayamun llank’asgaykuta”.

(Siempre el granizo esta dando vueltas porque estan quemando por todo
sitio, eso no lo quemamos nosotros, lo hacen los transelntes o los nifios tra-
viesos y no cogemos a nadie, por eso el granizo se merodea mucho nuestros
sembrios).

No todos usan las humaredas, como explica Placida Huillca Huaman (lvin, Pan-
tipata): “Para que no caiga la granizada derramamos sal hacia el cielo, nosotros no
acostumbramos casi poner humaredas, sélo lo hacemos con sal y se pasa, con eso
nomas”.

En Anansaya también nos contaron que otro secreto era abrir la boca al perro
y mostrar sus dientes a la zona de donde venia la granizada, pues los colmillos del
perro producian temor al granizo.

Santiago Chavez Suni de Paucarccoto cuenta: “Algunos practicamos hacer una
sefial de cruz con un cuchillo a la direccién donde se esta formando, cuando lo hago
asi inmediatamente se desaparece, para eso el cuchillo tiene que ser de acero o por
lo menos una segadera o algo de metal, pronunciando: ‘En el nombre del padre, del
hijo y del espiritu santo, regresa’. Por eso cuando yo estoy en las chacras, cuando
se forma la granizada me dicen: ‘Oye Dios poderoso, hazlo la cruz si no va caer la
granizada’, asi me bromean. Pero si viene de noche ya no se puede hacer nada, todo
pasa mientras estés durmiendo”.

Y cuando ya cayé la granizada, se les debe hablar a las plantas, haciéndoles una
ceremonia para curarlas del susto, y asi éstas puedan recuperarse todavia. En Huan-
cancalla nos contaron que hacian humear con llama untu en tres esquinas de la
chacra, llamando al espiritu de la planta.

“Chakrakunata chikchirugtinga nogaykuga wahapagmi kayku mihuypa ani-
mankunata ‘hanpuy hanpuy mihuymama kaypin wawaykikuna waqgaspa kayku
ripusqaykimanta’ payllamanta imaynachus mauk’a p’achanta ch’utikun hina ku-
tinpun mihuyqa”.

(Cuando la granizada cogia las chacras nosotros llamabamos el dnimo de los
alimentos: “Ven, ven madre alimento, aqui tus hijos estan llorando tu ausencia”
y solito, como si se quitara su ropa vieja, reaccionaba la planta).

Victor Gallegos Almirén (Huancarpata, Sumaro)

115



Criandonos entre plantas y hombres

Planta infestada del insecto illakuru.

116




Winay mita (tiempo de crecimiento)

3.5.5. La Rancha

“Sichus tarpusun wafiu killapi astawanmi rancha hap’irunga imanagtinchus
allpa tarpusqanchismi mana kallpayoq kashan, trigutaga t’'akana kuskan killa
kashagtinfia waiuman aypashaqtiniia, kuragkunaga nigkun manan allpataga
Ilaminachu chay p’unchaykunaga allpan sullunman, wifiayllan wifian ichaga
manan rurunchu”.

(Si lo sembramos en luna menguante mas le va a coger la rancha porque esta
sembrado en tierra débil, el trigo debemos de sembrar desde cuarto creciente
hasta menguante, los abuelos decian que si tocaban la tierra esos dias, va a
abortar, sélo crece y no produce).

Mario Carbajal Eulate (Sumaro)

El granizo o el exceso de lluvia generan una enfermedad llamada rancha, es como
un hongo que amarillea las plantas, se vuelven como quemadas, se secan y dejan
de producir. La rancha ataca principalmente a la papa, pero también al haba, frejol,
calabaza y quinua. También se dice que la rancha aparece si se entra a la chacra
cuando ésta tiene rocio, por eso nunca hay que entrar a los cultivos cuando estan
con rocio de lluvia. Segundina Carbajal Huaman (Chillcaccasa, Pantipata) contd que
la rancha se da cuando llueve mucho, pero a veces también cuando no llueve. Jose-
fina Mercado Amado (Huancancalla) afiade que la rancha también aparece cuando
hay heladas.

La rancha tiene peculiaridades segun el cultivo, Francisco Huaman y Claudio Hua-
man Umeres (Chillcaccasa, Pantipata) explicaron que antes la rancha no le afectaba
a la papa, pero ahora si. En Anansaya nos dijeron que a las papas gompis y sika, que
son mas precoces, les afecta mas la rancha.

Para las habas, Nicolasa Tupa Salas (Paucarccoto) dice que les ataca la rancha
cuando estan floreciendo y cae la granizada. En la misma comunidad, otros nos di-
jeron que la rancha también puede dar si en el aporque trabajan las mujeres cuan-
do estdn en su periodo de menstruacidn, por eso sélo deben aporcar los varones.
Sobre la calabaza, Luisa Mejia Victoria (Chinchaypucyo) dice: “La rancha ataca a la
calabaza cuando los animales entran dentro, cuando la gente le mira mucho, por
eso no produce”.

Existen varias formas de combatir la rancha. Zenén Mescco Huampotupa (Anan-
saya) explica que en el caso de la papa, hay que estar visitando constantemente los
cultivos, para detectar la rancha en sus inicios y poder combatirla. Cuando ya esta
presente, se rocia con ceniza y orin fermentado (poqo hispay), como él nos lo indi-
ca: “Juntamos orin en un biddn, aunque sea un poronguito o aunque sea un p’uyfu,
un chatito de arcilla, eso lo llendbamos y lo llevdbamos con ajos, con muchos ajos...
ya con eso pasaba. Cuando estd comenzando la rancha tienes que rociar con eso, si

117



Criandonos entre plantas y hombres

avanza fuerte ya se pierde, ya no se puede”. También nos cuenta que hay varieda-
des de papas nativas que resisten a la rancha, como la papa maqt’illo. Y en caso de
las lisas, se rocia rocoto, ajo y orin macerado.

Para la calabaza, Josefina Mercado Amado (Huancancalla) dice: “Es bueno tirar
con caquita de cuyes, de ahi normal se produce, también se hace humear con pla-
centa de la yegua”.

Actualmente algunos usan fungicidas, pero esto puede traer efectos secunda-
rios, como cuenta Juan Pallardel Chaifia (Sequiopampa, Anansaya): “El afio pasado
en la chacra donde habia cultivado papas nativas como suwayllu y pukasunchu,
cuando ha afectado la rancha he fumigado con insecticida, entonces en el momen-
to de escarbar he notado que la papa que he fumigado habia dado su produccion
muy menudos, y en la parte donde no he fumigado habia dado su producciéon mas
0 menos regular, entonces quiere decir que las papas nativas no necesitan abonos
y otros quimicos”.

Pero no toda la rancha es mala, también puede servir como seial para la cose-
cha de papa nativa, como explica Mariano Huayllas Ccarhuachin (Anansaya): “Para
cosechar se fijan por la rancha, si ataca rancha amarilla dicen que va a haber pro-
duccién y cuando ataca rancha negra no va a haber. A la g’elluy rancha (rancha
amarilla) le dicen mihuyrancha (rancha que aparece cuando el fruto estd maduro)”.

3.5.6. La Pakurma

“Cuando las nubes chocan, la nube de la sierra y de la costa, aparece la enfer-
medad llamada pacorma en el trigo”.

Gualberto Ccallo Gamarra y Justina Sacsahuillca Cabrera (Paucarccoto)

Pakurma o pacorma es un hongo que ataca al maiz, al trigo y la cebada, segun
nos informan en Anansaya, Sumaro, Huambomayo y Paucarccoto. En Huancancalla
dicen que siempre coge al trigo y al maiz en las zonas altas. Gregorio Chacén Llo-
ggue (Racrarumi, Chinchaypucyo) nos explica que la pakurma también es llamada
pamkurmu o hap’uti, que al trigo le ataca porque no has cambiado de semilla. “De
repente tu estas trabajando 8 a 10 afios con la misma semilla y te estd atacando.
Esa semilla puedes comprarte de Arabito, nosotros compramos de Arabito y ellos
nos compran a nosotros, como cambio. Con esta enfermedad el triguito se vuelve
como negro, como harina, ya se malogra y estd muriendo, sélo se tiene que cambiar
la semilla”.

Zendn Mescco Huampotupa y Juan Pallardel Chaifia (Anansaya) indican lo mis-
mo, afiadiendo que también se puede lavar la semilla antes de sembrar. “El trigo
fésforo uma todavia esta aguantando porque estamos sembrando lavando la semi-

118



Winay mita (tiempo de crecimiento)

lla, si lo hacemos asi todavia resiste, si no lo lavas la semilla alli queda el polvillo de
la pacorma y esto lo afecta cuando crece el trigo”.

El caso del maiz es particular, pues la pacorma también sirve como alimento’.
Dicen que si aparece pacorma en el maiz, el duefio de la chacra debe comérselo,
para que tenga suerte y haya buena produccién; pues la pacorma es algo antiguo
en el maiz y siempre aparece:

“Pakurmataqa paqarin ninkutagmi saraq kuragninmi nispa kanpunin sara
chaqgrakunapi”.

(Dicen que la pacorma se produce porque es la abuelita del maiz, siempre
hay en el maizal).

Gregorio Chacon Llogque (Chinchaypucyo)

3.5.7. Roya o polvillo

“Cuando la neblina se arrastra por el suelo es que lo coge el polvillo, las ga-
villas se llenan de polvo rojo y se desaparece el grano del trigo, algunos le hon-
dean con manzanas, eso lo quita el polvillo, algunos lo dejan asi”.

Juan Vicente Quispe Chavez (Huancancalla)

La roya o polvillo es otro hongo que ataca al trigo cuando ya tiene espigas, la
planta se llena de un polvo amarillo o rojo, los granos salen chupados, como si estu-
vieran comidos. Dicen que esto aparece cuando hay neblina baja, que roza el suelo.
En Paucarccoto mencionaron la aparicidn de una nube roja como sefial de que ata-
cara el polvillo. Lorenza Puma Chaucca (Sumaro) dice que el polvillo rojo aparece
cuando el trigo se sembré muy antes, y Mario Carbajal Eulate (Sumaro) explica que
la roya entra al cultivo cuando las nubes pasan por encima de los sembrios. En
Anansaya dicen que el trigo mas afectado es la variedad cafarinsha.

La forma tradicional de combatir este hongo es lanzando manzanas al trigal,
como nos explicaron Gregorio Chacén Llogque (Racrarumi, Chinchaypucyo), Ma-
rio Carbajal Eulate y Manuel Jesus Gallegos Almirén (Sumaro), éste ultimo anadié
gue la manzana se hondeaba al trigal diciendo “llogsiy, llogsiy” (fuera, fuera) por-
gue se dice que el olor de la manzana ahuyenta al hongo. Esta practica se sigue
aplicando:

“Polvillo ongoypaq ichaga kuraq yuyagniykuga wark’agku manzanakunawan
trigo chakrakunata g’aytu wark’akunawan, manzanakunataga apamugku Saylla-
pata uraymanta payqga chaypin tiyaran, chayta rikuspan nogaqas yachani kuraq
yayagninchiskunata rikuspa”.

7 Sobre la pacorma como alimento ver la seccion 6.3.2.

119



Criandonos entre plantas y hombres

(Para el polvillo, mis abuelos hondeaban con manzanas a los trigales con hon-
da de lana de oveja, las manzanas los traian de debajo de Sayllapata porque él
vivia alla, viendo lo que hacia mi abuelo yo también he aprendido).

Natividad Chacdn Vargas (Parccotica)

3.6. ALGUNOS ANIMALES PERJUDICIALES PARA LOS
CULTIVOS

Otro problema son las plagas, diversos animales que se comen las plantas en
pleno crecimiento y malogran el cultivo. A estos también se les combate de diversas
maneras para que no se acaben de comer todo el cultivo.

3.6.1. Insectos y gusanos

“El illakuro se come las hojas de la calabaza, para esto lo polveamos con ce-
niza. También a las quinuas. Cuando esto se come las hojas, para eso la ceniza
lo guardamos”.

Luisa Mejia Victoria (Chinchaypucyo)

Otro peligro para los cultivos es la presencia de insectos y gusanos que se alimen-
tan de las plantas. Varios de estos animalitos atacan cuando ya estd produciendo,
danando los frutos. Se llama kuru tanto al gusano como al insecto, diversos “kurus”
atacan a los frutales, los cereales, algunas leguminosas como el haba y el frejol, y
a todos los tubérculos. Para combatirlos algunos usan pesticidas, pero también se
siguen usando formas naturales, pues siendo seres de la naturaleza, en la misma
naturaleza estdn sus controles. En algunos casos sélo queda prevenir o bien apurar-
se en cosechar, pues no hay forma de controlar a los gusanos.

Uno de los mas afectados es el maiz. Luisa Mejia Victoria (Chinchaypucyo) men-
ciona al pukaponcho, cuando ataca al maiz, la planta crece y no produce, las hojas y
los tallos se vuelven rojos. Feliciano Carbajal Ccarhuachin (Cconcahuaylla, Sumaro)
nombra al hut’uskuru, que se come las hojas y el choclo, y cuando llueve, la mazor-
ca comida se malogra. En el anexo Ivin de Pantipata nos mencionaron al gorgojo,
silwikuru y t’uta.

En las zonas altas nos mencionaron los bichos que atacan a los tubérculos. El
illakuru y el pikipiki atacan a las lisas y las papas. A la papa también le atacan el
papakuru (gusano de la papa), carcoma o corcho, pierna negra, taladro y wayti.
Varios de estos también afectan a la oca, pero también hay uno especial para esta
planta, el ogakuru. Segundina Carbajal Huaman (Chillcaccasa, Pantipata) menciona

120



Winay mita (tiempo de crecimiento)

al insecto qara casaca, que hace que la raiz se seque, se vuelva como ceniza y ya no
produzca.

En el caso de los frutales, los insectos se comen el fruto mismo o atacan a la
planta. En Huancancalla mencionaron que las hormigas kuki se comen las plantas
de chirimoya. Y sobre la palta, en el anexo Ivin (Pantipata), Lucio Ccallo Toromanya
nos conté: “Habra en su raiz quizd algin gusano por eso estara asi, sélo les da a las
paltas esta enfermedad. Antes no habia enfermedades. A la palta chilena le esta en-
trando un gusanito, no sé cudl serd, es como los gusanitos de la carne, igualito, blan-
quito, chiquito. En el arbol mismo le agarra este gusanito sélo a la variedad chilena”.

Y dicen que en los ultimos tiempos hay mds de estos insectos y gusanos, que
antes no habia tanto y era mas facil controlarlos. Lucio Ccallo Toromanya (lvin, Pan-
tipata) indicd que en los frutales no hay forma de prevenir, lo Unico que se debe
hacer es recoger los frutos en su momento y no dejar que avancen los gusanos.
También en Ivin, Tomasa Condori Cisneros explica que para el maiz, se lleva la ma-
zorca al campo y se desgrana, se hace solear y los gusanos se salen, auin haciendo
eso quedan algunos en los granos.

En Chinchaypucyo y Paucarccoto cuentan que el sillwi se come el maiz cuando no
hay lluvia, pero pasa cuando cae la lluvia. A veces se busca el gusano y matandolo,
lo cuelgan en un palito; eso es un secreto para que no vuelva. En Ocra cuentan
similar pero con las habas, dicen que lo tienen que buscar en la raiz del haba y sa-
candolo, lo cuelgan al palito para que “esté llorando”.

En Anansaya dicen que cuando ya estan floreciendo las plantas vienen los insec-
tos, entonces se ponen palos con telas, para que el viento las mueva mucho vy asi
espante a los insectos.

Los tubérculos se controlan escarbando lo mas antes posible, Benedicto Huaman
Valdez (Anansaya) dice: “Para que no entre la plaga a la oca, hay que escarbar lo
mas antes posible, es mas hay que hacer solear”. Gregorio Chacdn Llogque (Racra-
rumi, Chinchaypucyo) explica que todo depende de cuando se ha sembrado, si se
siembra siguiendo las sefiales no hay problema, y él nos dice: “Porque siempre le
ataca, cuando lo siembras y te estd mandando esas estrellitas esos dias, esos meses
siembras, en esa época misma no te pasa nada; pero si lo varias, lo haces pasar esos
dias, entonces aparecen los gusanos”.

3.6.2. Los venados

“Actualmente suben los venados y se lo comen todo, hasta los maices, se lo
comen como las ovejas, y algunos, de los que tenemos ovejas pueden creer que
nosotros hacemos dafiar las chacras, o para que se lo coman nuestros chivos.

121



Criandonos entre plantas y hombres

Se lo come todo el venado, hasta la planta misma de las habas, por eso ya no
quieren sembrar, nosotros ya nos estamos haciendo viejos y nunca veiamos asi,
gue se lo comian. Vienen por las noches en tropa, apenas se estd oscureciendo
ya estan entrando a las chacras, hace poquito nos ha hecho asustar sonando
‘ghen ghen’, se nos ha escapado, habian sido grandes.

En la quebrada nuestras plantas de palta también se lo habian comido. Tam-
bién se lo come al frejol, se lo sacan hasta de la raiz. Mi hijo ha sembrado un
poco de alfa por alld abajo, también eso se lo han comido. Entrando a comer lo
rompen hasta los maices, su vicio es habas, arvejas y frejol, se lo comen todo,
rapidito nomads. Si fuera de dia podrias atajar que no entre a tu chacra, pero
ellos se vienen de noche”.

Jorge Gallegos Estrada y Maria Chavez Gonzales (Huambomayo)

Se dice que los venados son “animales de los apus”, que siempre han vivido de
forma silvestre sin hacernos mucho dafio, pero en los Ultimos tiempos se han repro-
ducido mucho y entran a las chacras en cantidad, destrozando y comiendo todo lo
gue pueden. Parece que como ya no hay pumas y otros depredadores, entonces los
venados abundan y esto afecta a los agricultores.

En Huambomayo también cuentan que dejan la chacra como un corral lleno de
excrementos, como si fuera de las ovejas o cabras, por eso algunos cuidan sus cul-
tivos en las noches, para espantar esos venados. En Huancancalla dicen que por
culpa del venado ahora ya no hay garbanzo, que se lo comen sin dejar crecer bien
a la planta.

La unica forma de cuidarse de los venados es espantarlos, algunos los cazaban,
pero como vienen de noche ya no pueden hacerlo. En Anansaya, Huambomayo,
Huancancalla y Parccotica, ponen alrededor o en medio de la chacra, un mufieco
hecho con ropas usadas, en forma de una persona.

3.6.3. Las aves

“En el trigo lo perjudicial es que se lo comen los pajaritos, el loro mucho mas
al maiz y también al trigo, esos animales del campo son también perjudiciales
para la agricultura, pero eso lo teniamos desde muy antes”.

Carmen Troncoso Puma y Jacinta Cruz Gallegos (Sumaro)

Cuando los frutos ya estan madurando, llegan diferentes pajaritos que se los co-
men, entonces hay que competir con ellos y poner un manchachi o espantapajaros.
También asustar a los pajaritos con hondas. Ultimamente amarran plésticos en las
plantas para que al movimiento del viento asusten a los pajaritos.

Entre las aves que atacan los frutos nos mencionaron: kukuli, que come habas

122



Winay mita (tiempo de crecimiento)

y arvejas; p’iskaka y pichincho también al haba, las palomas al garbanzo, el urpi al
frejol, la ch’ayfia a la cebada; y el loro a la cebada, trigo y al maiz. Uno particular es
la perdiz, que se come arveja, tarwi, maiz, hasta oca y papa; como cuentan algunos
pobladores de Huambomayo:

“Otro que es mas perjudicial es la perdiz que se lo saca la semilla de la base
de la planta de maiz, este ataca en la parte mas baja que siempre tenemos que
estar cuidando por las mafianas, hay bastante entre el kuranku, lo rasca como la
gallina y se lo saca la semillita que es dulce, sacando eso lo tira al piso la planta
del maiz. Eso lo hacemos asustar derramando caca de cuy y plumas de gallina
al borde de la chacra, solo asi deja un poquito. Tiene miedo a la caca del cuy, no
sé qué significara para ellos”.

Algunos nos dijeron que las aves también tienen derecho a comer, no se les ve
como enemigos, sélo hay que cuidar que no se lo coman todo, cosechando nuestra
parte y poniéndole esos manchachis para que dejen la chacra. Incluso algunos di-
cen que ni usan espantapajaros, como Alejandro Huaycochea Huaman (Chillcacca-
sa, Pantipata): “Manan manchachikunatapas churaykuchu hayk’aqgpas, agnallatan
sageyku pichinkukunata puchuntafia ugarikapuyku” (No utilizamos espantapajaros
nunca, dejamos nomas a los pajaros, lo que sobra cosechamos).

Lucio Ccallo Toromanya (lvin, Pantipata) nos recuerda que las aves también son
habitantes de la zona y tienen derecho a alimentarse: “Lorokunallan sinchita mi-
hun paltataqa, lluytan ch’akaspanku urmayachimunku panpaman, manan imatapas
ruwaykuchu kaypitaq wasin chayri imay kutipas kallapipunin kashan” (Solamente
los loros se comen bastante la palta, lo pican y lo hacen caer al suelo, nada hacemos
porque aca es su casa y todo el tiempo estan aca).

3.6.4. Otros

“También hay otro que es muy perjudicial para el trigo, el k’'utoq, se lo lleva
las gavillas del trigo y lo amontona en su nido, ese dicen que es el mismo galay-
wito (lagartija). Lo hacia como si lo estarian cortando con segadora, por eso él
es muy inteligente, aprovecha, antes que nosotros cosechemos él se lo guarda”.

Carmen Troncoso Puma y Jacinta Cruz Gallegos (Sumaro)

Como menciona el testimonio anterior, también la lagartija ataca al trigo. Otro
animal perjudicial es la rata®, en Pantipata cuentan que se come el trigo, en Chin-
chaypucyo y Huancancalla ataca al maiz.

8 Sobre la rata, ver la seccién 4.8.2.

123



Criandonos entre plantas y hombres

Cosechando fruta. ivin, Pantipata. Maiz en wacheo.

124




Mihuy oqariy mita
(Tiempo de cosechar)

4.1.LA COSECHA

“Ogaripuykun tusuyuspapuni, takiuspa lawa, huk mihunakunata, ahata ima
ukyaspa, papakunata ima wayk’ukuspa chaynan karan”.

(Hemos cosechado siempre, bailando, cantando, haciendo lawas, comidas,
tomando chicha, sancochando las papas, asi era).

Francisco Huaman Valdez y Juan Pallardel Chaifia (Sequiopampa, Anansaya)

Cuando las plantas ya han producido sus frutos, llega el tiempo de cosecha. Como
en todo el proceso del cultivo, para la cosecha también se observan las sefiales de
la naturaleza. Y en esta actividad también se realizan rituales y celebraciones, como
agradecimiento a la naturaleza y para que el alimento esté bien cuidado.

Es diferente la forma de cosechar cada planta. Lucio Ccallo Toromanya (lvin, Pan-
tipata) explica: “Para escarbar papa se amarillean sus hojas y escarbas, en cambio
en trigo y maiz, no. Ya seco se cosecha”. Segin Tomas Pilco Puma (Sunchumarca,
Parccotica) en la cosecha influye la cantidad de miembros de la familia: “La cosecha
depende de la carga familiar, si fueran pocos dura mas, si son muchos rapido se
agota la cosecha”.

4.1.1. Sefiales para la cosecha

“Qawarikun intita, ch’askakunata ima. Inti allinta k'anchiqtenqa allintan kuhi-
chu ogarikun, mana kagtinga manan kuhichu kanmanchu”.

125



Criandonos entre plantas y hombres

(Nos fijabamos en el sol, en las estrellas. Si el sol alumbra bien eso es favora-
ble para la cosecha, si no lo hace no habra cosecha).

Sixto Carbajal Huallpa (Sumaro)

Como sucede con la siembra y el aporque, para saber el momento de cosechar
hay que leer las sefiales de la naturaleza.

Eulogio Chile Zufiiga (Chinchaypucyo) menciona como sefiales para cosechar
el florecimiento del gigantdn y la pagpa o cabuya. Manuel Jesus Gallegos Almirdn
(Huaiiec, Sumaro) anade el canto del urpi como sefial de que ya cesaran las Ilu-
vias, siendo tiempo de cosechar. En Paucarccoto nos dijeron que cuando hay harto
wayt’ampu, unas larvas de mariposa que aparecen en los arboles de chachacomo,
significa que habra buena produccidn, pero si aparece poquito wayt’'ampu entonces
habra poca cosecha.

Sixto Carbajal Huallpa (Sumaro) relata que en temporada de cosecha, cuando la
luna aparece inclinada hacia un lado se llama warku, y estad anunciando que habra
mucha lluvia, lo que no es bueno para la cosecha. Y es que para cosechar trigo y
otros cultivos, se debe hacer cuando ya la lluvia calmé completamente.

4.1.2. Agradecimiento y respeto

“Mayupiqa kuhichufan, chaypiga haywarikunan afianchaykuna ima allpata
allin ruruchisqganmanta, huk chikan ahachawan hich’achaykuspa ‘Sulpayki allpa
mamay’ nispa kay wataga allintan purututa oqariku kaypi ichaga qayna wataku-
naga manan”.

(En mayo ya es cosecha, se le debe agradecer a la tierra por haber producido,
echando un poco de chichita diciendo: “Gracias madre tierra”, este afio nos ha
dado bueno el frejol aqui, pero los anteriores afios no).

Santiago Chavéz Suni (Paucarccoto)

Para cosechar, lo primero que se realiza es el agradecimiento a las divinidades, a
la Pachamama, Dios y los apus. Mariano Huayllas Carhuachin de Anansaya explica
gue para cosechar se sahumea a los apus con incienso, llama untu y kuka k’intu.

Pero también se debe agradecer a las plantas mismas, al fruto mismo. En Par-
ccotica nos contaron que para escarbar la papa primero tenian que t’inkar a la papa,
diciendo: “Nos vamos a alcanzar a Santoroma®”. Al llevar a sus casas hacian humear
el troje con incienso y coca, también la casa hacian humear con incienso, coca y lla-
ma untu, para que la papa dure. En Paucarccoto esto también cuentan sobre la oca.

Y cuando se cosecha hay que tener respeto. En Anansaya y Parccotica nos dijeron

1 Sobre Santo Roma, que es una denominacién que le dan a la papa, ver la seccién 5.1.6.

126



Mihuy oqariy mita (tiempo de cosechar)

gue cuando se esta escarbando la oca no se toma la chicha, porque el fruto se pue-
de malograr en el lugar donde estd guardado.

4.1.3. El orden para cosechar los cultivos

Por la diversidad de cultivos, éstos se cosechan en diferentes momentos. San-
tiago Chavez Suni (Paucarccoto) describe: “En febrero ya salen las arvejitas, choclo
también hay, de lo que se ha sembrado primero o mas antes. En marzo ya esta
maduro el maiz, en abril ya esta secandose, yo lo corté en finales de abril porque el
maiz se estaba pudriendo, en junio ya esta seco en tendal”.

Pero la mayor parte se cosecha en los meses de junio y julio, como nos infor-
man en Parccotica: “Llapan mihuykunatapas chay killakunapin oqarikun, agnata
sageoqtinchisqa lluyta uywankuwan gatiyunku mihuchipunku, habaskunatapas ru-
tuyku gomerllata” (Todos los alimentos tenemos que cosechar en esos meses, si lo
dejamos se meten los animales a dafiar, hasta las habas las cortamos verdes).

Los primeros cultivos que se cosechan son las arvejas, en Huancancalla las co-
sechan desde febrero y marzo, utilizando ichhuna, para transportarlas se utilizan
costales y mantas, y para la trilla horquetas, caballos y sogas. En otras comunidades
como Huambomayo y Sumaro nos dicen que las arvejas y habas se cosechan entre
abril y mayo, algunos hasta junio porque estas plantas florecen hasta dos veces.
Similar sucede con el frejol, Trinidad Mejia Quispe (Sumaro) dijo que el frejol se
cosecha hasta en tres oportunidades: en febrero, en abril y en junio.

Otro cultivo que se cosecha temprano es la papa maway. Juliana Cruz Troncoso
(San Roman, Sumaro) dice que esta papa se puede cosechar desde los dias proxi-
mos a Navidad?, en diciembre.

En mayo se inicia la mayor cosecha, con el corte del maiz, quinua, kiwicha, tarwiy
el escarbe de la oca, lisas, afio y papa; todo esto se prolonga hasta junio. En junio es
la cosecha de lenteja y garbanzo, el trigo y la cebada se cosechan entre junio y julio.
También la achira se cosecha estos meses, como explica Feliciano Cabrera Carbajal
(Ivin, Pantipata). Asi, para julio ya se ha cosechado todos los cultivos.

En algunos lugares hay plantas que se pueden demorar un poco mas en la cose-
cha. Sabino Tecse Huayllas (Huambomayo) dice que el trigo se cosecha entre junio y
julio, pero los de la parte alta de su comunidad, cosechan ya en agosto. En Anansaya
cuentan que el tarwi es cosechado ya en agosto y setiembre.

De este orden escapan los frutales, que se cosechan cuando estan en sazon (no
muy maduras). En Huancancalla dicen que la chirimoya se cosecha en julio, pero
mayormente las frutas pueden cosecharse desde cuando hay lluvias hasta el mo-
mento de la cosecha de las demas plantas.

2 Con referencia a Navidad y Nifio Velay, ver la seccién 5.3.5.

127



Criandonos entre plantas y hombres

“Warmakunapas mihunkun poqoruqtinga, suwasuwaykusparaq. Pakachalla-
pin apaspa mihuramugku wagkunapi, fia kachun paltachafa, utaq tunaschata,
suwaruspan apanku”.

(También los nifios comen cuando se madura, robandose todavia. Llevan
ocultitos y se lo comen en otro sitio, sea paltita, chirimoya o tunita, se lo llevan
robando).

Presentacion Huaman (lvin, Pantipata)

4.2. TRES FORMAS DE COSECHA

4.2.1. El escarbe

“Papa allaytaga garin gallarin, manan warmichu, chaymantafian warmiqa qa-
llarimunku”.

(En el momento del escarbe empieza el vardn, no la mujer, después ya em-
piezan las mujeres).

Mariano Huayllas Carhuachin (Anansaya)

Los tubérculos como la papa, oca, afio, lisas y hasta la achira de Ivin (Pantipata),
se escarban con kuti. Como dice el testimonio anterior, esto tiene su forma, pri-
mero deben escarbar sélo los varones, ya luego ingresan las mujeres a completar
el trabajo. Con las papas recién cosechadas se prepara la huatia, haciendo hornos
con los terrones de la tierra movida en el escarbe. Francisco Huaman Valdez (Se-
guiopampa, Anansaya), dice que esta comida se prepara especialmente el 24 de
junio. En la huatia también se utiliza afius y ocas, pero estos deben solearse antes
de cocinarlos.

4.2.2. Kalchay (corte)

Las plantas de las que se utilizan sus frutos como el maiz, habas, tarwi, frejol,
trigo, cebada, quinua y kiwicha; se cortan y se juntan en barbacos o arcos para que
terminen de madurar y secar, en el caso del maiz y las habas a esto se le llama arkuy.
Santiago Chavez Suni y Catalina Ferro de Chavéz (Paucarccoto), cuentan que si se
corta el maiz el 1 de mayo, es buena sefial para que no le pase nada al alimento.

Santiago Chavez Suni también nos dice un secreto en el corte del frejol: “Tutapa-
llapi pelani p’'unchayqga ch’akirapun p’itarapun, tutapallapi pallana” (Se hace por las
mafianas porque de dia se revientan).

Segun Bonifacia Castro Cruz (Chinchaypucyo), en el corte de trigo se cantaban

128



Mihuy oqariy mita (tiempo de cosechar)

wankas, pero mas se hacia esto en el momento de la trilla. En Parccotica nos conta-
ron que se usaba pututu:

“Trigu rutuypiga qollanan Raupaq fiaupankuta putututa phukuspa, wakinku-
nataq ghepanta rigku, chaupipin samaqgku chaytan nigku tambuy nispa chayna-
tan triguta apagku iskaychunka kinsachunka runakunamanta ima”.

(En el corte del trigo la costumbre era que el capitdn iba adelante tocando el
pututu, el resto por detras seguia, en medio camino hacian el descanso que se
llama tambuy, asi llevaban el trigo de 20 a 30 personas).

José Chavez Usca (Paro, Parccotica)

En el caso de la quinua y la kiwicha se corta o se rompe el tallo cuando la panoja
esta amarilla, porque cuando los granitos ya estdn muy secos, pueden llegar a volar
con un viento fuerte o desprenderse, por ello es mejor que terminen de madurary
secar afuera. Pero de igual manera se debe cuidar que en el proceso de secado no
se vuelen o esparzan los granitos.

4.2.3. Pelay (sacar de raiz)

Algunas plantas no se cortan, sino que se arranca toda la planta seca desde la
raiz. Esto se hace con la arveja y la lenteja, una vez arrancado se deja que los frutos
terminen de madurar y secarse, para poder trillarlos y guardarlos como los ante-
riores. También algunos lo hacen asi el frejol y el tarwi, pero la mayoria dicen que
mejor es cortar el tarwi para que no dificulte al momento de la trilla.

4.2.4. Los riesgos

“Kunanga lluytama kuruyapushan afiutapas, ullukutapas, mana oskhay-
lla ogarirugtikiga. Naupagkunaga manan chaynachu kag, kagllan kakugq allpa
uhupi allana kamapas. Chay kurukunaqa pagarimun kay pachaq huk hinaman
tukupusganmanta, allpapipas kunanga sinchin kuru kapun chayga kanpascha
nishu runakuna miragtinchis chaywanpascha anchata taytachata phifiachinchis,
llullakuspa rimaspa, yanganmanta tupaynayukuspa, chaya paypa phifiakuynin
hamun”.

(Ahora se lo esta agusanando al afiu y a los ollucos, si no lo cosechas rapido.
Pero antes no era asi, normal estaba hasta que lo escarbemos en la tierra. El
gusano es con el cambio climatico, ahora en la tierra hay bastantes gusanos,
también seria porque la gente nos estamos procreando mucho y con eso ofen-
demos mucho a Dios, hablamos mintiéndonos, hacemos calumnias, de eso nos
viene el castigo de él).

Emillano Cruz Huaman (Ocra)

129



Criandonos entre plantas y hombres

Aparte de los insectos, las aves y otros animales que pueden comerse los fru-
tos, en el caso de los tubérculos existe el peligro de los gusanos. Por eso hay que
escarbar calculando bien el momento para evitar que esos gusanos se acaben el
alimento. Como dicen en el testimonio anterior, en los ultimos tiempos aparecen
m4ds gusanos que antes.

4.3.EL DESHOJE DEL MAIZ Y EL TENDAL

Cuando el maiz estd en los arcos, sigue el deshoje. Victor Cosme Chavez Grovas
(Huancancalla) explica que para deshojar utilizan un palito con punta, como un cla-
vito, también utilizan clavos para quitar las pangas, que son las hojas que cubren el
choclo como cascara.

Gregorio Chacén Llogque (Racrarumi, Chinchaypucyo) dice que terminando el
deshoje se t’inka con un poco de chicha. El cuenta que antes habia una costumbre
con el maiz de dos colores, llamado misa y nos dice: “También antes alli hacian el
misanakuy, que consistia en obtener o coger el maiz de 2 colores, como una bande-
ra, diciendo: ‘Agarramelo este maicito’ y les decian ‘misarachikun, misarachikun’, les
abrasaban, luego (el duefio del maiz) tenia que traer un poco de trago o coca, alli
tomaban y hacian el sara t’inkay (t’inkar al maiz)”.

Cuando se ha deshojado, se traslada el maiz a un tendal, donde se hara secar.
Matiasa Gallegos Almirdn (Huafiec, Sumaro) cuenta que: “El traslado de maiz lo ha-
ciamos en acémilas en las noches de luna, lo haciamos de una a dos vueltas, de eso
le ddbamos de pago por cada vuelta una manta de maiz. Hay veces como llevaba-
mos de noche no sabiamos cuéntos hemos llevado. Lo llevabamos a Nahuinqui que
esta un poco alejado, debajo de Sumaro, porque por las noches es fresco, no hay
calor ni moscas. Riendo y conversando lo traiamos, no dormiamos toda la noche”.

El tendal se hace en un lugar abierto y con chala alrededor. Sabino Tecse Huayllas
(Huambomayo) explica que “el tendal lo hacian asi en una pampa a la intemperie,
asi nomas algunos. Algunos hacian un corral con chala, el tendal lo ubicaban en un
sitio despejado que no sea sombra, que se vea todo el tendal al sol”. En Paucarccoto
nos explicaron que traen paja de las alturas para poner al piso, recién encima de la
paja se echa el maiz. En Huambomayo afadieron que el tendal se hacia humear con
incienso, llama unto y wiraqoya.

4.4. SARUY (LA TRILLA)

“Aqui lo estamos trillando con caballos nomas, no utilizamos las maquinas,
ensartamos los caballos cuatro a cinco con una soga, ponemos una madrina

130



Mihuy oqariy mita (tiempo de cosechar)

para que jale a todos, a la madrina se pone como una banda con una soga vy alli
se amarran los caballos, cada uno separado del otro, con una técnica de ama-
rrar engasado para que no se ahorquen entre si”.

Eusebio Rondan Huillca (Pantipata)

Algunos cultivos necesitan que se realice la trilla, principalmente el trigo y la
cebada. Se coloca el trigo o la cebada en una era donde se amarran a los caballos,
a los que se hace dar vueltas en las que van pisando el trigo o la cebada, y asi estos
alimentos terminaban pelados, sin rastrojo.

4.4.1. La trilla y los caballos

Antes de amarrar a los caballos se hace una t’inka, Trinidad Mejia Quispe (Su-
maro) dice que al t’inkar usaban palabras ceremoniales, diciendo “Qori lazo, qollge
plaza” (Lazo de oro, plaza de plata). En Chinchaypucyo nos contaron como hablaban
simbdlicamente:

“Naupakga nigku wagoto ‘yana machu émaymantas hamun?’, nigku ‘Huam-
bomayumanta’, caballu maymantas hamun Ch’ankamanta Llimphimanta”.

(Antes decian y llamaban: “Viejo negro, ¢de donde viene?”, y respondian “de
Huambomayo”, también decian que los caballos venian de Chanca y de Llinphi).

Al decir viejo negro se refieren al caballo, decian que venian de Chanca porque
es una comunidad de Paruro que es famosa por la calidad de su trigo, Llimphi es
un cerro de Pantipata en donde se crian caballos. Hablar asi era como llamar a los
espiritus del trigo y de los caballos.

En Paucarccoto nos contaron que los caballos tienen un orden, el de mas aden-
tro es llamado madrina, porque sostiene toda la sarta. El de mas afuera se llama
ch’apata, éste debe ser el caballo mas fuerte porque da la vuelta mas grande. Y se
empieza a girar primero hacia el lado derecho, hasta que el trigo o la cebada ya
estén por el suelo, y de ahi para la izquierda una o dos veces, de ahi nuevamente a
la derecha, asi hasta acabar.

Feliciano Carbajal Carhuachin (Cconcahuaylla, Sumaro) explica que eso se hacia
cuando el trigo estaba bien seco, si todavia estaba hiumedo se extendia a |a era para
gue se seque bien, antes de la trilla. También cuenta que cuando se habia sembrado
en las laderas, como no se podia trillar ahi, se tenia que trasladar hasta la era, a ve-
ces con dificultad. Sabino Tecse Huayllas (Huambomayo) recuerda que antes conse-
guir los caballos era un poco dificil, se tenia que ir a solicitar con un cariio o t’inka,
a veces el dueiio de los caballos cumplia ese dia, pero otras veces fallaba. También
cuenta que usaban una horqueta para voltear al momento que se estaba trillando,
se llama wist’a horqueta y tenia que ser con los dedos espaciados, diferente a la
horqueta que se usa para el venteado posterior a la trilla.

131



Criandonos entre plantas y hombres
—

=2 = " T
b ¥ " e

T i [
R

- = = —

Trilla de cebada en Parccotica.

Aurelio Janampa (Anansaya) seleccionando Juliana Valdez Tuyro seleccionando afiu y oca en
quinua. Llaullicancha. Huambomayo.

132



Mihuy oqariy mita (tiempo de cosechar)

4.4.2. La trilladora

“Antes cuando trilldbamos con caballos, mandabamos un plato de merienda
completa a la casa del duefio del caballo, que consistia en un plato de comida
con cuy asado, torrejas, huevo estrellado, chicha, trago. Antes cuando trilld-
bamos con caballo el duefio era rogado, ahora con la trilladora lo hacemos en
cualquier momento”.

Sabina Troncoso Chaucca (Sumaro)

Actualmente unos contindan haciendo la trilla con caballos, pero otros ya usan
magquinas trilladoras. Estas facilitan el trabajo pero algunos nos comentaron que no
lo hacen igual, que el trigo termina partido por la mitad, y no queda entero.

Juan Victor Pacheco Acufia (Chinchaypucyo) nos cuenta que cuando era nifio, el
hacendado Ezequiel Luna mandd llevar una trilladora a la hacienda Huambomayo,
pero la mayor parte del trigo se malogrd, porque estaba bien maduro y gordo. El
hacendado dijo que hasta era preferible que el ganado muera a que el trigo se ma-
logre, y desde ese dia volvieron a trillar con caballos.

4.4.3. La t’inka después de la trilla

Al finalizar el trillado, para desatar los caballos se realiza la t’inka, como explican
en Parccotica:

“T’inkakugmi rag’akunatapas rikch’ayninmanta, raq’ayugmi paskaq wask’ata
raq’ankunata sayachispa inti llogsig wichayman gawashaqta, hinallatatag-
mi ruwakug watanankupagpas, chaynatan kacharparipugku wankayuspa
t’inkayuspa ima”.

(T’inkaban los caballos por colores, el duefio del caballo desataba la soga
haciendo parar sus caballos mirando hacia donde sale el sol, lo mismo se hacia
para amarrar, y asi despedian cantando wankas y t’inkando).

Eugenio Chacon Ramos (Parccotica)

En Paucarccoto también nos explicaron que al finalizar se tira el wambar con
chicha, y segiin como cae se ve la suerte de los animales. Es como agradecimiento
a estos animalitos que ayudaron en el trabajo:

“Paskakusqganpiga ch’allakunmi ahawan, sichus wambarkuna urmayun wi-
chayninpaman, chayqa allintan apukunapas chaskinku sarusqganta, ichaga may
pachachus urmayun urayninpaman chayga manan chaskinkuchu, ichaga ima-
pas kanmanmi wafiuy imapas kanmanmi utagchus suwapungaku. Na saruyta
tukuruspafia llapan ch’uyafia kashaqtin, churayunku huk chakana cruzta San Isi-
dro Labrador taytachag sutinpi, bendicionta churayunanpaq watankama tageq
sayayunanpaq”.

133



Criandonos entre plantas y hombres

(En el momento de desatar se ch’alla con chicha, cuando los vasos o wambar
caen hacia arriba, los apus reciben bien lo que ha pisado, pero si cae al contra-
rio, los apus no reciben, puede pasar muerte o robo. Cuando acaban de trillar
y todo ya estd limpio, ponen una cruz a nombre del sefior San Isidro Labrador?,
para que ponga su bendicion para que dure hasta el afio siguiente en el tage).

Nicolasa Tupa Salas (Paucarccoto)

En Anansaya dicen que al desatar juntaban las sogas y hacian el t’inkakuy, dicien-
do: “Taytanchis Patron Santiagoq licenciallanmanta qori lasowan, qolge lasowan
t'inkaykusaq” (Padre Patrdn Santiago®, danos tu licencia, este lazo de oro y este lazo
de plata t’inkaremos). En Huambomayo dicen que también se sahumea al trigo para
gue regrese su dnimo, porque con la trilla se ha asustado.

Matiasa Gallegos Almirén (Huafiec, Sumaro) menciona que a veces, cuando to-
maban, no acababan de trillar y tenian que hacerlo al dia siguiente, entonces la
persona que se ha prestado los caballos tenia que cuidarlos en la noche.

4.4.4. Las wankas

Al finalizar la trilla se realizaban las wankas. En Sumaro nos contaron que des-
pués de comer la merienda, |las sefioras cantaban:

“Suyusunkichu melgasunkichu (Te gana, te deja espacio
halk’amasachu muro masachu suyu- la yunta de los manchados te ganan).
sunki”.

Entonces los varones respondian:

“Chihuuu Huancancalla sefiorakuna (Chihuuu senoras de Huancancalla
yuyawashankishchu manachuuu. nos recuerdan o nooo.
Yuyawankiraqchu Me recuerdas todavia

ichari gongawankifiachu o me has olvidado ya

kay laro chinpa hamanq’ay hamanqg’ay de este lado

wagq laro chinpa hamang’ay wauuu”. hamang’ay del otro lado, wauuu).

En Chinchaypucyo nos cantaron otra wanka en la trilla:

“Pillas pillas kirullayki urpillay (Tus dientes de coronas palomita
sonqollayta suwayuwashan, mi corazén me estdn robando,
chaskay chaskay fawillayki urpillay tus ojos de estrellas palomita
songollayta suwayuwashan me estan robando mi corazén
yauuuuuuuu. yauuuuuuuuu.

3 Sobre San Isidro Labrador ver la seccién 5.1.2.
4 Sobre Patrén Santiago ver la seccion 5.1.4.

134



Mihuy oqariy mita (tiempo de cosechar)

Maytas, maytas hamuranki urpillay Ddénde, dénde has venido palomita

clavelinaspa chaupinta. en medio de claveles.

Maytas, maytas hamuranki urpillay Ddénde, dénde has venido palomita

clavelinaspa chaupinta. en medio de claveles.

Sisachantataq winch’iruwaq urpillay, Cuidado con derramar las panojas

ruruchantataq t’akaruwaq palomita,

aaaayyyyyyyyyyyyyy”. cuidado con derramar las pepitas
aaaayyyvyyyyyyyyyyy).

4.4.5. El venteado

“Wayranaykipakqga wask’anpamanmi hufiuna kay g’opata hina, allin wayra-
naykipaq. Chaypagmi mask’ayku kinsa warmi warmakunaq chukchanta chay
chukchawanmi phafa sedayuqwan watakun huk k’aspiman chaytan sayachikun
eraq patanpi, chaymi wayraq hamunanpaq pppsssshhh nisparaq, nigkutagmi:
‘Hamuy hamuy nifiachata apakuy wayra”.

(Para que lo amontones y ventees, tienes que ponerlo de largo, asi como
basura, para que puedas ventearlo. Buscdbamos 3 cabellitos de unas nifias y
con esos cabellitos y con la phafiaceda, con eso lo amarran a un palito y lo ha-
cen parar en el canto de la era, es un secreto para que el viento entre sonando
pppsssshhh, también decian: “Ven, ven viento llévate a la niiiita”).

Gregorio Chacon Llogque (Racrarumi, Chinchaypucyo)

El siguiente paso de la trilla es el venteado. La costumbre era hacerlo al dia si-
guiente, para lo que se dejaba el trigo toda la noche; en Parccotica cuentan que lo
dejaban diciendo: “Que se enferme”, porque al dia siguiente se le tratard con mas
aprecio, como a un enfermo. En Sumaro nos dijeron que esto se llama “pampantin-
ta pufiuchigku” (hacerlo dormir esparcido en el suelo).

Al dia siguiente recién se amontonaba el trigo o la cebada y se realizaba el ven-
teado. En Anansaya y Paucarccoto afiaden que se quema el rastrojo que queda
después del trillado, y observando hacia dénde va el humo, se ubica el montén de
la cebada para ventear. En Anansaya, Chinchaypucyo, Parccotica y Sumaro, cuentan
gue pegaban kuka k’intu y llama untu a una ramita, a modo de llamar al viento.

Sabino Tecse Huayllas (Huambomayo) cuenta que se usaba la wayra horqueta,
que tiene los dedos mas ajustados o cercanos entre si, y es menos pesada que la
horqueta de la trilla. También se usaba una pala de madera, que los de la parte alta
la hacian de chachacomo y los de la parte baja de pisonay, la pala de chachacomo
era un poco pesada, en cambio la de pisonay era con poco peso. Como sdlo algunos
sabian hacer estas herramientas, los otros tenian que prestarse, “siempre se vivia
compartiendo o prestandose entre ellos”.

135



Criandonos entre plantas y hombres

Sabino Tecse Huayllas también nos explica que se amontonaba el trigo con las
horquetas, todas las personas que colaboraban en el trabajo daban vuelta alrede-
dor del montdn cantando, las sefioras hacian la wanka, bromeandose con los se-
fiores. El trigo se amontona en forma rectangular y para ventear se separa a dos
lados, limpiando la paja con escobas de ch’eqgche y muiia, esto lo pueden hacer las
mujeres y los varones, cuidando que la paja no tape al trigo que se esta venteando.

Gregorio Chacdn Llogque (Racrarumi, Chinchaypucyo) explica que el venteado se
hacia dando la vuelta en forma de ronda y cantando una wanka, asi se hacia hasta
completar 3 vueltas. Cuando finaliza el venteo se forma una cruz con la pala sobre
el trigo amontonado, y esto se para en la cabecera. Francisco Ramos Quispe (Ocra)
dice que entonces se pedia la bendicion de San Isidro®. Alejandro Huaycochea Hua-
man (Chillcaccasa, Pantipata) afiade que se exclama: “Bendicionikita aparamuy pre-
senciakimanta” (De tu presencia traenos tu bendicidn).

Gregorio Chacon Llogque continta explicando que para meter el trigo al saco,
primero una sefiora tiene que dar 3 besos al triguito, pidiendo la bendicion del
Sefior. Sabino Tecse Huayllas también cuenta que después de ventear el trigo se
cargaba en caballos a la casa, también se usaban llamas para llevar a zonas altas
como Llaullicancha en Huambomayo. Mario Carbajal Eulate (Sumaro) afiade que
llegando a casa y depositando el trigo pelado, hacian el k’intu de coca y lo hacian
humear con incienso.

4.4.6. La trilla de otros cultivos

Aparte del trigo y la cebada, también se trillan los cultivos que se han cosechado
secos, como tarwi, frejol, arvejas y hasta habas; llamados en conjunto chhagqallo.
Pero para estos sélo usan caballos cuando hay mucha cantidad que trillar, de lo
contrario se hace el p‘anay, que es golpearlas con un palo para que revienten las
cascaras, que luego se ventean.

Juan Pallardel Chaifia y Zenon Mescco Huampotupa (Anansaya) dicen que si se
cosecha el tarwi arrancando de raiz se avanza mas rapido, pero que al momento de
la trilla se hace mas voluminoso y maltrata las patas de los caballos, por eso cuando
tienen tiempo, separan las vainas de los tallos manualmente.

Serapio Chdvez Mendoza y Paulina Chavez Mercado (Huancancalla) indican que
el garbanzo también se trillaba con caballos.

Las habas y arvejas se pueden cosechar verdes, pero las que llegan a completar
el proceso de madurar, se secan y se debe trillarlas para almacenarlas. Sobre la ar-
veja, Fulgencia Baca Leva (Huancarpata, Sumaro) dice que se trilla con la técnica del
p’anay, pero algunos utilizaban caballos.

5 Sobre San Isidro Labrador ver la seccién 5.1.2.

136



Mihuy oqariy mita (tiempo de cosechar)

En el caso de las habas, Mariano Huaman Huanccollucho y Francisca Ramos Valdez
(Sauceda, Parccotica), explican que se trillan entre la primera y segunda semana des-
pués de cosechar, pues tienen que estar bien secas para hacer pisar con los caballos.
Dicen que los trilladores son los caballos, a quienes se anima dando gritos. En Pau-
carccoto cuentan que al finalizar, también le colocan la cruz de pala, como en el trigo.

Todos estos alimentos, ya sea que se trillaron con golpes o con caballos, final-
mente se ventean y se trasladan a la casa utilizando caballos o acémilas. Los tallos y
cascaras de vainas que quedan también son llamados chhagqallo.

El caso de la quinuay la kiwicha es particular, porque cuando ya se tiene la panoja
seca se deben desgranar y restregar para retirarle la primera cascarita; también se
pueden golpear con un tronco llamado maki g‘asuna (similar pero mas pequefio
que la g’‘asuna), luego se ventea en viento lento para cuidar que no vuelen los gra-
nos, seguidamente se cierne en harnero o se escoge con la mano las malezas que
hayan quedado. Pero la quinua todavia requiere un proceso para poder ser consu-
mida, el mismo que explicaremos mas adelante.

4.4.7. Algunas dificultades

Mario Carbajal Eulate (Sumaro), relata que hay una graminea llamada cerezuela
gue se debe sacar en el deshierbe, pero como son muy similares a veces se deja
crecer y al cosechar el trigo se corta junto con cerezuela y avena silvestre, asi que
hay que escoger éstas en la era. Incluso se puede escoger ya con el trigo trillado, en
la casa, utilizando una ichara.

Gregorio Chacén Llogque (Racrarumi, Chinchaypucyo) cuenta que a veces el trigo
estaba duro y no se podia trillar, el caballo se cansaba y nada se avanzaba. Los abue-
los decian que eso era porque alguien habia hecho brujeria, para prevenir se utili-
zaba una soga llamada “sarta waskha”, que estaba trenzada hacia la izquierda, y en
la que se amarraban nuditos y gasitas en el momento de la trilla para que proteja.

Otro peligro es la lluvia, aunque en esta temporada no llueve, a veces puede caer
una lluvia, como cuenta Santiago Chavez Suni de Paucarccoto. Si amenaza la lluvia
se tiene que almacenar rapido, pues si se moja se malogra.

4.5. NUESTROS ALIMENTOS VAN A CASA

“Mihuykunataga hufupuyku ancha sumagqtaya, papata churayku allinta
gawarispa ch’akiman, askha mufiayuqta, chay trigu, habas, cebadakuta imaqa
waqaychayku tagekunapi trigu lastrohokunamanta ruwasqapi. Kay yachaykuna-
taga yacharayku kuraq yuyagkumantaraq, chaytaga ruwaq kayku ancha susigu-

137



Criandonos entre plantas y hombres

llawan, Pachamamamanta manarikuspa unaypaq kananpag, mana yargayman
chayanapag. Nogayku warmikunan tarpunamantaqa llakikuyku tukuy chaqgra
llank’anakunamantapas noqaykuqa kayku chakra llank’aqllaya icharagpas kayku-
man allin chagra llank’aywan kuska”.

(Los alimentos almacenamos con bastante cuidado, la papa en un lugar seco
ya designado, con bastante muna. Los cereales como trigo, habas, cebada, en
tages construidos de rastrojo de trigo. Estos saberes los aprendimos de nues-
tros abuelos, esto lo realizamos con bastante cuidado, pidiendo a la Pachama-
ma que dure nuestro troje y que no pasemos hambre. Nosotras las mujeres nos
preocupamos de la siembra y todas las labores agricolas porque somos parte
del desarrollo agricola).

Casimira Mescco Huampotupa (Sequiopampa, Anansaya)

Cuando ya se ha cosechado, secado y trillado los alimentos, es tiempo de alma-
cenarlos. Y para completar todo el proceso de crianza que hemos descrito, también
existen algunos rituales y costumbres para que el alimento almacenado esté bien
cuidado, no le pase nada malo y dure, como explican comuneros de Huancancalla:

“Mihuykunataga ancha wayllukuywanmi, manan wishfiigkupaschu nitagmi
saruchakugkuchu, garankunatapas, p’anqankunatapas waqgaychapugkun. Wa-
kinkunaga wahapagkun mihuypa animankunata ima, pampakunapi tarispapas
oqarigkun much’ayusparaq q'osfiiyachigku, iman chaykunawancha allinta mi-
huyga wayllusunki”.

(Los alimentos se guardaban con mucho respeto, no se derramaban ni se pi-
soteaban, hasta las cdscaras y las pangas se guardaban. Algunos lo llamaban el
espiritu del alimento, cuando lo encontraban en el piso lo recogian besandolo y
lo hacian humear, con todo eso la produccién resulta muy bien).

4.5.1. El traslado

“Naupakga ancha k’uchikuywanmi tusuyuspa, takiyuspa ima. Kuraq yuyaq
mamayku mana tusuyta manaqtiykuga niwagku ‘tusuychis kusikuychis’ nispa.
Allin wanlla sarata g’epirukuspayku wawata hinaraq wasaykupi. Mana allinta
t’inkaqtiykuga yuyaq mamaykuga nigmi: ‘Mut’itaga mihunkima hatun choqllu-
tapas, hatuchagllantama pallarunki’. Chaynatan yachachiwagku”.

(Antes lo traiamos con mucha alegria, bailando y cantando. Nuestra abuela si
no queriamos bailar nos decia “bailen, alégrense”. Cargandonos el mejor maiz
como una wawa en la espalda. Si no t’inkaban bien mi abuela decia: “iMote si
vas a comer, si vas a comer grandes choclos, si vas a recoger!”. Asi nos ensefiaba).

Luisa Mejia Victoria (Chinchaypucyo)

138



Mihuy oqariy mita (tiempo de cosechar)

Como cuenta Luisa Mejia Victoria, al trasladar los alimentos se hacia con musica,
llevando chicha en chatos, que se consumian en los descansos del camino. Afiade:
“Todo eso era una costumbre, tal vez por eso ahora ya no hay la cosecha igual que
antes, ahora lo traemos en silencio nuestro maicito de cualquier manera”.

Gregorio Chacon Llogque (Racrarumi, Chinchaypucyo) cuenta que los que eran
de otras comunidades pero tenian chacras de maiz dentro de Chinchaypucyo, al
llevar sus productos en mulas y caballos hacian el t’inkay, diciendo “Kinsachunka
piara tawachunka curva” (30 piaras y 40 curvas), porque llevaban varias piaras de
caballos por un camino de muchas curvas.

4.5.2. Q’osiichiy (humear)

“Mihuy waqaychana wasikipiga, sapa watanpas manaraq imatapas chura-
shaspa kachun trigu, sara q'osfiichinaykipunin inshinshuchawan. Wasita allinta
picharuspaya q’osiichiki inshinshuwanga, ghepantaga na wayaqakuna mihuy-
nintin chayaramugtinga qallay wasi uhuman haykuq wayagataya g’osfiyachinki
inshinshuwan fAa churaruspafia q'osiiirachispa wahakun ‘Hanpuy hanpuy han-
puy ostia mama’ nispa”.

(En tu despensa, cada afio antes de poner lo que sea, trigo, papa, maiz, tienes
que sahumear con inciensito. Primeramente a la casa limpiandolo lo sahumeas
con incienso, segundo ya llegan los sacos con el alimento y el primer saco que
entra se humea con inciensito, ya puesto y cuando estd humeadito se le dice:
“Ven, ven, ven hostia mama”, asi lo llaman).

Gregorio Chacon Llogque (Racrarumi, Chinchaypucyo)

El g’osfiichiy (humear o sahumar) se realiza antes de almacenar los alimentos co-
sechados, se humea primero la casa donde seran guardados, luego los sacos donde
vienen y finalmente el troje mismo. Esto se hace con incienso, kuka k’intu, llama
untu y wiraqoya; para que los alimentos duren y no se malogren. En Sumaro nos
dijeron que cuando se humean los alimentos cosechados, ellos nos acompafiaran
en casa y viviran toda una temporada con nosotros.

Esta costumbre se mantiene hasta la actualidad y se realiza con todos los ali-
mentos cosechados. En Huancancalla nos dicen que se mantiene porque es algo
privado, que se hace en cada casa. Y es que la modernidad no afecta tanto lo que se
hace dentro de casa. Zenén Mescco Huampotupa (Anansaya) nos explica que el lu-
gar donde se guarda lo cosechado era Ilamado casa de despensa, por eso al humear
se dice: “Despensa wasiyta q’'apayrukusaq” (Haré sahumar mi casa de despensa).

Inocencia Ricra Huillca (Samancca, Pantipata) dice que en esta ceremonia se pide
la bendicién de Dios diciendo: “Wifia wifiay puchu puchuy kachun kay tagey” (Sea
abundante para siempre este troje), refiriéndose a que los alimentos se mantengan.

139



Criandonos entre plantas y hombres

Ul

S,

Selecciéon de papa en Ocra.

Tage de maiz de Luisa Mejia Victoria (Chinchaypucyo).

140




Mihuy oqariy mita (tiempo de cosechar)

4.5.3. Seleccion de semillas

“Para la semilla separo los mejores maices, con surcos rectos, no los torcidos.
De alli los desgrano sacando de la base, sdlo de la parte del medio, la cabeza
también a otro sitio se saca, siempre para la semilla se desgrana asi. Lo mismo
se hace con las habas, se escoge lo mejor, separando los malogrados, se separa
desde antes, asi también el maiz”.

Segundina Carbajal Huaman (Chillcaccasa, Pantipata)

Al momento de almacenar se hace la seleccién de semillas, se escoge los mejores
granos o frutos, los mas grandes y de mejor color, para después utilizarlos como
semillas. Esto se hace con respeto.

En el caso del maiz no se puede usar las mazorcas con granos torcidos, ni los
granos de la base o la punta, porque son mads pequefios. En Chinchaypucyo se usan
los granos mas grandes y del color propio de la variedad que sea, por ejemplo si es
amarillo debe ser un grano amarillo puro. Estos granos seleccionados se guardan en
saquillos. En Huambomayo y Paucarccoto dicen que se escoge los primeros 7 mai-
ces para semilla y se los sahumea, que es una forma de llamar al dnimo del maiz.

Zendn Mescco Huampotupa (Anansaya) dice que al almacenar la papa, se selec-
ciona y se guarda en un lado para consumo y en otro lado para semilla, en un troje
llamado el semillero, del que se sacara para usarlo en la siembra. Guillermo Chacén
Huaman (Ocra) explica que la papa para consumo se coloca en la marka, y la que es
para semilla se guarda afuera, para que se verdee mas pronto y se pueda utilizar en
la siembra. En Ocra y Anansaya dicen que se hace igual con el afiu.

Benedicto Huaman Valdez (Anansaya) dice que la oca siempre se guarda afuera
de la casa, en el balcdn. En Parccotica dicen que sélo guardan afuera lo que es para
consumo, pero la semilla se guarda dentro de la casa, sobre paja y tapada también
con paja.

Segun Santiago Chavez Suni (Paucarccoto), del frejol se escoge los mejores y mas
grandes granos, siempre se tiene que escoger para la semilla de 2 a 3 kilos, porque
si se siembra sin haber seleccionado, no crecen bien.

Pero no todos los frutos cosechados se seleccionan, de algunos se escoge la se-
milla ya para el momento de sembrar. Mariano Huaman Huanccollucho y Francisca
Ramos Valdez (Sauceda, Parccotica) dicen que la semilla de haba se escoge ya en el
momento de la siembra o un poco antes. Isabel Estrada de Gallegos (Cconcahuay-
lla, Sumaro) dice que el garbanzo no se escoge para la semilla, “lo sacas seglin que
jale la mano”.

En Chinchaypucyo nos cuentan que el trigo se guarda en saquillos, para sacar la
semilla se cierne en el harnero y se escoge la cerezuela o cizafia, la avena silvestre
y otras malezas.

141



Criandonos entre plantas y hombres

En el caso de frutas o calabazas, las semillas se obtienen ya cuando se consumen,
igualmente se seleccionan las mejores, se hacen secar y se guardan en bolsitas o
frascos de vidrio.

4.6. LUGARES DONDE SE ALMACENA

4.6.1. El tage (troje)

“Chay tagetaqa qarikunallan ruwagku, paykunallan awagku waskhachaku-
nawan imaynan llank’asqaykiman hina”.

(El tage se encargaban de elaborar los varones, o sea de tejer con soguitas
segln a la cantidad que trabajabas).

Gregoria Sanchez Valencia (Sumaro)

El lugar donde se guardan los alimentos cosechados se llama tage o troje. Este
es confeccionado por los varones en cuatro estacas a las que se amarra con sogas
de paja. Nieves Usca de Huaman y Juana Usca de Condori (Parccotica) nos contaron
gue al hacerlo también t’inkaban a los apus. Vicente Huanccollucho Acufia (Parc-
cotica) recuerda que antes se utilizaba rastrojo de trigo, en Ocra cuentan que tam-
bién se puede usar q’oya, una paja dura que se utiliza para hacer monteras. Maria
Chévez Gonzales (Huambomayo) dice que ella hace soqos tage (tage de carrizo).

En los tages se guarda trigo, cebada, maiz, tarwi, arvejas y habas, y se colocan
en un lugar de la casa. Manuel Jesus Gallegos Almirén (Huafiec, Sumaro) cuenta
gue antes era un orgullo llenar varios tages, el que trabajaba se alababa diciendo:
“Nogaqa llank’ani pisga, soqta tageta” (Yo trabajo 5, 6 tages), pero que ahora ya no
se hace muchos tages por lo que veremos mas adelante®.

4.6.2. La marka (altillo)

La papa se guarda dentro de la casa en un altillo llamado marka. Esto también
lo confeccionan los varones, utilizando palos, alli ponen paja y muiia para que pro-
teja las papas, evitando que se malogren o les ataquen algunos animales. También
pueden colocar eucalipto, que cumple la misma funcién. Recién encima se pone las
papas y se tapa con paja y mufia. En Amantuy (Parccotica) mencionan que también
se usan los tallos del markhu para prevenir de los gorgojos.

Tomas Pilco Puma (Sunchumarca, Parccotica) dice que si las papas modernas se
guedan expuestas al aire se vuelven agrias y verdes, por eso hay que guardarlas.

6 Ver laseccién 4.8.2.

142



Mihuy oqariy mita (tiempo de cosechar)

Zenén Mescco Huampotupa (Anansaya) cuenta que las papas nativas se cultivan
varias variedades juntas e igualmente se almacenan.

El afiu se guarda igual que la papa. En Anansaya nos informan que las lisas se
almacenan en un kawitu, una especie de cama o parrilla de madera, tapandolo con
paja.

4.6.3. En saquillos

“Kunan kamapas g’oshiiichikushallaykun kuhichuykutaga allin tahayunanpaq
ghepayukunanpaq, mihuyqa kausashanya, mana chaynata ruwagqtikiga mana-
ya wayllusunkichu karunchapusunkiya. Kunanga g’ala chayqa chinkapushanmi
chay wayaqakunallapifia wagaychasankupi, huk k’'uchupi hufiuyusqata mana-
fnan kapunchu chay naupaq tagekuna”.

(Hasta ahora seguimos humeando nuestra cosecha para que se quede y dure,
porque el fruto estd viviendo, si no das esa estimacion se aleja. Ahora todo eso
se pierde también con lo que estdn guardando en sacos, amontonado en un
sitio, ya no hay esos tages que se usaban antes).

Salomé Gallegos Linares y Carmen Troncoso Puma (Sumaro)

Actualmente se usa menos los tages y en su lugar, se guarda los alimentos en
costales o saquillos de seq’a (hechos de plastico). Jacinta Cruz Gallegos (Sumaro)
dice que antes trabajaban harto trigo y con el rastrojo se hacia los tages, pero ahora
cultivan menos y no hay suficiente para hacer los tages. Pero la razén principal es
que las ratas roen los trojes y se comen los alimentos guardados. Isabel Estrada de
Gallegos (Cconcahuaylla, Sumaro) cuenta que para evitar el ataque de las ratas, an-
tes la cebada la guardaban en ollas y latas, como después aparecieron los saquillos,
ahora los guardan en estos.

En Huancancalla nos contaron que antes también se hacian trojes de adobe para
el maiz. En Ocra nos dijeron que estos trojes de adobe eran para la cebada, pero si
lo tenias mucho tiempo en el piso podia podrirse, por eso prefieren guardarlo en
saquillos.

En Paucarccoto y Huancancalla explican que el frejol y el garbanzo siempre se
guardan en sacos.

4.6.4. Fuera de la casa

“Ogaqa hawapin waqgaychakun wasi uhupiga lluytan ismurapun, hinallatagmi
afiupas chaymantaga ruwakun api chay raykuya chaynata waqaychakun”.

143



Criandonos entre plantas y hombres

(La oca se guarda fuera de la casa porque adentro se pudre, el aiiu también,
se hace mazamorra, por eso es que se guarda asi).

Angel Huamdn Concha (Ocra)

La oca se almacena en el balcén, sobre paja y tapado también con paja. En Ocra
nos contaron que antes se guardaba en tages pero fuera de la casa, se habria un
poco en la base y por alli se iba sacando para el consumo, pero ahora le atacan mu-
chos gusanos y por eso se almacena en el balcén, ademas, antes cultivaban bastan-
te oca, pero ahora ya no tanto y no necesitan hacer tantos tages. En Parccotica di-
cen que se guarda en una especie de barbaco o parrilla, sostenida por cuatro palos.

En Huancancalla cuentan que otro alimento que se guarda fuera de casa es la
calabaza, amontonado en un lugar donde cae el sol, porque al solearse se endulzan,
se vuelven mas agradables. Evangelina Quispe Ayma (Huancancalla) afiade que las
calabazas que estan mas tiernas se guardan dentro de casa para que no maduren
rapido. En Chinchaypucyo dicen que si guardas la calabaza dentro de casa dura
hasta dos afios, vy si la guardas afuera sélo hay que cuidar que no le coja la lluvia,
porque sino sus pepas comienzan a crecer dentro de la calabaza.

4.6.5. El caso de las frutas

Las frutas tienen su forma particular de almacenarse, Serapio Chavez Mendoza y
Rufino Alfaro Chavez (Huancancalla), dicen que la chirimoya se entierra debajo de
las ramas y ahi madura.

Sobre la palta, Lucio Ccallo Toromanya (lvin, Pantipata) nos dice: “Paltaga agna-
llan pogon k’ukullata pallaramugtikiga ichaga mana sasonnimpe pallagtikiga ma-
natagya allintachu poqon, ismupunya yachanan hayk’aq pallaytapas” (La palta se
madura normal cuando recoges en sazon pero si no recoges en sazoén no madura
bien, se malogra. Hay que saber cuando recoger).

4.7. PROTECCION DE LOS ALIMENTOS

4.7.1. Los guardianes de nuestra cosecha

“Chaupi papa tagemanpas churagkun huk wanlla papata tageq hawan pa-
taman. Sarapipas kanmi tage chayqa chay askha ufiayuq sara chogllun kaq
g’oruntallantin, chaytapas sara tageq hawanmanmi churakun”.

(También al medio del troje de papa ponian la papa mas grande de la co-
secha, o sea encima de las papas que estaban en el troje. En el maiz hay uno

144



Mihuy oqariy mita (tiempo de cosechar)

llamado tage, es la mazorca que tiene varios choclitos del mismo marlo, eso
también se le pone encima del troje de maiz).

Angel Huaman Concha y Lucio Huaman Concha (Ocra)

Existen algunos frutos cosechados que son especiales y se colocan con respeto
en medio del tage, en Sumaro nos explicaron que éstos cumplen la funcién de man-
tener o criar a los demas alimentos durante todo el afio, son sus guardianes.

En el maiz se coloca el sara tage, que es una mazorca con varios choclitos. En
Chinchaypucyo nos dijeron que al tage primero se le humea: “May pachachus ta-
rikunki huk sarata askha wawachakunayuqta tage nisqankuta, chaytapas allintan
g’osiichigku inshinshuwan kuka k’intuyugwan chaytatagmi churagku sara tageq
hawanman chaupinman. Chaynata ruwakugq allin mihuypa watantin kananpaq pu-
chupuchuy kananpaq” (Cuando se encuentra una mazorca con varias wawas llama-
da también tage, se hacia una ceremonia de hacer urnas con incienso y kuka k’intu,
y se ponia en medio del granero. Esta ceremonia se hacia para que el buen alimento
dure todo el afio, en abundancia).

Vidal Mejia Guevara (Chinchaypucyo) dice que el tage de maiz es “sefial de la
bendicién de nuestros dioses”. Gregorio Chacon Lloggque (Racrarumi, Chinchaypuc-
yo) dice que el tage aparece cuando hay buena cosecha, que tiene tres choclos en
la misma mazorca, pero si sélo tiene dos se llama aya g’epi (carga muertos), es sefial
de que morird alguien de la familia o de los que trabajaron. Completa diciendo:
“Ya nuestro alimento sabe que nos vamos a morir aunque nosotros no sabemos
cuando”.

En el caso de la papa se coloca la papa wanlla, que son papas grandes y con algu-
nas ramas como manos, en Sumaro afiaden: “Con ojos grandes como de la gente,
gue te miraban, a eso también se le humeaba para hacerlo sentar al medio del tro-
je”. Faustino Tecse Chacdn (Ocra) dice que la tiag papa (la que se sienta) tiene que
ser con pocos ojos y con buena formacion.

Angel Huaman Concha y Lucio Huamén Concha (Ocra), cuentan que también se
buscaban piedras con formas de papas, choclos y otros, ésas se recogian, se humea-
ban y se colocaban en el tage en medio del alimento correspondiente. Las perso-
nas que encuentran piedras con formas de un fruto de algun cultivo tienen mucha
suerte. Tomas Pilco Puma (Sunchumarca, Parccotica) explica el significado de estas
piedritas:

“Nikun fAaupakga tageq allin sayayunanpakga churagkus huk mayu rumi-
chata tage uhuman chaysiya mana tukukukchu mayu rumi hina, anch’aynatan
ruwagku kiunata chaynasya kag mayu rumi hina mana tukukuy ateq, chaynatas-
ya churagku tageq uhunman taytachaq bendicionnita mafiayukuspa, huk apu-
yayata resaykuspa”.

145



Criandonos entre plantas y hombres

(Dicen que antes para que duren dentro del troje, ponian una piedrita del rio,
por eso no se podia terminar, asi lo hacian a la quinua, también esto significaba
gue como la piedra del rio que no se puede terminar, asi lo ponian dentro del
troje pidiendo la bendicién del sefior, rezandole un padre nuestro).

Cuando no se tiene estos frutos especiales o piedritas, la misma funcion cumple
un k’intu de coca. Matiasa Gallegos Almirén (Huafec, Sumaro) dice que al medio se
pone una mazorca de maiz como sentada, envuelta con el k’intu. Narciso Gonzales
Laurente (Huancancalla) conté que otra forma era poniendo los maices mas gran-
des en forma de cruz.

Sabino Tecse Huayllas (Huambomayo) cuenta que al terminar de colocar los ali-
mentos en el tage lo t’inkaban diciendo: “Sumaqtaya tahayunki santa santo sirvi-
yokunapagq. Qori tage, qolge tage” (Quédate pues para servir a nuestros santas y
santos. Troje de oro, troje de plata).

Teodfilo Umeres Paucar (Pantipata) anade:

“Sapaqtan t’inkayku waqaychanaykupakga kukawan llama utuyugwan, chay-
natan ruwayku trigutapas, papatapas, saratapas llapan chay ruwaykunawanya
kusisga kausakurayku, allinya karan kausaypas”.

(Para guardar aparte lo hacemos el t’inkay con coca y llama untu, asi lo ha-
cemos al trigo, a la papa y al maiz, con todo eso viviamos felices, la vida era
buena).

4.7.2. Las duenas del tage (troje)

“Tagekunamantaga warmikunafian yachagku, wasiman mihuy apayamus-
gankumanta pachaga mananan qgariga llaminchu, chayga kakllan kashan warmi-
llan tagetaga llamishayku kakllan kunan kamapas warmikunalla Aaupaq hina”.

(De los trojes se encargan las mujeres, desde el momento que te entrega el
alimento en la casa, los varones ya no meten la mano, esa costumbre de ma-
nejar el troje las mujeres lo seguimos manteniendo hasta la actualidad, como
antes).

Clotilde Puma Sacsahuillca (Sumaro)

Las mujeres son las que se encargan del troje desde el momento en que se colo-
can alli los alimentos. Matiasa Gallegos Almirdn (Huafiec, Sumaro) cuenta que oia
a su padre decirle a su mama: “Hoy yo te traeré el maiz y tu lo pondras al troje”. Se
dice que si los varones tocan el troje la cosecha se acaba rapido. Clotilde Puma Sac-
sahuillca explica que las mujeres saben calcular cémo gastar, en cambio los varones
no calculan bien y si viene una visita pueden gastar mucho. Por eso se dice que los
varones son “wayramaki” (mano de viento).

146



Mihuy oqariy mita (tiempo de cosechar)

“Manan haykunanchu qari tage wasiq kasgantaqa paykunaga wayramakin
kanku, warmikunallan pukyu makiga kanku”.

(El secreto es que los varones no pueden entrar a la casa donde se almacena,
ellos son “mano de viento”, solamente las mujeres porque tienen “mano de
manantial”, mano perenne).

Viviana Huillca Huaman (Pumahuanca, Pantipata)

Juan Pallardel Chaifia (Sequiopampa, Anansaya) cuenta que cuando las seforas
salen, sacan los alimentos y dejan en unas canastitas, los varones sélo pueden usar
eso. Seguidamente explica que:

“Paykunafian yachanku llapan wasipi kagkunamantaga, nogaykuqa apallay-
kun llank’asqaykuta chaymantaqga paykunafiacha yachakunku. Chayga kangapu-
nicha ghepakamapas, chaypi tiyagkunaga warmikunapunin kanku, garikunaqa
llank’agya llogsiyku tutallamantaraq utagya uywa micheq purunta riyku, payku-
napunin wasipiga ghepakunku”.

(Ellas ya toman la decision de las cosas que tenemos en la casa, nosotros sélo
lo entregamos, trabajando lo llevamos y lo entregamos al criterio de ellas. Eso
siempre hasta los finales se mantendra, porque las que estan alli son las sefio-
ras, porque los varones salimos en las madrugadas a trabajar o con el animal al
campo y ellas son las que se quedan en la casa).

Las mamas podian encargar a sus hijas mayores a sacar alimentos del tage, pero
no a los varoncitos. Alvino Inca Pérez (Pantipata) cuenta que en estos ultimos afios
se esta perdiendo esta costumbre porque ordenan a quien sea para que saque del
tage. Pero en la mayoria se mantiene la costumbre. Incluso al tener el primer hijo
o hija se sabia cdmo iba irle a ese hogar, como cuenta Matiasa Gallegos Almirdn
(Huafiec, Sumaro):

“Sichus pagarimuk phiwiki warmicha chayga nigkun tagecha nispa gari kag-
tinga nigkun wark’an nispa, chaynataya ghawagku wawankupipas imaynacha
kanga wasi kausay chayta”.

(Si nacia una primogénita mujer decian tagecha y si nacia un varén decian
warak’a, se fijaban hasta en los hijos cdmo iba a ser un hogar).

4.7.3. El respeto a los alimentos

“Mihuypa sayayunanpaqaq t’inkaytan ruwagku, traguchawan rimayuspa
allinta sayayunki watantin nispa fiawin ahachawan, traguchawan. ‘Sara mamay
kay wasiypi tiyaykunki wataman kunan hina kama’, nispa”.

(Para que dure el alimento se hacia el t’inkay con traguito diciendo que dure

147



Criandonos entre plantas y hombres

durante todo el afio, con la primera gota del trago y la chicha. Decian: “Madre
maiz quédate en mi casa hasta el afio, como ahora”).

Jorge Gallegos Estrada (Huambomayo)

Los alimentos depositados en los tages también merecen respeto, pues se dice
gue también tienen su espiritu y es ese espiritu el que nos alimenta. Por eso se
tienen varios cuidados con ellos. En Parccotica nos dijeron que no hay que juntar la
papa nueva y la vieja porque discuten entre ellas.

Gregorio Chacdn Llogque (Racrarumi, Chinchaypucyo) recuerda que de nifio su
mama le decia “Imamanmi haykushanki wayra maki” (A qué estas entrando mano
de viento), también le botaba de la casa si estaba silbando, diciéndole: “Phukuru-
shanki tageyta” (Estds soplando mi troje).

Y las mujeres soélo podian sacar los alimentos del troje hasta el mediodia, pues
si se sacaban mas tarde ya no duraban los alimentos almacenados. En Ocra nos
dijeron que ahora algunas sacan incluso en la noche y por eso ya no duran los ali-
mentos.

La estudiante Yony Valdez Lloqque, contd una historia de la zona de Osno, en la
parte alta de la comunidad de Chinchaypucyo, que se la cont su tia Virginia Chacén
Teniente:

“Habia una viuda que tenia maices, en uno de los tages habia maiz amarillo y
en el otro maiz hank’a (de tostar). Una noche que era bien noche, la viuda sacé
unos pocos maices hank’a del tage, pero como era de noche, el espiritu de los
maices estaba andando y vagando en la forma de unos nifios, cuando la viuda
los sacd y los cocind en la k‘analla, el espiritu se fue hasta el cerro donde queda
Panka y ahi se convirtid en 2 piedrecitas, y en el centro de ellos hay un hueco”.

En Parccotica nos contaron que si alguien robd papas de la chacra, se lleva a la
casa las papas que quedaron y se hacen humear con incienso, pidiendo a los apus
que vuelvan las papas. Y dicen que la papa retorna.

Rosario Alvarez Grajeda y Evangelina Quispe Ayma (Huancancalla), contaron que
el 1 de agosto es un buen dia, que se hace humear al troje para que sea buen afio:
“Qallay p’unchay agostupin goshiichikuyku llapan mihuykunata wasiyku uhupi,
chaymi allin nigku” (También el primero de agosto le hacemos humear a todos los
alimentos dentro de la casa, asi decian que eso era bueno).

4.8. LAS AMENAZAS

“Naupaq wayna kashaqtiyga, manan gurgujuga karanchu, manan uyariku-
ranchu chaymanta rimaqtaga, hinallagmi ratamantapas. Papata waqaychaqti-

148



Mihuy oqariy mita (tiempo de cosechar)

kipas kurun lluyta mihurapun chay ich’ukuru. Kay pachakunaga huk hinamanmi
tukupushan, manan faupaq hinafiachu, wagaychaykugtikipas mayu killa kaman
kakuq paya papapas”.

(Antes, cuando yo era joven, no habia el gorgojo, no se oia hablar de eso, lo
mismo pasa con la rata. Cuando guardas la papa también se lo come el gusano
de la paja. Los tiempos estdn cambiando mucho, ya no es igual como antes,
cuando guardabas la papa vieja duraba hasta el mes de mayo).

Nicanor Villafuerte Palomino (Chuypa, Pantipata)

Los alimentos almacenados también pueden ser atacados por algunos animales,
para eso, igual que durante el tiempo de cultivo, existen algunas costumbres, sefias
y rituales. Pero también nos informan que en los Ultimos tiempos estos problemas
se han incrementado y ya no se puede combatir como antes.

4.8.1. Los insectos

Placida Laurente Chavéz y Rosa Camargo Mejia (Huancancalla) cuentan que hay
un gorgojo que vive en las pepitas de los molles, de ahi se meten a la casa y afectan
al maiz, volviéndolo polvo. Son de dos clases, uno tiene la boca como gancho y es
grande, el otro es mas pequeiito y vuela por el aire como mosca, dicen que éste es
el peor, los matan echandoles agua hervida, pero los que vuelan escapan. A veces
llega con gorgojos ya desde la chacra, dicen que en los Ultimos afios cada vez hay
mas gorgojos, que no se pueden combatir con mufia porque son duros, por eso
tienen que usar pastillas o insecticida en polvo.

Nicanor Villafuerte Palomino (Chuypa, Pantipata) dice que él no usa esos insec-
ticidas en polvo, porque pueden hacer dafio. “Por eso (del trigo y maiz) guardamos
lo necesario para nuestro uso, para nuestra chicha y lo que queda lo vendemos, so-
brando para la semilla”. En Sumaro, Samuel Chacén Béjar y Antonia Estrada Sanchez
cuentan que una forma de combatir es haciendo secar bien y aislando las mazorcas
afectadas. Francisco y Nicolasa Tupa Salas (Paucarccoto) dicen que para eso se al-
macena con bastante eucalipto y muia.

Para prevenir la presencia de los insectos, antes de almacenar se debe limpiar
bien la casa. Luisa Mejia Victoria (Chinchaypucyo) explica que cuando aparece la
polilla se limpia las paredes con escoba, y se hace humear con muia, eucalipto e
incienso a la casa de troje. Gregorio Chacén Llogque (Racrarumi, Chinchaypucyo)
dice que el g’osfiiy también sirve para evitar los insectos.

Segundina Carbajal Huaman (Chillcaccasa, Pantipata) dice que actualmente ha
aparecido el ichukuru (gusano de paja) que se combate con esos “medicamentos”.
Tomas Pilco Puma (Sunchumarca, Parccotica) recalca: “Es una plaga de estos tiem-

149



Criandonos entre plantas y hombres

pos”, pero él dice que se puede combatir echando ceniza dentro de la casa. Nativi-
dad Chacén Vargas (Parccotica) dice que el ichukuru penetra a la papa muy adentro
y ya no se puede hacer nada, esas papas se vuelven amargas.

4.8.2. Larata

“Kunanga waqgaychashanku plastikumanta wayagachakunallapifian, kunanqga
rataya muhurapun lluyta tagepeqa. Nirakun rataga pagarimun familiantin tiyas-
gankunantan nispa, nirakun Qosqopifian kashan nispa hinaya kaypipas rihuri-
run, mihunmi triguta, cebadata imatapas”.

(Ahora lo estamos guardando en saquillos de plastico, porque en tage se lo
come la rata. Decian que la rata ha aparecido de lo que han convivido entre
familias, decian que ya estaba en el Cusco y por fin ha llegado aqui, se come el
trigo, la cebada y otros).

Inocencia Ricra Huillca de Villafuerte (Samancca, Pantipata)

El animal mas perjudicial y que se come los alimentos almacenados es la rata. En
Huambomayo cuentan que antes sélo habia ratones pequefios, que no eran tanto
problema, pero ahora ha aparecido la rata y ésta llega a hacer su nido en los techos,
hasta en el troje. Dicen que las ratas llegaron a partir del tren que va a la Conven-
cion, escondidas en los cajones de frutas, asi llegaron primero a lzcuchaca y de ahi
se dispersaron llegando hasta Chinchaypucyo.

La rata es la principal causa de que ya no se use mucho el tage, pues este animal
ataca facilmente estos depésitos. Por eso lo guardan en saquillos, porque es mas
facil controlar. En Huancancalla nos contaron que hay 3 clases de ratas, unas grises,
otras blancas y marrones; que se suben al tejado y caminan sin tener miedo, que
agujereaban hasta las ollas de fierro y mucho mads al tage. Para combatirlas ahora
se cria gatos.

Alli también, Rosa Camargo Mejia y Narciso Gonzales Laurente (Huancancalla)
nos dijeron que las ratas aparecieron por los pecados de las monjas, por eso son de
color gris, como los habitos de las monjas.

4.8.3. Cuento del ratén y el hak’achu

Existen cuentos en los que se expresa que los animales también consiguen sus
alimentos con esfuerzo, incluso los ratones. Como el siguiente relato que nos trans-
mitid Tomas Pilco Puma (Sunchumarca, Parccotica), sobre el raton y un avecita lla-
mada hak’achu:

“Como sabemos el ratdn siempre junta alimentos para comer, asi en la co-

150



Mihuy oqariy mita (tiempo de cosechar)

secha esta debajo de las piedras, para eso ya también el hak’achu se roba sus
alimentos que guarda para los meses de febrero, que para esa fecha todavia los
frutos no estdn maduros, y no hay nada para comer. El ratén dice: ‘¢Quién no
mas se lo lleva lo que me guardé?’, y el hak’achu estd gritando al lado de la casa
del raton. En uno de esos el ratdon lo habia encontrado llevando su cosecha y
le dice: ‘Tu habias sido el que me robaba, en vez de que estés gritando en las
rocas por que no te juntaste ti también comida, yo me junté con sacrificio’, y le
dio palazos”.

4.9. NUESTROS ALIMENTOS SE TRANSFORMAN

Cuando se termind la cosecha y almacenamiento, cuando ya se tiene los alimen-
tos en el tage, algunos se usaran directamente en la preparacion de diversas comi-
das, pero otros necesitaran cierto tratamiento para recién poder ser consumidos,
para tener otras formas de prepararlos o que duren mas. Estos alimentos requieren
ser pelados, secados, lavados, o molidos. Aqui se inicia otro proceso que también
se realiza en mutua crianza con la naturaleza.

4.9.1. Los alimentos que se transforman para ser consumidos

Existen algunos alimentos que no se pueden consumir en su estado natural, que
necesariamente debe realizarse un proceso para hacerlos comestibles.

El lavado y secado de la quinua

La quinua se lava para quitarle el amargor que tiene en su cdscara. Esto se realiza
frotando en agua hasta que salga toda su lavaza y luego se cierne, la lavaza se pue-
de usar como detergente. Luego se extiende y se hace secar bien durante algunos
dias, porque si se guarda con humedad se puede honguear. Este proceso se realiza
cuando se va a cocinar, sacando la quinua almacenada para recién lavarla.

El lavado de tarwi e insecticida natural

“Kunan kutikunaqga tarwitaga chulluchishanku unu pila phagchallapifia ma-
nafian mayumanpas apaykuchu, fiaupakqga apagya kayku waq mayuman chay-
piya chulluchimuq kayku hayan g’aymananpaq huk wask’awan sach’aman wa-
taruspa, mana mayuq aparunanpag, mana wataruktinga mayusya wanturapug
hutag manasya kakchu chakra ruwananku p’unchaypaq, chaymantapas kaklla-
tagya ch’asti runakuna pay kunapas apakapullagkutaqya”.

(Actualmente el tarwi se esta poniendo a remojar en el cafio de la pila, antes
llevdabamos al rio del otro lado, alli lo remojabamos para que pase el amargo,

151



Criandonos entre plantas y hombres

amarrando con una soga a un arbol, para que no se lo lleve el rio, si no lo ama-
rraban se lo cargaba el rio o no habia para el dia que haciamos la chacra, tam-
bién habia una persona “maestro” que se lo llevaba).

Alejandrina Huayllas Reynoso (Anansaya)

El tarwi es un alimento que en su forma natural es amargo, por eso se hace hervir
y esa primera agua se bota, luego se debe lavar y remojar el tarwi por varios dias
para que termine de salir su amargo y recién se pueda cocinar. Antes se lavaba co-
locandolo en un riachuelo, en Anansaya nos contaron que se hacia una especie de
nido de paja, alli se colocaba el tarwi y se ponia al torrente, amarrandolo con una
soguita; asi se dejaba entre 4 dias y una semana, dependiendo de la fuerza con que
venia el agua. Actualmente lo colocan en un saquillo. Alejandrina Huayllas Reynoso
recuerda los riesgos que se pasaba antes: “Una vez lo pusimos a remojar en una
canasta en la quebrada y se lo habia llevado el tarwi, sélo quedaba la canasta vacia
en el rio. Antes en esta comunidad habia bastantes personas de malas costumbres,
ellos veian la espuma que salia en el agua y por ahi lo seguian hasta donde estaba
el tarwi remojando”. Natividad Gonzales Gamarra (Huambomayo) dice que para
evitar esos problemas, algunos llevaban el tarwi a las zanjas donde nadie transitaba
y alli lo dejaban amarrado con una cuerda.

Bonifacia Castro Cruz (Chinchaypucyo) afiade que al remojarlo en agua se vuelve
mas fresco. Ahora algunos ya no lo remojan en el riachuelo, sino bajo el cafio de
agua. En Paucarccoto dicen que cuando se ha remojado pero no se llega a cocinar
todo, lo que sobra se puede hacer secar como la chochoga y luego se vuelve a pre-
parar.

En Anansaya, Huancancalla, Ocra y Parccotica, dicen que cuando hacen hervir el
tarwi, el agua de esa primera hervida se utiliza como insecticida, para bafar a los
vacunos de garrapatas y piojos, y de esa manera desparasitarlos en forma natural.
Lucas Mescco Huampotupa (Anansaya) dice que esta agua también se utiliza para
fumigar los cultivos:

“Yo he hecho la prueba para fumigar la papa, a una chacra lo fumigué con
puro quimico y a la otra con pura agua de tarwi y ambos me resultaron igual,
por eso ahora para fumigar uso agua de tarwi, porque su amargo mata a los
insectos. S6lo me compro pegamento para combinarlo con eso, para que dure
encima de las hojas. También hay hierbas amargas, con eso también se puede
aumentar, haciéndolo hervir. También es muy bueno el zumo de la pagpa (ma-
guey), eso también se combina con un poco de agua, el jugo se saca golpeando-
lo 0 machacandolo con algo, con todo eso se puede controlar de los insectos”.

152



Mihuy oqariy mita (tiempo de cosechar)

4.9.2. Los alimentos que tienen otras formas de consumirse

Derivados del maiz

Del maiz crudo seco se puede hacer harina que se usa para cocinar, Gregorio Cha-
con Llogque (Racrarumi, Chinchaypucyo) cuenta que hace moler maiz para com-
binarlo con harina de trigo y elaborar pan, se muele como 2 arrobas de trigoy 1
arroba de ese maiz. Con el maiz a medio tostar, lamado harwi, se hace harina para
preparar lawas. Y con el maiz tostado se puede hacer harina que se usa en desayu-
nos y algunas comidas como sankhu.

Otra forma de preparar el maiz es el sara pela o maiz pelado. Para pelarlo se uti-
liza ceniza o cal, Gregorio Chacdn Llogque (Racrarumi, Chinchaypucyo) dice que con
ceniza es un poco dificil, se hace como barro, en cambio con cal es mas facil. Una
vez pelado este maiz se prepara como mote o también para hacer picantes o lawas.

El mote que sobra se hace secar y se convierte en chochoga.

Del maiz germinado se hace jora para preparar chicha. En Chinchaypucyo se uti-
liza la variedad de maiz chiwanuay.

Derivados del trigo y la cebada

Del trigo ya pelado se hace harina, se usa para pan y para poner a la chicha cuan-
do esta fria, para que madure, el pakapa. Ademads el grano de trigo se puede tostar
harwiy moler, se usa para cocinar. En Chinchaypucyo y Paucarccoto cuentan que el
trigo o la cebada se tuestan en la tostadera a fogdn, luego se muele, algunos lo co-
nocen como mashka y eso se utiliza en el desayuno diario, aunque ahora casi ya no.

Del trigo y la cebada pelada también se hace chagepa o chage, en Huancancalla
dicen que la variedad de cebada wentir es la mas indicada. Agustin Almiron Robles
(Sumaro) explica que lo tuestan medio cocido y lo llevan al molino de granos, pero
no se muele completo, solo se hace que esté menudo. También se puede hacer en
batdn, luego se ventea y con eso se puede hacer sopas.

Otra forma es el machacado, que puede hacerse del trigo o la cebada, que con-
siste en machacar el grano sea en molino o batdn, se usa para sopas o ponches.

De las habas

Las habas secas se pueden moler y convertir en harina, para elaborar ponches
y lawas, en Chinchaypucyo nos cuentan que las muelen en batdn de piedra. Las
habas también se tuestan harwi y se pueden cocinar para comer con mote, eso se
llama phuspu. Ademas se pueden tostar y comer directamente, es el dulce de nifios
y adultos pues se lleva en el bolsillo y por su dureza se come lentamente, como si
fueran caramelos.

153



Criandonos entre plantas y hombres

. ey, A
Manuela Chacén Sanchez pelando quinua en Chala guardada en un arbol. Cconcahuaylla,
batdn. Chinchaypucyo. Sumaro

Parte del procso de prearado del chufio. Ocra.

154



Mihuy oqariy mita (tiempo de cosechar)

De la fruta

Las frutas se cosechan en sazon, es decir ni muy verdes ni muy maduras. Para
consumirlas se requiere ayudarlas a que maduren, Lucio Ccallo Toromanya (lvin,
Pantipata) cuenta que para hacer madurar las paltas se hace calentar ropas viejas,
con eso se envuelven y maduran rapido. En el caso de la chirimoya, se debe cuidar
que no le agarre el frio y sélo madura cuando esta tibio.

De la fruta Iicuma se hace harina. Tomasa Condori Cisneros (lvin, Pantipata) ex-
plica que primero pican, hacen secar, luego lo muelen y eso lo venden para que ha-
gan helados. Pero para alimentar a sus hijos preparan harina de Iicuma con frutas.

La llipht’a

“Tullunkunamantapas llipt’an ruwagku, k’anayuspa yuragman usphagq tukunan
kama kanayku gollpucha kanan kaman. Chayniyuqtan kukachata hallpakuyku”.

(También de los tallos se elabora la /lipht’a, quemandolo hasta que la ceniza
se vuelva blanco, quemar hasta que se vuelva suave y blanco. Con eso pikcha-
mos nuestra coquita).

Juan Pallardel Chaifia y Lucas Mescco Huampotupa (Anansaya)

En Anansaya nos explicaron que los tallos secos de la quinua se utilizan para ela-
borar la llipht’a que acompana el pikchado de coca. Esa llipht’a de quinua también
es alimenticia y hace que se aproveche mejor la coca. En Ocra dicen que también
se puede elaborar llipht’a con los tallos secos de las habas.

4.9.3. Deshidratacion de tubérculos

Para que la papa pueda conservarse mas tiempo se realiza un proceso de secado
o deshidratacion, para el que se usan algunas variedades de papas nativas. Esto se
realiza los meses de junio y julio, el resultado final es el chufio o la moraya, cada uno
tiene un proceso de secado que varia un poco. Un proceso similar se realiza con la
ocay la lisa.

Hay varias sefias que indican que caera helada: cuando cantan los leqgechos (Ocra
y Anansaya), cuando hay viento fuerte, mucho sol o mucho frio (Parccotica), cuando
en las noches el Mayu (Via Lactea) estd como una nube (Paucarccoto).

Angel Huamén Concha (Ocra), explica que hay secretos para saber si la helada
caera varios dias. Cuando desde la mafiana empieza a soplar el viento de abajo,
hasta que se entre el sol, esa noche se tiene que tender la papa para hacer chufio.
“Algunos piensan que porque una vez cayo la helada bien, creen que la siguiente
noche también habra helada, pero no siempre es asi”.

155



Criandonos entre plantas y hombres

Chuio

Sobre el chufio nos explicaron en Huambomayo, Ocra y Parccotica que cuando
hay bastante helada, especialmente el mes de junio, se deja la papa durante 3 dias
y 3 noches hasta que la helada le coja bien. Luego se tiene que pisotear para que
salga el agua, después de un dia se tiende para el secado.

Marcela Bergara Carbajal (Ocra) cuenta que antes no necesitaban llevar la papa
a lugares especiales, bastaba tenderla en los pastizales, pero estos Ultimos afos no
esta cogiendo bien la helada, sélo esta saliendo papa seca y de color negro, helada
de un costado pero del otro no. Tomas Pilco Puma (Sunchumarca, Parccotica) aclara
gue segun venga la helada, se adelanta o retrasa la elaboracién del chufio.

Eugenio Valdez Hanampa (Ocra) nos informa que existen tres variedades de chu-
fio: yana ch’ufiu, gara ch’uiiu y p’osqo ch’ufiu.

Se puede elaborar chufio de todo tipo de papas, pero es mejor hacerlo de papas
nativas:

“Ch’ufiuta ruwagqtikiga kay musoq papakunamanta nishutan ch’usagman
tukun wafiunmi, manan llasayninpas kanchu kay musoq papakunaqga unun ka-
mallan, chaya uchuychallaman tukupun ch’akipuspapas”.

(Cuando haces chufio de las papas mejoradas pierde mucho volumen y peso,
porque las papas mejoradas son pura agua, por eso disminuyen el tamafio y
cuando se seca también se reduce).

Lucas Mescco Huampotupa (Anansaya)

En Anansaya mencionan que las variedades kuyban, berrio y pharamalla sdlo se
usan para hacer chufio. Tedfilo Umeres Paucar de Pantipata menciona que la yuraq
wafia sélo se utilizaba para chufio y moraya.

Moraya

La moraya es un proceso mas largo de secado de papas, las que al final tienen un
color blanco, a diferencia del chufio que es oscuro.

En Huambomayo, Ocra, Pantipata y Parccotica; nos explicaron que para elaborar
la moraya, se lleva la papa a un lugar donde cae bastante helada, luego de que le
cogio la helada dos o tres noches, amontonan esa papa y la pisan, la llevan a pozos
de agua donde se remoja hasta 2 semanas; después la sacan para que seque al
calor, luego de tres dias o mas las almacenan. Mariano Huayllas Ccarhuachin (Anan-
saya) especifica que ellos utilizan tres variedades de papa: azul wafia, yuraqg waia y
simp’a wafia. Afiade también que al poner en las pozas, se pone con paja, y cuando
al final se tiende al sol para que seque, alli también la helada coge a los que no ha
cogido antes.

156



Mihuy oqariy mita (tiempo de cosechar)

Qachu ch’uiiu (papa helada)

Cuando cae la helada, hay una forma de preparar la papa que es el gachu ch’ufiu
o primeros chufios. Se hace coger la papa con la helada, pero no se continua el
proceso del chufio, sino que esa papa helada se pela y se sancocha. Esta tiene un
sabor muy particular.

Qaya y linli

La papa no es el Unico tubérculo que se deshidrata, también se hace un proceso
similar con la oca y las lisas, pero éstas no son tan conocidas como el chuiio y la
moraya.

En Ocra, Eugenio Valdez Hanampa y Leonarda Salén Huaman nos contaron cdmo
se elabora la gaya de la oca. Al cosechar se tiene que colocarlas en un pozo lleno de
agua que se hace cavando un hueco en el curso de un riachuelo o una cequia, este
pozo se tapa con ichu durante un mes. Cuando estan cayendo heladas se saca la
oca y se hace coger con la helada, luego se pisa y se hace secar, se ventea para que
salga la cdscara y se pueda guardar limpio, resulta de un color blanquito. Dicen que
la qaya se hace mejor de la oca agria y para ello la mejor variedad es p’osqo oqga.

Eugenio Valdez Hanampa también nos indica que de las lisas u ollucos menuditos
se elabora el linli, pero tiene un proceso diferente. En este caso primero se hacen
helar las lisas y luego se pone al agua durante un mes, al cabo de ese tiempo se saca
y se vuelve a hacer helar, luego se seca y ya esta listo.

La elaboracidn de gaya y linli también nos la explicaron en Parccotica y Anansaya.
Estos derivados se usan cada vez menos, pero algunas comunidades estan recupe-
rando su uso.

Ademas, la oca es un tubérculo que se debe hacer solear antes de comer, porque
si no su sabor seria agrio. Una vez soleado se vuelve dulce.

4.10. EL CAMBIO DE LAS SEMILLAS

“Muhu saliarapuqgtinga chaymantan trigupiqa pagarin hap’inanpakga pakur-
ma, chaypakqa allin huk muhuwan churayllan”.

(Cuando la semilla se degenera es porque no se cambia, de eso es que al trigo
le agarra la pacorma, la solucién seria cambiar la semilla).

Seleduefio Gallegos Puma (Sumaro)

Y para completar el ciclo de las plantas cultivadas, tenemos que mencionar el
intercambio de semillas, pues es lo que garantiza que haya una nueva produccion.
Esto es para que, asi como las plantas nos brindan muchos beneficios, también

157



Criandonos entre plantas y hombres

nosotros les brindemos el ambiente adecuado y las ventajas necesarias para su
crecimiento. Haciendo que este ayni o crianza mutua se prolongue en el tiempo.

Para que las nuevas plantas crezcan bien, se necesitan cambiar las semillas cada
cierto tiempo. Esto hace que las semillas produzcan bien en un nuevo suelo pero
con condiciones similares, con todos los cuidados que ya vimos anteriormente. Este
intercambio es una forma de hacer viajar las semillas de Chinchaypucyo, que visiten
otras tierras y familias, y a su vez otras semillas lleguen a nuestras tierras, de esta
manera garantizamos su diversidad y subsistencia.

Si bien las personas mayores de las comunidades de Chinchaypucyo nos dijeron
tiempos determinados en que cambian sus semillas, tampoco es que sean fijos, pues
dependen de la variedad de la semilla. Se considera que si después de unos afos la
semilla sigue produciendo bien entonces no se cambia porque quiere decir que la se-
milla quiere quedarse mas tiempo, pero en cambio si ya no produce bien, quiere decir
gue esta semilla ya envejecid y quiere ir a visitar otras tierras, hay que cambiarla.

Aiiu: En Ocra cambian las semillas cada 4 afios, intercambiandolas o comprando
nuevas semillas en Cusco o lzcuchaca. En Anansaya lo hacen cada 3 afos, segun
haya sido la produccién anual, intercambian u obtienen nuevas semillas en las fe-
rias.

Arveja: En Huambomayo y Sumaro no cambian, en Huancancalla lo hacen cuan-
do florece poco.

Cebada: En Sumaro cambian de 3 a 4 afios, trayendo de lugares como Chacan
(Anta). En Llaullicancha (Huambomayo) es de 4 a 5 afios, obteniendo semillas de
Cusco o Anta. En Parccotica es de 5 a 6 afos.

Frejol: En Huancancalla de 3 a 4 afios, comprando en Cusco.

Habas: En Ocra es cada 2 o 3 afos, intercambiando o comprando de Totora (Ccor-
ca) o Anta. En Parccotica depende del sector y de la produccidn, siendo entre 2 y
4 aios, mayormente hacen el cambio con otras comunidades o consiguen en el
mercado.

Lisas: En Parccotica es cada 4 a 5 afios, intercambiando con otra comunidad o en
el mercado. En Anansaya hacen igual pero cada 3 afos.

Maiz: En Chinchaypucyo lo cambian de 1 a 2 afios, intercambiando o comprando
de Arabito (Huanoquite) o Urubamba. En Paucarccoto es de 3 o 4 afios, consiguien-
do de Anta y Cusco. En Ivin (Pantipata) y Huambomayo es cada 3 afos, en Huambo-
mayo nos explican que consiguen la semilla de zonas aledafias, como Huamanchar-
pa y Huancancalla, dicen que si no se corre el riesgo de que la semilla no se adapte
y no prenda. En Pampaera (Huambomayo) da bien la semilla de Urubamba porque
la tierra o el clima es similar. En Huancancalla dicen que cambian la semilla cada 2
afos, traen de Qquenaparo y Arabito (Huanoquite).

158



Mihuy oqariy mita (tiempo de cosechar)

Al intercambiar, asi como se trae semillas de otros lugares, las semillas del distrito
Chinchaypucyo también son llevadas a otros lugares, y tiene que ser en zonas de
similar clima, altitud y suelo. Gregorio Chacdn Llogque (Racrarumi, Chinchaypucyo)
comenta que a veces el maiz chiwanuay no crece igual en otras zonas, eso es por
gue: “Manan kayga allpanpifiachu, imaynan karachallagpipas granon llogsin” (Ya no
esta en su tierra, aunque en tierra pobre sale de granos grandes).

Aunque no todas las variedades necesitan que se cambie de semillas, en Chin-
chaypucyo dicen que el maiz chiwanuay y el t'ika paragay no se cambian.

Oca: En Parccotica cambian cada 3 o0 4 aiios, las nuevas semillas las compran o las
intercambian con otras comunidades.

Palta: En Ivin (Pantipata), Lucio Ccallo Toromanya explica que también las paltas
se cambian: “Muhutaga ukwan churayku machuyapugtinfia, manafia rurugtin chay-
fian wakwan churayku chayfian hukmantaga churayku” (La semilla lo cambiamos
cuando ya envejece, cuando ya no produce lo cambiamos y ahi recién plantamos
otra vez).

Papa: En Ocra cambian cada 2 o 3 ainos, dependiendo de la produccidn, consi-
guen semillas de Anta, Cotabambas y otros lugares. En Huambomayo cambian de 4
a 5 afios, trayendo semillas de lzcuchaca o Chinchero. En Parccotica también de 2 a
3 afios, comprando del mercado o de otra comunidad.

Tarwi: En Ocra y Anansaya casi no cambian. En Parccotica es de 4 a 5 afos, cam-
biando con otras comunidades o trayendo del mercado. En Huancancalla depende
de cuanto ha producido, cuando produce poco recién cambian, intercambiando o
comprando semillas en Anta.

Trigo: En Anansaya, Huancancalla y Paucarccoto cambian de 2 a 3 afos, com-
prando de ferias en Cusco o lzcuchaca, pero también trayendo de Arabito (Huano-
quite) y Chinchaypucyo, o entre las mismas comunidades. En Ocra las obtienen de
Chinchaypucyo y Huancancalla. En Parccotica y Sumaro es cada 3 afios y se obtiene
de lugares como Huancancalla, Pacas y Arabito.

Gregorio Chacén Lloqque (Racrarumi, Chinchaypucyo) cuenta que antes compra-
ba semillas del INIA: “Por afios he comprado, pero esos trigos ya no te sirven como
el cafiarin blanco o el yanabarba, si te haces una lawita ya no es espeso. En Arabito
aun encuentras buenas semillas, ellos las mantienen”.

159



Criandonos entre plantas y hombres

160




Llank’asqanchiskuna santon
(Los santos de nuestros cultivos)

“Sapanka mihuypapas kanmi santun, kunan trigukpas San Isidro, Mamacha
ninkun cebadataqa, Qolge ninkutagmi tarwita, Roma ninkutagmi papata, chayqa
sapanka santunmanmi t’inkapunayki vinuwan chayllan wayllusunki. Noganchis-
punipas apukunamantapunin kausanchis aukikunamanta ima”.

(Cada alimento también tiene su patrdn, por ejemplo del trigo es San Isidro,
Mamacha dicen a la cebada, Qolge dicen al tarwi, Roma dicen a la papa, enton-
ces a cada santo tienes que t’inkarlo con vino y ya la produccidn te acompafia.
Nosotros mismos dependemos de los apus, de los aukis).

Gregorio Gonzales Estrada (Anansaya)

Las festividades catdlicas que se celebran en el distrito de Chinchaypucyo, no son
iguales en todas las comunidades, ni se festejan en la misma dimensidn. Y varias
de estas, que aparentemente vinieron con el catolicismo hace como 500 afios, mas
bien tienen un trasfondo ancestral encubierto y ahora son parte del sincretismo
cultural. Asi, en varias personas mayores aln estd presente una relacion directa de
estas festividades con las actividades en la chacra, las fechas en que se celebran
pueden ser referentes para saber en qué momento sembrar, o el cémo se desarrolle
la festividad (sea el clima, el rostro de la imagen, la organizacion, las ofrendas, etc.)
son sefiales o formas de comunicacidn que les indica como serd la chacra en ese
afio agricola. Inclusive algunas imagenes de santos, santas o virgenes pueden ser
patrones de las chacras o tener asignados algun cultivo, alimento determinado o
actividad agricola especifica.

Quiza también por estos motivos los comuneros celebran las festividades con
mucho fervor, dando lo mejor de si, tanto como su tiempo, su trabajo y su dinero,
para celebrar bien a determinada imagen; pidiendo que sus cultivos produzcan bien

161



Criandonos entre plantas y hombres

y que no les ataquen inclemencias del tiempo o les caigan plagas. Varias personas
mayores sefialan que si siempre te acuerdas de una Virgen o un Santo determinado,
le ofrendas, haces bien tu cargo en los dias de su fiesta; esta imagen también te va
a ayudar; y de manera inversa si no le cumples, también te puede ir mal.

Lamentablemente, con el transcurrir de los afios se esta perdiendo el trasfondo
de estas festividades, el respeto hacia estos santos, santas y virgenes, las relaciones
de éstos con las actividades de la chacra. Aun algunos mayores recuerdan y lo re-
lacionan, pero las nuevas generaciones celebran tales festividades Unicamente por
motivos de costumbre, y también hay personas que ya no lo hacen por el ingreso
de las nuevas religiones.

5.1.LOS SANTOS DE ALGUNOS CULTIVOS Y
ANIMALES

5.1.1. La Santisima Cruz, arariwa de la papa

La cruz se celebra entre el 2 y 3 de mayo, en cada comunidad hay una o mas cru-
ces que se festejan esa noche, como la Cruz de Huamansinchi en Chinchaypucyo.
Pero sdélo en la comunidad de Ocra nos dijeron que la cruz protege los cultivos de
papa y por eso se le llama arariwa:

“Santisma Cruz chakrakunaq arariwan, sapa watanmi santisima cruz llogseq
chakrakunaq patanman chakra llank’asqakuna gawaq, apakugmi laymikunaman
maypichus chay wata papakuna winan chayman. Chay cruzqa ruwakuq llaqgta-
piya, chaymanqga apagku bendicion churacheqya inlishaman, chaymanta ayllu-
man kutichimuspa walgachigkun vendisasa uno botellachakunawan makinku-
naman”.

(La Santisima Cruz es arariwa de las chacras, cada afo la Santisima Cruz salia
hacia el borde de las chacras a cuidar los sembrios, se le llevaba a los laymes
en donde ese afio crecian las papas. Esa cruz se construia en el pueblo, luego lo
llevaban a hacerlo bendecir a la iglesia, luego después de retornarlo a la comu-
nidad se le colgaban a los brazos botellitas con agua bendita).

Angel Huaman Concha y Encarnacién Huaman Concha (Ocra)

Dicen que antes el 3 de mayo era una fiesta grande, estaba a cargo de los ma-
yordomos o capitanes, se celebraba con musica de corneta, bombo y tambor toda
la noche, bailaban k’achampa y chileno desde el dia dos hasta el dia cuatro. Antes
llevaban esta cruz hasta Chinchaypucyo a escuchar la misa, acompafiada por las
danzas. Pero esa costumbre ha disminuido.

162



Los santos de nuestros cultivos

Angel Huaman Concha (Ocra) cuenta que al final de la fiesta hacian el kacharpari,
en el que se despedian bailando y a cada danzante le entregaban un silwi, que con-
sistia en un conjunto de alimentos trabajados en la comunidad, como papas, lana,
carne, que se metian en una canasta, con canastitas y cucharones de madera. Tam-
bién entregaban papa por cargas, los carguyoc y caporales los repartian a todos.
“Con todo eso habia buena produccién porque se le daba a todos por el sacrificio
gue habian pasado”.

En varias comunidades también ponian cruces, especialmente en sitios donde
se trabajaba mads la tierra, para que protejan a los cultivos del granizo, la helada o
cualquier desgracia.

5.1.2. San Isidro Labrador, patron del trigo

“Trigoq santuntan San Isidruta suwapanku inlishaykumanta imaraykuchus
munay risch’ayniyoq karan chay rayku, puka uyachan karan, munaychatan
p’achachigku tukuy hunt’asga yapunapagq hina, hunt’asqan karan. Chay ya raymi-
chapugku chaymantataqya sumaqgta mihuyta qopug, huch’uy chakrakunallaman-
tan allinta ogarigku sumagqta triguta, kunanga manan chaynafachu. Chaypitagmi
t’inkagku triguta, chaymantapas sumaqta raymichagku. Kakllatan hinallatatagmi
ruwapugku raymichakuyninpipas, hina imaynachus ruwakun chay trigu t'akaypi
hina, chaypi wankagku, chaymantapas t’antata ruwagku sibunankupagq llapanku-
man, chaypipas chapuqa ukyakunmi, ahayoq hak’uyoq p’uyfiukunapi munaychan
karan chay ruwayqa kay aylluykupi”.

(Nuestro santo del trigo que es San Isidro nos han robado también de nuestro
templo, porque tenia una imagen muy hermosa, con una carita colorada, ves-
tia muy bonito, con sus herramientas de arado, era todo completito. Le hacian
su fiesta y en recompensa les daba buena producciéon, de parcelas pequefias
levantaban buena cantidad y calidad de trigo, ahora ya no es asi. Ahi es que
le hacian su t’inka al trigo también, lo festejaban bonito. La misma costumbre
hacian en su fiesta, simulando lo mismo que se hacia en la siembra del trigo, alli
hacian el wankay, para esa ocasidn se elaboraba pan para derramar al publico,
también alli se tomaba chapu, chicha con harina en chatos, era muy bonita esta
costumbre en nuestra comunidad).

Jacinta Cruz Gallegos y Carmen Troncoso Puma (Sumaro)

En todas las comunidades identifican a San Isidro como el santo “sembrador”
del trigo y lo nombran sobre todo en la siembra y en la trilla. Su fiesta es el 15 de
mayo, actualmente sélo se celebra en Chinchaypucyo, antes se realizaba también
en Huancancalla, Sumaro y Pantipata. Aunque esta festividad no se da en tiempo
de siembra, se hace la representacion del chakrakuy, que es la siembra del trigo
con yuntas de ganado con todas sus costumbres, como los descansos. Dicen que

163



Criandonos entre plantas y hombres

esto ayuda a que el Patrén San Isidro proteja al cultivo que ya esta creciendo y que
produzca bien. Algunos dicen que San Isidro es el que pone las semillas, a través del
Marcelo. En Huancancalla contaron que antes en esta festividad también hacian
ofrenda a la tierra y a los apus.

En sus conversaciones, las personas mayores cuentan que la primera variedad de
trigo que llegd a Chinchaypucyo es el candano, por eso la imagen de San Isidro lleva
esta variedad en las manos, como una sefal de que es la mas antigua de la zona.
La imagen tiene varios elementos que representan las acciones agricolas, como el
recipiente de cuerno llamado chambarro y la picana que lleva amarrada a un palo,
con la que se conduce al ganado en la yunta. También se dice que la primera vez que
habian trillado el trigo fue en la era de San Antdn, que queda a media ladera en la
subida al cerro Huamansinchi, y llevaria el nombre del pueblo colonial de aquellos
afos.

En Sumaro, Jacinta Cruz Gallegos y otras sefioras nos contaron que antes rea-
lizaban el chakrakuy durante la fiesta del Sefior de Exaltacidon (14 de setiembre),
debido a que en esta fiesta salian varias imagenes entre ellas San Isidro, la hacian
coincidir con la época de siembra; asi podian celebrar y alegrar a las semillas y a su
patrén San Isidro, evitando que se resientan y abandonen nuestras chacras. Pero al
parecer al irse perdiendo esta costumbre sélo estan quedando trigos que no rinden
ni tienen la calidad de antes, como menciona el testimonio:

“Chay raymitaga ruwagku Taytacha Exaltaciontawan kuska chunka tawayoq
setiembre killapi, chay wankaq goyakunapakqga ruwapugku sumagq t’antakunata,
wawakunata cheqaq hatunkunata, chayta g’epirukuspan wankagku trigo t’akay
wankakunata. Chaymantapas kagmi huk patrén, mana wakay munagkunataga
riendanwanmi wagtamuk hutaq waqgtanawan, kunan kamapas chay patronman-
ta kaq wiragochaqa Llog’e sutinchasqa, kausakushanragmi kunan kamapas. Lla-
pan chay kausaykunan chinkapun chay inlisha suwachikusgaykumanta pacha,
aswan kunan huk taytachaq rikch’aynintan sayachipanku santuykuta, ichaqa
manan fiaupa kaq hinafiachu. Chaymanta pacha allin mihuykuna hukman ripun,
aswanqa kay sumagq triguta”.

(Eso lo hacian junto en la fiesta del Sefior de Exaltacion, el 14 de setiembre,
para las sefioras que hacian la wanka les elaboraban unos panes especiales,
mufiecas de tamafios reales, eso se cargaban y asi realizaban las wankas alu-
sivas a la siembra del trigo. También habia el doctor o patrdn, a las que no
querian hacer las wankas les tiraba con su rienda o chicote, hasta ahorita el
sefior que actuaba de patrén es de apellido LLogque, vive todavia. Toda esa
costumbre desaparecié desde el momento que nos han robado de la iglesia,
actualmente nos han repuesto la imagen del santo, pero ya no es igual que el
antiguo que teniamos. Por todo eso los buenos cultivos se han trasladado a otro
sitio, en especial el trigo).

164



Los santos de nuestros cultivos

En Chinchaypucyo dicen que San Isidro también es el santo del maiz porque sus
andas se arreglan con maices y los ultimos choclos del afio.

5.1.3. San Juan, patrdn de las ovejas

Lo celebran el 24 de Junio. Se dice que si llueve este dia, serd un mal afio. Ese dia
observan las estrellas qoto ch’aska para adelantar o atrasar la siembra. En Ocra rea-
lizaban el San Juan Velakuy, la velada de las ovejas. Varios mayores nos describieron
esta fiesta.

A media noche degiliellan un cordero y cocinan su carne, luego juntan los hue-
sitos para hacer la t’inka. Después hacen “matrimoniar” a un animal macho y una
hembra, poniéndole trencillas lamadas oveja t’ikachiy (hacer florecer la oveja, por-
gue ponen lanas de colores en su oreja). Realizan la t’inka y al amanecer, a eso de
las 4 a.m., sahumean el corral de las ovejas y mas tarde los arrean diciendo:

“Mama Castilla, kaypin yachanayki, kaypin corral pufiunayki, kaypitagmi mi-
hunayki, kaypin unu ukyanayki. Kunanga sumagta mirayunki, ama iskayaspalla”.

(Mama Castilla?, éste es el lugar donde estas acostumbrada, éste es el corral
donde duermes, éste el sitio donde pasteas, éste es donde tomas agua. Desde
este momento procrearas bonito, sin dudar).

Luego juntaban todas las lanitas de las orejitas de las ovejas, y las llevaba el pas-
tor de las ovejas, mientras los demds seguian bailando y wankando.

5.1.4. Santiago, patron de caballos y llamas

El 25 de julio es el dia del Patrén Santiago, considerado patrén de los caba-
llos. En Ocra acostumbran colocar adornos en las orejas de los caballos diciendo
“t’ikarisunchis” (florezcamos). En Anansaya y otras comunidades celebraban este
dia antiguamente, pero hoy ya no, sélo al desatar las sogas de los caballos después
de la trilla, hacen una t’inka a este santo.

En Huambomayo dicen que también es patrén de las llamas. Francisco Huaman
Janampa nos describid la fiesta del Patron Santiago del anexo Llaullicancha. La fiesta
comienza con la preparacion de la chicha y el despacho para los apus, que queman
en la noche, en un cerro con cueva. El dia central realizan el t’inkay de los animales.
A las llamas las adornan con trencillas de lana de colores rojo y blanco en sus orejas,
y a los caballos los humeaban. Luego los t’inkaban con chicha fermentada usando
vasos tradicionales como geros de barro o de madera, también podian utilizar el
ch’uru (concha marina). Llenando de chicha un par de estos vasos, el duefio del

1 Mama Castilla es una forma de referirse a las ovejas.

165



Criandonos entre plantas y hombres

animal tiene que botar el vaso, si cae boca arriba es bueno, si el vaso cae boca abajo
significa que puede pasar accidente o robo. Luego de esta prueba pasan a bailar
al compas de quena y tinya, comen chufio? sancochado con kankacho de carne de
cordero, y con papa sancochada.

En Ivin (Pantipata), Presentacién Huaman nos conté una anécdota con el Patrén
Santiago: “Hasta en nuestros suefios viene ensillado en un caballo, una vez mi hijo
mayor me llevd a Satipo y no sé de qué mi yerna me resintid, yo estaba llorando,
llegaron en la tarde mi hijo y mi yerna, dormimos y en mi suefio me dijo: ‘No llores
hija, subete a mi caballo, a mis ancas, nos iremos a nuestra casa, a nuestro pueblo’.
Y de verdad me ha traido”.

5.1.5. San Martin, patrén del maiz

En Paucarccoto, San Martin es considerado el patrén del maiz. Santiago Chavez
Suni cuenta que al hacer ofrendas en el cultivo del maiz, se dice: “No te vas a asus-
tar madre maiz de San Martin”. También nos conté que: “Cuando cae la granizada
también lo hago humear por abajo diciéndole: ‘No te vas a asustar madre maiz de
San Martin’, asi lo llamo hasta tres veces diciéndole ‘hanpuy hanpuy’ (retorna, re-
torna)”.

5.1.6. Los nombres rituales de algunos cultivos

Al momento de hacer rituales se nombra a los cultivos por nombres especiales,
ligados a algun aspecto sagrado que se relacione directamente con el cultivo. A
veces se invoca este nombre junto al del patrén y por eso ambos nombres podrian
confundirse.

A la papa le dicen “Santo Roma”, y dicen que su dia es el 29 de junio, dia de San
Pedro, el primer Papa de la iglesia catélica. Tal vez se relaciona a la “papa” con el
“Papa” de Roma, a quien haria mencidn la frase “Santo Roma”. En Parccotica dicen
que si llueve el 29 de junio es buena sefial.

Al trigo le dicen “Hostia Mama” o “Madre Hostia”, pues con su harina se prepara
la hostia que es utilizada en las misas.

Paro Mama (madre dorada) es la denominacién que se le da a la cebada por el
color dorado de sus granos. Y al tarwi le dicen Qolge (plata) por su parecido a la
forma de las monedas.

2 Sobre el proceso de transformacion del chufio, ver seccién 4.9.3.

166



Los santos de nuestros cultivos

5.2.LAS PATRONAS DE LAS CHACRAS

“San Isidruga trigu t’akagmi, chakrayugkunatagmi kanku Mamacha Carmen-
wan Mamacha Asuntawan”.

(San Isidro es sembrador de trigo y las duefias de las chacras son la Virgen del
Carmen y la Virgen Asunta).
Vidal Mejia Guevara (Chinchaypucyo)

En el anterior testimonio se informa que existen unos santos que son patronos
de algun cultivo o animal, pero también hay las patronas de las chacras, de la tierra
gue se cultiva. En general los patronos de plantas y animales son varones, y las que
bendicen los cultivos son mayormente mujeres, una division de género similar a la
de los trabajos de la chacra. Las dos virgenes mencionadas son las mas celebradas
en la actualidad.

5.2.1. La visita de Santa Isabel a San Antonio

“Chaymanta mamacha Santa Isabel urayamugqtin apamugku ima mihuychus
llogsimushanfia chayta, musoq papachus utaq choqllo, utak ima frutakunachu
kashan chay wichay, chaytan ruwagku allin bendicion churanampagq allin puchu-
puchuy kuhichu kananpaq”.

(También cuando bajaba Santa Isabel sacaban sus primeros alimentos del afio
como las papas nuevas, el choclo, algunas frutas de la temporada, eso lo hacian
para que ponga muchas bendiciones y que haya abundancia en la cosecha).

Feliciano Carbajal Ccarhuachin (Cconcahuaylla, Sumaro)

El nombre antiguo de Sumaro era “Visitacién de Nuestra Seifiora de Sumaro”, ha-
ciendo referencia a la visita de la Virgen Maria a su pariente Santa Isabel. La imagen
de Santa Isabel de Sumaro estd relacionada a San Antonio, patrén del pueblo de
Chinchaypucyo que antiguamente se llamé “San Antdn de Chinchaypuquio”. Dicen
gue estos santos se visitaban uno al otro como si fueran personas vivientes.

El 17 de enero es la fiesta de San Antonio, esa fecha los comuneros de Sumaro lle-
vaban en procesidn la imagen de Santa Isabel hasta Chinchaypucyo, para que visite a
San Antonio. Jacinta Cruz Gallegos (Sumaro) relata que en el trayecto hacen humear
con incienso y derraman flores todo el camino, atravesando sembrios, asi deja sus
bendiciones en las chacras para que haya una buena produccién en las tierras. Los
del pueblo de Chinchaypucyo llevaban sus primeros alimentos cosechados del afio
para ser bendecidos por la Santa y una parte se los daban a las personas de Sumaro,
gue habian trasladado la imagen hasta Chinchaypucyo. En el pueblo la gente decia
“la Virgen ha traido sankhu y huevo”, porque a los de Sumaro les dicen sankhu.

167



Criandonos entre plantas y hombres

En la fiesta del Sefior Exaltacion de Sumaro (14 de setiembre), los de Chinchay-
pucyo correspondian llevando la imagen de San Antonio hasta Sumaro, a que visite
a Santa Isabel, y ambos salian en procesion. En los ultimos afios se ha retomado
esta costumbre.

5.2.2. Virgen Purificada

“Chay killapiga fian llapankupas hallmayta tukunkufia chakrakunatapi fian ha-
mushanfia Mamacha Purificadaq p’unchaynin vendishon churaq, chay p’'unchayqa
incienshuwan qosiiichina chakrakunata, wasikunatapas, uywakunatapas”.

(Todos deben terminar de aporcar las chacras porque la Mamacha Purifica-
cion viene a poner su bendicion, ese dia se debe sahumar con incienso las cha-
cras, las casas y los animales).

Angel Huaman Concha (Ocra)

El 2 de febrero es el dia de la Virgen Purificada, cuya fiesta coincide con el final del
aporque. Gregorio Chacdn Llogque (Racrarumi, Chinchaypucyo) cuenta que ese dia
se hace humear la chacra. Sabino Tecse Huayllas (Huambomayo) dice que ese dia se
hacian los deshierbes del maiz y del trigo.

En Sumaro y Chinchaypucyo dicen que la Mamacha Purificada es patrona del
maiz porque los primeros choclos salen para su fiesta. En Sumaro antes se hacia
un cargo y su anda se arreglaba con maices. Cuentan que bajaban al Nifio de los
brazos de la Virgen Purificada, lo llevaban a las casas donde le regalaban dinero o
alimentos, como maices y choclos. Eso se llamaba nifio much’ay (el beso al nifio).
Todo lo que juntaban lo llevaban en burros al templo y se usaba en la fiesta. Dicen
que quien tenia el cargo de esta fiesta tenia que realizarlo por tres afios.

Angel Huaman Concha y Lucio Huaman Concha (Ocra) nos relataron toda la ce-
remonia de sefialar o marcacion de las ovejas, que se realiza el dia de la Virgen
Purificada. Esta costumbre se realiza t’inkando, humeando y pidiendo permiso a los
presentes, a las ovejas y a las deidades, invocando que los animalitos se reproduz-
can y asi se multiplique el rebafio.

Esta Virgen también esta relacionada a la variedad de papa llamada araq, que es
una variedad antigua y que puede crecer de manera silvestre. Dicen que estas pa-
pitas se escarbaban para la fiesta de la Virgen Purificada y para los carnavales, para
preparar el t’impu. En Chinchaypucyo también se dice que la fecha de Virgen Puri-
ficada es la “despedida del nabo”3, cuando se deja de consumir esta planta porque
ya empieza a florear, y porque ya hay alimentos tiernos para comer.

Sabino Tecse Huayllas (Huambomayo) cuenta que en la zona de Pampaera sem-
bré cebada el dia 2 de febrero, dia de la Virgen, y el cultivo salié de buena calidad.

3 Sobre la “despedida del nabo”, ver seccién 6.5.1.

168



Los santos de nuestros cultivos

5.2.3. Virgen del Carmen

“Mamacha Carmenllatan sagesga hashenda runakunamanga, chaytapas ma-
nakuktinkuraq sagesqa, chaypis nisqa paymi kay allpakunaq allpayuknin nispa,
aman kacharikunkischu maymanpas apanankuta, paytan allinta saminchanaykis
nispa, kay rikch’ayninga karan kunan g’epa kamapas hashenda wasipin”.

(Sélo habia dejado la Virgen del Carmen a los colonos de la hacienda, cuando
le habian pedido para que les deje y les habia encargado que ella era la duefia
de esas tierras, que no dejaran que se la lleven a ningun sitio, tenian que vene-
rarla bastante, la imagen hasta el ultimo estaba en la casa hacienda).

Santiago Chavez Suni (Paucarccoto)

Una de las imagenes mas celebradas es la Virgen del Carmen que se festeja el 16
de julio, fecha en que si llueve es una buena sefial para los cultivos del afio venidero.
Existen varias imagenes de esta virgen en las comunidades de Chinchaypucyo, Ocra,
Pantipata, Parccotica y Paucarccoto. Mencionamos algunas de ellas y su relacién
con los cultivos.

En Paucarccoto, la imagen de la Virgen del Carmen esta relacionada a la antigua
hacienda. Cuentan que el hacendado se llevd a otras imagenes, menos esta virgen
porque es considerada la dueiia de estas tierras, como relata el testimonio anterior.
Dicen que para esta fecha cada persona va con sus respectivas hurk’itas, para que la
siembra del siguiente afio sea buena.

En Chinchaypucyo la fiesta venia desde la colonia, Victoria Flores Gonzales cuenta
que en la década de 1920, la Virgen de la hacienda Paucarccoto visitaba a la Virgen
de la hacienda Ccochapampa en el pueblo de Chinchaypucyo, alli las velaban y el dia
16 ambas entraban al templo, y salian en procesidn junto a la imagen del templo.
Cuando se dio la distritalizacién, esta virgen fue nombrada Hatun Varayoq Mama-
cha. Llegé a tener 12 danzas, pero en los afios de 1980 la fiesta empezd a decaer.

En el caso de Parccotica, Pablo Pilco Puma y Jorge Gutiérrez Chacdn nos relataron
el origen de esta imagen:

“Hace aproximadamente 50 afios, en la comunidad no habia produccién de
los cultivos, la gente vivia prestandose. Y en la capilla sélo tenian la Santisima
Cruz. Habia una sefiora del Cusco que venia a comprar o hacer trueque con
chicha y coca, ella les dijo que no tenian cosecha porque no tenian fe y asi ella
dond la imagen de la Virgen del Carmen que tenia en su casa.

La trajeron en carro hasta Inquilpata, alli la alcanzaron los comuneros que
la llevaron a pie por todo un dia a la comunidad, descansando en el camino y
acompafiada por sus feligreses, cantando y bailando danzas wayllascha y chile-
no. Llegaron al anochecer”.

169



Criandonos entre plantas y hombres

En Ocra, Demetrio Ramos Choque nos relaté el origen de esta imagen, que la
tenia en Hatun Huaylla un sefior que se cambid de religion. Dice que en 1972, ese
sefior queria romper la imagen y los de la comunidad se la compraron. Desde en-
tonces celebraban con danzas chileno y llamera.

En San Roman (Sumaro) y Ocra dicen que la papa maway se siembra en los dias
de la fiesta de la Virgen del Carmen.

5.2.4. Virgen Asunta

Esta Virgen es considerada patrona de las chacras. El 15 de agosto se celebra a
la Virgen Asunta en Chinchaypucyo, con varias comparsas de danzantes. El 24 de
agosto, que es la octava, se celebra a la Virgen Asunta de Huancancalla. Ambas
imagenes tienen sus respectivas leyendas de la aparicion de la virgen y las danzas
gue la acompaiian, Bonifacia Castro Cruz (Chinchaypucyo) nos conté la historia del
origen de la danza chujchu, en la que se relaciona esta danza con el cultivo del maiz:

“El chujchu es una danza antigua, la Virgen se habia encantado en una roca
por alld abajo, en suefios les habia dicho: ‘Trdiganme maicito blanco’, el maiz
blanco habia sido el chujchu. Habian bajado con musica y con la danza chujchu,
quien habia sofado era el que hacia el cargo, asi me han contado. Por eso les
habia dicho en suefios: ‘Si me traen maiz blanco yo me iré contenta cuando me
saquen’. Desde esa vez se sigue bailando sin desaparecer hasta la actualidad, la
Virgen sigue pidiendo el chujchu”.

Otra versidn cuenta Enrique Huanccollucho Sanchez (Chinchaypucyo), que la
imagen habia aparecido en el sector Asagwana y de ahi la llevaron al templo de
Chinchaypucyo, pero volvidé a desaparecer y en sueios les dijo: “Manan nogaqa
ripuymanchu agnallaka, tusukta pusamagqtikiska ripuymanmi, nogan munani gata-
tataqta qara g’epichatawan” (Yo no puedo irme asi nomas, si es que me traen bai-
larines ahi si me puedo ir, yo quiero al que tiembla y al que carga cueros). Entonces
la volvieron a llevar pero acompafiada con las danzas chujchu y llamera, y recién se
quedd en el templo.

Santiago Chavez Suni (Paucarccoto) nos conté el origen de la imagen de Virgen
Asunta de Huancancalla. Cuando habia aparecido en el lugar denominado Huanta-
ro, se la llevaron al templo, pero igual que en la otra historia, desaparecio y volvie-
ron a encontrarla en el mismo lugar de su aparicidn, esto varias veces, hasta que en
suefios les habia dicho que bailen t'aka t’akacha, hamank’ay y t'oqt’oqcha. Lograron
averiguar que cada uno de esos nombres correspondia a una danza: t’aka t’akacha
(baile separados) era llamera, hamank’ay (flor blanca) era chujchu y t'oqt’oqcha era
albazo. La llevaron con esas danzas y ya no se volvié a desaparecer, desde entonces
siempre le acompafiaban esas danzas.

170



Los santos de nuestros cultivos

Santiago Chavez Suni también recuerda que en Huancancalla, cuando las plantas
estaban creciendo y no habia lluvia, se sacaba en procesion a la Virgen Asunta, y
los nifos iban gritando: “Misericordia taytay, unuykita paraykita apachimayku” (Mi-
sericordia sefior, mandanos tu agua, tu lluvia); acompafados con musica de banda
y él leia pasajes de la Biblia relacionados con el agua. “Eso lo haciamos dos a tres
veces en las noches. Habia afios que apenas cuando se arreglaba la Virgen en su
anda, amanecia con la lluvia y ya no se sacaba en procesién, pero habia afos que se
sacaba varias tardes, hasta que lleguen las lluvias”.

5.2.5. Santa Rosa

“Santa Rosaga hamusqas Pantipatanta chakipi, nifiuchanta g’eperukuspan,
maychapicha samaykusga molle sach’ag pachampi llanthunpi, chaymi mo-
lletaga ninku, ‘Yayag uywasanmi’ nispa, chaya llathuwanchis misk’i rurunpas
ch’onganapaq”.

(Santa Rosa vino por Pantipata a pie, cargando su nifio, en algun lugar habia
descansado bajo la sombra de un molle, por eso al molle le dicen “criado por
Dios”, que sirve de sombra y que produce pepas dulces que sirven para chupar).

Presentacion Huamdn (lvin, Pantipata)

Santa Rosa es la patrona del anexo Ivin, y por la historia anterior esta asociada
al molle. Presentacién Huamdn nos contd toda la historia de la aparicién de Santa
Rosa en lvin. Dice que habian dos virgenes y su padre les habia ordenado: “Tu Rosa
vas a entrar a lvin y tu te quedas en Pantipata”. Asi, Santa Rosa anduvo cargando
su nifio, cansada y de calor la virgen dijo: “Me estd dando sed, ¢ Qué cosa voy a to-
mar?”, el nino fue detras del molle y araid una piedra, de donde broté agua, junté
en sus manitos y le llevd a la santa diciendo: “Mama, mam3, ya salio aglita, ahi
estd, tébmatelo, te estara dando sed”. Luego, un varén que estaba sembrando k’usis
encontrd la imagen de la santa y su nifio sobre una piedra con forma de batan, alli
construyeron la iglesia y Santa Rosa se volvié la patrona del lugar.

Cuenta que antes hacian los cargos de albacer y alcalde, su padre hizo un cargo
pero no le alcanzo para contratar una banda, sélo trajo musicos con arpa y violin,
dice que por eso se enfermd y murid, por no haber cumplido bien el cargo. Esta
creencia es comun en el distrito, si uno recibe un cargo debe realizarlo lo mejor
posible, si no le puede ir mal.

Micaela Ccoa Piii (Chillcaccasa, Pantipata) nos relatd que antes también celebra-
ban a Santa Rosa de Lima en Chillcaccasa.

En general, el dia de Santa Rosa, 30 de agosto, suele caer una llovizna conocida
como “rosasparacha”, que indica que serd un buen afio. Esto lo mencionan en Chin-
chaypucyo, Pantipata, Parccotica y Sumaro.

171



Criandonos entre plantas y hombres

Danza llamera de Paucarccoto.

172



Los santos de nuestros cultivos

5.2.6. Virgen de Fatima

Esta imagen es celebrada el 12 y 13 de mayo en el anexo de Amantuy de la co-
munidad Urinsaya Parccotica. Modesto Ccarhuachin y Maruja Quispe Ccarhuachin
(Amantuy, Parccotica) cuentan que la imagen fue donada por la parroquia de Chin-
chaypucyo y desde esa fecha mejoré la produccion de los cultivos. Antes celebraban
con velada, procesion y corrida, compartiendo comidas y bebidas a base de los
alimentos de la zona. Actualmente celebran la velada el dia de la vispera y el dia
central sélo hay una misa.

También la celebran en Pantipata pero el 8 de setiembre. Antes también la feste-
jaban en Anansaya en el mes de mayo, pero esta fiesta se ha perdido.

5.3. OTRAS FESTIVIDADES

5.3.1. Carnavales

“Cuando éramos nifos jugabamos en carnavales, pintdndonos la cara con
pinturas. También se salia a hacer la ghaswa a las lomas del costado y a Ichulo-
ma, se agarraban de las manos, tomaban chicha y licor, y se iban a bailar, para
eso también se tocaba la tinya y quena”.

Mariano Huayllas Ccarhuachin (Anansaya)

La fiesta de carnavales esta vinculada al dia de la Virgen Purificada, y a los dias de
comadres y compadres. Esta fiesta coincide con la época de florecimiento, por eso
en Parccotica, Vicente Huanccollucho Acuia recordd que en la fecha de compadres
y comadres recogian flores de varios colores, las quemaban y las echaban alrededor
de las chacras, mayormente de papa, haciéndolas humear con incienso y coca.

En Sumaro contaron que previo a la roturacion de terrenos para la papa, en car-
navales hacian el “layme muyuy” (dar la vuelta al terreno), dirigidos por los alcaldes
varayoc. Tocaban musica y bailan, derramando flores alrededor de las chacras. Esta
fecha también esta vinculada a la marcacién del ganado.

Durante los carnavales, también se dan los aporques de diversos cultivos, por ello
muchas de estas actividades agricolas se hacian acompafiadas de cantos y bailes
de las ghaswas de carnavales, con tinya y quena. Eran una fiesta tanto durante el
trabajo, como después.

Teodfilo Umeres Paucar (Pantipata) cuenta que antes, en los carnavales hacian el
ghasway utilizando los instrumentos de tinya y quena. Habia autoridades varayoq
gue tenian un grupo de bailarines con su waylak’a, se vestian con “tablones”, que
eran sacos tejidos que llegaban mas abajo de la cintura, al bailar con estos tablones

173



Criandonos entre plantas y hombres

se movian al ritmo de la tinya. También se ponian un sombrero grande de lana de
oveja. Y se amarraban con las hierbas de afiu afiu y sach’a paraqgay, con las que hon-
deaban al juez y el gobernador en la plaza.

En Huancancalla nos contaron que utilizaban lawata, tambor, tinya y quena. Baila-
ba una waylak’a que llevaba warak’as colgadas, agarrando la bandera nacional. Habia
wark’anakuy o enfrentamiento en la plaza de Huancancalla, donde las personas se
hondeaban con manzanas. También habia el cargo de Campo Vara y Llagta Vara, el
Campo Vara era el que invitaba comida a toda la poblacidn y hacia vestir a la waylak’a.

Dicen que esta fiesta existe desde el tiempo de los incas, porque era la época del
crecimiento de las plantas, con la llegada de la religion se ha mantenido y sincreti-
zado.

5.3.2. San Lorenzo y el dia del fuego en Ocra

Demetrio Ramos Choque y Serapio Tecse Maihua nos relataron que en la comu-
nidad Ocra se realiza la fiesta del fuego el dia de San Lorenzo, cada 10 de agosto.
Esta tradicidn se hace con despacho, para ello se recolecta todos los alimentos de
la zona como papa, oca, afiu, cebada, trigo, haba, arveja, quinua, olluco, tarwi, etc.
También kuka k’intu y llama untu, juntando todo esto, el curandero hace el despa-
choy alcance al fuego. Esta costumbre se hace en las casas y se realizaba con la fina-
lidad de que el fuego no queme las casas, los alimentos, los bosques, los pastizales
de los animales, los apus que rodean la comunidad, es decir que no cause ningun
dafio. Hoy en dia pocos contintan la costumbre.

5.3.3. Sefior de Exaltacion

El Sefior Exaltacién es la imagen de un Cristo crucificado que se celebra el 14 de
setiembre en Sumaro y Parccotica. En Sumaro, esa fecha realizan una procesion
de varias imagenes, como el Corpus de Cusco, en la que participan San Isidro, San
Martin, Santa Isabel y San Antonio, que es traido desde Chinchaypucyo. En Sumaro,
esta fecha se convirtié en la fiesta principal para todas esas imagenes, como vimos
en los subcapitulos de San Isidro y Santa Isabel.

La historia de la aparicién del Sefior Exaltacion fue recopilada de Paulino Galle-
gos Chaucca (Sumaro, ya fallecido). Contaba que 3 nifios pastores se encontraron
con un misti (blanco) en la pampa de Qaganiki y se pusieron a jugar con él. Este les
habia dicho: “Yo soy de un pueblo lejano de Cotabambas y mi nombre es Mariano
Exaltacion”, al enterarse de esto, los padres de los nifios fueron a buscarlo y encon-
traron la imagen del Sefior crucificado en un arbol de chachacomo. Era un 14 de
setiembre, y se llevaron al Sefior acompafidndolo con las danzas chileno y qoyacha.

174



Los santos de nuestros cultivos

En Parccotica, cuentan que un cuidante del ganado llamado “salq’a vaquero”,
vio a un vardn pasando rdpidamente por el lugar llamado Iglesiayoq, ubicado entre
el anexo Paro y la comunidad de Compone, pensd que era un ladrén y aviso en la
hacienda. Al dia siguiente el hacendado Ezequiel Luna fue con varios de sus tra-
bajadores y en el lugar encontraron la imagen de un crucificado, que estaba con
una vela. Se lo llevaron a la hacienda Paro y desde entonces celebraban el 14 de
setiembre, con danzas como wayllascha, llamera, con corrida y arranque de gallos.
Con la reforma agraria desaparecio la hacienda de Paro, algunos querian llevar al
Sefior de Exaltacién a Pantipata. Entonces el presidente de Parccotica de esa época,
hizo que lleven la imagen al templo de Chinchaypucyo, pero por haberlo llevado,
dicen que el Sefior castigd al presidente, desaparecieron y murieron sus animales.
Los comuneros de Parccotica bajaron al templo de Chinchaypucyo con las danzas
llamera, wayllascha, chileno, y se lo llevaron a Parccotica, donde sigue hasta ahora.

En Anansaya dicen que para sembrar las habas en la parte alta, lo hacen desde el
14 de setiembre, pero esto depende de si ya han llegado las lluvias.

5.3.4. Todos los Santos y Dia de muertos

“Noviembrepiga, fian hallmakunfia chaypipas Todos Santos raymichayqga tu-
pamullantaya chaymanta wayk’ukuspa mast’aspa churayku haywakuyta pata
kinraykunapi kuraq yuyagniykupaq, hunt’asqata t’antakunata, misk’ikunata, mi-
hunakunata, imaymana frutakunata chaynata ichaga. Manan kanpusantumanqa
apaykuchu, aswan t’ikakunata apayku, velakunata wakinkunaga ukyakunkuya
ichaga noqaga samincharigllan rini responso ruwaq qolgimanta wafiugkuna-
manqga”.

(Noviembre, ya es aporque y se hace la fiesta de Todos Santos y después de co-
cinarnos armamos la ofrenda en las mesas para nuestros antepasados, llenas de
panes, dulces, comidas, frutas, asi. No llevamos al pantedn, pero llevamos flores,
velas y algunos toman pero yo voy a poner responso a los difuntos por dinerito).

Angel Huaman Concha (Ocra)

El 1 de noviembre es la fiesta de Todos los Santos o Todosantos, seguida del Dia
de los difuntos (2 de noviembre), en esas fechas se preparan comidas especiales y
se realiza la visita a los difuntos. La fiesta estd relacionada al inicio del crecimiento
de los cultivos. Juan Pallardel Chaifia y Lucas Mescco Huampotupa (Anansaya) dicen
gue la siembra de la quinua se hacia dias antes de Todos Santos, por que antes se
decia que la quinua es “el gusto de los difuntos”.

En las partes altas de Huambomayo, Chillcaccasa (Pantipata), Huafiec (Sumaro) y
en Parccotica; decian que la siembra de trigo y maiz debia ser antes de Todos Santos
y asi daba buena produccién, pero en las partes altas de Paucarccoto, parte media

175



Criandonos entre plantas y hombres

de Anansaya, y Huamancharpa (Huancancalla); prefieren sembrar la papa y otros
tubérculos el dia de Todos Santos y Dia de los muertos, o los dias posteriores para
gue produzcan grandes como del tamafio de las cabezas de los difuntos.

5.3.5. Nifio Velay

En la mayor parte de las comunidades, la tarde del 24 de diciembre se hace la
velada del Nifio, lamada Nifio Velakuy o Nifio Velay. Actividad previa a la Navidad.

En Sumaro cuentan que en Navidad celebraban al nifio Jesus. Arreglandolo, lo ha-
cian visitar varias casas donde le ofrecian algunos alimentos. Matiasa Gallegos Almi-
rén de Huafiec, recuerda que llevaban al nifio desde el sector Huaieq hasta Sumaro
y Chinchaypucyo, llevando alimentos como licuma y flores de hamang’ay, para su
velada, mientras los de otros sectores ponian mote, phatachi y otras comidas.

Alejandrina Estrada Pro y Bertha Estrada de Paile (Sumaro), nos contaron que la
fiesta del nifio se llamaba guién watakuy que era como un cargo, en cuya velada se
amarraban flores de hamang’ay en un palo (que era el guion) para que arreglen al
nifio. Esa imagen desaparecio.

Santiago Chavez Suni y Catalina Ferro de Chavez (Paucarccoto) cuentan que en
Navidad, el ecénomo de la iglesia hacia los cantos llamados waylias. Ese dia vestian
al Niflo cantando y el carguyoq invitaba a todos, porque “es época de compartir”.

5.3.6. Otras fiestas religiosas

Virgen Natividad: Su fiesta es el 8 de setiembre y se celebra en Pantipata. Alli se
dice que cuando llueve en esa fecha es buen ano y si no llueve los cultivos producen
poco, por eso ese dia las sefioras piden a la Virgen que llueva.

Pero la buena sefial de la Virgen Natividad no se limita a esa comunidad, Trinidad
Mejia Quispe (Sumaro) dice que ella aun realiza la siembra del maiz entre el 7y 8
de setiembre.

San Miguel: Su dia es el 29 de setiembre, Gerardo Arcos Chavéz (Huambomayo)
dice que en la parte alta de la comunidad ese dia se hace coincidir con la siembra
de papa.

Virgen del Rosario: Su dia es el 7 octubre, Santiago Chavez Suni (Paucarccoto)
dice que ese dia siempre siembra habas, frejol y arvejas.

Otros santos ligados al trigo: Juan Vicente Quispe Chavez (Huancancalla) y San-
tiago Chdavez Suni (Paucarccoto) dicen que el trigo en la parte alta se siembra el dia
de San Simdn, 28 de octubre. Santiago Chavez afiade que en la parte baja de Pau-
carccoto el trigo se comienza a sembrar desde el dia de San Andrés, 30 de noviem-

176



Los santos de nuestros cultivos

bre. En Chinchaypucyo cuentan que antes, en las partes altas del pueblo, se debia
sembrar trigo el 3 de noviembre, dia de San Martin de Porres.

Virgen Inmaculada: En el anexo Ivin (Pantipata) la siembra finaliza el 8 de diciem-
bre, dia de la Virgen Inmaculada. Esta virgen también se celebra en Chinchaypucyo.
Antiguamente también se celebraba en la hacienda Tamborada.

Fiesta de Reyes: En Chinchaypucyo, Huambomayo y Huancancalla, las arvejas se
pueden sembrar desde diciembre, pero especialmente lo hacen en la fiesta de los
reyes, el 6 de enero. De igual manera es en las partes bajas de Parccotica y Chin-
chaypucyo, la siembra de la cebada no debe pasar el 6 de enero.

San Pedro: Su dia es el 29 de junio, Tedfilo Umeres Paucar nos menciond que
antes celebraban a este santo en Pantipata. Este santo esta ligado a la papa por la
denominacién de Santo Roma.

San Marcos: En Chillcaccasa (Pantipata), antiguamente celebraban a San Marcos.

5.4.LAS DANZAS DE CHINCHAYPUCYO

En todas las fiestas del distrito existian varias danzas, los mayores de varias
comunidades coincidieron en mencionar: chujchu, llamera, albazo, sursuwaylla,
ch’unchus, k'achampa, chileno, goyacha, wayllascha, qollas, contradanza, negrillos,
borracho tusuq y huamanguino. De estas danzas, algunas todavia se bailan en la
actualidad, otras se han modificado y algunas se han perdido, asi mismo han traido
nuevas danzas. Mencionamos las principales:

Albazo: Hilario Castro Carrasco (Chinchaypucyo) describié el albazo, como una
danza que sélo tiene dos personajes, en Chinchaypucyo eran dos negros, un varon
y el otro un varén vestido de mujer o waylak’a, cargando una mufieca en la espalda.
El varén va jalando una mula adornada con esquelas y la negra le va golpeando con
un cuchardén de madera. Actualmente ya no se danza albazo.

Borracho tusuq: Manuela Tecse Gamarra (Chinchaypucyo) describe la danza bo-
rracho tusug, que bailaban con botellitas en las manos y vestidos con sacos como
majefos, pero su musica era diferente al majefio. Hay una danza similar en Huaro-
condo, pero tiene varias caracteristicas diferentes.

Chileno: Danza presente en la fiesta del Sefior Exaltacion de Sumaro y otras, bas-
tante mencionada en varias festividades antiguas. Esta danza hace referencia al re-
cuerdo de la guerra con Chile, también se baila en otras localidades de la regién.

Chujchu: Hilario Castro Carrasco (Chinchaypucyo) nos describié la antigua dan-
za del chujchu de Chinchaypucyo. Tenia varios personajes: Machu chujchu, dama,
almadero, silletero, médico, k’usillo y dos ukukus, también varios nifios. EIl machu

177



Criandonos entre plantas y hombres

chujchu era el principal y la dama su pareja, en un momento de la danza el machu
chujchu temblaba, el médico le hacia oler una botellita y el silletero le ponia la silla
para que se siente, mientras tanto el almadero golpeaba con una almohadilla. Usa-
ban mascaras de malla, el k’usillo tenia mdscara de madera y una espada. La musica
era con pito, tambor y quena. Esta era la forma en Chinchaypucyo y en Huancan-
calla variaba un poco. Sin embargo ahora en Chinchaypucyo se ha perdido la danza
antigua y ahora bailan similar al chujchu de Paucartambo.

Bonifacia Castro Cruz (Chinchaypucyo) recuerda que los chujchus se despedian
cantando: “Mama sefiora Asunta reyna kausaspacha kutimusaq wafuspaga mana-
flacha hamusaqchu” (Sefiora Reyna madre Asunta, si estoy vivo regresaré, si estoy
muerto ya no vendré).

Huamanguino: Tedfilo Umeres Paucar (Pantipata) describié la danza huamangui-
no, que bailaban cargando un mufieco hecho de madera o de un tronco tallado, con
cabeza, pies y manos atados por sus articulaciones, lo que hacia que sonara cuando
bailaban. Las chicas lo cargaban diciendo “huamanguino wawacha” (bebito huaman-
guino), cuando bailaban lo acercaban a los varones y les hacian besar el mufieco di-
ciendo “ganpachurikin” (es tu hijo). Eso lo hacian en la fiesta de Corpus. Manuela Tec-
se Gamarra (Chinchaypucyo) confirma lo del mufieco y afiade que bailaban agarrando
tijeras en las manos. {Quizds era una representacién local de la danza de las tijeras
de Huamanga (Ayacucho)?, lamentablemente esta danza se perdié hace varios afios.

Llamera: Esta es la otra danza “preferida” de la Virgen Asunta, representa a los
pastores o llameros, por eso bailan ataviados de cueros y con lanas que van hilando.
Teodfilo Umeres Paucar (Pantipata) dice que bailaban hilando lanas de colores. Esta
danza casi se perdid, el afio 2013 fue recuperada en la comunidad de Paucarccoto,
como parte del proyecto de Turismo Vivencial (gestién 2011-2014).

Qoyacha: Varios coinciden en sefialar que era diferente a la mestiza qoyacha, Teo-
filo Umeres Paucar (Pantipata) dice que bailaban cargando un poco de paja en la es-
palda, Manuela Tecse Gamarra (Chinchaypucyo) menciona que se vestian con manta,
lliklla, montera y pollera. Era similar a la que todavia se baila en Huarocondo (Anta).

Sursuhuaylla: Hilario Castro Carrasco (Chinchaypucyo) dice que esta danza la
traian de la pampa de Anta, los danzarines tenian trajes parecidos al k’usillo del
chujchu, con plumas y adornos en forma de equis en el pecho, también habia una
dama con sombrero de paja. La musica era con pito, tambor y bombo. Manuela
Tecse Gamarra (Chinchaypucyo) afiade que se desplazaban en dos filas, cada una
con su caporal: paiia caporal (a la derecha) y llog’e caporal (a la izquierda), éstos
llevaban una capa grande. Actualmente se perdio esta danza, que debio ser similar
a la k’'achawaylla de Huarocondo y la k'achampa del Cusco.

Wayllascha: Es una danza que se presenta en las fiestas de Virgen del Carmen
y Virgen Asunta, bailada por puras mujeres. Es original de Chinchaypucyo, aunque
también de otros pueblos como Huayllabamba (Urubamba).

178



TR

e . 5-“4%k;1., u
'—-__.'.'-‘.b )

» b Tea s
gy
i b E.,..#-—

L
b |

SEGUNDA PARTE:

Las plantas nos
transmiten vida




Criandonos entre plantas y hombres

Ty ¥
[

Y
;‘:'I-.

o L e

Merienda en la siembra. Chinchaypucyo.

Mote, phuspu y chufio como parte del yanu. Preparacion de huatia. Ocra.

180



Mihunanchis
(Nuestra comida)

“Porque cuando tomo chichita o cuando hago alguna tomadita, yo siempre
en mi corazdn digo: ‘Pachatierra mama ganpis ukyaykuy’ (Madre Tierra también
sirvete). Eso es carifio para la Pachamama, porque algunos ni siquiera se acuer-
dan de Pachamama”.

Zendn Mescco Huampotupa (Anansaya)

Como todo en el mundo andino, en las comunidades de Chinchaypucyo las comi-
das y bebidas también tienen vida, a diferencia de las grandes ciudades donde las
consideran sdlo objetos para quitar el hambre y la sed. La preparacion de la comida
obedece a toda una sabiduria de las mujeres, que involucra una ritualidad que hace
gue los alimentos mantengan su dnimo, que es lo que les da el buen sabor, olor,
colores y su caracter nutritivo; por ello algunos mayores comentan que “lo que ali-
menta de la comida, es el espiritu de la comida”.

La sabiduria también involucra el saber qué preparar dependiendo de la tem-
porada y de la actividad a la que acompaniaran los alimentos; el recojo, seleccién y
preparado previo de los ingredientes a usar; las formas y cantidades, cdmo se com-
binan y cocinan los ingredientes; la forma de transportarlos cuando se hace chacra;
y el cdmo servirlos.

Comer y beber también es un acto de amor de la naturaleza porque nos da sus
frutos para ser consumidos; es un acto de compartir con los seres que nos ayudaron
a su preparacion como son la Pachamama, los apus y el fogon o brasa; es un acto de
celebracion y disfrute porque nos deleitamos con los multiples sabores, olores y co-
lores que nos brinda la naturaleza; y finalmente es un acto de vida y comunicacién
porque la comida bien hecha nos nutre a través de su espiritu.

181



Criandonos entre plantas y hombres

En todo este capitulo nos referimos a las comidas, las relaciones que tenemos
con ellas y con los alimentos que las componen, asi como su diversidad segun los
distintos momentos en que se preparan y segin cada comunidad de Chinchaypuc-
yo. Y en el subcapitulo 6.8. “Algunos saberes en la preparacion de comidas”, se
presenta una lista de ciertas comidas con sus preparaciones, segin nos fueron con-
tando en las comunidades del distrito.

6.1. LA COMUNICACION CON NUESTROS ALIMENTOS,
RITUALES

“Llapan mihuypas animayugmi, manan rumichu, kausashanmi”.
(Toda comida es espiritu, no es una piedra, tiene vida).
Gregorio Chacdn Llogque (Racrarumi, Chinchaypucyo)

La comida y la bebida estdn compuestas del espiritu de elementos vivos que nos
brinda la naturaleza, sean cultivados o silvestres; es por ello que los rituales tanto
antes o después de la preparacion, hacen que no se pierda ese espiritu de lo que
vamos a consumir y que es lo que nos va a alimentar. También permiten la relacién
de respeto y de comunicacidn entre los seres humanos, con las deidades de la na-
turaleza, y con los alimentos que vamos a consumir. A diferencia de la comida que
se hace industrialmente o que proviene de productos con quimicos, que es comida
muerta pues ya perdié su espiritu y no alimenta, tampoco involucra ningln tipo
de relacién o comunicacidn mas que satisfacer mal las necesidades fisicas del ser
humano.

En estos rituales, aparte de pedir que salga bien la comida y/o bebida también
se pide el bienestar de los que consumiran la comida; por ejemplo en caso de ser
comida de chacra se pide que brinde fuerza a los trabajadores, que no se cansen y
el trabajo se acabe pronto y sin problemas.

Es por ello que la preparacidn de todos los alimentos o bebidas debe hacerse sin
apuro, independientemente de la actividad en que se consumiran (sea de diario, de
fiesta, de chacra, de faena comunal, etc.), haciendo todos los rituales que requiera;
pero ahora para las nuevas generaciones la comida se debe acabar en el menor
tiempo posible, olviddndose las costumbres y formas tradicionales.

Existen rituales relacionados a las comidas y bebidas que son particulares a cada
actividad, éstos se irdn explicando progresivamente, ahora contamos algunos de los
rituales generales, independiente a la actividad que estén acompafiando.

182



Mihunanchis (nuestra comida)

6.1.1. Previos a la preparacién

“Manaraq wayk’uyta qallarishapaga kukatan akullikunku mamakunaqa allin
mihunaq kananpaq”.

(Antes de cocinar las mamas pikchan coca para que salga bien la comida).
Marcusa Llogque Chacén (Anansaya)

Antes del preparado de los alimentos o las bebidas, se inician las acciones que
nos armonizan con la naturaleza y los alimentos que iremos a consumir. Asi, algunas
sefioras de Anansaya y Huambomayo nos cuentan que previo a la preparacién de-
ben relacionarse con la coca, y por ello pikchan la coquita. Otras sefioras de Huam-
bomayo nos contaron que se dirigen al fogdon o brasa porque simbdlicamente es
donde esta el alma de los difuntos y le entregan coquita y traguito para que salga
bien la comida. También Roso Gamarra Saavedra (Huancancalla) y Eugenio Chacén
Ramos (Parccotica), dijeron que antes de hacer los alimentos, las sefioras gotean a
la tierra y le soplan a los apus, sea chicha, trago o coca k’intu con llama untu.

“También la coquita lo quemaban en la brasa, el traguito también lo echaban
ala brasa, diciendo: ‘Almas benditas kunanqa tukuykungaya chakra kallpancha-
yunkiya runata’ (Almas benditas, que se termine la chacra y dales fuerza a las
personas que trabajaran). Ahora es todo rapidito, hasta la comida se prepara a
lo apurado. Asi siempre hacia mi suegra pikchando su coquita”.

Natividad Gonzales Gamarra y Maria Chavez Gonzales (Huambomayo)

De igual forma cuando se mataba a un animal se lanzaba la sangre del animal
muerto hacia la Pachamama y los apus, como nos comentaron en Chinchaypucyo
y Ocra.

“Chay nak’asqaypiga ch’allaykunin yawarninwan apukunata may wagkunata-
pas, ichaga yuyaspa chaytapas ruwani kausashaqta rantispa”.

(Al momento de degollar hago el ch’allasqa con la sangre a los apus y lugares,
si es que me recuerdo eso también hago cuando compro el animal vivo).

Manuela Tecse Gamarra (Chinchaypucyo)

Y como los alimentos que vamos a cocinar estan vivos debemos respetar sus
usos, con quienes se llevan bien, sus combinaciones, y primordialmente brindar-
les carifio y respeto porque si no se pueden resentir y no cocinaran bien, no nos
alimentaradn o ya no quedran producir mas. Por ejemplo se dice que no se puede
picar cebollas cerca de la chicha porque se malogra, tampoco podemos ofender o
insultar a los alimentos, no podemos mezclar muchos alimentos cdlidos o muchos
frescos mas bien debemos buscar un equilibrio, mucho menos podemos desperdi-
ciar alimentos tirandolos al suelo o dejando que se malogren, etc.

183



Criandonos entre plantas y hombres

“No se deben de pelar las papas nativas porque en lo posterior ya no llega-
rian a producir, se resienten. Porque esa papa ya esta destinado para usarse
solamente sancochado, no se le puede pelar con cuchillo. “‘Wayk’una papataqa
manapunin mundanachu’ (No se debe de pelar a la papa de sancochar), tampo-
co a la papa gompis”.

Lucas Mescco Huampotupa (Anansaya)

6.1.2. Después de la preparacion

“Manaraq mihuyta qallarishaspan apukunaman phukurikun, apukunapas
g’apayninwan, runakunawan kuska mihuynanpaq”.

(Antes de comer se sopla hacia los apus, para que los apus también saboreen
junto con la gente).

Nicolasa Tupa Salas (Paucarccoto)

Cuando se culmina con la preparacion de los alimentos, el primer plato de comi-
da o vaso de bebida se debe ofrecer a las deidades de la naturaleza, porque ellos
también tienen hambre y sed. Algunos mayores en Anansaya, Ocra, Pantipata, Par-
ccotica y Paucarccoto nos dicen que cuando se le da a la Pachamama y a los apus (a
éstos se les debe dar nombrandolos para que cada apu sepa a quién esta dirigido),
les soplan el primer plato de comida para que hasta ellos llegue el aliento del es-
piritu de la comida, asi puedan saborear y alimentarse. De igual forma en todo el
distrito se les hace gotear o t’inkar a la Pachamama y a los apus la primera cuchara,
el primer plato o la bebida.

“Wayk’uspaykuga mafarikuykun apukunamanta aukikunamantawan,
hich’achayuykun sutinkumanta waharispa sapankatapas, allinlla kachun nis-
pa, kaytan hawarimuykiku nispa kay llank’ay p’unchay allinlla kachun nispa,
llank’apakugkunapas allinta llank’ayuchunku tukuy sonqo tukuyunanku kama,
chaynatan suegray ruwag, t’inkayukuspapuni”.

(Cuando cocindbamos pediamos a los apus y a los aukis, lo echdbamos men-
cionando sus nombres de cada uno, deseando que sea todo bueno y diciéndole
gue te estamos alcanzando para que todo este dia el trabajo sea exitoso, que
los trabajadores lo trabajen con voluntad y que lo acaben, asi hacia mi suegra,
siempre t’inkaba).

Natividad Gonzales Gamarra y Maria Chavez Gonzales (Huambomayo)

Entre los seres de la naturaleza a los que se les brinda el primer plato de bebida 'y
comida también estdn los difuntos o almas. En todo el distrito les ponen una cucha-
ra de comida o unas gotas de la bebida al fogdn para que las almas de los difuntos
puedan saborear la preparacion.

184



Mihunanchis (nuestra comida)

“Mihunakunata wayk’ukuspaykuga manaraq qarayta qallarishaspan yuya-
riku wafiukniykumanta kay pachamanta ripunkufia paykunaqa, chaypagmi
hich’achayuyku huk chikanta qoncha punkuman utaq sansapatachaman.”

(Cuando nos cocinamos comidas, siempre antes de servir nos recordamos de
nuestros difuntos que ya se han ido de este mundo, para ello echamos un poco
en la puerta del fogdn).

Jacinta Cruz Gallegos (Sumaro)

“Wafiupugkunapagpas fiawin ahatan haywarigku chaynata nispa: ‘Llukulla-
ya chakranchis tukurikuchun’ nispa. Kukachatapas haywarigkun traguchatapas
paykunaman, chaymantafian runakunaqa”.

(Y para los muertos también se les ofrecia la primera gota de Aawin aha, di-
ciéndoles: ‘Que se termine rapido nuestra chacra’. Se les ofrecia coquita y trago
primero a ellos, en seguida a la gente).

Natividad Gonzales Gamarra (Huambomayo)

“Qallay mihuna p’ukutaga phukurikun apukunamanmi, chaymanta wafugku-
naman, sut’uyachikunmi panpaman, aycha kaqgtinga sansamanmi churayukun
animakunapas g’apaynin mihunampagq”.

(El primer plato se sopla a los apus, también a los difuntos, se le hace gotear
al suelo, si hay carne se pone a la brasa para que las almas saboreen).

Gerarda Valdez Mescco (Ocra)

En el caso de la bebida que se brinda a las deidades, que es la chicha, se le debe
ofrecer el Aawin aha, que es el primer vaso de chicha que se obtiene de la primera
hervida del maiz. Esta chicha es usada basicamente para rituales, como lo expre-
s6 Rudecinda Quifio Huanccollucho (Racrarumi, Chinchaypucyo): “Nawinnintaqga
sut’uyachikun animakunapagq willka auki orgokunamanpuwan” (La primera gota se
ofrece a las almas y a los aukis, los cerros sagrados).

Inclusive luego de haber ofrecido los alimentos al fogdn, a la Pachamama 'y a los
apus, ya cuando la comida se trasladd a la zona de trabajo en la chacra y antes de
servirle a los trabajadores, también se debe brindar a los seres de la naturaleza que
nos acompanan, como refiere este testimonio de la trilla del trigo:

“Del primer plato se echa al suelo para las almas y soplan a los apus, antes de
servir a los trabajadores”.

Alejandrina Estrada Pro (Sumaro)

Asi como es importante tributar e invitar nuestra comida a las deidades, tam-
bién esta comida debe haber salido bien para que nos guste a todos (incluyendo a
las deidades), asi como para que los alimentos no se resientan porque fueron mal

185



Criandonos entre plantas y hombres

preparados. Evangelina Quispe Ayma (Huancancalla) nos cuenta que una vez, por
descuido, se quemo su comida y sélo pudo llevar mote a la chacra y por eso, los
loros se terminaron el maiz que habia sembrado.

6.2. LAS COMIDAS Y BEBIDAS DE LA CHACRA

“Naupakga qoyakunapas yanapanakugku aynipaq utaq paykunallamanta,
aynipaq kagtinga ganpas yanapapunallaykitagmi chakrata ruwaqtin chayna
wayk’unapi, manan kunan hinachu karan qolqgellapagfia, mihuna kharuman apa-
nayki kagtinpas, ninallaykin kaq yanapaykuway aynillapag kay mihuna g’epiyta
chakraman nispa kunanga q’ala chaypas chinkapunma, atispa mana atispapas
gan kiki imatapas ruwakunayki llapanta, kunanga manan yanapasunkikuchu,
chaypiya mayninpiga apanki inti t’iksuytaia chaytapas niwankuraqtaqya”.

(Antes las sefioras se ayudaban en ayni o voluntariamente, si era para ayni
también tenias que ayudar en la cocina cuando se hace chacra, no era como
ahora que todo es dinero, si tenias que llevar la comida a una distancia lejana,
tenias que pedir apoyo en ayni para que te ayuden a cargar la comida a la cha-
cra. Ahora todo eso ha desaparecido, pudiendo o no, tu mismo tienes que hacer
todo, ahora ya no te ayudan, en eso a veces llevas tarde y eso nos reclaman).

Natividad Gonzales Gamarra y Maria Chdvez Gonzales (Huambomayo)

Al ser la actividad agricola una celebracién, el compartir las comidas y bebidas
es una de las partes mas importantes, donde se muestran y degustan los sabores,
colores y diversidad de los alimentos de temporada. Pero el compartir no es sélo
en el momento del disfrute de los alimentos, sino también se comparten las tareas
previas, ya que las encargadas de preparar los alimentos son las mujeres y lo hacen
con otras mujeres, en ayni, asi como llevar la comida y la chicha hasta donde estén
trabajando los varones.

6.2.1. Al inicio de la chacra

Adrian Rodriguez Mejia (Huancarpata, Sumaro) nos comenté que en toda chacra
es indispensable que los duefios de ésta lleven su chicha, coca y trago, para invitar
a todos los que van a apoyar. Y ya antes de empezar el trabajo, cada persona varon
0 mujer que ingrese a la chacra, independiente de la hora que llegue, debe hacer
la t’inka a los apus y a la Pachamama con el primer sorbo de la bebida que va a
consumir, y soplar la coquita, o en caso contrario hacer otro ritual segin sea su cos-
tumbre, pero siempre partiendo del respeto a los apus y a la Pachamama. Y recién
asi puede tomar chicha, trago y pikchar coca, para empezar el trabajo.

186



Mihunanchis (nuestra comida)

6.2.2. La hurk’a, el alimento de los descansos?

“Papata llank’aspaga ahaqa kampunin huk chikan tragupas, llipin kaytan
hurk’a sutichakun, chaymanta llapanta ukyaspan llank’aq hatariyku”.

(Cuando trabajamos la papa siempre utilizamos la chicha y un poco de tra-
guito, a todo esto lo denominamos hurk’a, después de tomar todo esto nos
levantamos a trabajar).

Jorge Gerardo Inca Huaman (Tizabamba, Pantipata)

Los descansos van variando segun la costumbre de cada familia y comunidad,
en algunas partes altas hacen sdlo 2 descansos, que es lo minimo, y en otros llegan
hasta 5 descansos como en Chinchaypucyo; pero lo comun es que en todos los des-
cansos y desde el inicio de la chacra debe haber la hurk’a que esta conformada por
la chicha, el trago y la coquita. Compartimos alguna informacion especifica sobre
los elementos que conforman la hurk’a en la chacra, empezamos por la coquita y el
trago, luego le damos una seccién especial a la chicha para explicar un poco de su
proceso.

La coca

Al igual que la chicha, la coquita es un alimento espiritual, es una hojita sagrada
y milenaria, necesaria en toda actividad en relacion con la Pachamama y los apus,
para poder comunicarnos, conectarnos y compartir con las diferentes deidades de
la naturaleza. En la chacra también se torna imprescindible para al inicio poder so-
plar o t’inkar a los apus, asi como acompafiar a las primeras semillas que se van a
sembrar, y otros rituales segun la costumbre de las familias.

También nos permite compartir, asi como reforzar lazos de confraternidad y con-
fianza entre los que participan, ya que aparte de pikchar se entregan k’intus a los
otros compafieros y compafieras que estan en la chacra. La coquita nos da fuerza
y energia durante todo el trabajo de la chacra, por ello debe haber en abundancia,
los que participan deben poder pikchar coquita en todos los descansos, y algunos
trabajadores incluso siguen pikchando mientras estan trabajando.

El trago

En la chacra también debia haber trago pero en menor cantidad que la chicha,
su presencia es para despertarnos y alegrarnos. De él generalmente se toma un
sorbito en cada descanso, no mas. Y también es necesario como bajativo luego de
la merienda, para que ayude a digerir los alimentos consumidos y que nos permita
seguir trabajando en la chacra, sin la pesadez de los alimentos.

Sabino Tecse Huayllas (Huambomayo), nos cuenta que anteriormente el licor era
el cafilazo, no habia el alcohol, y lo traian de Marcahuasi en Mollepata. Pero ahora

1 Sobre descansos en la chacra, ver la seccién 1.4.2.

187



Criandonos entre plantas y hombres

ultimo se estd usando solamente el alcohol y por eso muchas veces los que van a
trabajar a la chacra se quedan tomando en la casa de la persona que hace la chacra,
y se van en la siguiente mafiana.

6.2.3. La chicha

“Maychus llogsini ima llank’agpas ahataga apakunipuni allinta ukyayuspan
g’epiykuni, ahaga ancha allinmi, unutaga manan ukyaswanhu manan allinchu
kanman, ongochiwasunmanmi”.

(Cuando salgo a hacer cualquier trabajo me llevo chicha para tomar, lo car-
go, siempre es necesaria la chicha porque agua no podemos tomar, nos podria
hacer dafio).

Santiago Chavez Suni (Paucarccoto)

Esta bebida es primordial en la vida de las comunidades, sea en actividades dia-
rias, rituales o festividades, es una muy buena fuente de alimento y energia, incluso
para las mujeres que recién han dado a luz. Por todo ello en el trabajo de la cha-
cra es imprescindible, porque aparte de aplacarnos la sed y darnos fuerza, es una
bebida sagrada que junto con la coquita se tributa a las deidades y a las semillas o
cultivos con los cuales nos estamos relacionando.

“Los que no toman chicha son como un moscarddn, porque la chicha da mu-
cha fuerza”.

Eulogia Llamocca Cisneros (Chinchaypucyo)

La chicha es preparada por las mujeres en ayni, como minimo un dia antes al tra-
bajo en la chacra, en varios rakis o chombas para que pueda alcanzar para todos y
todas las que van a participar. En una chacra nunca debe faltar chicha desde el inicio
hasta el final, inclusive a los que prestan las yuntas u otras personas, que no hayan
trabajado directamente pero que hayan facilitado con algin aporte en el trabajo, se
les debe mandar chicha en jarra o botella, asi como merienda.

Existen variedad de chichas pero las mds usuales en las comunidades de Chin-
chaypucyo, durante el trabajo en la chacra, son la de jora pura de maiz y la de jora
de maiz con trigo o con cebada; pero también estdn la chicha blanca, la chicha de
molle, la chicha de cebada, la chicha de cafia de maiz, la chicha de tumbo, la chicha
arreglada que es costumbre posterior y embriaga mas rdpido, entre otras. También
estan los molidos o harinas que se echan a la chicha en fechas especiales, como el
chapu en la siembra de cebada o trigo, o como el molido de pepas de calabaza que
comentaron en lvin, Pantipata.

188



Mihunanchis (nuestra comida)

Preparacion de la jora

“Naupakqga ahaqga karan aswayqa sarallamantan trigumantawan, wakin ku-
tikunaga churagkupunin wifiaputa saramanta, chaytan taqroyuspa maranpi
kutagku sumagmi kag, allpa rakikunapin chaymi sumag. Kunanga chay moli-
nukunpi kutasga g’aymama, mananan faupaq hinafiachu sumaq misk’i, mana
maranpi hifiachu mihunakunapas huk hinan kapun”.

(Antes la chicha era mas de maiz y trigo, siempre, a veces ponian también
jora de cebada, jora de maiz, mezcladito molian en batdn, en rakis o en chom-
bas de tiesto, rico. Ahora con los molinos que usan es desabrido, no es dulce
como antes, no es como en batdn, hasta la comida ha cambiado de gusto).

Victoria Flores Gonzales (Chinchaypucyo)

En la mayoria de casos la chicha de maiz se hace del wifiapu o jora, que es el
maiz germinado, aunque Victoria Flores Gonzales nos comenté que a veces tam-
bién ponian jora de cebada. Para Santiago Chdvez Suni y Catalina Ferro de Chavéz
(Paucarccoto), para la jora es mejor usar el maiz amarillo porque de otros maices
madura rdpido y la chicha no aguanta. Se prepara remojando dos dias el maiz, luego
se envuelve con las hojas de maiz para enterrar en un pocito, pero hay que estar
fijdndose para que no se seque demasiado, si es asi se le debe estar echando un
poco de agua y también estar atento a cuando le salgan sus raices y el ullihu crezca
a la vista, asi ya esta lista la jora.

Marcela Bergara Carbajal (Ocra), nos dice de la chicha que se prepara actualmen-
te: “Ahora hacen una chicha mal preparada, sin fuerza (liuli aha), de baja calidad,
alla en Tamborada lo haciamos de pura jora, aqui preparan chicha parecida al suero
de queso, pobre de jora de maiz”.

La preparacion de la chicha

“Pacha ghonchuntan churakun waq semana ahawan chaytan churakun aha
allin llogsinanpaq, poqosa sumaq kakampag. Kunachallampas chay aha ruway-
ga kashallanmi kaklla, ichaga faupakqa manaya kunan hinachu lastikupi, fiau-
pakga allpa rakikunapi kaqg utaq k’akri tuminkunapi ima chaypiya ahaga aswan
sumaq”.

(Se pone la borra de la chicha de la anterior semana, la borra se pone para
que la chicha esté bien fermentada, sabrosa. Ahorita mismo esa costumbre de
chicha sigue igual, pero antes no era como ahora en plastico, antes era en los
rakis o tumin hechos de barro, en eso la chicha era mas agradable).

Manuel Jesus Gallegos Almirén (Huafiec, Sumaro)

189



Criandonos entre plantas y hombres

En general, la chicha? se hace a partir de la jora de maiz hervido, la jora de maiz
debe molerse, cernirse y hacerse fermentar un dia como minimo, luego se hace
herviry se cierne, lo que resulta es el upi (la chicha tierna) que es dulce nomas. Des-
pués este upi se hace fermentar en un raki o chomba hasta que llegue a su punto,
asi ya estd la chicha. Aunque algunos pueden optar por darle otra hervida. Con la
chicha ya hervida y fermentada, se saca a otra chomba la parte cristalina que esta
encima de la chicha, que es la ch’uya aha. La chicha que quedé mas espesa es la
q’ata aha, se cierne y se pasa a otra chomba para que también fermente.

Ademads se puede hacer chicha a partir de otras joras o se le pueden agregar
otros ingredientes en su preparacion, como la harina de trigo que ayuda a su fer-
mentado y hace que tenga espuma, para que la chicha sea mas fuerte, incluso pue-
den agregarse frutas u hortalizas como beterraga para darle color. También algunos
le echaban a la chicha el goncho o borra de la chicha anterior, porque ya estd bas-
tante fermentado y dicen que hace que la chicha salga mas sabrosa, como comenté
Matiasa Gallegos Almirdn (Huafeq, Sumaro).

Eugenio Chacén Ramos (Parccotica) nos contd que antes la chicha se preparaba
dias antes para que sea mas fuerte y esté bien fermentada, pero ahora muchas
veces la chicha se prepara sdlo la noche anterior a beberla, y por ello a veces no
fermenta.

También Lucas Mescco Huampotupa y Mariano Huayllas Ccarhuachin (Anansa-
ya), nos explicaron que cuando no ha salido bien la chicha, la arreglaban con pakapa
o gatipan, que consiste en echar harina de trigo encima de la chicha cuando todavia
esta un poco caliente y asi tenga espuma, luego se deja fermentando. Aunque ellos
mismos sefialaron que se debe calcular la cantidad necesaria a echar, porque si la
chicha es muy fuerte o madura puede hacer dafio. Por ello Luisa Chacén Huancco-
llucho (Parccotica) dice que luego de tomar esta chicha, para evitar que se hinche
la barriga, se debe tomar mufia fermentada con cafiazo, o también se puede poner
con orégano negro o anis.

Un comentario comun entre las personas mayores, era que uno de los secretos
para que salga bien la chicha estd en los instrumentos que se usan, que mantienen
el sabor de la chicha. Como el batdn para moler la jora, que esta siendo reemplaza-
do por el molino, o los envases de tiesto sean chombas, rakis o tumines, que estan
siendo reemplazados por bidones de pldstico; dicen que estos nuevos instrumentos
hacen que la chicha se vuelva chuma, perdiendo su dulzor natural y adquiera el
sabor que le da el plastico.

No toda la chicha es igual, también tiene sus partes segun en la etapa que se
esta elaborando, ademas tiene sus diversos usos y sus momentos de ser bebida o
brindada a las divinidades; explicamos las partes:

2 Enlaseccidn 6.8.8. se explica la preparacion de variedades de chichas.

190



Mihunanchis (nuestra comida)

e Upi, es la chicha que sale de la primera hervida, aun sin fermentar. Es dulce y lo
pueden tomar incluso los nifios, hasta se puede hacer una mazamorra de ella.

e Ch’uya aha, es la parte clara de la chicha, que se saca luego de la primera her-
vida y hacer fermentar, es mas amarillenta. Se dice que es la chicha de primera
calidad.

o Nawin aha, es el primer vaso de chicha que se sirve, generalmente para tribu-
tar a las deidades.

e Q’ata aha, es la chicha espesa que queda después de separar la parte liquida,
también se toma en algunos momentos.

e Borra o goncho, es la base espesa de chicha que queda de la chicha anterior y
gue se usa para posteriores chichas.

e Sut’uchi o hanch’i, es el desperdicio de la jora que se hizo hervir para hacer la
chicha, y se usa para alimentar a los cuyes y chanchos.

6.2.4. El descanso® de la merienda vy al finalizar la chacra

Generalmente el descanso de la merienda es el tercer descanso, que es el mas
largo, es donde se comparte la merienda o el picante, y comienza entre 12 am o
1 pm (los horarios pueden variar). En este descanso, igual que en todos, estd la
hurk’a. La chicha se puede consumir antes de la merienda, después de la comida se
toma el trago y para finalizar se pikcha la coquita. Sobre la merienda explicamos en
el siguiente subcapitulo.

Para finalizar la chacra, los duefios de la chacra también debian haber hecho
previamente o en ayni, pan de trigo, que se entregaba a todos los que habian par-
ticipado en ella, a manera de jornal y como parte del carifio. Esta es una costumbre
antigua del tiempo de las haciendas.

6.3. LA MERIENDA

La merienda es uno de los momentos mas importantes de la chacra porque como
en toda fiesta, el momento del compartir los alimentos es uno de los mas esperados
y es donde se comparte la diversidad de alimentos que nos estd dando la tierra. Y
como en toda la sabiduria de nuestros pueblos, desde su transporte hasta cuando
los consumimos, involucraba una ritualidad, como explicamos a continuacion.

3 Sobre descansos en la chacra, ver en la seccion 1.4.2.

191



Criandonos entre plantas y hombres

6.3.1. Las wankas* y el transporte de los alimentos

“Antes las mujeres realizaban el wankay llevando la comida en el transcurso
del camino, solas también lo hacian, mi abuelita me hacia cantar el wankay
cuando yo era nifa, diciéndome me vas a seguir, asi lo realizdbamos. Mi abueli-
ta tomaba chicha y cafiazo, yo nifia no podia”.

Luisa Mejia Victoria (Chinchaypucyo)

Cuando las mujeres terminaban de cocinar la merienda, debian llevarla hasta
donde estén trabajando los varones; y segun a lo que se esta trabajando podian ir
y llegar wankando por el camino. Las wankas se daban en la siembra de maiz como
en Paucarccoto o Pantipata; siembra o trilla del trigo como en Huancancalla, Ocra,
Sumaro y Huancancalla; siembra de papa como en Pantipata, o de haba como en
algunos sectores de Pantipata. Lo hacian de forma alegre, en lvin (Pantipata) incluso
llevaban flores que significan bienestar. Cuando ya las mujeres llegaban a la chacra,
los varones les respondian gritando: “Chihuy”, y cantaban por un tiempo mds, mu-
jeres y varones. Dicen que las wankas contribuyen a que la comida llegue bien, sin
perder su espiritu alegre y que la produccién de la planta que se estd trabajando en
la chacra, sea de calidad y cantidad; lamentablemente esta costumbre ya sélo esta
en la memoria de las personas mayores.

6.3.2. Los que servian

“El servicio se arrodillaba delante de la mesa quitandose el sombrero, alli
todos comenzaban a rezar antes de empezar a comer, lo mismo hacian al ter-
minar de comer para que se levanten, ahora ya no hay eso, antes era de mucho
respeto”.

Cornelia Huillca Tumi y Felicitas Huaman Chacma (Pantipata)

Con las mujeres en la chacra, luego de haber traido la merienda, se nombraba
una persona para servir, que le llamaban “el servicio”, como nos cuenta Enrique
Huanccollucho Sanchez (Chinchaypucyo). Esta persona tenia que servir con mucho
respeto, por ello se quitaba el sombrero y las ojotas para extender la manta y armar
la mesa para poner los alimentos que habian traido las mujeres.

Segun Feliciano Carbajal Carhuachin (Cconcahuaylla, Sumaro), cuando se traba-
jaba con mucha gente en la chacra, luego de haber nombrado el servicio y antes de
comer la merienda se rezaba, para ello se arrodillaban con mucho respeto al pie
de la mesa o donde estaba extendido el mote en una manta, y decian: “Dios Yaya,
Dios Churi, Dios Espiritu Santoq sutinpi consumiapaychis” (En el nombre de Dios
Padre, del Dios Hijo y del Dios Espiritu Santo, sirvanse a consumirlo) y comenzaban
a comer.

4 Sobre las wankas, ver secciones 1.5.5.,2.10.,3.3.2.y 4.4.4.

192



Mihunanchis (nuestra comida)

Ya cuando terminaban de comer todos, el servicio se quitaba el sombrero y do-
blaba la manta de mote. Manuel Jesus Gallegos Almirén (Huafiec, Sumaro), nos
dice que antes de levantarse, todos los comensales se ubicaban sentados en filay
le decian al servicio: “Kunanga almanchiskunapaq rezayapusun” (Ahora recemos
para nuestras almas), asi rezaban nombrando a las personas mayores que habian
fallecido, que podian ser familiares de los presentes o personas de mucho respeto
gue ya no estaban con los presentes. Sin embargo, Enrique Huanccollucho Sanchez
(Chinchaypucyo), nos dice que mas bien rezaban para doce almas por la cantidad
de los doce apdstoles, hasta cumplir 12 rezos, junto con las sefioras merienderas, y
asi culminaban con la merienda.

Esta costumbre ya se olvidd, las personas mayores comentan que esto era parte
del respeto al momento de comer, era el respeto al santo, a la tierra, a los mayores,
pero como en los tiempos actuales ya no hay ese respeto, se perdié.

6.3.3. Los primeros y mejor servidos

Juan Victor Pacheco Acufia (Chinchaypucyo) explica que primero se servia co-
mida al mayor que se sentaba a la cabeza y era el Capitdn o Qollana, quien tenia
el rol de ir adelante como autoridad en el trabajo de la chacra; ademas se atendia
de manera especial a las otras personas mayores. Un trato especial también tenian
los duefios de las yuntas (sea en roturacion, barbecho o siembra), o los duefios de
los caballos (en caso de trilla); ya que por mds que no estén en la chacra siempre
se les debia mandar su merienda muy bien servida, a ellos y a su familia, a veces
incluso en un plato de mayor tamaio que se le llamaba mediano, acompainado de
un porongo, mak’a o jarra de chicha, una botella de trago y coca; para que apar-
te de mostrarles nuestro agradecimiento por su apoyo, puedan apoyarnos en una
préxima oportunidad.

“Naupaq mianuta mihunata qoktiyku, ancha voluntaswanmi rang’akunkuta
mafiayuwagku, mana chaynata apaqtikiga, nisugmi kasunkiku ghayna wata-
rispasas chika mihunallaykitapas apamuwarankichu, maglla ichaga. Chaynata
hunt’asqata qoktikiga, manayukya kasunki rang’akutapas chay raykuya ancha
munakuywan apaq kayku”.

(Antes, cuando le ddbamos el mediano, con voluntad nos prestaba sus caba-
llos, sino lo llevabas, asi te decian: ‘Acaso el afio anterior me has traido siquiera
un poco de tu comida, tacaia’. Si le dabas con todo eso, te prestaba sus caba-
llos, por eso le llevabamos con muchas ganas).

Gerardo Arcos Chavez y Jorge Gallegos Estrada (Huambomayo)
Actualmente, con el ingreso de tractores o maquinas trilladoras a algunas zonas

del distrito, ya no se usan yuntas de ganados ni se trilla con caballos, y sélo se le

193



Criandonos entre plantas y hombres

da una comida al duefio de la maquina, que ya no es merienda, porque no es tanto
trabajo y tampoco se requieren tantas personas que apoyen como cuando es trilla
con caballos. Pero en algunas zonas donde aln no ingresan las maquinas todavia se
mantiene la costumbre.

6.3.4. La merienda

“Hinallatagmi sara hallmaypipas utaq tarpuypipas wankaspan mihunataga
apayku, chaymantagmi apayku t’ikata tukuy rich’agta chaupi p’'unchaytatagmi,
samaypi mihuyku llapayku garikunapas warmikunapas. Chay t’ikakuna apasqay-
kutaga chaupi mast’amanmi churayku chaytaga churan huk comadrin hutaq
compadrin, chaypitagmi chakrayukga mafiakun t’ikakuna llipikuman rakipu-
nanpag, llapankutagmi t’ikarukunku”.

(Igualito en hallmeo de maiz o en la siembra, llevdbamos la merienda wankan-
do, asi llevabamos flores de diferentes colores y en el medio dia, en el descanso,
comemos todos varones y mujeres. Las flores que llevabamos se ponian al me-
dio de la mesa y a uno de sus compadres o comadres, el duefio de la chacra le
suplica para que reparta las flores a todos, y todos se ponian las flores).

Jesusa Ccallo de Maqquerhua (lvin, Pantipata)

Mientras los varones estaban desde el dia anterior, preparando todos los insu-
mos o herramientas necesarias para hacer la chacra, las mujeres también estaban
trabajando desde el dia anterior en sus viviendas, preparando la chicha vy los ali-
mentos, que se compartirdn en la chacra en la hora del descanso principal. Toda
esta preparacidn se hace en ayni, ya que cada sefiora puede hacer un uchu o pican-
te, o algln otro acompanamiento que tenga la comida, y luego se juntan todos los
platos que vienen a conformar la merienda.

Muchas veces, previo a la merienda se sirve el yanu, una combinacién de varios
alimentos hervidos. Puede tener chuiio® phasi, phuspu, mote, papawayk’u, qaya®
phasi, oca, afu. Los ingredientes del yanu varian segun la zona y disponibilidad de
la familia, por ejemplo en algunas zonas altas como en Anansaya a veces no habia
mote en el yanu, porque no siembran este cultivo por la altura, y asimismo en zonas
bajas a veces tampoco tenian chufio phasi porque eso se prepara en zonas altas.

“Yanuyga ch’ufiu phasi, mut’i, phuspu. Chaykunatan sutichakun yanuy nispa,
chaytaga ruwakug chakra ruwaykunapi mihunallatagya kaq”.

(El yanu era el chuio phasi, mote, phuspu. Eso se decia yanu, que se usaba
para hacer la chacra como parte de la merienda).
Victoria Huayllas de Mescco (Anansaya)

5 Sobre el proceso de transformacion del chufio, ver seccién 4.9.3.
6 Sobre el proceso de transformacion de la gaya, ver seccién 4.9.3.

194



Mihunanchis (nuestra comida)

La merienda presenta varios uchus o ajiacos de alimentos segun la temporada,
se puede combinar alimentos secos con otros frescos. Pueden usarse tarwi, arvejas,
calabaza, lisas, habas, trigo, quinua, porotos, u otros que hubiera en la comunidad,
también podia tener solterito, o picantes como qolla habas o quinua graneada, asi-
mismo podian ponerle torreja o tortillas (excepto en Sumaro en la siembra de tri-
go), y algunas carnes como cuy mayormente, o pato como dijeron en la siembra en
Huambomayo. También se le ponia queso, como en Huambomayo y Paucarccoto.
Estas carnes, huevo o queso que van encima de la merienda se denominan hawana.

“Naupagkunaga uchu mihunakunan ruwakuq chay tukuy rinch’aq purutukuna-
manta, suyupurutumata, chaytan pelarugku usphawan kay garbansusta hina chay-
tan wayk’ugku chakra mihunakunapi, sumagmi kaq ichaga empachoson nigku”.

(Antes se preparaba ajiacos de los porotos de colores, suyu poroto, lo pe-
laban con ceniza como al garbanzo, eso lo preparaban para las comidas de la
chacra, era rico pero decian que era empachoso).

Santiago Chavez Suni (Paucarccoto)

Si bien siempre en una actividad en la chacra se sirve una merienda, algunas son
mas sencillas como las del hallmay o aporque, que puede ser sélo un picante, a
comparacién de algunas mas completas como la merienda de siembra y de cosecha,
que es mas variada y especial porque marca el inicio y final de la crianza mutua con
nuestros cultivos. Todo ello también dependiendo de las costumbres de cada zona
y familias, por ejemplo: A pesar de que en las comunidades es costumbre que la
huatia se come sobre todo en la cosecha o escarbe de papa, un caso particular es
la comunidad de Anansaya y Ocra, donde nos dijeron que antes en la siembra de la
papa hacian la huatia con las semillas, escogiendo las mas grandes y deseando que
produzcan bien y grandes. En cambio en la siembra de oca o cebada, segun Ray-
munda Garcia Huanccollucho (Ocra), hacian phata uchu. Y en la cosecha y era del
trigo, Gregorio Chacdn Llogque (Racrarumi, Chinchaypucyo) nos dijo que se hacia
qgowi kanka, torrejita, tajada de queso y aycha uchu.

También sucede que cuando la chacra es muy alejada, sobre todo en zonas al-
tas, ya no se lleva merienda, sino que los trabajadores varones y mujeres van con
su fiambre o qogawi. Zendn Mescco Huampotupa (Anansaya) nos comento: “En la
siembra de papa se lleva gogawi nomas, su papita, aji molidito llevamos, quesito en
cualquier sembrio”.

Compartimos algunos testimonios sobre en qué consistian las meriendas en acti-
vidades determinadas de la chacra:

“Para el preparado del terreno, se preparan las comidas de haminkas (varie-
dad de calabaza), o cualquier gjiaco. Lo llevas en ollas junto con platos, cucharas
y mote, para servirlos se hace un bulto, para cargar a la chacra”.

Bonifacia Castro Cruz (Chinchaypucyo)

195



Criandonos entre plantas y hombres

“La merienda de ‘papa yapuy suka’ (roturacion de la papa), lo hacemos en
los cerros, alli llevamos la comida asi: ajiaco de lisas que trabajamos en la parte
alta, tarwi, picante de habas verdes con zanahoria, tomate, cebolla, y su torre-
ja de trigo, porque tenemos trigo nomas. También ajiaco de llulluch’a, esto es
alimento incluso para los nifios por lo que se usa en vez de la carne. Quinua
graneada se usa a cambio del arroz, ajicito con queso y haba tostada en vez del
mani, a veces también moraya’ y papa sancochada, y encima lo ponemos cuy
asado y queso. Asi cargamos con apoyo de otras al cerro, nos ayudan en ayni
para llevar lejos, no hay carro, lo cargamos en ollas. Tenemos también chicha
gue hacemos con un poco de jora y trigo, cebada, lo hacemos el pakapasqa”.

Luisa Chacdn Huanccollucho (Parccotica)

“Wathiata ruwayku, champakunawan hornuta ruwayku, warmikunaqa apa-
munku uchukutata, gesuchatapas churakunku, sichus asqa mihuy kaq, astawan
kusisikuspa, mihuyku wathiata llipiyku nigku: ‘Haku, haku wathiamusunchis”.

(Haciamos huatia, armabamos el horno con terrones, las mujeres traian aji
molido, quesitos, si habia harta cosecha nos alegrdbamos mds, comiamos la
huatia todos juntos y decian: “Vamos, vamos, haremos huatia”).

Juan Pallardel Chaifia (Sequiopampa, Anansaya)

“Para la trilla del trigo preparamos la merienda que consiste en gjiaco de
tarwi, con lisas uchu y quinua uchu; encima se pone torrejas, huevo estrellado
y cuy asado”.

Sabina Troncoso Chaucca (Sumaro)

6.3.5 El sankhuy el chapu

Victoria Flores Gonzales (Chinchaypucyo) y Tomas Pilco Puma (Sunchumarca,
Parccotica) nos explicaron que en la siembra del trigo o la cebada se acostumbraba
comer el sankhu en la hora del descanso de la merienda pero antes de la comida
principal, por lo que la hora de la merienda era realmente un banquete de diversi-
dad de alimentos y preparaciones.

Posteriormente el sankhu fue reemplazado por el chapu, que es una bebida de
la siembra del trigo o la cebada. Miguel Sdnchez Ramos dice que su papad, Sabino
Sanchez Quispe (Chinchaypucyo, ya fallecido), le contd que el origen del chapu fue
cuando alguien echd sankhu a la chicha servida en el cacho del toro y ese sabor le
gusto a la gente, asi se quedd como parte de la costumbre propia de Chinchaypuc-
yo, y que desplazé al sankhu.

7 Sobre el proceso de transformacion de la moraya, ver la seccién 4.9.3.

196



Mihunanchis (nuestra comida)

Segun las comunidades de Paucarccoto y Sumaro, antes el chapu también se to-
maba en la hora de comer la merienda y antes de la comida principal, pero esto no
le convenia al trabajador, porque se saciaba con el chapu y ya no comia la merienda.
Asi fue hasta el afio 1960 aproximadamente, en tiempos de las haciendas, que se
mantuvo esta costumbre de tomar el chapu en el descanso de la merienda, pero
luego se cambid al descanso de las 10 o0 11 am de la mafiana, llamado hallpa, como
le dicen en Sumaro y Pantipata, o que también representa el segundo descanso en
comunidades como Anansaya y Ocra, que es la hora en que hay hambre en la chacra
y que tampoco se cruza con la comida; asi nos comentaron Nicolasa Tupa Salas y
Santiago Chavez Suni (Paucarccoto).

Durante la siembray en el descanso que corresponde tomar el chapu, una perso-
na echa la chicha al wambary el Marcelo, que es el que pone las semillas y por tan-
to el Unico que no se ha ensuciado las manos, pone el hak’u o la mezcla de harinas
con una cuchara, y es el mozo o el servicio quien reparte el chapu.

Benedicta Amado Nufiez (Chinchaypucyo), también dice que luego del trabajo
de la chacra se repartian esta harinita del chapu para llevarla a su casa para el de-
sayuno.

6.4. LA COMIDA DIARIA

La relacién con los alimentos que cultivamos no sélo pasa por lo que comemos
en la chacra sino con las otras comidas que se consumen en el dia a dia, y que es-
tan en directa relacién a la temporada y produccién de cada zona. Por ejemplo en
la época de cosecha se tiene diversidad de alimentos cultivados y frescos; pero en
épocas de preparacién del terreno y de crecimiento de los cultivos, no hay muchos
alimentos, ya que se consume lo que ha quedado en el tage de la cosecha de la
campaiia anterior, pero como también es temporada de lluvias estan los alimentos
gue provienen de los parientes silvestres, que son las hierbas que crecen en esta
temporada. También estan las hojas de algunos cultivos que podemos consumir,
como de la quinua o de las lisas por ejemplo. Y en menor dimensién, estdn los
alimentos que podian truequear o intercambiar con comunidades cercanas, o que
habian comprado.

Por todo lo anterior, la alimentacién de diario era y hasta ahora es diversa y local,
porque depende de la temporada y produccién local, no demandandoles mayores
gastos econdmicos. Esto lo mantienen preferentemente las familias que no habitan
en zonas con varios comercios como la capital del distrito.

“Naupakga mihuk kayku llank’asgallaykuta, sarata, papata uchuchakunata
tarwimanta, tukuy ima nogaykuq llank’asqaykuta”.

197



Criandonos entre plantas y hombres

(Antes sdlo comiamos lo que produciamos, maiz, papa, segunditos de tarwi,
todo lo que nosotros mismos trabajamos).

Yolanda Llaccta Carbajal (Cconcahuaylla, Sumaro)

Se consumen sobre todo cereales, tubérculos, leguminosas, hortalizas, hierbas,
frutas de temporada, también lacteos y huevos para los que cuentan con gana-
do y gallinas respectivamente; en cuanto a la carne se consume mas para fechas
especiales, aunque en estos Ultimos tiempos se nos dice que las carnes son indispen-
sables en nuestra dieta diaria. Existen multiples testimonios de personas mayores,
gue nos expresan que antes ellos eran mds saludables, mas fuertes y vivian por
mas tiempo; gracias a su forma de vida y a una dieta basada en la produccién y
diversidad local; y por supuesto las personas que en estos tiempos mantienen esos
saberes de alimentacidn, mantienen la vitalidad de los abuelos y abuelas.

Con respecto al intercambio y venta de alimentos de otros lados, Bonifacia Castro
Cruz (Chinchaypucyo) recuerda que antes traian palillo del Valle, que molian bien
para dar color amarillo y achiote que lo estrujaban con cuchara en agua, para darle
el color rojo a las comidas. Algunos hasta ahora siguen usando estos condimentos.

En general, aun existen familias que mantienen las formas tradicionales de
alimentarse, aunque no podemos negar que ya hay una fuerte introduccién de los
nuevos alimentos, principalmente por interés de los jévenes que gustan de las co-
midas de la ciudad como arroz, fideos, carnes y frituras que no son buen alimento; y
también estan las sefioras que venden comida en las calles del pueblo de Chinchay-
pucyo, donde hay bastante la presencia de arroz y pollo.

6.4.1 Desayunos

“Desayunokunaga waka lechemanta trigu hak’uyoq. Ergekunapas chaytan
mihugku hak’uyogta chaywanya allin kallpalla”.

(Desayunabamos leche de vaca con harina de trigo. Los nifios también co-
mian eso y eran mas fuertes y robustos).

Victoria Flores Gonzales (Chinchaypucyo)

Los desayunos también dependian y dependen de la disponibilidad de cada fa-
milia, de los alimentos o animales que tenian, o de otros alimentos que hayan inter-
cambiado o comprado. Podian ser café, mate de harina de habas, apis, leche sola,
leche con harinas o hervida con salvia, algunos usan mates de las hierbas calidas
o frescas como valeriana, pimpinela, tronquitos de chili chili u otras hierbas, con
alguna harina o hak’u de trigo o cebada, sankhu, etc. Antes no contaban con azucar.

“Achitata hank’aruspa pisichallamanta, askhamanmi tukurun huk p’uku
hunt’aman, chaytan churanki leche t’inpuman chaytan t'impurachispa ‘chuk,
chuk chuk’ chayga tonikus”.

198



Mihunanchis (nuestra comida)

(Tostando la achita y poquito nomads, se hace harto y sale un plato lleno, eso
lo pones a la leche y hace hervir ‘chuc chuc chuc’, es un ténico).

Manuel Jesus Gallegos Almirén (Huafiec, Sumaro)

Zendn Mescco Huampotupa (Anansaya) nos contd que el café lo compraban en
crudo del Valle, lo tostaban con azlcar y cdscara de naranja, y eso lo molian en ba-
tdn. Lo acompafiaban con pan de trigo que hacian una vez al mes en el Unico horno
gque quedaba en el sector Cochapata, en Chinchaypucyo.

6.4.2. Almuerzos y cenas

“Siempre nos mandaban nuestras mamas: ‘Corre, vayan a recoger las hojitas
de la quinua para poner a nuestra lawita”.

Juan Pallardel Chaifia y Lucas Mescco Huampotupa (Anansaya)

Las comidas del almuerzo o cena eran en base a alimentos que tuvieran en la
zona, podia ser un solo plato como ajiacos o picantes de alimentos frescos como ar-
vejas, habas, lisas, calabaza, tarwi, etc; o de secos como habas secas, arvejas secas,
frejoles, quinua, trigo, etc; o también solteros. También podia ser una sopa o lawa
sea de trigo, quinua, maiz, huevo, chage de trigo o cebada, lisas, calabaza y otras
opciones mas como las hojas de lisas o llipcha (hojas de quinua) que nos comentd
Zendn Mescco Huampotupa. O estan las hauch’as en base a las hojas de los cultivos
o de plantas silvestres como el nabo, que explicamos mas adelante.

A veces también podia ser un segundo y una sopa. Y la carne era sobre todo
para fechas especiales, aunque a veces podian poner pequeios pedazos de carne,
ch’arki o queso a sus comidas.

También podian acompafar los almuerzos con papa, chuiio®, mote, tostado o ha-
bas tostadas y hervidas, segun el alimento que hubiera en la zona. Inclusive cuando
no habia tiempo para preparar el almuerzo por estar en otras actividades; algunos
de estos acompafiamientos podian reemplazar la comida y aplacar el hambre como
mencionan estos testimonios en relacion al maiz:

“Manan hayk’agpas mot’iga manaqa kanchu, gallay mihuymi nogaykupakqa.
Mana kaqtinga imatan wiksata ruwasunman. Purunkunapiga manaya kanchu
mihuna wasikunapas”.

(Nunca mote puede faltar, es el primer alimento para nosotros. Si falta, qué
cosa se pondria al estdmago, campo es campo, no hay pensiéon, no hay restau-
rante).

Gregorio Chacdn Llogque (Racrarumi, Chinchaypucyo)

8 Sobre el proceso de transformacion del chufio, ver seccién 4.9.3.

199



Criandonos entre plantas y hombres

“Wasiman chayaruspaga mana chaupi p’unchay mihuna kaqtinga, mot’itan
orgorukuspa mihuyku, saraga pasaglla mihunaykun nogaykupag, sarataga mi-
hukun hak’api, t’eqwapi, chayraykun pasaq mihunayku”.

(Cuando llegamos a la casa no hay almuerzo, entonces nos sacamos mote

y comemos, el maiz es la principal comida para nosotros, el maiz se come en
tostado, en pelado).

Santiago Chavez Suni (Paucarccoto)

En Pantipata cuentan que: “Unos dias nos preparamos un segundo, sea quinua,
tarwi u otra cosa, otros dias nos preparamos sopas como chage, harwi lawa, otros
dias nos preparamos segundos de tarwi o arvejas, un dia lo hacemos o bien sopa o
segundo, encima de esas comidas le damos a nuestros bebés un matecito o refresco
de cebada o mufia”.

Y todas las comidas se acompafiaban con un mate tibio de alguna hierba que
apoye a la digestidn y ayude a limpiar el organismo.

6.4.3. Fiambre o qoqawi

Cuando los comuneros salen a pastear sus animales o se alejan grandes distan-
cias de su vivienda, se llevan su gogawi que puede consistir en llevar tostado de
maiz, mote, papa hervida o sankhu sea con queso o algin pedazo de carne seca. Y
en temporada de setas, cuando estan por partes altas, segun Severino Sacsahuillca
Gamarra (Paucarccoto): “En las tardes en tiempo donde hay setas o qonchas tienes
que buscar comiendo canchita de trigo, ahi aparece”.

6.4.4. Dulces

“Santupiga misk’igkunatan ruwakug duraznumanta utaq apikunatapas chaytan
yagachus hina obrero, paymi karan inlishamanta yachaq chaymantapas tukuy
k’uchukunapin gaparimoq kay ‘durazno misk’i, manzana misk’i’ nispa, chayman-
mi llapanku regku qochikuk makachakunantin chaynatan willakuk kurag mamay”.

(En Semana Santa se preparaba dulce de durazno y dulce de manzana, y eso
lo repartia creo el obrero, que era encargado de la parroquia. En todas las es-
quinas gritaba “jdulce de manzana, dulce de durazno!” Y todos iban a recoger
en ollitas. Asi me contd mi abuelita).

Victoria Flores Gonzales (Chinchaypucyo)

Los dulces eran mas apis o mazamorras, en base a alimentos que cultivaban en
cada zona o comunidad como trigo, calabaza, quinua, kiwicha, moraya, maiz, etc.
Habian apis concentrados de varias harinas como la mazamorra “mama qongachi”
(hace olvidar a la mama) de Ivin (Pantipata), que comentan que le gustaba mucho a

200



Mihunanchis (nuestra comida)

los nifios y se les daba cuando recién se les despechaba, por ello su nombre.

En cuanto a preparaciones en hapu (horno de terrones), estaba el k’usi kusao,
gue era de K’usi (variedad de calabaza) bastante soleado, por lo que estaba dulce.
Decian que ayudaba a la produccién de la tierra, quiza por eso Josefina Mercado
Amado (Huancancalla) nos decia que esto se acostumbraba hacer también cuando
trillaban cebada o trigo, ya que con el rastrojo o paja que quedaba armaban una
fogata y alli ponian el k’usi, la jaminca o calabaza bien madura.

“K’usiqa ima sumagmi kaq, k’usi kusaotan nogaykuga mihuk kayku, chaynan
naupakqa allpapas allinta ruruk, aswan allitan ruroq kay allpaga”.

(El k’'usi era una cosa muy rica, el k’usi kusao nosotros teniamos que comer,
asi harto que producia antes la tierra, mas produccién tenia la tierra).

Manuel Jesus Gallegos Almirén (Huafiec, Sumaro)

También habia dulces como el api de molle, o con las frutas de estacién como
duraznos, manzanas, aguaymanto, peras, etc.

Pero en general, estos dulces o eran con chancaca, o no tenian mucha azucar o
eran sin nada de azucar, sobre todo los que eran de frutas. Tampoco se consumian
con mucha frecuencia, y quiza por consumir poca azucar también las personas eran
mas saludables.

“Ichaqa Naupagq taytaykuga, mamaykupas manan ukyagkuchu sinchi misk’ita
chay ya kausaranku ch’ila karanku, kunanqga lluytan misk’i wafiuchimushan ru-
nakunata, yaga pachak chunka pisqayuk watanku kaman kausaranku chaynan
karan Juan Pallardelpa taytan. Kausarakun chaynata kuragkuna kausaranku ma-
nan machagkuchu, nitagmi misk’ikunata ch’ongarankuchu sinchita... warwa ka-
chillan kachipas karan”.

(Pero antes nuestro padre y nuestra madre no tomaban mucho dulce, por
eso existian fuertes, ahora el dulce esta matando a la gente, hasta 115 ainos
vivid su papa de Juan Pallardel, qué te parece. Vivian porque nuestros abuelos
ni tomaban mucho, ni chupaban mucho dulce... pura sal, lo que decian warwa,
esa sal nomas habia).

Zendn Mescco Huampotupa (Anansaya)

Ademas estaban las frutas que intercambiaban o compraban de otras zonas,
como recordd Zendn Mescco Huampotupa (Anansaya): “El campesino se mantenia
con lo que producia netamente de trabajar en su chacra. Si alguien venia del va-
lle en tiempo de cosecha, iba ofreciendo fruta diciendo: ‘Kaychallatapas mihuykuy
kaychata apamushayki’ (Come si quiera, estito te estoy trayendo). Y recibian con-
tentos mi papd y mi mama, nosotros también estdbamos bailando viendo frutas.
Nos partia y ni siquiera nos alcanzaba. Mi papa y mi mama decian: ‘Véndenos, te lo
daré papa’ y daba papa, habas, oca, lisa y asi ya comiamos”.

201



Criandonos entre plantas y hombres

Un plato de merienda. Raymunda Garcia (Ocra) comiendo en
p’uku.

) 5&" _
OO, W 3 -
_ AR e\
i iy g v
" &/, "Qmw%“ oy
; .'hl a ,‘?Ifk“ {“g'iﬂ £= 1

Merienda de papa puy. Parccotica.

202



Mihunanchis (nuestra comida)

6.5 ALIMENTOS SILVESTRES

“Chaymanta chay killapas sutichakun yarqgay killa nispa, manaragya mihuna
kanchu chakrapi ruruk, tagellamantaragmi orqgokamun mihuna, chay pisi kaqg-
llataya”.

(Enero también se llama mes de hambre, todavia no hay comida que produce
la chacra, sacamos lo poco que queda del troje).
Angel Huamdn Concha (Ocra)

“Llulluch’aga chay ch’uya unoq phatamusqgankunapin, chayqa ancha alimen-
ton kakllatagmi imaymana vitamikuna kan, imaynan gonchapi, k'allampapi hina”.

(Llulluch’a hay en los ojos de los manantes limpios, es alimento y tiene mu-
chas vitaminas, como las setas y los hongos).

Liberata Aranivar (Parccotica)

Las temporadas de lluvia, que se relacionan a cuando las plantas cultivadas toda-
via estdn creciendo y aln no hay toda la cosecha, son conocidas como los meses de
hambre ya que la alimentacién es en base a lo que aun queda guardado de la cam-
paia anterior de la chacra, y de los alimentos silvestres que nos brinda sabiamente
la naturaleza justo en las épocas que menos alimento hay. Por ello se recolectan las
asnapas o las hierbas yuyu y hat’aqo; los parientes silvestres de las plantas cultiva-
bles; y en zonas altas también se recolectan las algas llulluch’a y los hongos llama-
dos goncha (setas), k’allampa, pako, entre otros.

6.5.1. Las hierbas

Las asnapas son la variedad de hierbas que salen principalmente en temporadas
de lluvia, que ayudan a condimentar y darle sabor a las comidas, también facilitan la
digestidon de las comidas o equilibran los alimentos frescos con los calidos. Algunas
hierbas son culantro, perejil, hierbabuena, payqo, ruda, huacatay, chikchipa, mufia,
orégano, etc; y las siguen usando en lawas, uchus, carnes, uchukutas, mates u otras
preparaciones. Son las mujeres las que conocen como se deben combinar estas
hierbas para que caigan bien a la comida, como nos dijo Inocencia Ricra Huillca
(Samancca, Pantipata): “Para que no caiga muy pesada la comida le echamos las
asnapitas, por ejemplo al tarwi le ponemos huacatay, culantro, hierbabuena, con
todo eso no nos hinchaba la barriga, no nos hacia dafio. Si lo haciamos ajiaco de
guinua también usdbamos las mismas hierbas”.

En Huambomayo nos dijeron que usan la mufia en sopas de chuio®; en Paucar-
ccoto el paygo se consume en sopas y lawas de moraya, de maiz y otros; en Aman-

9 Sobre el proceso de transformacion del chufio, ver seccién 4.9.3.

203



Criandonos entre plantas y hombres

tuy (Parccotica) usan las hojitas de mufia o también de markhu en sus lawas de maiz
y trigo; y para desayunos usan pampa anis, pilli pilli y salvia que lo toman hervido
con leche. Y asi hay infinidad de hierbas que usan en sus diversas preparaciones.

El yuyu y el hat’aqo, que son variedades de nabo silvestre, crecen en la chacra
como mala hierba, pero dicen que contiene bastante hierro, por eso al momento
de deshierbar se recogen estas plantas para preparar el yuyu hauch’a o estofado de
loro, una comida que tiene su preparacion particular y la acompafian con mote o
choclo, phusphu y uchukuta. Las sefioras de Huambomayo cuentan que el hauch’a
se usa para acompaifar platos como el phata uchu y arvejas uchu. Estas hierbas
aparecen en el mes de enero y febrero aproximadamente, y desaparecen cuando ya
estdn apareciendo los primeros frutos en los cultivos, como si ya hubieran cumplido
su labor. Bonifacia Castro Cruz de Chinchaypucyo nos menciona la despedida del
nabo:

“Yuyuq ripuyninmanta. Ripuntagmi Mamacha Purifikadaq p’unchayninpi chay
iskay p’unchay febrero killapi, qolla arvejasman qolla habasman, golla choqllu-
man, paykunamanya encargayukuk: ‘Qankunafiaya uywaripankichis wawaykuna-
ta noqaga fian ripushanifia k’'uchukayfia nogapaq tukukapunayia, amaya waqa-
chipankichu wawanchiskunata’ chaynatan ripun yuyupas”.

(La despedida del nabo. Se despide en la fiesta de la Virgen Purificada®® el 2
de febrero, encargando a las arvejas verdes, habas verdes, al choclo; diciéndo-
les: “Ustedes ya también criaran a nuestros hijos, yo ya me estoy yendo porque
ya me acabé, no les hagan llorar a nuestros hijos”. Asi se va despidiendo).

6.5.2. Los parientes silvestres

Son como su nombre lo dice parientes o familiares silvestres de las plantas que
cultivamos como alimento, algunos de estos parientes son antepasados que logra-
ron ser domesticados por nuestros ancestros para tener las plantas alimenticias que
ahora consumimos.

No todos los parientes silvestres son comestibles, mencionaremos algunos de los
comestibles que nos comentaron los mayores de las comunidades. La ayala o ayara
es la quinua silvestre que crece en la chacra o en casas abandonadas, sus hojas
pueden comerse. De igual forma se puede comer la machoq lisasmin (lisa vieja) que
crece en las chacras y cercos de piedra. Estan las achoqchas que son parientes de la
caigua, sélo que son mas pequenas y con espinas, se pueden comer en ensaladas
o segundos. También esta la papa araq, que son variedades antiguas de papa que
crecen en los cultivos sin que se los haya sembrado, con la particularidad que los
frutos se extienden en la tierra y hay que rastrearlos, como nos comenta Natividad
Gonzales Gamarra (Huambomayo):

10 Sobre Virgen Purificada, ver seccién 5.2.2.

204



Mihunanchis (nuestra comida)

“También hay una papa de la perdiz (yuthu papa) es una papa silvestre que
crecia en la parte baja, que traia mi suegray le decia a mi hijo: ‘Te lo voy a asar
en el fogdn’, y de verdad era harinosa y dulce. Esa papa era de un color marrén
con blanco, lo traia de alla de Molle orgo, pero estos afios ya no hay, esta des-
apareciendo. Y como lo indica su nombre, la perdiz rascaba la raiz de esa papa,
por eso tiene ese nombre”.

Ademas estdn los chullcos que son parientes silvestres del ajo, que se recogian
en las temporadas de siembra de maiz o papa, y que son parecidos a la planta pulla
pulla, como nos cuenta Bonifacia Castro Cruz (Chinchaypucyo):

“Ch’ullkusga pallakuq chakrakunamantan chay sara tarpuy wichaykuna chaya
warmakunapas pallakugku kusisqallafia, chakrakunata rispankuga nigku: ‘Apa-
mushanin pullapullata’ nispa k’uchillafian kagku, nogan nik kani tatau nispa,
imaynataq chaytari mihuynan, noqga rispayqa nogapas apamukmi kani, noqapas
pullapulla nispan nik kani ch’ullkustaga”.

(El chullcos se recogia de las chacras en temporada de siembra de maiz, por
eso los niflos recogian contentos, cuando iban a las chacras decian: “Estoy tra-
yendo pulla pulla”, estaban alegres, yo decia: “Tatao como comeria eso”, cuan-
do iba me traia yo misma y decia: “A chullcos lo habian llamado pulla pulla”).

De los chullcos se hace gjiaco, también se podia acompanar con algun gjiaco de
guinua, arvejas o con picante de haba seca. Dicen que ahora ya no se consume tan-
to porque ya casi no hay chullcos.

6.5.3 Algas, hongos y otros

Las algas

La /lulluch’a es un alga que tiene forma de bolita verde y es muy alimenticia, se
saca de las lagunas y manantes en zonas altas. Se utiliza en sopas o segundos. Li-
berata Aranivar (Parccotica) cuenta que para la época de secas se lava, se seca y se
guarda, para poder seguir usandolas todo el afo.

Los hongos

De los hongos llamados qonchas o setas, y k’allampas, se cuenta que aparecen
cuando caen los rayos y truenos, por ello en esas ocasiones es que los pobladores
salen para las partes altas a recogerlos. Se preparan principalmente en la comida
llamada g’apchi de setas y son bastante alimenticios.

Existen otras variedades de hongos en el campo, como el paqo, pero no todos
son comestibles, por ello se debe saber ver y reconocerlos, para poder recogerlos.

Otro hongo es el que sale en el fruto de la planta del maiz cuando esta creciendo,

205



Criandonos entre plantas y hombres

es la pacorma o pakurma, que es como una especie de algoddn blanco, se come
en picante o ensalada cuando esta tierno, porque cuando madura se vuelve negro,
amargo y ya no se puede comer.

Otros alimentos silvestres

Entre los alimentos silvestres, también nos nombraron al wayt’ampu que es una
larva de mariposa que crece en los arboles de chachacomo y que aparece cada 2
anos, entre los meses de julio y sobre todo agosto, que son los meses donde se
recoje. Pero no se puede guardar todo el aflo porque se convierte en mariposa, en
Ocra dicen que se puede consumir hasta noviembre. Se consume tostada.

Existen mas alimentos silvestres, pero hemos sefialado los que son mas conoci-
dos y se consumen con mas frecuencia.

6.6. COMIDAS DE FECHAS ESPECIALES

En dias especiales como fiestas de la comunidad o acontecimientos familiares, el
momento de la comida no era sélo para alimentarse sino también para compartiry
celebrar la actividad que venian desarrollando, asi como para conocer la diversidad
y carifio de los pobladores o familia a cargo de la festividad. Por ello éstos se esfor-
zaban por mostrar en sus comidas sus variados alimentos y animales que tenian,
segun la temporada, muchas veces también invitaban pan de trigo a los invitados.
Por supuesto estas comidas también se preparaban en ayni. En cuanto a la bebida,
la chicha preferentemente de maiz, era infaltable en todo el dia de la celebracién;
después de la comida debia acompafiarse siempre con un traguito como cafiazo
para la digestién y si la festividad era de noche o velada habia un ponche de habas.

“Antes no era asi, haciamos la chicha asi como para la chacra, chuma nomas.
Aparte era ch’uya aha, luego g’ata aha, eso se servia primero, una vuelta, dos
gochas. En seguida entraba ch’uya aha, en seguida entra el trago en cuartilleras,
a ambos lados, segln a la cantidad que estaban para los varones entraba dos
cuartillas, una a cada lado, también para las mujeres segun la cantidad, asi se
daba a ambos lados”.

Benedicta Amado Nufiez (Chinchaypucyo)

“La rakicha (porcion de chicha) se invita chicha asi tal como es, sin azucar,
ahora ya lo invitan chicha arreglada, lo tenias que invitar viendo la porcién o
cantidad que te han colaborado, pancito también lo tenias que dar dos o tres
pares por persona, dependiendo de la cantidad que te han traido”.

Benedicta Amado Nufiez (Chinchaypucyo)

Muchos de estos alimentos festivos, si bien alin se mantienen en varias familias

206



Mihunanchis (nuestra comida)

y festividades, en varios casos han sido desplazados por comidas y bebidas mas re-
cientes como pueden ser estofados, asados de algun tipo de carne, lechdn al horno
u otras preparaciones en base a carnes, y acompafiados de papas, arroz o tallarin; o
también se dan caldos como comentaron Bonifacia Castro Cruz y Vidal Mejia Gue-
vara (Chinchaypucyo), y Victor Gallegos Almirén (Huancarpata, Sumaro). En cuanto
a las bebidas aun esta presente la chicha, y el traguito que a veces ya no es cafiazo
sino alcohol, pero el nuevo elemento es la cerveza que ahora esta presente hasta
en las comunidades mas alejadas. Estas nuevas comidas pierden la diversidad de
colores y sabores que se ofrecia en las comidas de antes, también son mas rapidas
y no demandan un trabajo de ayni, son mas individualistas.

6.6.1. En acontecimientos familiares

Compartimos algunas comidas o meriendas que nos narraron que consumian
antes y otras que hasta ahora consumen en fechas especiales y familiares.

Acabado de casa

Matiasa Gallegos Almirén (Huafieq, Sumaro), nos contd que antes para la cons-
truccién de casa, para levantar la pared y el techado, se sacaba la primera chicha,
chu’ya aha.

En Ocra, en el techado de casa se come gjiaco de lisas y de arvejas, soltero, qui-
nua graneada, con torrejas de chufio y de maiz, huevo estrellado y queso. También
se acompafiaba con el yanu que estd compuesto de gaya??, chufio con hierbabue-
na, papa sancochada, phuspu. Y ademas estaba el aji molido con setas. Al maestro
constructor le sirven el plato mas grande y mejor servido. En Ocra, Parccotica y Su-
maro también nos hablaron que preparaban algun plato con carne como estofado
de cordero, puchero o merienda.

Luego de la comida se toma el llamado “wiksa bajacha” o cafiazo con anis para
la digestion.

Aniversarios o matrimonios

Juan Pallardel Chaifia (Sequiopampa, Anansaya) recuerda que antes, cuando era
nifio, para aniversarios o matrimonios preparaban algo hervido con carne y papas,
como el t’impu. Asimismo nos cuenta que actualmente se acostumbra hacer el asa-
do o el estofado de cordero condimentado con asnapas de la zona, pero si hay
lechdén o chancho también se usa.

Salomé Gallegos Linares (Sumaro) nos explicd que en las fiestas: “Nos degolla-
mos nuestra oveja, el cuy o la gallina, segun a lo que tenemos en nuestra casa. Si
eran muy pobres o no criaban ningun tipo de animal, no faltaba el cuy, eso nomas

11 Sobre el proceso de transformacién del chufio, ver seccion 4.9.3.
12 Sobre el proceso de transformacién de la qaya, ver seccion 4.9.3.

207



Criandonos entre plantas y hombres

nos matdbamos, o si teniamos nuestra gallina”. También se podian hacer alguna
merienda.

Bienvenidas y despedidas

Fortunata Chavez Ferro (Paucarccoto) dice que en su comunidad hay la costum-
bre de que cuando los hijos o hijas se van a Lima, o cuando regresan, se les prepara
la comida de pepian de cuy, soltero (con cochayuyo, habas verdes, zanahoria, ce-
bolla y queso), hauch’a de nabo o acelga segun lo que haya en la época. También
preparan torreja de nabo, de tarwi, de calabaza. Y lo acompafian con chicha de maiz
o chicha de tumbo, que es como refresco.

Cumpleafios u otros dias especiales

Cuando era por cumpleaiios, al homenajeado o la homenajeada se le daba el
plato mas grande y mejor.

Segln Victor Gallegos Almiron (Huancarpata, Sumaro) y Vidal Mejia Guevara
(Chinchaypucyo), en los dias especiales como cumpleafios u otros acontecimientos,
el desayuno consiste en ponche de habas con huevo y cafiazo.

Para el almuerzo, Mariano Huayllas Ccarhuachin (Anansaya), Bonifacia Castro
Cruz y Benedicta Amado Nufiez (Chinchaypucyo), Santusa Huanccollucho Chile
(Ocra), Catalina Ferro de Chavez (Paucarccoto) y Rosa Paile Estrada (Sumaro); se
cocinaban gjiacos o uchus sean de tarwi, arvejas, calabaza, lisas u otros; o también
quinua graneada como dijeron en Ocra; o soltero de habas como comentaron en
Paucarccoto. Y de hawana se acompafiaba con alguna carne principalmente con
cuy, pero si es que tenian gallinita la mataban; también ponian huevo estrellado
o torreja como comentaron en Anansaya, Chinchaypucyo, Huambomayo, Ocra y
Sumaro; o también queso como dijeron en Paucarccoto y Ocra. Todo dependia de
los alimentos y animales que tuviera la familia que celebraba el acontecimiento y
de su presupuesto, en algunos casos la comida podia ser sélo un gjiaco. Y también
casi siempre se acompafia con uchukuta o aji, en Ocra nos dijeron que era de setas
cuando era temporada.

Del mismo modo Alejandro Huaycochea Huaman (Chillcaccasa, Pantipata) nos
comentd que por cumpleafios también comian cuy asado o al horno con papa san-
cochada, chufio®®, mote y acompafado con su uchukuta. También el asado podia
ser de otras carnes como cordero, alpaca, res.

También pueden preparar gowi lawa, sopa de chayro, caldos, etc.
Funerales

Felicitas Vargas Mejia (Chinchaypucyo), Placida Laurente Chavez y Rosa Camargo
Mejia (Huancancalla) y Gabino Zufiiga Gamarra (Paucarccoto); dicen que antes la

13 Sobre el proceso de transformacién del chufio, ver seccion 4.9.3.

208



Mihunanchis (nuestra comida)

comida phata uchu era un plato de funeral porque se servia en los entierros. En
Huancancalla nos dicen que esta comida se debia consumir sola porque si le ponian
el hauch’a de hat’aqo, ya era comida para chacra.

Para Irma Ramos de Sanchez (Chinchaypucyo), la sopa de mondongo también se
consume en entierros.

Otras comidas especiales

También se consideran comidas de fiesta la diversidad de meriendas, la sopa de
chayro phata o sopa de maiz pelado como entrada, y como platos centrales gowi
kanka, comidas con carnes como asado de cordero, t’‘impu, chiriuchu, gowi lawa,
sopa de mondongo, caldos, etc. Como bebidas, ponche de habas sobre todo en
épocas frias o en noches como veladas, y durante el dia chicha.

Otras comidas posteriores son el lechdn, el rocoto relleno como entrada, fideos
0 arroz para acompafiar meriendas, la cerveza, etc.

6.6.2. En festividades religiosas

Del mismo modo estan las comidas o meriendas que se consumian en festivida-
des tradicionales o religiosas de las comunidades, y que se celebran como cargos.
Aparte de brindar la comida a los asistentes también era indispensable la chicha,
algln traguito como bajativo y tradicionalmente debia estar el pan de trigo para
regalar.

Varias de estas festividades también tienen relacién directa con la chacra como
se muestra en el capitulo 5, “Los santos de nuestros cultivos”.

Los Carnavales**

Bertha Estrada de Paile (Sumaro), comenta que en todas las comunidades se
come puchero o t’impu con varias carnes y tubérculos como papa, chuiio® y otros.
Se sirve completo con un poco de caldo.

Viernes Santo

Liberata Aranivar (Parccotica), dice que se preparan los 12 platos, los que incluyen
golla habas, g’apchi de habas verde, sopa de huevo, chupe de lisas con llulluch’a,
sopa de calabaza, qolla lawa, torreja con llulluch’a. También se come choclo con
gueso. Ademas se preparan postres como api de trigo, api de quinua, guisado de
manzana, guisado de duraznos. Al final se toma un matecito de muia o de algunas
hierbas. Similar también nos comentaron en Anansaya, Ocra y Sumaro.

14 Sobre carnavales ver la seccién 5.3.1.
15 Sobre el proceso de transformacién del chufio, ver seccion 4.9.3.

209



Criandonos entre plantas y hombres

Santisima Cruz?¢, 2 y 3 de mayo

Angel Huaman Concha (Ocra) contd que velaban la cruz toda la noche del 2 de
mayo, y en la madrugada del 3 de mayo comian cuy, huatia, soltero, tortilla, huevo
estrellado y ya en la noche del 3 comian cuy para hacer el kacharpari, que le llama-
ban tiyachiy. También podian ser variedad de ajiacos segun temporada como nos
comentd Eulogio Chile Zufiiga (Ocra). En cambio Marcelina Mejia Huaman (Chin-
chaypucyo), nos cuenta que el 3 de mayo la comida era cuy, huatia, picante de lisas,
arvejas tostadas, tarwi, quinua, torreja de maiz, huevo estrellado y chicha de jora.
En Anansaya nos dijeron que en la noche de la Santisima Cruz (2 de mayo), se comia
puchero y huatia.

San Isidro Labrador'’ “Chakrakuy”, 15 de mayo

En Chinchaypucyo, Bonifacia Castro Cruz contd que quien tenia el cargo de al-
tarero acostumbraba mandar preparar los agjiacos de tarwi y arvejas, gowi kanka,
huevo estrellado, tortilla, queso, tostado de maiz y acompafnaban con chicha; ac-
tualmente esto va variando segun el presupuesto del cargo. También recordé anéc-
dotas que pasaban ese dia con la comida: “Cuando traian el asado de cuy, debajo
del altar tenian que cuidarse bien con palos porque los jévenes se amontonaban
y arranchdndose el cuy en pedazos, se lo comian; esa costumbre era desde antes,
guitonedndose hasta se peleaban, lo llevaban lejos y los que estaban sentados en la
mesa no comian el asado de cuy, porque se lo llevaban todo”.

En Huancancalla todas las sefioras hurk’adas por el mayordomo de la fiesta de
San Isidro, y también familiares, comadres y ahijadas del carguyoq, preparaban la
comida que consistia en guiso de garbanzo, de olluco, de tarwi, de arvejas, tallarin,
soltero; y se acompafia con huevo estrellado, cuy asado, gallina, cordero, queso en
tajadas. Se toman bebidas como chicha de jora, g’ata aha, ch’uya aha y vino prepa-
rado con maiz morado y jugo de uva, que servian el dia central. También se reparte
pan de trigo mandado hacer por los del cargo.

En Paucarccoto, Catalina Ferro de Chavez nos dice que la merienda consistia en
lisas uchu, tarwi con su llatan, soltero, ajiaco de arvejas peladas, cuy asado, torreja
de quinua con acelga, torreja de calabaza y uchukuta de g’aq’as (tipo de pez de rio).
Y se reparte pan a todos los asistentes al momento de finalizar la representacion de
la chacra. En seguida se toma las dos variedades de chicha g’ata aha y ch’uya aha,
gue se llevaban en odre a la pampa de la plaza. Después de la comida se tomaba un
poco de cafiazo, que llevaban en chambarro.

San Juan velakuy?®, 23 de junio
En Ocra, nos comentaron que consumen g’aspa, que es asado de cordero con
papa o moraya.

16 Sobre la Santisima Cruz, ver seccién 5.1.1.
17 Sobre San Isidro Labrador, ver seccién 5.1.2.
18 Sobre San Juan Velakuy, ver seccién 5.1.3.

210



Mihunanchis (nuestra comida)

Virgen del Carmen?, 16 de julio

Segln Irma Ramos de Sanchez (Chinchaypucyo) en esta festividad se consume
tradicionalmente sopa de mondongo, aunque Bonifacia Castro Cruz (Chinchaypuc-
yo) nos dijo que también se podia consumir alguna sopa con carne y otra sopa con
huevo, como la sopa de viernes. En Chinchaypucyo, Ocra, Parccotica y Paucarccoto;
ademas nos indicaron que consumen una merienda en base a alimentos de tem-
porada y otros platos especiales al amanecer, como g’aspa con papa sancochaday
chufio® (Ocra) o puchero (Paucarccoto). En cuanto a la bebida, en la velada pasan
ponche y también antes se servian 2 tipos de chicha, primero la ch’uya aha y en
seguida la g’ata aha.

Virgen Asunta?, 15 de agosto

Para Irma Ramos de Sanchez (Chinchaypucyo) en esta festividad se consume tradi-
cionalmente sopa de mondongo; aunque también se consume una merienda a base
de alimentos de temporada o lechén. En Huancancalla dijeron que hacen puchero.

Santa Rosa??, 30 de agosto

Presentacion Huaman (lvin, Pantipata), contd que antes se servia masantin, pri-
mero alcanzaban el t’impu y luego servian el chage de trigo. “Le alcanzaban prime-
ro caldo, luego chage, eso se invitaba, si es que tenian hijos con sus hijos mds, hay
veces les alcanzaban a los nifios en un platito aparte diciendo: ‘Cuando sean gran-
des estos nifios, hardn cargo como nosotros’ y cierto era, hasta las mujeres cuando
entrdbamos en uso de razén haciamos nuestro cargo de estandarte y otro, estos
dos cargos haciamos de nifios, el otro no me recuerdo”.

Sefor de Exaltacion?, 14 de setiembre

Enriqueta Almirén Robles (Huancarpata, Sumaro) y en Parccotica, indicaron que
se preparaba una merienda con tarwi, lisas, arveja o picante de habas, con cuy y
torrejas.

Todos los Santos y Dia de muertos?*, 1y 2 de noviembre

“Todosantuspakga saratan teqwakunku. Churakun haywarikuykunata t’anta-
kunamanta, tukuy rikch’ag mihunakunatan wayk’ukunku haywarinankupaq”.
(En Todos Santos para la ofrenda van a pelar maiz, preparan ofrendas de pan,
se preparan todo tipo de comidas para las ofrendas).
Esther Flores Huampotupa (Chinchaypucyo)

19 Sobre Virgen del Carmen, ver seccion 5.2.3.

20 Sobre el proceso de transformacion del chufio, ver seccién 4.9.3.
21 Sobre Virgen Asunta, ver seccion 5.2.4.

22 Sobre Santa Rosa, ver seccion 5.2.5.

23 Sobre Sefior de Exaltacidn, ver seccién 5.3.3.

24 Sobre Todos Santos, ver seccion 5.3.4.

211



Criandonos entre plantas y hombres

Salomé Gallegos Linares (Sumaro) nos cuenta que para el 1 de noviembre, dia
de todos lo vivos, siguen matando el lechdn o chancho, que se acompafia con pan
y tamales; pueden preparar en grupos o familias segln la costumbre. Aunque en
varias comunidades de Chinchaypucyo ha disminuido la crianza de estos animales
porque producen enfermedades, malogran los cultivos y las calles, por ello sélo
pueden criar dentro de casa. Quiza por eso también en Anansaya y Ocra nos dijeron
gue también en esta fecha podian consumir asado de cordero o de cuy.

“Chay noviembre killakunapi Todosantuspi churaykun haywakuykunata tukuy
rikch’ag mihunakunata chay wafiogpa mihunankunata chayna hunt’asqata, huk
patarapi as allin allchasgapi llikllawan ch’in wasipi”.

(En el mes de noviembre en Todos Santos ponemos la ofrenda de toda clase
de comidas, todo el gusto que tenia el muerto y asi todo completito, sobre una
mesa bien arreglada con manta, en una casa silenciosa).

Rosa Paile Estrada (Sumaro)

Y para el 2 de noviembre, en la comunidad de Ocra nos dicen que cocinan para
las almas segun la costumbre y segln lo que le gustaba al muerto, como sopa y
agjiaco de lisas, asado de cuy, ocas y papas cocinadas, entre otros; algunos también
hacen lechén o asado de cordero. También se acostumbra mandar hacer pan de ha-
rina o trigo, t’antas (panes) con formas de wawas y de caballos. De todo lo cocinado
ponen un poco de cada preparado en la ofrenda, desde el desayuno.

Nifio Velay?, 25 de diciembre

Alejandrina Estrada Pro y Bertha Estrada de Paile (Sumaro), nos contaron que
en la fiesta del nifio en Navidad, se preparaba una merienda con tarwi, aycha uchu,
picante de habas, tortillas de maiz y cuy asado. Algunos también comentan que se
comparte chocolate y bizcochos o panetén, que es una costumbre posterior.

6.6.3. El pan de trigo

“Naupakqa lluymi t’antata ruwagku chakra ruwanankupag, chaytan rakimug-
ku kay hornalta hina llapan runakunaman, qolge rantitan gogku, t'antataga huk
raki trigumantan ruwagku utag armumanta, lluymanmi rakimugku chay kutiku-
naga”.

(Antes todos hacian pan para que hagan chacra, lo repartian como jornal a
toda la gente, les daban como pago, hacian pan de una chomba de trigo segin
al tamafio de sus chacras, hacian de una cuartilla, de una chomba y armu, les
repartian a todos en ese tiempo).

Manuela Tecse Gamarra (Chinchaypucyo)

25 Sobre Nifio Velay ver la seccién 5.3.5.

212



Mihunanchis (nuestra comida)

Antes el hecho de brindar pan de trigo en una chacra o en una festividad era un
acto de carifio y agradecimiento. En el trabajo de la chacra era indispensable repar-
tirlo al finalizar la jornada del dia como parte del jornal a todos los que participaron.
En las festividades religiosas los carguyoq debian repartirlo a todos los asistentes,
como en el dia final o kacharpari donde incluso se ensartaba junto con otros ali-
mentos en los silwis de los que habian sido cargo o habian ayudado a la realizacién
de la fiesta. También lo podian entregar en otros dias.

El pan de trigo se hacia en molinos de piedra, moliendo con todas sus cascaras,
por eso se decia que antes era mds alimento, porque ahora se resta un poco el trigo
para ponerle harina blanca y se prioriza el tema comercial mas que el alimento.
También algunos hasta ahora hacen su propio pan con su trigo y lo mandan a los
hornos que tuvieran en su comunidad, pero antes eran muy pocos los hornos, por
ello a veces se podia hacer pan sélo una vez al mes, porque dependia de cuando
podian ir al horno. Quienes tienen sus hornos, hasta el momento siguen haciendo
pany lo venden, pero el de harina blanca esta desplazando al de trigo.

Manuela Tecse Gamarra (Chinchaypucyo) recuerda que habia un pan de forma
redonda vy el otro de forma larguita porque tenia manteca de chancho, pero “ahora
perro y gato hacen pan tamafio de una galleta.”

“T’antaqa huk kargupiga kananpunin, ruwakunpunin ichaqa triguq llagtanmi
chaymi t’antaqa ruwakun”.

(El pan en un cargo es indispensable, siempre se hace porque también es la
tierra del trigo, por eso se prepara el pan).
Salomé Gallegos Linares (Sumaro)

6.7.LOS UTENSILIOS DE ANTES

“Chay goya Fideliag hornunga chicharo hinan gq’apamoq kaykuna kamaraq
pichaqtinku, fa ya g’apamushagfia. Kunanga manan chaynafiachu, kunanqa pi-
chashanku api t'antakunawan, chaypascha kunanga mana allin sumagqchachu.
Naupakga molliwanpunin pichaq kayku mana kaqtinga kapuli k’allmakunawan
manan iman agna ima sach’aq k’allmanwanchu”.

(El olor del horno de la sefiora Fidelia era como chicharrén, llegaba hasta aqui
cuando estaban barriendo, ya estaba oliendo. Ahora ya no es asi, como estan
limpiando con trapo mojado, tal vez por eso ya no tiene mucho sabor. Antes
siempre teniamos que barrer con molle o si no habia, con ramas de capuli, no
se utilizaba cualquier rama).

Manuela Tecse Gamarra (Chinchaypucyo)

213



Criandonos entre plantas y hombres

Catalina Ferro (Paucarccoto) ensefiando el

"‘-&. —_— - = e ‘T :
Tomas Pillco Puma (Sunchumarca, Parccotica) ;
exhibe los utensilios de madera que elabora. Dulces tradicionales, se aprecia varios apis y sankhu.

214




Mihunanchis (nuestra comida)

Las personas mayores coinciden que mucho del sabor y textura de los alimentos
de antes era por los utensilios que usaban, que también provenian de la tierra, que le
impregnaba sus sabores y olores a lo que consumiriamos, manteniéndolos sanos, ya
gue no habia aluminio, plomo u otro tipo de 6xido que hay en los utensilios de ahora.

“Chay tarwitaga manaraqg aderezopi churashaspa kutakunragmi, fiaupakga
kutaqg kayku maranllapin tunauwan, kunan ghepatafiama molinupas rihurimun
chayllapinan maywirunku, kutarunku, wakinga mana molinuyku kagtin maran-
llapin kutakushayku”.

(El tarwi antes de ponerlo en aderezo, se muele, antes moliamos en maran
con su tunao, ahora estos ultimos afios aparecid el molino y ahi no mas lo mue-
ven para que se muela. Los que no tenemos molino, seguimos usando el batdn).

Victoria Huayllas de Mescco (Anansaya)

Algunas personas mayores aun usan el maran, batdn o mortero de piedra, para
moler sus alimentos; aln los tienen en sus casas, dicen que con eso se mantiene
el sabor. Cuentan que antes habia pocos molinos de piedra a los que recurrian de
vez en cuando, mayormente cuando debian moler cantidad como arrobas. Actual-
mente ya no hay molinos de piedra, pero hay molinos de metal en casa de algunas
familias, igual son pocos, pero algunos recurren a ellos previo pago, por la facilidad
en el proceso de moler.

Y para cernir las harinas, Tomas Pilco Puma (Sunchumarca, Parccotica) nos cuen-
ta que usaban el harnero que hacian de cueros o de metal.

En cuanto a las ollas, antiguamente eran de tiesto en varios tamafios. Alejandrina
Huayllas Reynoso (Anansaya) nos dijo que cada olla tenia su propio nombre, como
huch’uy manka (olla pequefia), hatun manka (olla grande) que servia para hacer
chicha, también llamada k’auchi. Ademas también habia el raki para fermentar la
chicha y el tumin o mak’as para llevar la chicha a la chacra. Son varios los que aun
mantienen estos recipientes de tiesto en sus casas, pero ya casi no los usan en sus
actividades cotidianas.

Las sefioras de Parccotica nos cuentan las anécdotas que pasaban llevando la
comida a las chacras. “Cuando las sefioras traen comida en caballos, el caballo se
arisca y lo echa la comida por todo sitio y no hay la merienda para los trabajado-
res; o también pasaba que cuando las sefioras cargdbamos en ollas de tiesto, nos
caiamos resbaldndonos y toda la olla se nos rompia. También recordamos bastante,
cuando antes llevdbamos la chicha en tumin, nos caiamos o nos resbaldbamos y lo
rompiamos, y toda la chicha se echaba al piso”.

Santiago Chavez Suni y Catalina Ferro de Chavez (Paucarccoto), y Vicente Huan-
ccollucho Acufia (Parccotica); nos contaron que antes también podian llevar la chi-
cha en odre de cuero de ganado. El odre lo cargaban al caballo con una soga de 6
brazadas porque pesaba mucho, al medio del odre tenia su templador para que

215



Criandonos entre plantas y hombres

cada vez que se hinche, se pueda sacar el palito del templador y salga el gas, para
gue no se reviente. Finalmente la chicha la tomaban en wambar, que hasta ahora
se siguen usando. Otros también dicen que tomaban en gocha.

También para llevar licor antes habia el chambarro, que es un cacho que tiene
tapa. Inclusive la imagen de San Isidro Labrador?® hasta ahora sigue portando uno.

“Naupakga imakunapas k’akrillamantan karan, p’ukukunapas, hang’araku-
napas, chaymanta chay wist’anakunapas karan k’ullumanta hinallataq p’uku-
kunapas”.

(Antes los utensilios de casa eran la mayoria de tiesto, como los platos o po-
cillos, también habia cucharas de madera y los platos también).

Natividad Chacdn Vargas (Parccotica)

Los platos y los cubiertos eran de madera, principalmente de aliso y chachacomo,
porque no se hongueaban con la humedad y tampoco se cuarteaban, especialmen-
te el aliso. Eran fabricados en las mismas comunidades a través de talladores arte-
sanales o los que tenian tornos, como nos comenté Zenén Mescco Huampotupa
(Anansaya). De igual forma habia platos de tiesto o barro que intercambiaban o
compraban en otros lados.

6.8. ALGUNOS SABERES EN LA
PREPARACION DE COMIDAS

El preparar las diferentes comidas y bebidas en las comunidades obedece a toda
una sabiduria transmitida por generaciones, preferentemente a las mujeres, que
son las que saben mantener el espiritu de la comida, balancear calidos y frescos,
potenciar propiedades nutritivas, adaptarse a cocinar segun los alimentos de tem-
porada, y saber qué preparar segin los momentos que vivimos en cada comunidad
y segun a lo que requiera nuestro organismo. Algunas personas de las comunidades
de Chinchaypucyo nos compartieron un poco de ese saber para preparar sus comi-
das tradicionales.

6.8.1. Desayunos

Harina de cebada: Alvino Inca Pérez (Pantipata) indico que antes tostaban la ce-
bada, la molian en batdn, |la cernian en ichara y con la harina tomaban desayuno
mezclada en algin mate de hierba reposada.

Hak’u: Se tostaba el trigo, se molia en batdn y se mezclaba con agua hervida, con
alguna hierba reposada, eso se tomaba en el desayuno.

26 Sobre San Isidro Labrador, ver seccion 5.1.2.

216



Mihunanchis (nuestra comida)

Pepas de calabaza tostadas: Evangelina Quispe Ayma (Huancancalla) tuesta las
pepas secas de calabaza, luego las muele y de alli las pone a una olla con agua hasta
gue dé un hervor, y lo vuelve a cernir. Ella dice que parece desayuno de cacao por el
sabor y porque tiene bastante grasa.

Tarwi con leche: Dominga Chacdn Huallpa (Ccaccapata, Anansaya) conté que el
tarwi lo hacian en desayuno con leche.

Tostado de achita (kiwicha) con leche: Julia Laurente Chavez (Huancancalla) y
Sabina Troncoso Chaucca (Sumaro), contaron que antes la achita la tostaban, la
echaban a la leche cuando ya esta hirviendo y nuevamente la hacian hervir hasta
gue reviente la achita. También la podian tostar aparte, hasta que reviente, y la
echaban a la leche.

Tostado con leche: Santiago Chavéz Suni (Paucarccoto) cuenta que otra forma
de desayunar es tomar leche hervida fresca acompafidndola con tostado de maiz.

Otros desayunos: También toman leche de vaca hervida con salvia y con harina
de trigo u otras harinas tostadas, café, ponche de habas, apis, mates de hierbas
frescas como valeriana, pimpinela, tronquitos de chili chili con alguna harina como
de trigo, sankhu, entre otros.

6.8.2. Acompainamientos y ensaladas

Arroz de maiz tierno: Tomasa Condori Cisneros (lvin, Pantipata) dijo que los mai-
ces tiernos también los consumian pelandolos, haciéndolos hervir y aderezandolos,
salia como segundo de arroz. Y recalcé: “Mas que todo preparamos esta comida
para el hallmeo de maiz”.

Ensalada de calabaza: Gregorio Chacdn Llogque (Racrarumi, Chinchaypucyo) se-
falé que se realiza de las calabazas mds tiernas, que son las que estan naciendo,
y dijo: “Eso es mas agradable que el pepino”. La calabaza picada se mezcla con un
poco de cebolla y culantro, se pone un poco de sal y se come con mote.

Frejol o poroto tostado: En Chuypa e Ivin (Pantipata), en Huancancalla y Paucarc-
coto, hay una variedad del frejol o poroto que se tuesta en k‘analla muy caliente y
se come al igual que el maiz tostado.

Huminta: En lvin (Pantipata) y Sumaro dijeron que la huminta se hace sobre todo
de maiz fresco y tierno, con huevo; aunque Tomasa Condori Cisneros (lvin, Panti-
pata) nos dice que cuando el maiz estd un poco seco se puede hacer con calaba-
za. Para la huminta primero se tiene que pelar el maiz, luego moler en batdn y se
mezcla con queso, leche y otros, segin la costumbre. Luego se pone la mezcla en
p’angas, que se cierran y se ponen a hervir.

Maiz tierno en la brasa: Fortunata Chavez Ferro (Paucarccoto) cuenta que su

217



Criandonos entre plantas y hombres

abuelita le ensefid a hacer el maiz cheqche tierno en la brasa, se asa haciendo dar
vueltas hasta que se cocine, decia que era bueno para que haya buen choclo.

Palta sancochada: Tomasa Condori Cisneros, Lucio Ccallo Toromanya y Jesusa
Ccallo de Maqgqgerhua (lvin, Pantipata), comentaron que la palta debe estar bien
madura para sancocharse. Se combina con cebolla, perejil, sal, a veces también le
ponen tomate. Esto lo acompafian con papa y mote, y lo consumen sdlo en la casa,
no en la chacra. Recordaron que eso lo preparaban desde sus antepasados.

Pan de trigo: Manuela Tecse Gamarra (Chinchaypucyo) explicé que para preparar
pan de trigo, primero molia el trigo en molino, luego hervia agua y reposaba hierba
de hinojo para su sabor, le ponia azlcar y un poco de sal, y se mezclaba con el trigo
molido. En seguida se frotaba bien la masa, se ponia manteca de chancho y cuando
tomaba punto, la masa se llenaba en la artesa (caja donde fermenta la masa) para
gue fermente hasta un nivel determinado. Ella dice que antes se hacia fermentar
con chicha de pura jora y bien fermentada, también se hacia con levadura seca,
pero luego aparecid la levadura fresca. Cuando ya fermentaba la masa, nuevamente
se frotaba bien y se hacian bolitas de masa que seguian fermentando, y se tendia en
tablas; se ponia a la pala y se llevaba al horno. Antes sélo se tendia en manteles de
tela blanca encima de frazadas o ponchos, y sobre una cama de adobes; la tablita
sblo era para llevar el pan.

Manuela Tecse, también hablé sobre lo importante de cdmo limpiar el horno que
se usa para el pan: “También utilizan un palo con ramas para limpiar o barrer las
cenizas del horno, antes eran ramas de molle o ch’illka, ahora lo limpian con trapos
himedos, antes cuando barriamos con molle el pan olia a lejos, ahora los hornos
ya no huelen lejos”.

Quinua graneada: Luego de estar bien lavada la quinua, se tuesta de a pocos
en la k‘analla hasta quedar marrdn sin reventarse, ni quemarse; y luego se pone a
hervir en una olla con poca agua hirviendo, donde ya esta el aderezo, y se le pone
sal para evitar que reviente.

Sankhu: Se consume en todas las comunidades; sea en las merienda en la chacra
o0 como fiambre cuando van a pastear el ganado, también les daban a los nifios
cuando iban a clase, porque les da fuerza y quita el suefio. Leonarda Acufia Gon-
zales (Paucarccoto) dice que es la comida en tiempo de sequia. Generalmente se
prepara de maiz, trigo o cebada, puede ser de uno de estos tres cereales o combi-
narlos. Estos granos se deben tostar, moler y mezclarse con un poco de agua her-
vida y reposada con hinojo o manzanilla, canela, y azucar o sal. Algunos pueden
ponerle manteca en el agua mientras hierva, como nos comenté Felicitas Vargas
Mejia (Chinchaypucyo), o también le ponen un poco de leche como nos indicé Nico-
lasa Tupa Salas (Paucarccoto); todo ello se mezcla hasta que espese bien y quede un
poco seco. Segun Felicitas Vargas Mejia ahora existe también el sankhu mejorado

218



Mihunanchis (nuestra comida)

gue es la combinacidn de varios cereales y leguminosas tostadas y molidas como el
trigo, maiz, habas, garbanzo, arveja y cebada.

Tamal: Seglin Tomasa Condori Cisneros (lvin, Pantipata), en Chinchaypucyo y en
Paucarccoto, nos explicaron que para preparar tamales primero se pela el maiz (en
Paucarccoto lo pelan con ceniza), en seguida se lava y se muele en molino a manilla.
La masa se hace con el maiz molido, un poco de agua, sal o azucar, manteca, huevo,
palillo, y soda que ponen algunos como en Paucarccoto, todo ello se frota; luego
se pone la mezcla en las p‘angas y en caso de ser salado se pone el relleno como
cebolla y carne cocinada, se cierran y se ponen a hervir.

Tostado de wayt’ampu?’: Hepifania Mayhua Chacén (Ocra) dijo que la larva lla-
mada wayt’ampu se debe recoger, lavar bien, hacer secar y tostar en k’‘analla; luego
lo pasan a la sartén caliente con cebo de oveja, de llama, o manteca de chancho,
alli lo frien con sal y ya esta listo para comer. Lo sirven con chufio?® phasi, moraya,
mote, tostado de maiz o con su ensaladita. Dicen que tiene propiedades curativas
para el asma.

Otros acompaiiamientos: Pueden ser habas tostadas, maiz tostado, mote, cho-
clo hervido con queso, haba hervida fresca, phuspu, huatia de habas, afiu u oca
sancochada, gaya cocida, chufio phasi, papa al horno o hervida, kiwicha tostada,
ensalada de achoqcha, ensalada de palta, entre otros.

6.8.3. Lawas o sopas

Chuio? lawa: Emiliano Cruz Huaman (Ocra) cuenta que se muele el chufio seco
en batdn, después se remoja en agua cambiando 2 veces para que se pase el agrio
del chuio. Luego se hace hervir con papa y tripas de oveja picadas, aderezado con
cebolla china, asnapas picadas como khufiu muia y chikchipa. También se incluyen
verduras como zanahoria, zapallo y haba seca.

Chufio Saqta®’: Gerarda Valdez Mescco (Ocra) explica que primero se remoja el
chufio seco y luego se golpea en la musk’a o batdn hasta desmenuzarlo. Esto se
prepara con chuio, lisas picadas en larguitos, papa y tripa picada. Cuando ya ha
hervido se le echa hierbabuena de tallo negro, orégano y culantro.

Lawa de trigo arwido3!: Nicolasa Gonzales Gonzales (Huancancalla) indicé que
primero hacen el arwido del trigo, con un poco de maiz, un poco de haba, un poco
de arvejay cebada, con todo eso se hace el arwido; moliéndolos en batdn o molino,
luego se hace la lawa.

27 Sobre el wayt’ampu, ver seccién 6.5.3.

28 Sobre el proceso de transformacion del chuiio, la moraya y la gaya, ver seccién 4.9.3.
29 Sobre el proceso de transformacion del chufio, ver seccién 4.9.3.

30 Saqta, se refiere a chancado o machacado.

31 Arwido, se refiere a tener granos a medio tostar, es similar al harwi.

219



Criandonos entre plantas y hombres

Mondongo: Irma Ramos de Sanchez (Chinchaypucyo) dijo que pela el maiz blan-
CO con ceniza y prepara carne de res o de ovino en trozos. Por otro lado se hace
hervir ajo, cebolla, comino, papa pelada integra, chufio, también se usan hojas de
colis (parecido a la col pero es una planta nativa), luego se echa el maiz cocinado. Se
sirve con un trozo de carne, papas, chufos, y el mote. En Chinchaypucyo y Sumaro
nos dicen que se consume en fiestas patronales y en entierros.

Pharqa de cebada: Gerarda Valdez Mescco (Ocra) sefialé que debemos tostar un
poquito la cebada, luego molerla y separar las cascaras. Luego se echa la cebaday la
zanahoria en una olla con agua, posteriormente habas y papas, para que quede tipo
lawa. Al final se le echa hierbabuena de tallo negro, orégano, culantro y se sirve.

Qaya* lawa: Raymunda Garcia Huanccollucho (Ocra) explica que se hace a base
de gaya (chufio de oca), con habas, papas, arvejas, cecina y asnapitas, también le
ponen espinacas.

Qowi lawa o qowi caldo: Victoria Flores Gonzales (Chinchaypucyo) explicoé que
primero pone al agua hervida papa y variedades de verduras como cebolla, haba
verde, zanahoria, etc.; y sin nada de grasa. En otro lado al cuy lo atraviesan con un
palito, le va dando vueltas en el fogdn tratando de que chupe la sangre y se termine
de sacar todo el pelo que le resta; una vez que esté chupada la sangre y a medio
cocinar, se saca al cuy del fogon y se divide en 4 partes, con la cabecita serian 5, se
lavan bien estas partes y todo se pone al caldo que estd hirviendo. Finalmente se le
pone maiz molido y asnapas.

La misma Victoria Flores nos dijo que también se puede hacer poniendo sélo ver-
duras al inicio, y ya a cada plato servido se le echan 2 6 3 morayas, porque la papa a
veces puede malograr al caldo. También se puede granear quinua y se pone al plato
como el arroz graneado.

Sopa de calabaza: Benedicta Amado Nufiez (Chinchaypucyo) y Tedfila Lauren-
te Chavez (Huancancalla), preparan un aderezo con tomate, cebolla, comino, ajo,
aceite, sal; se pone a hervir la calabaza picada, en caso haya carne se pone desde el
inicio, después se agrega la papa, zanahoria, repollo y otras verduras.

Sopa de chayro phata: Gregoria Ramos Mescco (Sequiopampa, Anansaya), nos
explicd que para hacer el phata se hace hervir el trigo toda la noche, con patas de
ganado, oveja o similar. Ya para la preparacion se hace el aderezo con agua, cebolla,
tomate, condimento, sal; después se agrega el phata, carne ya cocida, maiz pelado,
choclo y verduras como zanahoria, zapallo y habas verdes.

Sopa de huevo: Natividad Chacdn Vargas y Manuela Quispe Reinoso (Parccotica),
dijeron que se hace el aderezo con ajos, comino, aceite y otros insumos, se le echa
huevo vy lo principal son las asnapas como paigo o ruda. “Esas comidas también
actualmente ya no saben preparar, se esta perdiendo”.

32 Sobre el proceso de transformacion de la gaya y la moraya, ver seccién 4.9.3.
33 Phata se refiere a que se cocina hasta reventarse.

220



Mihunanchis (nuestra comida)

Sopa de maiz chimur: Dionicia Afan Gallegos (Chinchaypucyo) conté que con el
maiz chimur molido y partido, se hace hervir en aderezo con carne, también se
pone un poco de lisas picadas y zanahorias en larguitos, papas enteras ya cocidas.
Se sirve con carne, papas y asnapas que se ponen encima.

Sopa de quinua: Purificacion Chacén Huallpa (Anansaya) y Felicitas Vargas Mejia
(Chinchaypucyo), hacen hervir la quinua lavada con pellejo o manteca de chancho,
porque asi revienta la quinua. Luego se adereza con aceite, cebolla, tomate, condi-
mentos, sal, aceite; se echa agua y verduras como zanahoria, zapallo, habas verdes,
arvejas, queso picado, lisas, la quinua ya cocida. Aunque Purificacién Chacdn dice
que lo echa lavado nomas, para que con todo se cocine, también le pone carne de
oveja y al final se echan las asnapas.

Otras lawas o sopas: También preparan sara lawa, qolla lawa (sopa de choclo o
maiz tierno), lawa de arwido de arvejas, chage de cebada, chage de trigo, chupe de
lisas, chage lawa, entre otras.

6.8.4. Carnes o asados

Como matar el cuy: Para Bonifacia Castro Cruz (Chinchaypucyo), la forma de ma-
tar al cuy es primero calentar regular cantidad de agua que esté casi por hervir,
luego se agarra al cuy del pescuezo y se dobla para atrds como quien rompe lefia. Ya
con el cuy muerto se mete al agua caliente, palmeando el sitio que estd mojado y se
comienza a pelar del pescuezo, para que se le quite bien el pelo. Cuando el cuy esta
cambiando de pelo, no se pela bien y se debe raspar con cuchillo. Ella nos dice: “Si
el agua esta muy caliente se cocina y no se puede pelar, esto es su secreto.”

Cuy al horno: Fortunata Chavez Ferro (Paucarccoto), comento que el cuy se con-
dimenta con ajo, comino, sal, huacatay. A veces lo hacen dormir 1 o 2 dias antes de
meterlo al horno para que salga rico; aunque a veces es un poco duro.

Ch’ullan o t’ullan (qoweq qowinnin): Santusa Huanccollucho Chile (Ocra), nos
dice que se hace de la panza del cuy, se rellena con papas picadas, zanahoria, sangre
de cuy, con huevo, moraya** y hierbabuena.

Qowi kanka o cuy asado: Para Bertha Estrada de Paile (Sumaro) y Presentacién
Huaman (lvin, Pantipata), el cuy se condimenta con ajos, cebolla, cominos molidos,
huacatay y se asa en la brasa en la puerta del fogdén, metiendo un palito por medio
del cuy para poder sostenerlo al momento de asarlo.

Otras carnes: También pepian de cuy, asado de cordero y alpaca, trucha y otros.

34 Sobre el proceso de transformacion de la moraya, ver seccion 4.9.3.

221



Criandonos entre plantas y hombres

6.8.5. Segundos

Ajiaco de habas secas: En Ocra se ponen a remojar las habas secas en agua tibia,
luego pelan las cascaras, en seguida se pone a hervir aderezo con papas, alli se le
echa las habas hasta que se cocinen bien. En los condimentos se usan manteca de
chancho y palillo para que le de color.

Ajiaco de garbanzos: Para Adriana Gamarra Gamarra (Huancancalla) e Isabel Es-
trada de Gallegos (Cconcahuaylla, Sumaro), el garbanzo se debe pelar con ceniza y
en agua hervida, hasta que se quite la cdscara e inmediatamente se lava bien. Luego
se pone a hervir el garbanzo con agua en una olla para que se cocine suave, con su
aderezo como aceite, comino, ajo, cebolla, sal, orégano, huacatay y culantro; y alli
se le ponen las papas.

Ajiaco de quinua: Bonifacia Castro Cruz y Felicitas Vargas Mejia (Chinchaypucyo),
Marcusa Llogque Chacén (Anansaya), dijeron que luego de lavar la quinua, el se-
creto es que se debe hacer hervir sin sal hasta que reviente, porque con sal nunca
revienta (igual es con otros alimentos como el trigo). Bonifacia Castro también dice
que otro secreto es: “para que reviente rdpido se pone pellejo de chancho, con eso
se cocina como queso”. Con la quinua ya cocinada, en paralelo se debe haber hecho
un aderezo con cebolla, tomate y condimentos que se hacen hervir con papa, aqui
si se pone sal, y todo ello se mezcla con la quinua para finalmente agregarle las
asnapas.

Arvejas Uchu: Para Adriana Gamarra Gamarra (Huancancalla) se debe pelar la ar-
veja seca con ceniza y hacer hervir; para el aderezo se prepara ajo, comino, cebolla,
huacatay, culantro, sal y aceite. Para Nilda Chacdn Surco (Sunchumarca, Parccotica),
se deben tostar las arvejas en tostadera, luego lavarlas y hacerlas hervir junto a la
papa helada, al final se agrega el aderezo con tomate, aceite, sal, ajo, comino, con-
dimentos y la asnapa picada. También nos dicen que cuando no se cocina bien, el
estomago se hincha, mas que todo cuando se come en la noche.

Aycha uchu o ajiaco de carne: En Sumaro nos dicen que es similar a la matasqui-
ta, se ponia a hervir la carne con bastante cantidad de papas hasta que se espese
y en el aderezo usaban ajo y comino, también debe tener su picante. Se acompania
con tarwi.

Chullcos®® uchu: Bonifacia Castro Cruz (Chinchaypucyo) pela la cascara de los
chullcos, luego los lava y limpia en agua directamente. Los chullcos limpios los pone
a hervir con papa, ajos, cebolla, zanahoria picada, sal, cebo de oveja o manteca,
cuando todo se cocina bien se estruja con cucharén, finalmente se agrega culantro
o huacatay para que dé sabor. También se le puede poner pellejo de chancho.

Habas uchu: Para Rudecinda Quifio Huanccollucho (Racrarumi, Chinchaypucyo),

35 Sobre los chullcos, ver seccién 6.5.2.

222



Mihunanchis (nuestra comida)

primero se pelan las habas verdes, se prepara el aderezo utilizando manteca de
chancho, se estruja la papa harinosa y en seguida se echan las habas verdes. Se
sirve con aji y asnapas.

Huatia: Zendn Mescco Huampotupa (Anansaya) y Lorenza Puma Chaucca (Suma-
ro), dicen que la huatia es sobre todo en la época de cosecha o escarbe de papa en
los meses de mayo y junio, también algunos lo hacen cuando escarban oca y afiu.
Se puede hacer con varios tubérculos y hasta habas, pero el ingrediente principal
es variedad de papas nativas que se acompafiaban con uchukuta y queso. Simedn
Huillca Chacma (Huiscapay, Pantipata) sefald que antes en Pantipata la huatia la
hacian sobre todo de papa paulo y oga papa, que ya estan desapareciendo. Los
hornos que hacian para la huatia dependian del gusto de cada uno, podian ser de
terrones como la mayoria los realizaba o piedra que eran mas escasos, pero en
cada uno tiene un sabor diferente. Luego les ponian paja o arpilleras y tapaban con
tierra. En Ocra sefialaron que también hay otro tipo de huatia, el hapu kusau (en
tierra fundida).

Benedicto Huaman Valdez (Anansaya) conté que uno de los secretos de la hua-
tia es que nadie puede orinar cuando se esta poniendo al horno caliente: “Chay
secretuga oqa watiata ruwashaqtiki runa hisp’apakuktin ninku paykuna purallan
hisp’anayukun” (El secreto es cuando estas haciendo tu huatia de oca y la gente
orina, se dice que entre ellos se orinan).

K’usi uchu: Tedfila Laurente Chavez (Huancancalla) conté que primero pica el
k’usi (variedad de calabaza mads pequefa), lo hace hervir en agua junto con las pa-
pas hasta que esté bien cocinado, después hace el aderezo con tomate, cebolla, sal
y condimentos. En seguida echa al aderezo, el k’usi y papas, se combinan y una vez
todo hervido se agregan las verduras. Se sirve acompafiado con arroz o picante.

Lakawite o calabaza uchu: Benedicta Amado Nufiez y Bonifacia Castro Cruz (Chin-
chaypucyo), sefialaron que se deben usar las calabazas hak’u (harinosas) y que se
cocinan rapido; porque estdn las qallwi que no se pueden cocinar. Ya con la calabaza
elegida y sacada la cascara, se pica delgadito y se lava. Para Benedicta Amado Nuiez
primero se ponen a hervir las papas, pero para Bonifacia Castro Cruz primero es la
calabaza y luego debe escurrirlo en una coladera y recién alli se prepara el aderezo
con ajos y comino, y se agregan las papas.

Lisas uchu o djiaco de lisas: Bonifacia Castro Cruz (Chinchaypucyo), Raymunda
Garcia Huanccollucho (Ocra), Nilda Chacén Surco (Sunchumarca, Parccotica), Ca-
talina Ferro de Chavez (Paucarccoto) y Rosa Paile Estrada (Sumaro); contaron que
primero se pican las lisas y las lavan varias veces. Luego se hace el aderezo con
manteca o aceite, ajo, comino, cebolla, tomate y sal; se le echa poca agua y cuando
esta hirviendo, se ponen las lisas y luego las papas hasta que se espese, finalmente
se le pone asnapas. Se sirve con arroz y picante de habas.

223



Criandonos entre plantas y hombres

Linli*¢ uchu: Zendn Mescco Huamputupa (Anansaya) cuenta que se hace un ade-
rezo con cebolla, tomate, sal, aceite, comino y agua. Cuando hierve ponen zana-
horias, papas en cuadraditos, cuando se cocinan las papas echan el linli (chuio de
lisas) molido. Ahora pocos preparan este plato.

P’esge de quinua: Natividad Gonzales Gamarra y Maria Chavez Gonzales (Huam-
bomayo), indican que primero lavan bien la quinua frotandola con las manos. Luego
la ponen a hervir con pedazos de queso, alli también se le ponia el hat’ago® pero si
no les alcanzaba el tiempo sdlo se pone con papas, queso y su aderezo.

Phatachi®® de chimur: Salvador Francisco Ticona Ramos y Dionicia Afan Gallegos
(Chinchaypucyo), comentaron que primero se muele el maiz chimur, luego se lava
en agua varias veces para sacar las cascaras, después se cocina con aderezo hasta
que reviente y se granee regularmente como arroz, y ya est4 listo.

Phatachi uchu de trigo: Segundina Carbajal Huaman (Chillcaccasa, Pantipata) y
Raymunda Garcia Huanccollucho (Ocra); hacen reventar bien el trigo, luego se pre-
para un aderezo, se le pone papas trozadas y se hace hervir con pellejo de chancho.

Poroto uchu (Ajiaco de frejol): Irma Ramos de Sanchez (Chinchaypucyo) explicd
que primero se lava el poroto y luego se pone a remojar en agua tibia por un tiempo
determinado. Después se pone a hervir agua con ceniza y cuando ya esté hirviendo
se le echa el poroto remojado para que vuelva a hervir hasta que se pele la cascara,
apenas suceda esto se retira inmediatamente del fuego para colarse y lavarse varias
veces, retirando las cdscaras y asi evitar que la ceniza le dé mal sabor al poroto. Una
vez hecho esto se pone en una olla un poco de agua con aderezo de cebolla, ajo,
comino, un poco de achiote, palillo molido, y sal al gusto; en seguida se pone las
papas picadas hasta que den un hervor, luego se echa el poroto y se hierve hasta
que espese bien y se retira del fuego. Se sirve con alguna ensalada y después de
consumirlo se debe tomar una copa de caiazo o vino para la digestion.

Elena Bustos Mejia (lvinpampa, Sumaro) dice que para preparar el frejol uchu, se
selecciona y se limpia el frejol, luego se hace hervir hasta que esté bien cocinado
(se debe cambiar el agua hasta tres veces para votar el acido que es muy pesado);
ahi se ponen papas, verduras, huacatay y culantro molido para que sea verdecito y
nuevamente se hierve hasta que espese. Se sirve con quinua graneada y ensalada
de hierbabuena con cebolla.

Q’apchi de setas®: Bonifacia Castro Cruz (Chinchaypucyo), cuenta que primero
lava bien las setas, hasta que salga toda la tierra, pajas, pastos, y estén blanquitas
como el papel; luego las pone a un aderezo con ajos, cominos y con papas ya troza-
das y hervidas.

36 Sobre el proceso de transformacion del linli, ver seccién 4.9.3.
37 Sobre el hat’aqo, ver seccién 6.5.1.

38 El término phatachi se refiere a hacer reventar.

39 Sobre setas, ver seccion 6.5.3.

224



Mihunanchis (nuestra comida)

Quinua Uchu: Dominga Chacdn Huallpa (Ccaccapata, Anansaya) y Nilda Chacén
Surco (Sunchumarca, Parccotica), lo preparan primero lavando bien la quinua, po-
niéndola a hervir sin sal y luego le agregan la papa pelada; ya cuando ambos estan
cocinados le agregan el aderezo con tomate, cebolla, condimentos, comino, aceite,
sal, ajo y en seguida la asnapa picada. Dominga Chacén también le agregaba habas
y queso.

Solterito o picante de frejol: Luego de limpiar, lavar y remojar el frejol, se pone
a hervir con pellejo de chancho hasta que estén bien cocidos, en seguida se pica el
pellejo de chancho, se le agrega rocoto rojo picado, zanahorias cocinadas picadas
en larguitos, cebollas picadas en larguitos y con bastante huacatay picado. Se sirve
con papas sancochadas.

Soltero o picante de habas: Rudecinda Quifio Huanccollucho (Racrarumi, Chin-
chaypucyo), Rosa Gallegos Cruz (Sequiopampa, Anansaya), Catalina Ferro de Chavez
(Paucarccoto) y Nilda Chacén Surco (Sunchumarca, Parccotica); contaron que ha-
cen hervir la zanahoria picada y habas verdes peladas. Una vez que estén cocinadas,
se bota el agua y se agrega cebolla picada en trozos, ajo, tomate, queso, sal al gusto,
también le pueden poner perejil o culantro picado. Dijeron que también le agregan
cochayuyo bien lavado, se acompana con papa sancochada y algunos con rocoto.
También se le podia poner ch’ifiis (peces desecados) o cecina, como lo comenta-
ron Zenén Mescco Huampotupa (Anansaya) y Bertha Estrada de Paile (Sumaro).
Asimismo sdlo Zendn Mescco Huampotupa nos dijo que también al picante puede
entrar khuchiqara (cuero de chancho). En Ocra y Anansaya dicen que en épocas que
no hay haba verde lo pueden hacer con habas secas. En Pantipata nos dijeron que
este plato también es llamado paya soltera (vieja soltera).

Tarwi uchu: Natividad Gonzales Gamarra y Adriana Gamarra Gamarra (Huam-
bomayo), Gerarda Valdez Mescco (Ocra), Alejandro Huaycochea Huaman (Chillca-
ccasa, Pantipata), Nilda Chacdn Surco (Sunchumarca, Parccotica), Catalina Ferro de
Chdvez (Paucarccoto), Rosa Paile Estrada y Bertha Estrada de Paile (Sumaro); expli-
caron que luego de haber remojado el tarwi para sacarle su amargor, proceden a
molerlo en batdn o molino, y se prepara un aderezo con cebolla, ajo, tomate, comi-
no, sal, aceite o grasa de chancho u oveja; aqui se le echa la papa pelada y cortada,
y después el tarwi molido, cuando ya esta todo cocido se le echa la asnapa. Antes
también lo tefiian con palillo. Se debe comer caliente porque cuando se enfria pue-
de hacer dafio al estdmago.

Tarwi kirku: Dominga Chacdn Huallpa (Ccaccapata, Anansaya) dijo que luego de
remojar semanas el tarwi, para hacer pasar el amargo, se pone dias a secarse sin
moverlo hasta que se pase un poco, luego se extiende para que se siga secando,
luego se lava y remoja en agua. Cuando ya estd kirku se pone a hervir en adere-
Z0 con papas, alli también se pone huacatay, culantro u otras asnapas. Algunos lo
acompaian con hauch’a.

225



Criandonos entre plantas y hombres

T’impu o puchero: Tedfilo Umeres Paucar (Pantipata); Salomé Gallegos Linares y
Bertha Estrada de Paile (Sumaro); comentaron que lo preparaban todo hervido con
yucas, papas, zanahorias, maiz pelado, chufio, carne, kulis (variedad de repollo) y
un poco de arroz; todo ello con su aderezo. También le ponen camote, garbanzo,
durazno, como nos comenté Tedfilo Huaman Janampa (Ocra). Se sirve completo
con caldo. El también nos dijo que mayormente lo preparaban las viudas y viudos.

Yuyu*®® h’aucha: Bonifacia Castro Cruz (Chinchaypucyo) y Marina Gallegos Hua-
man (Ocra) dicen que se hace de yuyu o hat’ago (variedades de nabo silvestre), se
hierve con ceniza o soda, para que puedan suavizarse y recién volverse comestibles,
aungue segun ellas mejor es con soda porque se mantiene verde, ya que con ceniza
se amarillenta y huele a ceniza. Luego se lava, se cierne y se escurre formando bo-
litas; por otro lado se hace un aderezo con poca agua, aceite, ajo, tomate, comino
y cebolla. Aparte, las papas sancochadas se pelan y se pican en cuadraditos y se
agrega al aderezo caliente, removiéndola, y alli se echa el nabo escurrido desmenu-
zandolo. También lo pueden hacer de acelga.

Otros segundos: Ajiaco de achoqcha, q’apchi de habas, g’apchi de arvejas, qolla
habas, afu uchu, entre otros.

6.8.6. Torrejas

Torreja de harina de cebada: Tomas Pilco Puma (Sunchumarca, Parccotica) dice
gue para las torrejas hacen moler la cebada en molino, debe quedar muy menudo y
sin cascara; antes lo molian en batdn y debian cernirlo en harnero. Luego le echan
cebollas, asnapas y lo frien.

Torreja de maiz: Jacinta Cruz Gallegos y Bertha Estrada de Paile (Sumaro), mue-
len el maiz en molino, antes lo hacian en batdn y bien menudito. Luego le echan
agua y hacen una masa con el maiz, aunque Bertha Estrada dice que también le
echa un poco de harina de trigo a la masa. Se ponen todos los condimentos, entre
ellos las hojas de cebolla picadas y se frien en aceite caliente, manteca de chancho
o cebo de ganado. Jacinta Cruz comenté que también le ponen papa cocida y es-
trujada. En Ocra las torrejas las hacian con harina de maiz y chuio?*, también con
cebollas y acelgas picadas.

Victoria Flores Gonzales (Chinchaypucyo) nos cuenta que antes, para la torreja de
maiz de la merienda, se cocinaba la papa huayro, se estrujaba, la hacian dormir con
huevos; al dia siguiente le ponian otros huevos a esa misma mezcla, y le ponian a la
masa maiz molido, cebolla, perejil; y recién se hacia la torreja.

Para Nicolasa Tupa Salas (Paucarccoto), esta torreja necesita cebolla, sal, oré-

40 Sobre yuyu, ver seccion 6.5.1.
41 Sobre el proceso de transformacion del chufio, ver seccién 4.9.3.

226



Mihunanchis (nuestra comida)

gano, hierbabuena, huacatay, harina de maiz, con habas peladas, quinua y papa
sancochada pelada; eso se muele en un batdn con huevos (si no hay, se usa lisas) y
con soda para que se hinche y suavice, al final se frie.

Torrejas de garbanzos: Para Isabel Estrada de Gallegos (Cconcahuaylla, Sumaro)
al hacer las torrejas se pelan los garbanzos con ceniza, luego se lavan quitandoles
las cdscaras y se limpia bien. En seguida se hacen hervir hasta que espesen, se es-
trujan con el cuchardn hasta hacer una masa vy se le agregan asnapas, huevos, pa-
pas sancochadas estrujadas, cebollas picadas; se mezcla toda la masa y finalmente
se frie en manteca de chancho.

Otras torrejas: También hay torrejas de quinua, papa, chufio, nabo, tarwi, cala-
baza, llulluch’a, entre otras.

6.8.7. Uchukutas o ajis

Uchukuta de g'ag’as: Catalina Ferro de Chavez (Paucarccoto) explicd que el
g’aq’as es un tipo de pez que cogen desde tiempos antiguos en el rio Apurimac
y lo hacen secar. Este pez lo asan en fuego, lo muelen con ajos, comino, culantro,
huacatay vy aji.

Uchukuta de setas: Santusa Huanccollucho Chile (Ocra) conté que usan setas
frescas o que han secado en el sol. Cuando son secas, primero las remojan en agua
tibia, las muelen en musk’a con alguna hierba sea huacatay, chikchipa, culantro u
otro, alli se pone un poquito de rocoto y harina de habas tostadas.

Llatan de pepa de calabaza: Evangelina Quispe Ayma (Huancancalla) comenté
que tuesta las pepas de calabaza, las muele y usa en llatan.

6.8.8. Chichas y otras bebidas

Chapu: En casi todas las comunidades el chapu es una bebida de la siembra del
trigo o la cebada. Se prepara con harina hecha en batdn, sea de trigo o cebada tos-
tada (segun el cultivo que se siembre) y mezclada algunas veces con otras harinas
como de maiz chullpi en Paucarccoto, o de maiz y kiwicha en Huancancalla, o de
achita (kiwicha) en Ivin. A esta preparacidn recién en los Ultimos afios se le ha pues-
to azlcar, canela y anis. Durante la siembra, por cada persona, esta preparacién se
echa al wambar que ya estd con chicha, y asi la persona que va a tomar debe mo-
verlo con un palito para poder tomarla.

Chicha arreglada: Victoria Flores Gonzales (Chinchaypucyo) dice que esta chicha
se prepara en canticos y en fiestas. Se hace con harinas, con maiz negro, con bete-
rraga, con cerveza negra, con huevo batido. También le ponia un poco de cafazo,
azucar y eso se llama p’asfiacha.

227



Criandonos entre plantas y hombres

Chicha blanca: Victoria Flores Gonzales (Chinchaypucyo), indica que esta chicha
“se debe hacer con paciencia para hacerlo limpio”; en su preparacién usa quinua,
maiz blanco, habas, trigo molido y achita (kiwicha); todo bien molido, se mezcla,
se hace hervir bien y se hace dormir. En Ocra, para hacer esta chicha se muelen las
habas, luego se hace hervir y enfriar para separar la harina.

Chicha de caiia de maiz: Santiago Chdavez Suni y Catalina Ferro de Chavez (Pau-
carccoto), recuerdan que se realizaba chancando las cafias de maiz y salia una bue-
na chicha.

Chicha de cebada: Santiago Chavez Suni y Catalina Ferro de Chavez (Paucarcco-
to), nos comentan que si bien se preparaba esta chicha, la dificultad era para moler
porque el grano era mas duro.

Chicha de jora de maiz: Para la elaboracion de esta chicha se usa jora de maiz
bien germinado para que salga dulce, como nos comentaron Sabino Tecse Huayllas
(Huambomayo), Marcela Bergara Carbajal (Ocra) y Jacinta Cruz Gallegos (Sumaro);
para ello primero muelen la jora en batdn, la ciernen y la hacen fermentar un dia
para luego hervirla. Antes en Tamborada y en diversas festividades se acostumbra-
ba a servir la ch’uya aha, Bonifacia Castro Cruz (Chinchaypucyo) cuenta que esta
chicha se podia arreglar con harina y azlcar para que tenga espuma, y si uno quiere
color se hierve con betarraga o molle. Con la chicha que queda, el g’ata aha, se cier-
ne en ichara y se pasa a otra chomba para que fermente, esta chicha es mas fuerte
y espesa; también se le puede poner la borra o pakapa cuando esta tibia.

Chicha de jora de maiz con trigo: Segun Presentacion Huaman (lvin, Pantipata)
y Segundina Carbajal Huaman (Chillcaccasa, Pantipata), para la chicha muelen bien
la jora y el trigo candaiio en batdn, se mezclan y se hacen hervir juntos. Luego de
haber cocinado se cierne en un trapo, como nos dice Segundina Carbajal, aunque
en otros lados lo hacen en canasta. Después se hace fermentar hasta que llegue a
su punto “que a la gente lo hace emborrachar” como dijo Presentacién Huaman.
Se saca el ch’uya aha a otra chomba y se hace fermentar. Presentacion Huaman
también nos dice que “en otro raki se queda el g’ata aha o la chicha espesa, que si
se fermenta también te hace emborrachar, para eso ayuda el trigo porque se hace
con bastante trigo candafio”.

Chicha de molle: Para Adriana Gamarra Gamarra, Josefina Mercado Amado vy
Victor Cosme Chavez Grovas (Huancancalla), se juntan las semillas del molle, con
la mano las frotan para descascarar, en seguida las hacen ventear y hacen remojar
las semillas por unos dias. Josefina Mercado Amado dice que en esa misma agua
gue han remojado las semillas, prepara la chicha y ya no necesita dulce; luego hace
hervir las semillas con esa misma agua, con jora de maiz y con harina de trigo para
hacer el llamado pakapay, para su espuma. Despues se cierne en trapos, se hace
fermentar un dia y estd lista, nos dicen: “Esta chicha es demasiado fuerte, te hace
emborrachar al toque”. Para Santiago Chavez Suni y Catalina Ferro de Chavez (Pau-
carccoto), si la chicha de molle se hace inicamente con molle sale muy fuerte.

228



Mihunanchis (nuestra comida)

Chicha con pepas de calabaza: Jesusa Ccallo de Maggerhua (lvin, Pantipata) nos
explicd que primero tuesta las pepas de calabaza, luego las muele y las pone a un
chato. Este preparado se le pone a cada wambar de chicha, como el chapu, y se
mueve con un palito que tiene amarradas hojas de maiz.

Chicha de tumbo: Fortunata Chavez Ferro (Paucarccoto) nos dijo que es como
un refresco y como en su comunidad abunda el tumbo, licuan la fruta con azucary
eso toman.

Ponche de habas: Rudecinda Quifio Huanccollucho (Racrarumi, Chinchaypucyo)
sefialé que primero se deben tostar las habas en la k‘analla, luego descascararlas y
molerlas bien, si se muele con batdn debe cernirse. Luego se hace hervir agua con
canela, clavo de olor, y se mezcla la harina de habas con azucar para que no se haga
grumos, se echa removiendo hasta que todo hierva nuevamente y ya esta listo.

Otras bebidas: También esta el refresco de maiz morado, teqte (chicha de qui-
nua) y mates diversos.

6.8.9. Dulces o postres

Api de lakawite o mazamorra de calabaza: Luisa Mejia Victoria (Chinchaypucyo),
Evangelina Quispe Ayma (Huancancalla) y Presentacion Huaman (lvin, Pantipata);
nos explican que se prepara picando la calabaza bien madura y soleada para que
esté dulce, se sacan las pepitas y se pone a hervir con canela y clavo de olor hasta
que se deshaga toda la calabaza. Una vez que esté bien cocinado, se tuesta el maiz
amarillo, se muele y se pone a la mezcla al final, se remueve mientras da su ultimo
hervor para que se espese. El azlcar se echa segun el gusto, porque generalmen-
te ya tiene su propio dulce y no necesita. También se le puede echar leche, como
comenté Luisa Mejia Victoria, quien también nos dijo que lamentablemente este
plato ahora se esta perdiendo.

Api (mazamorra) de leche: Manuel Jesus Gallegos Almirdn (Huafieq, Sumaro)
recuerda que es como mazamorra, a la leche le echan harina de trigo molida y se
hierve.

Api (mazamorra) de molle: Presentacion Huaman (lvin, Pantipata) nos conto que
se recogen las pepas del molle para hacer el api o mazamorra. Las pepas se remo-
jan, removiéndolas a cada rato, luego se cierne en la ichara o ahora en colador,
seguidamente se frotan bien y se cierne todo en una olla. Se prepara con harina de
maiz, como una lawita de maiz, también puede hacerse con harina de maiz arwido
(a medio tostar) o harina de maiz crudo. No se utiliza canela ni clavo porque es muy
calido y el molle ya es cdlido, tampoco se pone azucar porque el molle tiene su
dulce natural.

229



Criandonos entre plantas y hombres

Api (mazamorra) de moraya“**: En Pantipata muelen la moraya, le ponen canela,
clavo y azucar; y se echa la leche de vaca para hervir todo. Raymunda Garcia Huan-
ccollucho (Ocra) indica que la harina de moraya es la que hace que espese.

Api (mazamorra) de trigo: Victoria Flores Gonzales (Chinchaypucyo) y Liberata
Aranivar (Parccotica), lo preparan a partir del trigo pelado, lo mueleny después se
hace como chage lawa, con leche. Se puede usar agua de salvia y anis, se endulza
con azlcar.

Api (mazamorra) maman gongqachi: En lvin, se prepara la mazamorra de leche
de vaca con 7 harinas como tostado de quinua, kiwicha, arvejas, habas, maiz, trigo;
y todo esto se hierve con canela.

K’usi kusao: Manuel Jesus Gallegos Almirdn (Huafiec, Sumaro) cuenta que se ne-
cesita el k’usi (variedad de calabaza, mas pequefia) maduro, duro y bien soleado. Se
hace un horno grande de piedra y alli se mete el k’usi con bastante calda con lefia;
por toda la noche, 9 a 10 horas aproximadamente, para que esté bien cocinado. Se
come en los meses de mayo y junio.

Otros dulces o postres: También se prepara dulce de durazno, guisado o dulce de
manzana, dulce de peras, api de maiz, api de quinua, torta de quinua, entre otros.

6.9. TAMBIEN SON ALIMENTO PARA LOS ANIMALES Y
LA TIERRA

Estas plantas no sélo proporcionan alimento y salud a las personas, sino también
a los animales. Las partes que no se comen se dan a los animales que se crian, para
asi no desperdiciarlas. Algunas se utilizan como abono y otras en los rituales, con-
virtiéndose en alimento para la Pachamama y los apus.

6.9.1. Alimento para el ganado

Las plantas secas son denominadas rastrojo o lastrojo, esto se guarda y se utiliza
para alimentar al ganado en la época seca, cuando no hay pasto. Se les da humede-
ciendo el rastrojo. Asi se alimenta a vacas, cabras y ovejas. En Huancancalla, Pau-
carccoto y Sumaro dicen que se usa el rastrojo del maiz, en Huancancalla afiaden
los del frejol y garbanzo. En Pantipata, Parccotica y Paucarccoto mencionan al trigo
y la cebada. Fulgencia Baca Leva (Huancarpata, Sumaro) incluye a la arveja y otros
a las habas.

Francisco Huaman Janampa (Llaullicancha, Huambomayo) indica que las cascaras

42 Sobre el proceso de transformacion de la moraya, ver seccién 4.9.3.

230



Mihunanchis (nuestra comida)

sobrantes de la preparacion de chage o mordn, también sirven como afrecho para
las vacas y toros. En Paucarccoto y Sumaro especifican que para esto se utiliza los
trigos candafio o yana barba.

En el caso de la papa, en Ocra nos dijeron que sus tallos sirven para la alimenta-
cion del ganado, ya sean vacas, ovejas o caballos.

Segun Luisa Mejia Victoria (Chinchaypucyo) las calabazas que sobran en el afio
sirven para alimentar a los chanchos. En Paucarccoto y Anansaya dicen que cuando
las ocas estan por malograrse, se lo dan de comer a los chanchos y asi no se desper-
dician. En Ivin (Pantipata), Lucio Ccallo Toromanya nos cuenta que cuando las paltas
se caen de los arboles, los perros y chanchos se lo comen apenas se ha caido. Dice
gue con eso el chancho engorda rapidito.

6.9.2. Alimento para el cuy

“Qarantan khuchi mihun gowikunapuwan, ichaqa t’inpusga kaqtin, mana
chayga gowiga hankullata mihuktinga manan allinchu ninkun gowiga mihuy
muchuytan wahan nispa chaymi ninku, muchuy simi qowi nispa”.

(De su cdscara se alimentan cerdos y cuyes, siempre y cuando esté hervido,
si no el cuy es mal agliero cuando come crudo, muchos dicen que el cuy llama
la escasez de la comida).

Francisca Huillca Hancco de Cruz y Dionicio Valdez Huayaconsa (Ocra)

El testimonio anterior se refiere a la cascara de la papa y la peculiaridad que pue-
de atraer escasez, por lo que hay que hervirla. Entre otros alimentos que se dan a
los cuyes, Marcelino Mendoza Cabrera (Huambomayo) menciond las vainas verdes
de las arvejas, Santiago Chavez Suni (Paucarccoto) dijo que se les da chala del maizy
rastrojo de trigo, ambos remojados. Agustin Almirdn Robles (Huancarpata, Sumaro)
afiadio la cascara que sobra cuando se prepara chage o mordn.

6.9.3. Alimento para la tierra

En Huancancalla, Pantipata, Parccotica y Paucarccoto, mencionaron que el ras-
trojo de trigo y cebada también sirve para abonar la tierra. Y es que las partes de las
plantas que no se usa como alimento ni como forraje, se devuelven a la tierra pues
sirven para abonarla. Es una forma de alimentarla.

La otra forma de alimentar a la tierra, son los diversos rituales que mencionamos
a lo largo del libro. En estos rituales se ofrece a la Pachamama, algunos alimentos
especificos que son de su agrado. En Paucarccoto mencionan el maiz, Berta Almirdn
Sanchez (San Roman, Sumaro) seiiala a la cebada corriente, Serapio Chdvez Mendo-
za y Paulina Chavez Mercado (Huancancalla) indican al garbanzo.

231



Criandonos entre plantas y hombres
ngr ey .

Variedades de frejoles de tostar. Ivin, Pantipata.

232




Hunt’asqan Chinchaypukyupiqa
(La diversidad de cultivos
en Chinchaypucyo)

“Llapan hunt’asqa pisi pisi llapas”.
(Todo completo pero en pequefias cantidades).
Santiago Chavez Suni (Paucarccoto)

La riqueza de las comunidades de Chinchaypucyo es la diversidad, pues gracias
a sus diversos pisos ecoldgicos, asi como su variedad de suelos y climas, produce
alimentos variados, algunos de éstos vienen de tiempos ancestrales, incluso nadie
sabe de dénde llegaron, como el caso de la lGcuma:

“Manan yachaykufiachu pis logmata churaran chaytaga, watanmanta hinan
lluyta t’ikrapushan saphinmanta machuyaspa. Nogaykuq churasaykuga manan
wifianchu kay askha watapifia kagq huch’uyllan kashan”.

(De la ltcuma no sabemos quien ha plantado, el arbol se va cayendo afio en
afio de ser tan viejo, desde la raiz. Lo que hemos plantado nosotros no desarro-
lla, en tantos afos estan de tamafios pequefios, siguen siendo plantas).

Feliciano Carbajal Ccarhuachin (Cconcahuaylla, Sumaro)

También sucede que algunas de estas variedades se estan perdiendo, principal-
mente las que son nativas, porque son desplazadas por los nuevos cultivos y ya no
son cuidadas por las personas, entonces se dice que se resienten y se van. También
son expulsadas por los nuevos insumos quimicos que llegan a la chacra y no se
llevan bien con nuestros cultivos nativos. Pero todavia los mayores los recuerdan.

“Naupa papaqa karan aragmi, mana chanintan wifiaq sara chakrakunapi,
sapa chakrata ruwaqtinku warmakuna pallagku aragtaga wasinkuman apaku-
nankupag. Kunankunaqa sinchita chay foliarkunawan fumigaspan chinkachipu-
shanku kay papachakunata, fian qollupuniia”.

233



Criandonos entre plantas y hombres

(Antes la papa mas antigua era la papa araq, crecia bastante en las chacras
donde cultivaban maiz, cuando se hacia la chacra los nifios recogian araq para
llevarse a sus casas. Hoy en dia por fumigar tanto con foliar, se esta perdiendo
estas papitas, practicamente ya se perdid).

Zendn Mescco Huampotupa (Anansaya)

También estan los alimentos que fueron traidos por los espafioles durante la con-
quista y ya son parte de su diversidad e incluso algunos mayores los consideran
nativos, como las arvejas, habas, trigo, cebada, etc. Otras variedades de alimentos
han sido traidos recientemente de otras zonas fronterizas al distrito, por institucio-
nes agrarias, industrias o los mismos comuneros. Y por supuesto han ido surgiendo
otras variedades que se han adaptado al terreno o se han polinizado con otras.

En este capitulo sélo queremos mostrar la diversidad de alimentos que tienen
por comunidad y algunas de sus variedades, sin desarrollarlas, porque esto ya seria
competencia de un estudio mas riguroso y cientifico. Sélo apelamos a la memoria
de los mayores sobre qué es lo que tienen y qué han perdido, como han sido todos
los capitulos anteriores. Empezaremos por los alimentos que mas cultivan en cada
comunidad, para luego describir todas las variedades que las personas mayores del
distrito recuerdan que han existido o hay hasta el momento.

7.1.LOS ALIMENTOS QUE MAS ABUNDAN POR
COMUNIDAD

Casi todas las comunidades cuentan con varios pisos ecoldgicos en sus diferentes
anexos y sectores, pero existen comunidades como Pantipata y Sumaro que por
su extension, por su ubicacién geografica y porque trabajan todos sus pisos altitu-
dinales, tienen desde zonas altas donde cultivan papa nativa, hasta pisos bajos y
mas cdlidos donde salen frutales como palta. Mencionamos los cultivos que predo-
minan en cada comunidad, no queremos decir que sean todos los existentes, son
solamente los que existen en mas abundancia.

Anansaya: papa, lisa, aiu, oca, haba, cebada, trigo, quinua, tarwi, arveja.

Chinchaypucyo: papa, trigo, haba, maiz, cebada, quinua, kiwicha, tarwi, arve-
ja, zapallo, variedades de calabazas, frejol, frutas de estacién como tuna, durazno,
manzana, capuli, pera, paltas menudas, nispero, membrillo.

Huambomayo: papa, anu, oca, lisa, cebada, trigo, haba, tarwi, quinua, kiwicha,
maiz, frejol, arveja, variedades de calabazas, zapallo, frutas de estacion como tuna,
manzana, capuli, pera, membrillo, tumbo, nispero silvestres y otras.

Huancancalla: papa, oca, lisa, cebada, quinua, tarwi, trigo, maiz, kiwicha, haba,

234



La diversidad de cultivos en Chinchaypucyo

arveja, frejol, variedades de calabazas, zapallo, lenteja, palta, frutas de estacion
como tuna, pacae, durazno, capuli, higo, manzana, peras, entre otras. Antes crecia
garbanzo.

Ocra: papa, oca, lisa, afiu, haba, cebada, tarwi, quinua (muy poco), trigo.

Pantipata: Esta comunidad tiene tres tipos de clima, playa, valle y altura; por eso
la diversidad de alimentos que cultivan como papa, lisa, afiu, oca, cebada, quinua,
haba, trigo, tarwi, maiz, arveja, frejol, kiwicha, lenteja, variedades de calabazas,
zapallo, zapote, chirimoya, pacae, palta, café, licuma, manzana, aguaymanto, du-
razno, tumbo, tuna, capuli, aguaymanto y otras frutas de estacion.

Parccotica: papa, afiuy, lisas, oca, habas, quinua, cebada, tarwi, trigo, maiz (poco),
arveja, calabaza, frutas de estacidn como tumbo, tin tin, entre otros.

Paucarccoto: papa, lisa, afu, oca, cebada, maiz, trigo, haba, tarwi, quinua, arveja,
garbanzo, kiwicha, frejol, lenteja, variedades de calabazas, zapallo, frutas de esta-
cion como capuli, tuna, tumbo, tin tin, nispero, entre otros.

Sumaro: Sobre todo trigo y maiz, desde tiempos antiguos. Y en los diferentes
pisos que hay en sus anexos: papa, afu, oca, lisa, tarwi, haba, cebada, quinua, kiwi-
cha, arveja, frejol, lenteja, variedades de calabazas, zapallo, frutas de estacion como
tuna, pacae (no hay constante, un afio si otro no), licuma, durazno, chirimoya, pal-
ta, manzana, entre otros. Antes crecia garbanzo.

7.2.LAS VARIEDADES DE ALIMENTOS

“Saborchanmi aswan sumakqa, chay yurag Urubamba sarwan rinch’ana-
chisgaqga chayga g’ayman manan gustuchan kanku chay chiwanway q’ellu sara-
puwan sumagmi gustuyoq”.

(Su saborcito es mas rico, a comparacion de ese maiz blanco urubambino que
es desabrido, no tiene gusto. Lo que tiene el chiwanuay y el amarillo es que hay
gustito, rico es).

Gregorio Chacon Llogque (Racrarumi, Chinchaypucyo)

“Qachun wagqachi (la que hace llorar a la nuera), hay diversas variedades
como del color rojo y azul, éstas tienen bastantes ojos como su nombre indica.
Esto le daban las suegras a las nueras como una prueba para ver si sabian pelar
papa o no, asi saber si eran buenas mujeres”.

Cipridan Mendoza Tecse (Anansaya)
Son muchisimas las variedades de cada cultivo en las diferentes comunidades,

cada una con sus propias historias, sus propios sabores, sus propias preparaciones,

235



Criandonos entre plantas y hombres

sus otros usos como en la medicina o quiza también nos ayudan en la crianza de
nuestros animales, entre otros. Inclusive algunas variedades pueden llamarse de
diferentes maneras en dos o mas comunidades del mismo distrito, porque llegaron
de diferentes maneras y en distintas épocas a cada familia que las acogio.

“Hay ocas grandes, hay formas como mano, eso se llama tangechas (como
forma de mano encogida), eso se quitonean los nifios por la forma”.

Raymunda Garcia Huanccollucho (Ocra)

Asi, de las variedades que existen en el distrito, algunas se van perdiendo, otras
van llegando. Pero en si, siguen cambiando y adaptdndose en el contexto actual
donde por el cambio climatico, los insumos quimicos en la chacra y las nuevas ten-
dencias de la globalizacidn, algunas variedades o cultivos nativos se estan desapa-
reciendo. En Ocra recuerdan que antes la quinua producia mucho y ahora siembran
muy poco porque no produce como antes, y el garbanzo casi ha desaparecido de
Huancancalla.

Presentamos algunos datos generales sobre el tiempo y cantidad de produccién
de los cultivos, y nombramos las variedades por cada cultivo segun lo que recuer-
dan las personas mayores. Algunas de estas variedades se indican con algunas ca-
racteristicas puntuales que nos dieron sobre su origen, su situacidn actual, su tiem-
po de crecimiento y su preparacion.

ACHIRA

Se trabaja como la papa, madura en casi un afio, de agosto a los meses de junio
y julio. Crece en la misma poblacion de Ivin (Pantipata).

No nos hablaron de variedades.
ANU O MASHUA

En Anansaya, Ocra, Parccotica y Sumaro también le dicen inacio. Su tiempo de
crecimiento depende del piso altitudinal, por ejemplo en Llaullicancha (Huambo-
mayo) demora de 6 a 7 meses, y en algunas zonas de Sumaro puede crecer hasta en
10 meses. En buena producciéon una mata puede producir entre 60 a 70 tubérculos,
pero en zonas con menor rendimiento puede dar entre 20 a 30. Sus variedades son:
e Alga: Pantipata
e Ambrosio: Pantipata.

e Frutilla: Paucarccoto.

e K’usi: Ocra

e Lima: Anansaya, Ocra, Parccotica, Pantipata (nativo) y Sumaro. En Ocra dijeron
gue se come en sopa, huatia, hervido y para mermelada.

e Platano: Anansaya, Ocra y Pantipata.

236



La diversidad de cultivos en Chinchaypucyo

Q’ello: Anansaya, Huambomayo, Ocra, Parccotica, Pantipata y Sumaro.

Ruyaq: Anansaya, Ocra, Parccotica, Pantipata y Sumaro.

Sambo: Anansaya, Ocra y Pantipata (nativo).

Sagra: Anansaya, Ocra, Parccotica (nativo y esta extinguiéndose) y Paucarccoto.
Velasco: Paucarccoto. Lo comen en sopa, huatia y sancochado.

Yuraq: Anansaya, Ocra (se esta perdiendo), Parccotica, Paucarccoto, Pantipata y
Sumaro (se esta perdiendo).

Zapallo: Ocra y Paucarccoto, se consume sancochado o en ajiacos.
ARVEJA

Demora de 6 a 8 meses.
Blanco: Huancancalla (nativo y precoz).
Chicharrones: Anansaya (ya no cultivan) y Pantipata (precoz).

Qompis: Anansaya, Huambomayo, Huancancalla, Pantipata, Parccotica (nativo) y
Sumaro (nativo).

Verde: Huambomayo y Parccotica (nativo).
CALABAZA

En Huancancalla le dicen qoto. En Huafiec (Sumaro) una mata llega a producir de

10 a mas frutos. Manuel Jesus Gallegos Almirdn dice que una mata de k’usi puede
dar hasta 20 frutos pero pequefios.

Blanco o Yuraq: Es antigua, hay en Chinchaypucyo, Sumaro, Huancancalla y Pan-
tipata (también le dicen misti).

Blanco con rayas verdes: Es antigua, hay en Chinchaypucyo y Pantipata (también
le dicen yuraq muru).

K’usi: Chinchaypucyo, Huambomayo, Huancancalla, Pantipata, Paucarccoto y Su-
maro.

Limonada: Es antigua, hay en Chinchaypucyo y Huancancalla.
Muro: Sumaro.
Naranjo: Sumaro.

Q’omer o verde: Una de las mas antiguas, hay en Chinchaypucyo, Huanccancalla
y Pantipata.

Suyucha: Una de las mas antiguas, hay en Chinchaypucyo.
Tintimuro: Huancancalla.
Verde con Blanco: Es antigua, hay en Chinchaypucyo.

CEBADA

En Huambomayo, Pantipata, Parccotica, Paucarccoto y Sumaro; dicen que crece

237



Criandonos entre plantas y hombres

de 6 a 7 meses, segun el clima. Puede producir desde 30 a 80 granos por planta,
dependiendo que tenga condiciones adecuadas.

Alemana: Pantipata y Sumaro (ya se dejo de trabajar).
Conder: Pantipata y Sumaro (nativo).

Corriente o criollo: Anansaya, Ocra, Pantipata (le dicen chupa sapa), Parccotica
y Sumaro (nativo).

Crillon: Existe en todas las comunidades que tienen climas templados. Algunos
le dicen t’iski.

Kulli o morada: Es nativa en Parccotica y Sumaro. También hay en Ocra, Pantipa-
ta. Dicen que demora en madurar y lo siembran asociado con cebada corriente.

Challwaq wagqtan: Es parecido al costillar del pescado, por ello su nombre. Es
precoz y mas trabajoso para trillar, por eso quizd ya no cultivan en Anansaya,
Huambomayo, Paucarccoto y Pantipata (dicen que no rinde). En Parccotica le di-
cen cerveceria. En Sumaro es nativo y aun se sigue sembrando.

Qara: Huancancalla y Ocra (hay en poca cantidad).

Q’arapoto: Pantipata (ya desaparecio).

Soqta huacho: Pantipata.

Wentir: Huancancalla y Paucarccoto (dicen que produce mas que otros y fue trai-
do por la cerveceria).

FREJOL O POROTO

“El frejol de granos pequeiios produce mucho mas que de los granos grandes
pero el que produce granos grandes solo produce enredandose al maiz. El frejol
canario poco se enreda al maiz y produce mdas cantidad que el sol de oro”.

Santiago Chavez Suni (Paucarccoto)

Juvenal Huillca Huaman (Samancca, Pantipata), nos indicd que crece en 6 meses

y produce hasta 400 o 500 gramos por planta.

Amarillo: Huambomayo (nativo), Huancancalla (nativo), Paucarccoto y Sumaro.
Blanco: Es antiguo y produce cantidad, hasta en partes altas. Estd en extincion.
Cabra fiawi: Es antiguo. Huambomayo, Pantipata y Paucarccoto (ya no existe).

Callejon: Es antiguo, antes habia en Huambomayo. También habia la variedad
yana callejon.

Canario: Huambomayo, Pantipata (le dicen yuraq limefias) y Paucarccoto.

Cheqche: Es antiguo, se usa para tostar. Huambomayo (ya no existe), Pantipata
(cultivan poco) y Paucarccoto.

Huevo de paloma: Es antiguo. Estd en extincidn.
Negro: Sumaro.

238



La diversidad de cultivos en Chinchaypucyo

e Panamito: Huambomayo, Huancancalla, Paucarccoto y Sumaro. Es precoz.

e Sangre de toro o rojo: Chinchaypucyo, Huancancalla (nativo), Sumaro, Pantipata
y Paucarccoto.

e San Jacinto: Huancancalla (nativo). Es precoz.

e Sol de oro: Es nativo, hay en Huancancalla, Paucarccoto y Pantipata.
¢ Q’ello limeiias: Pantipata.

e Yanaruma: Huancancalla.

FRUTAS

“Qallay mihuyqa llogsin noviembre killapagmi duraznukuna, sumaq blan-
killuskuna, ancha sumaq duraznukunan llogsimug, kuskan tagatagmi llogsin
mayu killapag. Iskay kutitan llogsin garpayniyoqpiqa”.

(El primer fruto es para el mes de noviembre, salen los duraznos, qué ricos
blanquillos, qué ricos duraznos salian, y otra mitad es para el mes de mayo. Dos
veces salian con riego).

Manuel Jesus Gallegos Almirén (Huafiec, Sumaro)

En cuanto a frutas son mas de estacidn y son perennes como arboles de duraznos
(amarillos y blanquillos), arboles de capuli, arboles de manzanas. También tin tin,
tumbo, tuna (amarilla, blanca y roja), nispero, aguaymanto, sach’atomate. Y en las
zonas mas calidas palta, chirimoya, licuma, pacae, higos, etc.

HABA

En Huambomayo, Huancancalla, Pantipata, Parccotica y Sumaro; dijeron que cre-
ce entre 6 y 8 meses. Produce de 20 a 50 vainas por mata. En Anansaya dicen que
en tierra mas fértil puede dar hasta 80 unidades por mata, en San Roman (Sumaro)
dicen que normalmente da de 60 a 70.

e Amarillo gigante: Anansaya
e Antamama o verde chacha: Anansaya y Ocra. Dicen que no rinde.
e Anteiiita: Parccotica. Demora en madurar.

e Azul: Es nativo en Anansaya, Pantipata y Parccotica. También hay en Huancanca-
lla, Ocra y Sumaro.

e Ch’eqche: Es nativo, hay en Anansaya, Pantipata y Parccotica.

e Chiulli: Parccotica.

e Chiwanuay: Chinchaypucyo.

e Estaquilla: Anansaya, Ocra y Paucarccoto (ya no siembran).

¢ liico: Anansaya.

¢ Kulli o gollis: Anansaya (nativo), Chinchaypucyo, Huancancalla, Ocra, Pantipata

239



Criandonos entre plantas y hombres

(nativo), Parccotica, Paucarccoto y Sumaro. Es precoz, produce bien y es sensible
alarancha.

e Morado kulli: Es nativo, hay en Anansaya y Parccotica.

* Munay angélica: Es reciente, hay en Anansaya, Parccotica, Paucarccoto, Sumaro.
Dicen que produce bien.

e Negro: Pantipata.

e Oge o gris: Pantipata.

e Paqgay: Paucarccoto

¢ Peruanita: Ocra.

e Puka o rojo: Huancancalla, Pantipata y Parccotica

e Puka sillwi: Parccotica

e Q’asa: Es nativa, hay en Anansaya, Chinchaypucyo, Pantipata, Parccotica y Sumaro.
e Q’asayuraq: Es nativa, hay en Chinchaypucyo y Parccotica.

e Q’ello o amarilla: Anansaya (nativo), Huancancalla, Ocra, Pantipata (nativo),
Parccotica (precoz), Paucarccoto (ya casi no se cultiva) y Sumaro. Dicen que pro-
duce bien, en Sumaro y Anansaya también le dicen g’ello paqa.

e Q’ello gelqa o g’ello qelgado: Huancancalla, Pantipata (nativo), Parccotica (nati-
vo) y Sumaro.

e Qelqado o gelqaro: Es resistente, precoz y produce bien. Hay en Anansaya, Ocra,
Pantipata, Parccotica y Sumaro. También es conocido como ch’onchol o g’epicha.
En Parccotica le dicen moyogen a la variedad oge gelgado.

e Qomer sillwi: Es nativo, hay en Pantipata, Parccotica y Sumaro.

e Qomer o verdes: Es nativo, en Anansaya, Huambomayo, Pantipata, Parccotica.
También hay en Chinchaypucyo, Huancancalla, Ocra, y Sumaro.

e Qompis: Anansaya.

e Rosado: Paucarccoto.

e Sillwi: Anansaya, Huancancalla y Pantipata.

e T’ika: Anansaya.

e Verde Anta: Anansaya, Chinchaypucyo, Huancancalla, Parccotica y Paucarccoto.
e Wangqoyro: Antes habia en Parccotica.

e Yuraq mestiza o yuraq o blanca: Anansaya (nativo), Huambomayo (nativo),
Huancancalla, Pantipata, Parccotica y Sumaro (le dicen yuraqg paga). Es precoz.

e Yuraq Paraqay: Esta desapareciendo en Parccotica.
e Yuraq sillwi: Pantipata (nativo), Parccotica (nativo) y Sumaro (hay poco).

KIWICHA O ACHITA

En Chinchaypucyo este cereal es mas conocido como achita. Da en 6 a 7 meses,

240



La diversidad de cultivos en Chinchaypucyo

segun el clima. En Paucarccoto comentaron que cuando sembraban, al siguiente
afio crecia normal, como mala hierba.

En cuanto a sus variedades, las personas mayores nos dijeron que habia 2 varie-
dades nativas, no recordaban nombres pero hay basicamente en Chinchaypucyo,
Huambomayo, Huancancalla, Pantipata, Paucarccoto y Sumaro.

LENTEJA

Crece de 7 meses a mas. En Huancancalla y Paucarccoto ya no cultivan pero crece
como maleza en cualquier parte, hasta donde hay kikuyos.
e Yanaromano: Pantipata.
e Corriente: Huancancalla, Pantipata (nativa) y Paucarccoto.

LISA U OLLUCO

En Huambomayo crece de 6 a 7 meses, pero en zonas mas frias puede llegar a
crecer en 8 meses o mas. Produce de 50 a 80 tubérculos por mata, pero en tierras
pobres da poco mas de 20.

e Muro: Ocra.

e Papa lisa: Es nativo en Huambomayo, Pantipata y Parcotica. También hay en
Ocra, Paucarccoto y Sumaro.

e Puka: Anansaya, Ocra, Pantipata (nativo), Parccotica (nativo) y Sumaro.

® Q’ello o amarilla: Es nativo y hay en Huambomayo, Ocra, Pantipata, Parccotica.
En Anansaya desaparecio.

e Ch’eqche: Anansaya, Ocra (nativo), Pantipata (nativo), Parccotica (nativo) y Pau-
carccoto.

e Rosado: Anansaya y Paucarccoto, dicen que se utilizan en sopas y segundos.
e Suyt’u: Anansaya.
e Yuraq o blanca: Es nativo y hay en Anansaya, Huambomayo, Ocra, Pantipata,
Parccotica, Paucarccoto y Sumaro (es precoz).
MAiz
En Huancancalla y Paucarccoto crece en 7 u 8 meses, en la parte bajade 6 a 7
meses, los maices precoces lo hacen en 6 meses.

e Amarillo oro: Huambomayo (nativo), Huancancalla (nativo) y Paucarccoto. De
larga duracion.

e Carmesi: Chinchaypucyo (nativo). De larga duracion.

e Ch’eqche: Es nativo en Pantipata, Parccotica y Paucarccoto. También hay en Chin-
chaypucyo, Huancancalla, y Sumaro. Es precoz y de tostar.

e Ch’uspi: Huancancalla, Huambomayo, Pantipata. En Huambomayo algunos dicen
que es el ch’eqche.

241



Criandonos entre plantas y hombres

e Challhuanca: Huambomayo, Huancancalla (nativo) y Paucarccoto.

e Chimur: Chinchaypucyo (nativo, se cultiva poco porque no hay semillas) y Panti-
pata. Es precoz y estd en extincion.

e Chiwanuay: Es nativo, hay en Chinchaypucyo, Huancancalla, Sumaro. De larga
duracién.

e Ch'’ullpi: Es nativo, en Chinchaypucyo, Huambomayo, Huancancalla. También hay
en Pantipata, Paucarccoto y Sumaro. De larga duracién y de tostar.

¢ Confites: Huancancalla.

e Coposo: Chinchaypucyo (traido en los afios 60, pero ya se dejé de cultivar).
e Estaquilla: Chinchaypucyo (traido recientemente). Es precoz y para tostar.
e Hayaparu: Sélo la mencionaron en Ivin (Pantipata), lo usaban para chicha.

e Kulli sara o morado: Chinchaypucyo (también llamado yana sara), Huancancalla,
Paucarccoto. Es poco precoz. Se utiliza para chicha morada y para teiiir la chicha,
tiene 2 variedades, el de nariz blanca que tiene bastante tinte y el de nariz roja
que no tiene tanto tinte.

e Ogqe Sara: Chinchaypucyo, Huambomayo, Huancancalla, Pantipata, Paucarccoto
y Sumaro. Es precoz.

e Pampasara u oro: Chinchaypucyo. Es reciente y precoz.

e Paragay o blanco: Es nativo en Chinchaypucyo, Huambomayo, Huancancalla,
Pantipata y Sumaro. Tambien hay en Parccotica y Paucarccoto. Es de largo creci-
miento. Se usa para mote o para sara pela. En Huancancalla los menudos se usan
en tostado.

e Pesqoruntu: Chinchaypucyo y Paucarccoto. Es de tostar.

e Phusoqo: Es nativo en Chinchaypucyo, Huambomayo, Paucarccoto y Sumaro.
También hay en Huancancalla y Pantipata. Es poco precoz y de tostar.

e Pillpicha: Huancancalla.

e Porcor: Huancancalla. Es de tostar.

e Puka: Sumaro.

e Puka Uwina: Chinchaypucyo (nativo).

e Q’osiiicha o wayra sara: Paucarccoto. Conocido porque cura el mal del viento.
e Saqgsa: Chinchaypucyo (nativo), Huancancalla y Sumaro.

e Sagsa uwina: Chinchaypucyo (nativo).

e T’ika paraqay: Chinchaypucyo (antiguo) y Huancancalla. De larga duracion.

e Uchukullo: Chinchaypucyo. Es precoz. Traido de Cachimayo.

e Uwina: Es nativo. Chinchaypucyo, Huancancalla, Pantipata, Paucarccoto y Suma-
ro. También conocido como g’ello sara o amarillo. Es precoz y usado sobre todo
para mote porque tiene granos grandes, también es usado en chicha.

242



La diversidad de cultivos en Chinchaypucyo

Uwina chiwanuay: Chinchaypucyo (nativo) y Huancancalla (nativo). Es poco pre-
coz y de largo crecimiento.

Vino sara chillpi: Paucarccoto

Wakamolle: Chinchaypucyo (esta desapareciendo).

Wast’aq: Chinchaypucyo (se cultiva poco). Es poco precoz y de tostar.
Wayra sara: Chinchaypucyo (nativo) y Huambomayo. Es poco precoz.
Yaspay: Pantipata

OCA

También le dicen apifia. En Anansaya, Ocra, Pantipata y Parccotica crece de 7a 8

meses. En Huambomayo es de 6 a 7 meses y en Sumaro de 9 a 10 meses. Segun el te-
rreno la produccion varia de 10 a 25 tubérculos, o hasta 20 a 35 en tierras especiales.

Asnoq ch’utun o zapallo: Ocra.

Calos: Parccotica (nativa).

Higos: Es nativa en Ocra, Pantipata y Parccotica. También hay en Paucarccoto.
Inka zapallo: Paucarccoto.

Intiq kiron: Es nativa, hay en Parccotica y Sumaro.

Masuca: Pantipata (nativa).

Puka: Paucarccoto y Pantipata.

Pawqar: Ocra (nativa), Pantipata y Parccotica (nativa).

P’osqo: Anansaya (nativa), Huambomayo (nativa), Ocra (ya no hay), Pantipata (ya
no hay) y Parccotica. Es la oca agria, que se usa en gaya’.

Q’ello o amarillo: Es nativa, hay en Pantipata, Parccotica y Sumaro.

Q’ello zapallo: Es nativa, hay en Huambomayo, Pantipata, Parccotica y Sumaro.
En Ocra ya se perdid.

Sauceda: Es nativa, hay en Pantipata y Parccotica.
Yana o sambo: Es nativa, hay en Huambomayo, Ocra, Pantipata, Parccotica y Su-
maro.
PALTA
“Chay sach’ankunaga kausan iskaychunka, kinsachunka, watatan, chay injer-
to paltakunaqa pisqa soqta watallan allin, chaymantaga fiut’'uyarapunmi”.
(La planta dura 20 a 30 afios, esas paltas injertos dicen que no tienen tanto
tiempo, 5 a 6 afios, de ahi dicen que ya se varia y se vuelven chiquitos).
Lucio Ccallo Toromanya (lvin, Pantipata)

Sus variedades:

Sobre el proceso de deshidratacién de la gaya ver seccién 4.9.3.

243



Criandonos entre plantas y hombres

e Chanchamayo: Pantipata.
e Chileno: Pantipata.
e Corriente: Pantipata (es la mas antigua) y Sumaro.
e Colombiano: Pantipata.
e Familiar: Pantipata.
e Madera: Pantipata.
Otras variedades como hass, fuerte, turu runtu, navidad y otras nativas. También
hay en Huancancalla y Sumaro.
PAPA

“Nogan kay kunan papata churarani mana taqgyallayukta mana imallayukta
aswanpas uywa taqgyallayukta ichaga chikachankunallan llogsimun, mana hatu-
chachaqgchu. Chay abono quimicowan churaqgtikiga ay hatunkunan chay papaqa,
ichaqa chay papaga unun kaman, manan hak’uchu. Nitagmi oskhay chiaqgchu
wayk’uktiki, chay papataga huk, iskay orapas t’'impuchillawagmi, ichaqa chay ay-
llu papachataga manan kuskan orapaschu”.

(Yo he probado esta papa mejorada sin nada, sin abono, sin nada, sélo abono
de corral, pero sale asicito nomas, ya no asi grande. Porque cuando ponen ese
abono quimico, guano lo que dicen, pucha mejor es esa papa, pero esa papa es
aguanoso, no es harinoso. Rapidito no cocina esa papa, aunque sea una o dos
horas puedes hacer hervir, pero papa nativa, no... ni siquiera media hora).

Zendn Mescco Huampotupa (Anansaya)

Generalmente, si son nativas se estan cosechando entre mayo y junio. Demoran
en madurar aproximadamente 6 meses, pero puede ser mas o menos tiempo de-
pendiendo del piso altitudinal, la calidad del suelo, del clima y de la misma variedad
de papa. Producen como 10 papas por mata, pero en tierras altas y fértiles pueden
producir de 30 a mds papas.

Papas nativas
e Amachi: Anansaya

e Araq (variedades: azul araq, halq’a araq, puka araq o puka ghacha, yana araq,
p’ati araq, condorillo, yuraq araq): Anansaya (existen desde el tiempo de los in-
cas), Chinchaypucyo, Huancancalla (nunca se cambia la semilla), Pantipata y Su-
maro (estan desapareciendo).

e Asaqaiia: Huambomayo

e Berrio: Anansaya.

¢ Boli (puka boli): Anansaya (muy poco), Ocra y Paucarccoto (casi no existe).

e Casablancay variedades: Anansaya, Huancancalla y Paucarccoto (ya casi no exis-
te).

244



La diversidad de cultivos en Chinchaypucyo

Cheqchina, yuraq choqglluscha o yuraq cheqchina: Anansaya (trabajan muy poco
y es precoz), Huambomayo (ya casi no hay), Huancancalla, Ocra, Pantipata (es
antigua), Parccotica (desaparecid) y Sumaro.

Choqllos (yuraq chogllos): Anansaya, cultivan muy poco y también le dicen wa-
gachi.

Espinkuy: Anansaya, trabajan muy poco.
Halg’a condoritay: Chinchaypucyo y Ocra.

Huayro: Anansaya, Chinchaypucyo, Huancancalla, Ocra, Pantipata, Parccotica y
Sumaro.

Imilla: Anansaya, Chinchaypucyo, Ocra y Parccotica (esta desapareciendo).
Khallwas o gqarwas: Sumaro. En Anansaya y Ocra hay poco.

Khuchi aka: Anansaya, Huambomayo, Ocra y Sumaro. En Pantipata, Parccotica y
Paucarccoto, ya casi no existe.

Kuyban (variedades: yana kuyban, oqe kuyban): Anansaya, Ocra (precoces),
Pantipata, Parccotica (cultivan muy poco) y Sumaro.

Legecho: Anansaya.

Lompo y variedad azul lompo: Chinchaypucyo (en extincion) y Ocra.
Lorama: Anansaya y Ocra (todavia trabajan).

Mantaro: Anansaya y Sumaro.

Maqt’illo: Anansaya (es precoz), Huambomayo (dice que es igual al yana suway-
llu), Ocra, Pantipata y Parccotica. En Anansaya dicen que es igual a la maqt’acha
y que es traida de Apurimac, su nombre antiguo es gamaranchu.

Maria huanca: Anansaya.
Murinki: Anansaya, Ocra y Parccotica.
Musk’a: Pantipata.

Olones: Chinchaypucyo, Huambomayo, Ocra, Parccotica (ya casi no hay) y Suma-
ro.

Oga papa: Pantipata (aun trabajan pero poco).

P’asiiascha (variedades: puka p’asfiascha, oqe p’asfiascha): Anansaya y Sumaro.
Pharamalla: Anansaya.

P’itikifias (variedades: puka p’itikifias, yana p’itikifias, yuraq p’itikifias): Anansa-
ya (trabajan muy poco), Ocra, Pantipata y Parccotica (ya casi no hay).

Puka poncho: Ocra.

Puka warmi: Anansaya.

Pumag maki: Anansaya (esta desapareciendo).

Qachun waqachi: Anansaya, Huambomayo, Ocra, Pantipata, Parccotica (casi

245



Criandonos entre plantas y hombres

no existen), Paucarccoto (casi no existen) y Sumaro. Conocida también como
p’asfiawaqachi.

e Qompis (alga o halg’a qompis, puka qompis, t'ika qompis, yuraq qompis):
Anansaya, Chinchaypucyo, Huambomayo, Huancancalla, Ocra, Paucarccoto, Pan-
tipata, Parccotica y Sumaro.

e Q’ellogantu: Anansaya.
e Ramuncha: Pantipata.

e Runtus papa (variedades: oqge runtu, g’ello runtu): En Anansaya y Ocra hay muy
poco.

e Such’u o sunch’us (variedades: halqa sunch’u, llusk’a sunch’us, puka sunch’us,
yuraq sunch’us o phaspa sunch’us): Siguen cultivando pero muy poco, hay en
Anansaya (dicen que maduran antes), Ocra, Sumaro, Pantipata, Parccotica y Pau-
carccoto.

e Suwayllu (variedades: muru suwayllu, puka suwayllu, oge suwayllu, orqo su-
wayllu, yana suwayllu, yuraq suwayllu): Anansaya (cultivan muy poco), Huam-
bomayo, Huancancalla, Ocra, Parccotica (ya casi no existen), Pantipata (aun tra-
bajan), Paucarccoto (ya casi no existen) y Sumaro (antigua pero ahora hay muy
poco). Al puka suwayllu algunos le dicen suyt’u.

e Suyt’u (variedades: puka suyt’u, oqe suyt’u, yana suyt’u, yuraq suyt’u): Anan-
saya, Huambomayo, Ocra (algunos le dicen suwayllu), Pantipata y Parccotica. En
Anansaya dijeron que la papa puka suyt’u sélo es recomendado para sopa.

¢ Valicha: Sumaro.
e Wallatitas: Anansaya y Huambomayo.
¢ Wamampa chupan: Ocra.

e Waiia (variedades: simp’a waia o azul wafa, puka wafia, ruyaq wafia o yuraq
waia): Anansaya, Ocra (ya no hay), Pantipata, Parccotica (desaparecieron), Pau-
carccoto (casi no existen) y Sumaro (hay muy poco). Es de largo crecimiento.

® Wagoto (soqo waqoto): Anansaya, Ocra (hay poco). En Pantipata y Parccotica
desaparecieron.

e Yana ghalk’a: Pantipata.
e Yana k’usi: Anansaya.
e Yana unu qompis: Anansaya, Ocra, Pantipata (en extincién) y Parccotica.

¢ Yuthu: Huambomayo (papa silvestre que traian de Molle Orqo, estd desapare-
ciendo).

e Yut’u runtu: Anansaya, Ocra (hay poco), Pantipata (en extincidn) y Parccotica.
e Variedades que ya desaparecieron: garmindia, t’alaqo, paulo, halg’asunchu.

Papas modernas o mejoradas

246



La diversidad de cultivos en Chinchaypucyo

Amarilla: Pantipata y Parccotica.
Mariba: Existe en algunas comunidades, en pisos calidos.
Blanca: Huambomayo y Ocra.

Canchan: Anansaya, Chinchaypucyo, Huambomayo, Ocra, Pantipata (precoz),
Parccotica (precoz) y Sumaro.

Ch’aska: Anansaya (se perdid porque su semilla no rinde), Chinchaypucyo, Ocra,
Pantipata, y Parccotica (hay poco).

Peruanita: Anansaya, Chinchaypucyo, Huambomayo, Ocra, Pantipata y Parccoti-
ca.

Revolucién: Pantipata (precoz) y Parccotica.

Sica: Anansaya, Chinchaypucyo (poco precoz), Huambomayo, Ocra, Pantipata,
Parccotica y Sumaro.

Unica: Chinchaypucyo.
Yungay: Anansaya, Huambomayo, Ocra, Pantipata, Parccotica y Sumaro.
QUINUA

Da entre 7 a 8 meses, segun el clima.

Puka o roja: Ocra, Pantipata (también llamada chogllos), Parccotica y Sumaro
(también le dicen puka mestiza).

Q’ello o amarilla: Ocra, Parccotica y Sumaro. En Anansaya y Pantipata cultivan
muy poco.

Yuraq o blanca: Pantipata (nativa), Parccotica (hay poco) y Sumaro. En Anansaya
y Ocra da en poca cantidad. En Pantipata y Sumaro la conocen como mestiza
quinua o sefora quinua.

Negra: En Pantipata, en poca cantidad.
TARWI

En otras partes lo llaman chocho. Crece entre 9 meses y en partes altas puede

demorar hasta un afio, dicen que en zonas muy frias puede tardar mas. Produce
entre 30 a 50 granos por mata.

Café ch’eqche: Paucarccoto.

Ch’eqche o yana ch’eqche: Es nativo, hay en Huancancalla, Pantipata, Parccotica,
Paucarccoto y Sumaro.

Ch’umpi: Es nativo, hay en Huancancalla, Pantipata, Parccotica, Paucarccoto y
Sumaro.

Ch’umpiiawi o limifa: Es nativo, hay en Huancancalla, Pantipata y Parccotica.
Oqe: Ocra.
Q’ello ch’eqche: Anansaya.

247



Criandonos entre plantas y hombres

e Q’asa o romano: Es nativo, en Anansaya, Huancancalla, Pantipata, Parccotica y
Paucarccoto.

* Qolge: Anansaya.

e Sillwi o golli: Huambomayo.

e Yana chumpi: Anansaya.

e Yana: Es nativo, hay en Huancancalla, Ocra, Pantipata, Parccotica, Paucarccoto y
Sumaro.

¢ Yana fiawi o0 yana senqa: Es nativo, hay en Anansaya, Huambomayo, Huancanca-
lla, Ocra, Pantipata, Parccotica, Paucarccoto y Sumaro (nativo). También llamado
halg’amuru.

e Yuraq: Es nativo en Huambomayo, Huancancalla, Pantipata, Parccotica, Paucar-
ccoto y Sumaro. También hay en Anansaya y Ocra.

TRIGO

En Huambomayo, Huancancalla y Paucarccoto; el trigo produce de 6 a 7 meses.

¢ Andino: Anansaya (se cultiva poco), Chinchaypucyo, Huambomayo, Parccotica
(precoz) y Sumaro (precoz).

e Barbilla: Chinchaypucyo (nativo).
e Cahuide: Parccotica.

e Candaiio: Es nativo. En Anansaya, Chinchaypucyo (es el mas antiguo), Huancan-
calla, Pantipata, Parccotica (también le dicen ollanta) y Sumaro esta desapare-
ciendo. En Huambomayo y Paucarccoto ya se perdié. Demora en madurar, por
ello se siembra en noviembre. Dicen que es igual al yana barba. Sus variedades:
chumpi candafio, g’ello candafio, soqo candario, tata candafio y wafia candafio
(ya desaparecieron por completo), yana candafio o t’ata barba, yuraq candafio
(ya desaparecid); en Sumaro también dicen que otra variedad es atoq wafio. En
Huambomayo y Sumaro indican que el trigo candafio o yana barba se usaba para
elaboraciéon de panes y en phatachi (trigo reventado). En Pantipata dijeron que el
g’ello candafio era bueno para la chicha.

e Caiiarinsha: Es antiguo. Anansaya (esta desapareciendo), Chinchaypucyo, Huam-
bomayo (dicen que es igual al yurag marquez), Huancancalla (esta desaparecien-
do), Pantipata, Parccotica y Sumaro (se cultiva pero poco). Se siembra en no-
viembre porque demora en madurar. Es igual al caiarin. También existia el yuraq
cafarinsha, chumpi cafarinsha y yana caiarinsha que ya desaparecieron.

e Caviere: Parccotica (se siembra muy poco).
e Ch’umpibarba: Es antiguo, hay en Parccotica (se cultiva muy poco).
e Ch’umpi marquez: Sumaro (antes habia).

¢ Florencia (variedades: chullpe florencia, florencia corriente, florencia aurora):
Son antiguas. Anansaya y Chinchaypucyo (ya desaparecieron). Huambomayo,

248



La diversidad de cultivos en Chinchaypucyo

Huancancalla, Parccotica y Sumaro estan desapareciendo. También antes habia
el ruyaq florencia o yuraq florencia, ya desaparecio.

Fésforo uma: Anansaya (nativo y trabajan poco), Chinchaypucyo, Huambomayo
(ya no cultivan por la pacorma), Huancancalla (es antiguo y demora en madurar),
Ocra, Parccotica y Paucarccoto (nativo).

Huanca o gavilan: Anansaya (se esta perdiendo), Chinchaypucyo, Huambomayo
(nativo y se estd perdiendo), Huancancalla (es nativo y el mas precoz), Ocra, Par-
ccotica (esta desapareciendo) y Paucarccoto (se perdio por el polvillo).

Kukuli: Chinchaypucyo (se perdid la semilla), Pantipata, Parccotica y Sumaro (se
trabaja poco). Demora en madurar, por ello se siembra en noviembre.

Mariba: Pantipata.

Marquez (variedades: yana marquez y yuraq marquez) Antiguo. Anansaya (ya
desaparecieron), Chinchaypucyo (ya no hay), Huancancalla (se cultivan muy
poco), Parccotica (se cultivan muy poco), Paucarccoto y Sumaro (estan desapare-
ciendo). Algunos en Sumaro dicen que el yurag marquez es igual al cafiarinsha,
que ya esta desapareciendo. Demoran en madurar.

Nut’u rifay: Sumaro (ahora trabajan).
Ollantay: Parccotica.
Qompa: Es nativo, hay en Huambomayo y Paucarccoto.

Rifay: Es antiguo, hay en Anansaya (esta desapareciendo), Chinchaypucyo (desa-
parecid), Parccotica (se perdié) y Sumaro (se perdid).

Tata wafa o t’arka wafo: Es antiguo, en Chinchaypucyo (ya desaparecid), Par-
ccotica (estd desapareciendo) y Pantipata.

Waiia: Parccotica (es antiguo) y Sumaro.

Yuraq wafia: Huancancalla (antiguo) y Pantipata (esta desapareciendo).

Yuraq t’ata: Anansaya (antiguo, estd desapareciendo).

Otras antiguas variedades que ya se perdieron: moray, raganay, san isidro, chi-

leno, estaquilla.

ZAPALLO

En Huafiec (Sumaro), una mata de zapallo llega a producir hasta 6 zapallos.
Kanka zapallo: Huancancalla.

Q’ello zapallo: Huancancalla y Sumaro.

Qosiii zapallo: Huancancalla.

Zapallo rojo: Sumaro.

También hay variedades en Huambomayo, Huancancalla, Chinchaypucyo, Panti-

pata y Paucarccoto.

249



Criandonos entre plantas y hombres

Exponiendo algunas plantas medicinales. Ocra.

De abajo a arriba: Apu Huafiec, Sumaro y el apu : N
Salkantay. Un proceso de curacidn. Paucarccoto.

250



Allin kausaywan uywanakuspa
(La crianza mutua y la salud)

“Hanpiga yuraq tunasmi, chaytan mihuna tutamantankuna ruphapakuypaq
ima uhupi gofiikunapaqpas”.

(La medicinal es la tuna blanca, eso se come en las mafianas para la fiebre e
inflamaciones interiores).

Feliciano Carbajal Ccarhuachin (Cconcahuaylla, Sumaro)

Nuestra salud también depende de la crianza mutua que tenemos con las dis-
tintas plantas cultivables y silvestres, porque ellas también nos curan; siempre que
sepamos cdmo relacionarnos con ellas para que nos brinden su espiritu sanador. Y
esta relacidn, como en todas las que se dan con todos los seres de la naturaleza, se
basan en el respeto mutuo, el carifio, la reciprocidad y la comunicacién.

En el campo no sdlo encontramos nuestro alimento sino también nuestra medici-
na, que esta en las comidas que preparamos y donde empieza nuestra salud, en los
frutos y plantas que cultivamos que tienen determinadas propiedades para curar
ciertos males, y también estd en las plantas medicinales; estas tres no van aisladas
sino que se complementan y son parte de las causas directas de nuestra salud. Para
hablar de salud también se debe tomar en cuenta nuestro estado de animo, nues-
tro espiritu, porque la salud en las comunidades de Chinchaypucyo y en el mundo
andino, se basa en el equilibrio de todo el ser, en la integralidad de lo fisico con lo
espiritual.

Por ello la medicina no estd sélo para curar, como en una légica occidental, sino
para alimentar, equilibrar, prevenir, reforzar y sanar. Y aqui es sumamente impor-
tante la sabiduria transmitida por nuestros ancestros, por las divinidades y otros

251



Criandonos entre plantas y hombres

seres de la naturaleza, para saber qué requerimos los seres humanos para estar
bien.

8.1.LAS COMIDAS QUE NOS DAN SALUD

“Wiksamantapacha paykikin allinta mihunan imaymanata: tarwita, yuyu
hauch’ata, kinua lawata, ch’ufiu lawata, trigo lawata, cebada harwi lawata, hi-
naspapas aychachayoqta puni, hinaspapas mayninga runtutawan mihuna. Chay-
mantataq frutata mihuna”.

(Desde la barriga ella misma tiene que comer bien, de todo: tarwi, yuyu
hauch’a, lawa de quinua, lawa de chufio, lawa de trigo, lawa de harwi de ce-
bada, siempre con su carnecita, a veces con huevo. Después tiene que comer
fruta).

Zendn Mescco Huampotupa (Anansaya)

La sabiduria de las diversas preparaciones de comidas, en base a sus cultivos y
otras plantas silvestres, no sélo busca satisfacer nuestra hambre y darnos los mul-
tiples sabores de la naturaleza a nuestro paladar, sino darnos salud, tal como se ha
demostrado ancestralmente; pues sin necesidad de los alimentos y medicamentos
de ahora, las personas eran fuertes y saludables, vivian mas de 90 afios (incluso
pasando los 100) y seguian trabajando la chacra hasta los Ultimos afios de su vida,
como reconocen muchos pobladores de Chinchaypucyo. Inclusive en el distrito aun
hay personas de casi 100 afios o que sobrepasan esta edad, que mantienen una vida
con las costumbres de alimentacién y salud del pasado.

La alimentacion era en diversidad y segun lo que nos brinde la temporada, pues
se consumian cereales, tubérculos, leguminosas, calabazas, hortalizas, hierbas, fru-
tas de temporada, etc. El uso de lacteos y huevos era esporadico, y ain mas espora-
dico era el consumo de carnes sea de cuy, gallinas, ovejas, alpacas, etc; pues basica-
mente se consumia en fechas especiales como festividades comunales o familiares.

“Qowi aychan aswan allin mihuyga waka aychakunamantapas”.
(La carne del cuy es mas alimento que la del ganado).
Mariano Huayllas Ccarhuachin (Anansaya)

Pero el tiempo pasé y los nuevos alimentos como arroz, fideo, pollo, condimen-
tos, golosinas, gaseosas y otros alimentos envasados elaborados con aditivos, sa-
borizantes, preservantes y otros insumos quimicos, estan desplazando a los de an-
tes; quiza porque sus sabores terminan siendo adictivos o porque se preparan mas
rapido como nos dijo Victoria Flores (Chinchaypucyo): “Porque es féacil de hacer,
preparan fideos, sopa de arroz, porque estan apurados. A veces estan apurados, le

252



La crianza mutua y la salud

echan el arroz con papita y habita, y es mas facil; por eso es que lo hacen, no porque
les guste sino por la facilidad, el apuro. Pero hay personas que no les gusta el apuro,
tratan de levantarse temprano y preparan la sopa que quieren, pero a los chicos no
les gusta eso, y es lo contrario”.

Asi se va perdiendo la sabiduria de la preparacion de la alimentacién y las formas
de combinacidn, por eso les “agarra” la anemia o la desnutricidn a varios nifios y
nifias, que viven en un distrito donde contradictoriamente hay bastante diversidad
de alimentos. Algunos lo atribuyen a que ya no se combinan los alimentos, como lo
dice Demetrio Ramos Choque (Ocra): “Y a veces no saben preparar las sefioras, no
le dan combinado a sus hijos, le dan puro trigo, puro maiz o no comen las verduras.
Es importante combinar para el crecimiento, para que protejan de la enfermedad. A
veces les dan una cosita nomas a los nifios. Sin papita nomas antes comian, porque
puro triguito molian, eso hacian hervir y con agiiita le ponen y le dan, por eso es
desnutrido el nino”.

Cuando entrevistamos a las personas del distrito sobre qué comidas te ayudan a
estar bien, nunca nos hablaron de proteinas, carbohidratos, lipidos u otros términos
convencionales que se usan para hablar de una comida nutritiva, pero si nos hablan
de calidos y frescos en la busqueda del equilibrio de la comida, o sobre qué comidas
son buenas para el crecimiento, si estds enfermo, si la mujer acaba de dar a luz, o
cuando estdas débil, entre otras situaciones.

“Allinmi wifiashaq ergekunapagq, tarwi mihuna mihuchiyga aychatapas mihu-
chiwag hinan”.

(Es bueno para los nifios cuando estan en el momento de crecimiento, dar
comida de tarwi es como si estarias dando de comer carne).

Eduardo Cruz Huaman y Dionicio Valdez Huayaconsa (Ocra)

“Ancha allin mihuyga ch’ufiun manataqg unupi chullusgachu chay rayku, lla-
pan vitaminallantin kashan”.

(El mas alimento es el chufio porque no esta remojado en agua y contiene
todas sus vitaminas).

Epifania Salcedo Ccallo (Chuypa, Pantipata)

“Las arvejas son nutritivas, mds que todo para nifios que crezcan fuertes y
sanos, naturalmente”.

Adriana Gamarra Gamarra (Huancancalla)
“No hay que comer comidas guardadas, las comidas calentadas hacen dafio”.

Benedicta Gonzales Chavez (Huancancalla)

253



Criandonos entre plantas y hombres

8.2.LOS FRUTOS Y PLANTAS CULTIVABLES QUE
CURAN

“Con estos alimentos también curas, por ejemplo si te rompes, tienes cual-
quier accidente o fractura, preparamos con el trigo, maiz, todo eso pues, como
un parche especial”.

Ceferino Segundo Condori Aguilar (Paucarccoto)

Aparte de brindarnos alimentos, los frutos y plantas que cultivamos, también nos
pueden curar algunas enfermedades o lesiones, si aprendemos a relacionarnos con
ellos y conocer bien sus variedades y sus usos.

Existen determinadas variedades que tienen sus particulares formas de prepa-
racién, ya sean hervidas, tostadas, harinas, emplastos, deshidratadas, etc., o com-
binadas con otros alimentos, que nos pueden aliviar de diversos males de manera
inmediata. Las formas son multiples, varian segun la costumbre de la familia o la
comunidad; compartimos algunos de estos conocimientos.

AiRu o mashua: En Anansaya, Huambomayo, Ocra y Pantipata; dicen que es para
la inflamacién de préstata, se debe comer en ayunas, sancochado y en buena canti-
dad. Alejandro Huaycochea Huaman (Chillcaccasa, Pantipata) sefiala que cualquier
anu es medicinal para la préstata, pero en Ocra dicen que la medicinal es la varie-
dad lima afiu.

Para Zendn Mescco Huampotupa (Anansaya), cualquier variedad de afiu es tam-
bién buena para la inflamacion y los rifiones.

Arveja: En Chinchaypucyo, las cdscaras de las arvejas son muy utiles para curar el
mal de los rifiones y para desinflamar, también se usan para calmar los dolores de
la cintura y otros males.

Calabaza: La calabaza se utiliza para enfrentar varias enfermedades. Manuel Je-
sus Gallegos Almirén (Huainec, Sumaro) dice que es para el higado y para el rifidn.
Gregorio Chacon Llogque (Racrarumi, Chinchaypucyo) nos comentd que ayuda al
estémago a enfrentar los efectos de haber consumido muchos alimentos calidos y
también para contrarrestar los efectos de tomar bebidas alcohdlicas.

Luisa Mejia Victoria (Chinchaypucyo) explica que la calabaza es medicinal para el
cancer, la préstata y la inflamacion. Ademas, la raiz del k’usi es para las mujeres que
sufren hemorragias, para esto se saca el huatito (colita o tronquito del k’usi) que
esta pegado, se tuesta en brasa hasta que esté como café, luego se muele y se toma
en agua hervida con sidra.

También dicen que las pepas de la calabaza, zapallo y sus variedades son buenas
para desparasitar.

254



La crianza mutua y la salud

Cebada: En todas las comunidades nos explicaron que el mate de la cebada me-
dio tostada, con pelos de choclo, cascara de papa y cola de caballo, sirve para males
de los rifiones. En Anansaya también dicen que esto es para la fiebre. En Pantipata
dicen que este mate es bueno para la inflamacidn y se utiliza principalmente la va-
riedad soqta huacho, que es bien fresca.

Chuio: Genuario Chavez Ochoa (Chinchaypucyo) dice que el chufio negro se uti-
liza en caldo, para las seforas que han dado a luz.

Habas: En Ocra indicaron que las habas son para malestares del pulmén, ademas
su cascara cura la tos y la bronquitis. En Huancancalla, Pantipata, Parccotica y Suma-
ro; explicaron que el haba tostada y molida se toma en desayunos, para curar la tos.

Kiwicha o achita: Manuel Jesus Gallegos Almirén (Huafiec, Sumaro) nos dice que
la achita es buena para el higado, resultando mejor que un ténico.

Lisas: En Anansaya, Pantipata y Parccotica; con la puka lisas se hacen emplastos
para la inflamacién. En Anansaya también dijeron que las lisas son frescas y buenas
para combatir la fiebre. Eustaquio Silva Carbajal (Chillcaccasa, Pantipata) y Zendn
Mescco Huampotupa (Anansaya) agregaron que las puka lisas o rosadas, ademas
son utilizadas para el dolor de muelas, se muelen en el batdn y se colocan en la cara
como un emplasto, y en 1 o 2 horas alivia el dolor.

Maiz: Los pelos del choclo son buenos para los rifiones, algunas personas toman
como refresco al momento que tienen sed. Saturnino Sacsahuillca Supanda (Pau-
carccoto) dice que los pelos de choclo se consumen con cdscara de papa y cebada
tostada. En Huancancalla se usan los pelos de la variedad yana sara, en Paucarcco-
to de la variedad amarillo, y Gregorio Chacdn Llogque (Racrarumi, Chinchaypucyo)
indica que el pelo de la variedad chiwanuay es para el higado y las inflamaciones.

Para Raymunda Chacon de Vargas (Racrarumi, Chinchaypucyo) el maiz paragay
es medicinal para el mal de costado, se saca los embriones y se toma haciendo her-
vir. Eustaquio Silva Carbajal (Chillcaccasa, Pantipata) afiade que el paragay es bueno
para la fiebre, para eso lo muelen y hacen fermentar en agua de cebada.

Ademas, en Sumaro nos contaron que el maiz blanco se usa como talco para
poner al bebé cuando se escalda, también para emplastos con clara de huevo y con
un poquito de mostaza. También es un potente desinflamante, y para curar heridas
se combina con la hierba yana kisa (ortiga negra) y yemas, se pone como una maza-
morra o api. En Chinchaypucyo se considera fresco y lo combinan con otras hierbas
frescas para tomarlos como mate en inflamaciones.

Oca: En Anansaya, Ocra y Parccotica dicen que la oca es buena para la fiebre,
tanto de la gente como de los animales, para eso se toma su jugo molido en batdn y
cernido. Zenén Mescco Huampotupa (Anansaya) dijo que se usa la variedad p’osqo
oqga.

255



Criandonos entre plantas y hombres

Palta: Lucio Ccallo Toromanya (lvin, Pantipata) nos informa que la pepa de palta
es para colicos y diarrea. Se prepara moliéndola, luego cocinandola en fuego lento y
después se toma en mate. Asimismo dice que hay algunas paltas que tienen mucha
grasa y no son recomendables para el higado, como la palta chilena que adentro es
amarilla.

Papa: En Chinchaypucyo, Huambomayo, Ocra, Parccotica y Sumaro; dicen que su
cascara es buena para el rifidén, que se debe tomar combinando con otros ingredien-
tes como cebada tostada y plantas como cola de caballo. En Parccotica indican que
también es buena para males del higado, gastritis y ayuda a la digestion. En Sumaro
toman la cascara en mate para la inflamacién.

Principalmente usan la variedad de papa qompis o alguna de sus variedades
como alga qompis. Ciprian Mendoza Tecse (Anansaya) nos dijo que los curanderos
secan y usan molida la variedad alga gompis.

En Parccotica, Ocra y Sumaro, la cadscara de gompis o alguna de sus variedades
también se usan para dolor de muelas, en emplasto. Sin embargo Eustaquio Silva
Carbaijal (Chillcaccasa, Pantipata) explica que para esto sélo es buena la variedad
puka suytu.

Zendn Mescco Huampotupa (Anansaya) dice que la papa lorana se usa para curar
heridas, cortdndola en rodajas y colocandola como emplasto. También cuenta que
la papa gompis es buena para los bebés que se enferman por mamar en exceso

ue

fiufupasga”.

Trigo: Se utiliza para curar fracturas y torceduras. En todo el distrito nos mencio-
naron que con su harina, mas otras hierbas como soldaquesolda y altea, se hace un
emplasto que se coloca en la parte de la fractura, golpe o herida. Y dicen que para
esto principalmente se usa la variedad de trigo candafio o yana barba, aunque algu-
nos nos dijeron que también se usa la variedad fésforo uma (Paucarccoto) o yuraq
marquez (Huambomayo y Huancancalla). En Chinchaypucyo y Sumaro el emplasto
se prepara con harina de trigo candafio o tata candafio y harina de haba blanca.

Ciprian Mendoza Tecse y Andrés Troncoso Tecse (Anansaya), dijeron que el trigo
también es bueno para el corazdén y fortifica los huesos.

Tuna: De esta planta no sdlo se usa el fruto, sino también su penca, especifi-
camente de la tuna blanca. Florencia Chavez Viuda de Camargo (Huancancalla) y
Feliciano Carbajal Ccarhuachin (Cconcahuaylla, Sumaro) dicen que la penca se usa
en emplastos para desinflamar y curar del calor, o las heridas y golpes. Feliciano
Carbajal Ccarhuachin recomienda que la fruta se coma en las mafianas para la fie-
bre o para las inflamaciones interiores.

256



La crianza mutua y la salud

8.3.LAS PLANTAS MEDICINALES Y LOS HANPIQRUNA

“lmasmari imasmari (Adivina adivina

éimataq kanman? éQué es?

Pogoypi g'omer punchu en tiempo de lluvia con poncho verde,
Ch’akiriypi puka punchu en tiempo seco con poncho rojo,
élmatag kanman?”. éQué es? ).

Ch’ikllur

En las comunidades de Chinchaypucyo aun siguen usando plantas medicinales por-
que es un saber que viene de generacidn en generacidn, y al ser una zona con diversos
pisos altitudinales, tienen variedad de hierbas medicinales que estan al alcance de la
mano. Pero todo ello es posible siempre que sea en una crianza mutua, es decir que
los seres humanos sepan cuidarlas y respetarlas, y asi evitar su desaparicion o depre-
dacion. De esta forma las plantas también nos brindardn su espiritu para cuidarnos.

“Aca en el distrito de Chinchaypucyo hemos conocido entre 95 a 100 clases
de plantas medicinales como frescos, calidos y hay otras plantas que se usa la
hoja, flor y tallo”.

Eugenio Chacon Ramos (Parccotica)

El saber es inmenso y no sélo varian las plantas que se usan segun la enferme-
dad, sino que hay variedad de combinaciones y formas de atacar a la misma enfer-
medad, que dependen de la diversidad de plantas que tiene cada comunidad, las
costumbres de los abuelos y las familias, etc. Tan sélo queremos mostrar un poco
de este saber y las relaciones que los hanpigrunas tienen con estas plantas, pues
ellos son los que curan, asi como de otros pobladores que sin llamarse hanpigrunas
mantienen un conocimiento y curan a los de su entorno.

Tomamos en cuenta que algunas plantas se estan extinguiendo porque se les va
perdiendo respeto y las sacan en grandes cantidades para venderlas, sin respetar
los ciclos para que se vuelvan a reproducir. Algunas ya no crecen por el cambio
climatico, de otras se han olvidando su forma de usarlas, o no saben cémo usarlas
frente a las nuevas enfermedades, entre otras causas. Otro motivo es que algunas
generaciones optan o son condicionados a atenderse en las postas o centros de
salud con los medicamentos que alli brindan.

8.3.1. Aprendiendo de las plantas

“Un hanpigruna, no es la chacra, no es cultivar, porque salud es otro, no es
cualquiera pues. Pero ya siempre desde antes mi tatarabuelo me hacia conocer

257



Criandonos entre plantas y hombres

las hierbas, como es, para qué es cual cosa, para cualquier enfermedad. Mi
abuelo me hacia conocer y decia: ‘Tienes que conocer eso”.

Ceferino Segundo Condori (Paucarccoto)

Aun existen hanpigrunas en las comunidades del distrito de Chinchaypucyo, al-
gunos siguen siendo bastante reconocidos por su trabajo en la salud y son busca-
dos por pobladores para curar sus diversos males, tanto dentro y fuera del distrito.
Cuando preguntamos a los hanpigrunas como aprendieron a curar, varios nos ma-
nifestaron que desde pequefios conocian algunas plantas de manera muy general,
pero su interés empezd a partir de que algun familiar cercano estuvo muy enfermo,
como nos dijo Benedicta Gonzales Chavez (Huancancalla): “Yo curo hace 28 o 30
afios ya, aprendi cuando mi hijito se enfermé”.

El Unico hanpiqruna que nos sefialé que aprendid a partir de que los apus le die-
ron “la llave”, fue Benedicto Aranivar Alvarez (Anansaya):

“Nadie me ha ensenado. Mi sefiora 4 aiios se ha enfermado, yo he molestado
a tantos curanderos, gastaba bastante plata y casi a la quiebra he estado porque
en ese rato yo no sabia nada. Algunos visitaban a mi casa, decian esta noche va
morir, y yo en mi corazén pensaba: ‘{A qué vienen carajo a decir eso!’. Cada no-
che prendia incienso con bosta de vaca, a todos los apus: Chaupi Orqo, Mariano
Wamant’ika; y una noche en aquella ultima lomita me he dormido seco, he
visto entrar un caballero con bigote blanco y me ha dado una llave grande; alli
he despertado y no habia nadie. Con eso en mi pensamiento nomas he pensado
esto voy a dar, esto es para esto, con eso he salvado, por eso nadie me ha en-
sefiado, sélo Pachamama y los apus; y desde entonces bastante he atendido”.

Las acciones en el mundo andino no funcionan de manera individual, mas bien
deben ser colectivas y aqui se involucran tanto los seres humanos como los de la
naturaleza. Benedicto Aranivar también nos contd que cuando dejé de humear y
t’inkar a los apus, le quitaron la llave; quizd serad porque aparte de ser una falta de
respeto a los apus, también cortd la comunicacidon y la accién colectiva que tenia
con ellos, ya que ellos son los que le transmiten ese saber curar y él, como humano,
hacia la curacidn con las plantas. Compartimos su testimonio:

“... ya no he humeado ni t’inkado a los apus, hasta que una noche cuando
estoy durmiendo igualito ha venido de blanco el caballero y me ha dicho: ‘Ya
dame mi llave’, yo le he dado la llave, entonces he despertado y le he hecho
despertar a mi sefiora y le he dicho: ‘Yo le he dado la llave al caballero, me ha
recibido’. De nuevo yo nomas he humeado y t’inkado, otra vuelta me ha dado
la llave. De ahi me han llamado hasta Sicuani, hasta Arequipa, hasta Juliaca. Eso
ha pasado hace 10 afios”.

Si bien Benedicto Aranivar Alvarez fue el Unico que comenté que los apus le
dieron ese conocimiento, no podemos asumir que fue el Unico que tuvo este en-

258



La crianza mutua y la salud

cuentro pues algunos de los hanpiqgrunas ya se han convertido a otras religiones y
quiza por ello ya no cuentan este tipo de experiencias; Benedicta Gonzales Chavez
(Huancancalla), nos explicd que ha perdido ciertas practicas por la religion: “Antes
de entrar a otra religidon curaba con cuycitos también, martes y viernes. Ahora ya no
uso por la religiéon”.

Otro hanpigruna que nos contd que aprendié desde muy joven fue Genuario
Chavez Ochoa (Chinchaypucyo), quién se dio cuenta que podia determinar donde
se iban los animales perdidos:

“Yo aprendi a curar desde muy joven, casi de los 20 afios. Cuando yo pastea-
ba rastreaba en saliva, escupiendo a la mano y golpeando con la otra, y segun
a qué lado iban las gotas de saliva; ahi es donde lo encontraba a los animales
gue habia perdido. Luego aprendi a mirar en hojas de muthuy, en 6 hojitas 0 6
pares de hojas. Aprendi de muy joven, aficionandome yo mismo por vocacién”.

Pero la gran mayoria de hanpiqrunas coincidieron que si bien tenian algunos co-
nocimientos generales desde muy temprana edad, gracias a sus padres y abuelos,
su aprendizaje completo fue cuando en la gestién municipal de Victor Flores Mejia,
aproximadamente en 1992, hicieron un convenio con la ong Praxis, para que el doc-
tor Jorge Valdivia Pinazo y la obstetra Lidia Pinares, vinieran al distrito de Chinchay-
pucyo para compartir sus conocimientos de la medicina occidental, y a su vez los
hanpigrunas compartian los suyos sobre las plantas medicinales, asi unos aprendie-
ron de otros. Salian por diversas comunidades tanto para reconocer la diversidad de
plantas medicinales, como para hacer campafias de salud con el apoyo de la Posta
de Salud de esa época, incluso nos comentaron que se filmé una pelicula llamada
“En la tierra, los hombres que curan”.

“Anteriormente nosotros no sabiamos casi nada, si bien antes nuestros ante-
pasados nos ensefiaban algo, pero con el curso verdaderamente hemos apren-
dido sobre la curatividad de las plantas medicinales”.

Eugenio Chacon Ramos (Parccotica)

“Antes de este curso sabiamos algo de nuestros abuelos, como curar con algo
de hierbas de mal viento, lo que decian asi, soq’a de los lugares también sabia-
mos curar. Hasta yo sabia de lectura de coca también, que he aprendido de mi
abuelo, pero ya de tiempo me he olvidado”.

Demetrio Ramos Choque (Ocra)

“Yo sé curar bien, tanto con hierbas como mirar la coca y naipes, curar me ha
ensefiado el doctor Jorge Valdivia”.
Nicanor Paile Chacon (Cconcahuaylla, Sumaro)

Varios hanpiqrunas nos comentaron que antes de las campanas de salud que
hicieron con el Dr. Jorge Valdivia, no habia una atenciéon médica adecuada en las co-
munidades y peor adn en zonas muy alejadas como en Chuypa e Ivin en Pantipata,

259



Criandonos entre plantas y hombres

Paro en Parccotica, a las que sélo se accedia caminando y no llegaban los doctores
de Chinchaypucyo, como nos comenté Maria Maqquerhua Rondan (lvin, Pantipa-
ta), quién tenia que atender sola los partos de la zona. Por ello Alberto Estrada Pro
(Sumaro) nos dijo: “Pero antes no era asi, cualquiera moria, asi nomas moria como
cualquier animal”.

Algo preocupante es que los hanpiqrunas no estan transmitiendo su conocimien-
to porque no hay interés en aprender de los mas jévenes o de los parientes cerca-
nos a ellos, tampoco hay una valoracion de la sociedad de este conocimiento que
se estd relegando y olvidando.

“Todo esto lo que yo sé, no he ensefiado a nadie, tampoco nadie se interesa
de saber o aprender”.
Genuario Chavez Ochoa (Chinchaypucyo)

8.3.2. Se recolecta y almacena el espiritu de la planta

Los hanpiqrunas nos explicaron que no sélo es la planta fisica la que cura sino su
espiritu y es por ello que aparte de darle un trato con cariio, pues también es de
nuestra familia, se deben respetar los momentos en que se puede recoger, dénde,
como secarlas y guardarlas, y asi mantener a la planta viva, con su espiritu.

El recojo

“Entonces esa plantita, esa hojita, cada plantita hay que sacar, en esas prime-
ras horas nomas”.

Benedicto Aranivar Alvarez (Anansaya)

Segln Benedicto Aranivar (Anansaya) y Demetrio Ramos Choque (Ocra); el reco-
jo de plantas se puede hacer desde las 8 0 9 de la mafiana y maximo hasta las 10 u
11 de la mafnana, que esta con todo su espiritu y sus propiedades, porque después
el sol calienta mucho y quema, quitandole a la planta toda su medicina. Tampoco
se puede recoger muy temprano porque estd con “serenayoqgnikashan” (esta con el
sereno), que quiere decir que aun permanece la humedad de la madrugada.

El secado
“Hacemos secar en la sombra nomas, porque el sol le quita y ya no cura”.
Demetrio Ramos Choque (Ocra)

Para guardar o almacenar, primero se tiene que secar la planta, para lo que se
debe construir una choza o espacio techado para poner las plantitas en alguna su-
perficie seca y que no sude, como una mesa o secadera, y asi se sequen sélo en
sombra, porque el sol directo le quita sus propiedades.

260



La crianza mutua y la salud

El guardado

Ya secas las plantitas, han mantenido su color y se pueden guardar en un espacio
de sombra, que no les caiga humo y no con plastico, para evitar que suden y pierdan
sus propiedades.

8.4. EL PROCESO DE CURACION

8.4.1. La condicion de los hanpigrunas

“Cuando haces una curacion debes ofrecer como sacrificio un ayuno, tu ham-
bre, tu sed, por que la tierra y los lugares estdn hambrientos para recibirte.
Siempre yo hago asi, no tomo, porque los demds curanderos curan comiendo
hasta saciarse, tomando bien y emborrachandose bien, por eso los lugares no
reciben. Cuando me preguntan qué cosita puedo tomar, yo digo: ‘Su voluntad,
si es cervecita, chichita, gaseosita’. Hay veces me dan un poquitito de cafazo,
pero alcohol no quiero. Solamente esto (cafiazo) también para los alcanzos que
hago y no para tomar”.

Genuario Chavez Ochoa (Chinchaypucyo)

Se dice que para hacer una curacién un hanpigruna debe estar en buena comuni-
cacion con los que le ayudaran a curar, sean los apus, la Pachamama u otras deida-
des, y las mismas plantitas. Y para que el espiritu de la persona esté listo para alber-
gar ese saber que sera transmitido, algunos dicen que se debe estar sin alimentos o
bebidas que contaminen o interfieran esa comunicacion, sobre todo si son bebidas
alcohdlicas o alimentos con quimicos. Asimismo, los seres de la naturaleza que te
recibiran estdn hambrientos también y una manera de mostrarles nuestra disposi-
cion a ser mediadores es nuestra hambre y sed.

Otra condicidn es que los hanpigrunas no se pueden atender a ellos mismos:

“Dicen que uno mismo no se puede curar a su cuerpo, siempre tiene que
curar otra persona”.
Nieves Huarancca Gonzales (Chinchaypucyo)

8.4.2. El diagnéstico

“Y si estd complicado, es a la vista en el orin, no hay que dar puro fresco, no
hay que dar puro cdlido, hay que dar mezclado, en ambos. Con eso es lo que
mas se puede curar. Otros dan otra medicina puro cdlido o puro fresco y mas lo
complican, mas estan aumentando”.

Demetrio Ramos Choque (Ocra)

261



Criandonos entre plantas y hombres

Cuando un hanpigruna va a curar, al igual que un doctor, debe determinar cual

es la o las enfermedades que aquejan al paciente, pero desde un enfoque mas inte-
gral, averiguando de qué tipo es la enfermedad, nivel de avance, el lugar donde se
obtuvo la enfermedad, el estado de dnimo, cdmo esta su espiritu, qué actividades
realiza el paciente, entre otras consideraciones que ayuden a determinar la situa-
cion del enfermo. Esto nos dijeron los hanpigrunas en relacién a este tema:

Genuario Chavez Ochoa (Chinchaypucyo), Benedicta Gonzales Chavez (Huancan-
calla), Demetrio Ramos Choque (Ocra), Juvenal Huillca Huaman (Samancca, Pan-
tipata) y Alberto Estrada Pro (Sumaro); contaron que en la orina de la persona se
detecta rapidamente cual es la enfermedad, si es de susto, si es de calor o frio.
También se puede determinar la enfermedad en el pulso y la vena.

Benedicto Aranivar Alvarez (Anansaya), Genuario Chavez Ochoa (Chinchaypucyo)
y Ceferino Segundo Condori Aguilar (Paucarccoto); también dijeron que usan cuy,
gollpa, coca, para diagnosticar cudl es el mal de la persona.

“Para hacer la muda con cuy, frotando o pasando todo el cuerpo, también
para hacer gollpa se utiliza los 2 tipos de gollpa: azul gollpa, yuraq gollpa, tam-
bién se utiliza para esto orin fermentado. También tiene que haber llog’e (hilo
hilado hacia el lado izquierdo). Para hacer la muda con cuy tiene que ser negro,
si es que no habria se podria utilizar otros colores. Terminando el despacho se
hace humear con incienso”.

Genuario Chavez Ochoa (Chinchaypucyo)

Se debe saber qué tipo de enfermedad es, como nos dijo Juvenal Huillca Hua-
man (Samancca, Pantipata): “Los célicos también son de 2 tipos: cdlico plano e
hinchado. El célico hinchado es un poco dificil de curar, siempre necesita opera-
cién, y el plano es un poco facil para curar”. Asimismo Ceferino Segundo Condori
Aguilar (Paucarccoto) sefialo que en el diagndstico también se debe saber cuan-
do uno ya no le puede curar y se debe llevar al centro de salud.

También es importante saber si las enfermedades son de mucho frio o de mucho
calor, como pueden ser cualquiera de estas enfermedades: diarrea, resfrio, neu-
monia, célicos, fiebre, bronquios, empacho, etc. Y asi determinar el tratamiento
adecuado.

Asimismo considerar la edad del paciente, ya que las personas mayores no pueden
consumir mucho fresco, como nos dijo Josefina Mercado Amado (Huancancalla):
“A los abuelitos lo fresco ya no es recomendable, cuando es joven si come normal”.

El clima cambiante también es un factor a tomar en cuenta, ya que trae nuevas
enfermedades o refuerza otras ya existentes, como cuenta Juvenal Huillca Hua-
man (Samancca, Pantipata): “Ahora en Pantipata con el calor esta habiendo la
gripe y tos, hace poco a mi también me agarrd, me he curado con t’inti (especie
de saltamonte)”.

262



La crianza mutua y la salud

8.4.3. El cuidado de las plantas para curar

“A veces por dar le dan, asi con la tierra nomas, o plantas medicinales sin
limpiar bien, entonces ahi esta entrando al estdmago ya contaminado, y de ahi
nomas es lo que se produce la enfermedad... de ahi ya se pasa a otra y otra
enfermedad”.

Demetrio Ramos Choque (Ocra)

Luego de saber la situacién del paciente, se debe dar el tratamiento y es alli que
las plantas son como las herramientas del hanpigruna. Ellos son los transmisores
del espiritu de la planta que es el que cura las enfermedades, por ello también la
planta debe ser tratada con carifo y respeto desde su recojo hasta su consumo.
Dicen que para dar la planta al paciente debe estar bien limpia, asi como saber
con qué otras plantas u otros insumos se pueden juntar para que ayuden a curar,
o como se debe administrar que puede ser en emplastos, fomentos, mates o infu-
siones, mazamorras, frotaciones, fermentos, etc; todo ello dependiendo de lo que
requiera el enfermo.

Cada parte de la planta tiene sus usos y sus formas de preparacion, ya sean sus
frutos, flores, tallos, hojas, raices. Por ejemplo las hojas y flores sélo se deben repo-
sar en agua recién hervida y tomarse en un lapso maximo de 24 horas de reposado,
en cambio las raices y tallos, que son mas duros, deben hervirse.

En las enfermedades y su tratamiento también existe una dualidad, como todo
en el mundo andino, y hay salud cuando en el organismo se ha sabido equilibrar lo
calido y lo fresco, ninguno en exceso sino todo templado, eso se debe expresar en
nuestras comidas y con qué las combinamos, o en el ambiente que estemos; si no se
ocasionan enfermedades. Por ello se debe saber qué plantas o insumos son calidos
y cudles frescos, asi buscar contrarrestar el mal. Asi, si estd enfermo de fiebre por
calor se le debe dar plantas frescas y si esta enfermo por frio darle plantas célidas.

“Cuando comes comidas pesadas tienes que tomar matecito fresco, aglita
medicinal reposadita”.

Benedicta Gonzales Chavez (Huancancalla)

Las plantas cédlidas generalmente son las aromaticas, como: mufia, fiunuponqo,
chinchirkuma, chikchipa, ch’iri ch’iri, molle, payqo, manzanilla, panti, markhu, llau-
lli, g’eto g’eto, tikllaywarmi, wakagallo, maych’a, toronjil, menta, hierba buena, hi-
nojo, pampa anis, papel papel, palma real, ruda, salvia, entre otras. Y las plantas
frescas, no son aromaticas, como: estrella kiska, k’ita acelgas, k’ita frutilla, muthuy,
ch’ikllur, pulla pulla, yawar ch’onga, lloghagkisa, allgo kiska, hawagqollay, runamana-
yupa o ratarata, hierba de cancer, llantén, malva, altea, entre otras.

263



Criandonos entre plantas y hombres

8.4.4. Las deidades que ayudan en la curacién

“Para curar siempre recurrimos a los apus que tenemos en Parccotica, a los
apus Santos Wamant’ika, Sunchumarca, Maria Huisca y otros apus que existen
alli. Siempre se invoca a los apus, existen, porque la tierra existe y vive. Por esa
causa siempre recurrimos a los mismos apus”.

Eugenio Chacon Ramos (Parccotica)

Como toda accidén en las comunidades, las deidades siempre deben estar pre-
sentes, por ello antes de curar se les debe participar y nombrar sea a los apus, a la
Pachamamay a otros lugares sagrados, tanto de la comunidad como de otras zonas
importantes, pues son ellos quienes nos guiaran y ayudaran a transmitir el espiri-
tu de las plantas a los pacientes. Ademas las deidades estan hambrientas cuando
nos van a recibir, por eso algunos les tributan u ofrendan algo, antes de hacer la
curacion o como parte de la misma curacién, puede ser un alcanzo o despacho o
pago. Eugenio Chacdn Ramos (Parccotica) nos explicd cudl es la diferencia entre un
despacho para la tierra y otro que es para curar a un enfermo: “Eso se lleva al cam-
po, puede ser a un galpdn o debajo de un arbol, lejos se lleva y eso no se entierra,
sino se deja asi nomas quemado”. También segln sea el caso de la enfermedad se
le nombra al manante o lugar que haya hecho dafo o haya cogido al paciente, para
gue se sane o retorne su espiritu. Algunas expresiones de los hanpiqrunas:

“Para curar llamo a todos los apus, primero a los 3 capitales y luego ense-
guida a los otros de la localidad, los capitales son Huanacaure y otros no re-
cuerdo, luego se pone el pago mencionando sus nombres de estos apus. Los
apus también son como las autoridades, como el gobernador, el juez, por eso se
tiene que poner mencionando sus nombres, se tiene que comenzar a hacer el
despacho. Para hacer este tipo de curaciones sdlo se llama a los apus capitales
y lugares, nunca se menciona a los santos”.

Genuario Chavez Ochoa (Chinchaypucyo)

“Para curar tienes que mencionar a todos los cerros por su nombre y tienes
que preguntar si lo que vas a curar va ser bien o mal, y eso te lo revela en sue-
fios, apareciéndote una chiquita y un chiquito, si estas curando bien o mal te en-
sefia con qué curar y te dice ‘aumenta con esto para que se sane’, todo es asi”.

Nicanor Paile Chacén (Cconcahuaylla, Sumaro)

“Cuando hacemos curacién invocamos a los apus mds grandes de otro sitio
como el apu Soqllacasa, rio Marafion, rio Jordan, a esos mas primero, San Mi-
guel Argentino. Después a nuestros lugares, a Accha, a Churoccasa, a la tierra
Pachamama. Siempre se invoca a los mismos lugares con alcanzito y coquita...
eso también yo hacia antes. Lo que deciamos también es, dénde es el manan-
tial que ha atacado para que enferme a esa persona, se hace o manda hacer el
despacho para que lo haga sanar o para que lo suelte”.

Demetrio Ramos Choque (Ocra)

264



La crianza mutua y la salud

Por supuesto que los hanpigrunas que también son cristianos y que a su vez aln
mantienen la creencia en sus tradiciones originarias, de relacién con la naturaleza,
no solo piden apoyo a las deidades de la naturaleza sino también a las cristianas
como a Dios u otros santos:

“Para curar siempre se tiene que pedir: ‘Pacha tierra mamay hanpiy ganmi
yachanki galihachita o mana qgalihachita, hanagpacha taytay p’afiamakikiwan
hanpiykuy imamantan hap’in gella onqoyta garqoy’ (Madre Tierra cirame, us-
ted sabe sanar o no sanarme, Sefior Padre del Cielo con tu mano derecha cura-
lo, de qué esta agarrando la enfermedad, esa enfermedad vaga bétala)”.

Zendn Mescco Huampotupa (Anansaya)

“Para curar lo hago con plantitas nomas, lo que si pido para que nuestro crea-
dor del cielo me ayude, lo Unico de él nomas me pido, con esa ayuda si. De
repente el creador dice que haga sanar con ello. Por eso pidiendo curaba y sa-
naba. Yo no uso cuy, eso lo usan a los que les dicen paqos”.

Demetrio Ramos Choque (Ocra)

8.5.LOS HANPIQRUNAS Y LOS DOCTORES

“Actualmente sigo curando cuando vienen, si es de heridas o de otras cosas.
Dolor de barriga lo curo con todos los preparados, de todas las hierbas. Noso-
tros sabemos del wiksak’iri (golpe en la barriga), madren aysa (estirén de los
nervios de la matriz), también cuando estds mal de los ovarios, de los rifiones,
de los pulmones, de todo esto. A cuantos habremos servido de partera, tam-
bién a los muertos haciamos autopsia”.

Maria Maquerhua Rondan (lvin, Pantipata)

Los hanpiqrunas entrevistados aun siguen curando a varias generaciones del dis-
trito, pero no tanto como hace varios afos. Actualmente, algunos de ellos llevan
una buena relacion con algunos doctores de centros de salud u hospitales, donde
coordinan y les piden trabajar conjuntamente, como lo expresaron:

“Con los doctores siempre me llevo bien y cuando le piden permiso para ha-
cerse ver conmigo, les dice: ‘Anda, vayan a hacerse ver’. Y cuando lo arreglo al
bebé que esta en otro sitio, les digo: ‘Anda vayan a atenderse a la posta porque
aqui no les puedo atender’. Ya arreglado ya no van a Cusco, sdélo se atienden
aqui en Chinchaypucyo”.

Genuario Chavez Ochoa (Chinchaypucyo)

“Ahorita quiere jalarme el doctor del Hospital Antonio Lorena, diciéndome:

265



Criandonos entre plantas y hombres

‘Contigo vamos a trabajar, ya, te voy a mandar mi paciente, cuando no puedas
tu paciente me mandas a mi, asi vamos a trabajar’, me ha dicho. Pero con el tra-
bajo de la comunidad, cada semana hay faena, asamblea, con eso no puedo ir”.

Benedicto Aranivar Alvarez (Anansaya)

Aunque algunos comentan que las personas en las comunidades ya los buscan
menos, porque prefieren ir al Centro de Salud, y sélo vienen cuando alli no los ayu-
dan o estan muy graves, porque la enfermedad ya se complicd.

“Ya no vienen a mi casa como antes, que me pedian medicinitas. Ahora don-
de van es donde el promotor de salud que no cura con plantitas. Como dicen
las enfermeras de la posta, tienen que avisar al promotor y él les va a mandar,
con eso es que se confia la gente al promotor. Yo tenia mis macerados hartoy se
malograban, los he tenido que echar, enterrar.

Solo vienen cuando estan muy graves o estdn por morir, recién me pasan la

”

voz”.
Demetrio Ramos Choque (Ocra)

“En la comunidad ya no me buscan, cuando alguien se enferma hay alguien
del puesto de salud o como hay carretera, recurren al puesto de salud”.

Eugenio Chacdn Ramos (Parcoticca)

8.6. LAS ENFERMEDADES

8.6.1. Las enfermedades mas comunes

“Una persona, para que no le dé la enfermedad, primeramente tiene que
ver la higiene, después cuidar la salud como la alimentacion, tiene que comer
combinadito para que no enferme y esté bien sanito. Y ahora hay que abrigar-
se bien después de noche. Después hay que cuidarse del agua porque a veces
viene contaminada con microbios, se toman agua de lo que viene en manante-
cito sea los ninos, perros, animales, toman. A veces sin ver toman del rio y se
contaminan”.

Demetrio Ramos Choque (Ocra)

“Y enfermedades como soq’a wayra, phiru wayra, mancharisqa, etc. Tienes
gue coger maych’a y wayra sach’a, mi papay mi mama conocian eso, reunian eso
y nos frotaban bastante diciendo: ‘Ima gella ongoycha hap’isunkichis gankuna-
taga’ (Qué vaga enfermedad les agarra a ustedes)”.

Zendn Mescco Huampotupa (Anansaya)

266



La crianza mutua y la salud

Las enfermedades mas comunes que se tratan en las comunidades, obedecen a

sus formas de vida que los hacen estar en contacto con fuertes cambios de clima,
realizar mucho esfuerzo fisico, poca higiene en sus habitos diarios y de consumo de
alimentos, etc. Pero en general son enfermedades de la vida cotidiana, propias de
la edad y de la convivencia con la naturaleza y con todos los seres que alli conviven,
gue se pueden tratar con la sabiduria de los pueblos. Compartimos las que nos di-
jeron que ocurrian con mds frecuencia:

Las respiratorias, como gripes o resfrios que les sobrevienen a todas las personas
en los cambios bruscos de clima, pero mas se afectan los nifios y nifias. Cuando
se complica o no se trata a tiempo, o las personas tienen pocas defensas, puede
terminar en bronconeumonia y neumonia que principalmente les da a las perso-
nas mayores.

“La mayor parte la gripe se causa cuando las personas sudan y hacen secar
la ropa en la espalda, con eso los poros se abren en todo el cuerpo, cuando se
calienta el cuerpo ahi penetra agua, desde ahi comienza”.

Alberto Estrada Pro (Sumaro)

El dolor de espalda o rifones, que preferentemente se adquieren por el trabajo
fisico en la chacra y en la casa, donde también estan expuestos a caidas y golpes
que les pueden ocasionar enfermedades posteriores.

La infeccidon urinaria que les da sobre todo a las sefioras y a los nifos, ya que
cuando hacen sus necesidades en el campo, deben agacharse y alli pueden con-
traer algunas enfermedades.

“Y otra forma que se puede dar, es esa enfermedad que tiene la sefiora.
Cuando orina en el campo, entonces de repente por alli otro también esta ori-
nando y de alli, ya se contamina o se contagia como dicen. Asi es, de ahi mas se
produce, por eso aca se cuidan de eso”.

Demetrio Ramos Choque (Ocra)

Enfermedades del estdbmago, como diarrea o infecciones, por la falta de limpieza
o higiene de los alimentos y de las personas que los van a consumir.

Enfermedades de la piel como rasca rasca, ya que al vivir de una manera mas
libre en la naturaleza, la piel estd en contacto con fuentes que pueden estar in-
fectadas, como agua de rios 0 manantes, animales, en la tierra, etc.

“Pero la enfermedad que nosotros mas hemos encontrado en Paucarccoto es
la enfermedad de rasca rasca”.

Alberto Estrada Pro (Sumaro)

267



Criandonos entre plantas y hombres

Ayaq zapatilla.

268




La crianza mutua y la salud

8.6.2 Las nuevas enfermedades

Varios hanpiqrunas comentaron que ahora existen nuevas enfermedades pro-

ducto de los nuevos habitos y la mala alimentacién, enfermedades que no necesa-
riamente saben como tratar pero ya estan presentes.

En cuanto a la alimentacién, se estan reemplazado los cultivos diversos por los
nuevos alimentos que se compran en la tienda y que algunos hanpiqruna consi-
deran como “bagazo”. Estos hacen que las personas sean mas propensas a enfer-
medades, como la gastritis que nos mencioné Juvenal Huillca Huaman (Saman-
cca, Pantipata).

“Uno cuando quiere trabaja, entonces puede tener todo y casi no enfermas
mucho, pero hay personas que comen mas, mucha sal, puro azucar, agua no-
mas, a veces mate y por ahi es que aparece la enfermedad”.

Ceferino Segundo Condori Aguilar (Paucarccoto)

Juvenal Huillca Huaman (Samancca, Pantipata) dijo que el uso de abonos quimi-
cos que empiezan a aparecer en las chacras también generan nuevas enfermeda-
des, que antes no habian.

Eugenio Chacon Ramos (Parccotica) recuerda que entre las nuevas enfermeda-
des que han aparecido con la modernidad estd el célera, que aparecié con el
clima, por el agua y la suciedad; también esta la uta y la fiebre amarilla.

Del cancer en varones. Alberto Estrada Pro (Sumaro) dice que ahora los varones
estan mal de la préstata.

Del cancer en mujeres. Genuario Chavez Ochoa (Chinchaypucyo) dice que no
sabe con qué se cura pero que da cuando las seforas se hacen curar con inyec-
ciones o se hacen operar para no tener hijos. Juvenal Huillca Huaman (Samancca,
Pantipata) comentd que en las mujeres esta apareciendo el cancer de cuello ute-
rino por mucho calor, y Eugenio Chacén Ramos (Parccotica) también dice que ha
aparecido cdncer de ovarios.

Del alcohol.

“Para vivir bien no hay que tomar, pero los que no toman también se han
muerto ya. Pero tienen que tomar de vez en cuando, unas dos, tres copitas,
pero no diariamente, porque te hace dafio, cuando no toman total se detiene
alguna enfermedad adentro y esto les mata si es que no saben curarse bien”.

Genuario Chavez Ochoa (Chinchaypucyo)

Un problema que aparece en las comunidades es que algunos toman alcohol en

exceso generando problemas en su salud, en sus actividades cotidianas y proble-
mas en su dmbito familiar; es también por este motivo que han ingresado nuevas
religiones con el argumento de que alejan a las personas del alcohol.

269



Criandonos entre plantas y hombres

8.7. ALGUNOS TRATAMIENTOS

Presentamos algunos de los tratamientos para combatir diversos males que se
dan con frecuencia en las comunidades, aportados por personas mayores asi como
por promotores de salud y algunas personas mas jévenes que han aprendido de sus
abuelos y abuelas.

8.7.1. Enfermedades convencionales: males fisicos

Afecciones intestinales

En Paucarccoto toman verbena, hacen hervir desde la raiz hasta sus hojas y se
toma en ayunas.

Baiios

Eduarda Mejia Quispe (Chinchaypucyo) y Alejandrina Estrada Pro (Sumaro) usan
la malva que es desinflamante. Para bafios de asiento usan malva, llantén, rosas
blancas, manzanilla, pepa de palta.

En Ocra usan el ch’ikllur y las hojas del muthuy para bafios.

Fidelia Pumacahua Ronddn (lvin, Pantipata) utiliza salvajina, allgo kiska, moqo
moqo, hawaqollay.

Bilis

En Ocra, el kinsa k’'uchu es bueno para la bilis.

Bronconeumonia

Benedicta Gonzales Chavez (Huancancalla) dice que la bronconeumonia, depen-
diendo si es de calor o de frio, se cura con violeta, yuraq violeta, con arroz y cebada,
mezclados y en mate.

Ceferino Segundo Condori Aguilar (Paucarccoto) usa rosa, flor de llaulli, panti, y
macerados.

Gregorio Chacdén Llogque (Racrarumi, Chinchaypucyo) usa k'umu k’'umu, limény
flor de llaulli en mate de habas; y cuando es de frio hierve leche con cafazo.

Demetrio Ramos Choque (Ocra) contd que para curar primero espera a que baje
el calor del enfermo, sino se complica. Ya cuando baja el calor, frota al enfermo con
un emplasto de orin y manzanilla, lo abriga bien en la cama para que sudando salga
el mal y finalmente le da mate de panti, hierbabuena, tikllaywarmi u orégano.

Juvenal Huillca Huaman (Samancca, Pantipata) prepara manteca blanca, con
hierba maria, eucalipto, ciprés y pino.

Colerina (luego de haber pasado por alguin problema o cédlera)

En Ocra toman el pilli (cualquiera de las 2 variedades), moliendo la raiz cruda en

270



La crianza mutua y la salud

batdn con agua hervida, luego se cierne y se toma antes del desayuno; también le
pueden agregar un poco de café crudo sin tostar.

Cdlico

En Huancancalla, Ocra, Pantipata y Parccotica usan las 3 variedades de mufia en

mate reposado: k’ayra mufa (para cdlicos de frio), sach’a mufia y khuiiu mufia, esta
ultima es la mas usada para malestares de estémago.

En Ocra también usan las flores molidas de mufia, llaulli (variedades rojas y blan-
cas), supipako (especie de hongo), marancera y pulla pulla (para cdlicos de calor).
Emiliano Cruz Huaman (Ocra) toma junto raqacha, chikchipa y khufiu mufa; tam-
bién usa kinsa k’uchu y ajenjo.

En Parccotica toman pampa anis reposado o el agua de las hojas reposadas de
salvia. Y en Paucarccoto usan el payqo reposado.

Juvenal Huillca Huaman (Samancca, Pantipata), dice que el cdlico se cura con
palma real.

Corazon

Victoria Segovia Mejia (Chinchaypucyo) dijo que el toronjil es bueno para el mal
de corazdn. En Ocra usan pimpinela.

Diabetes

Varios hanpiqrunas sefialaron que se deben tomar hierbas amargas para que se
corrija la sangre.

Victoria Segovia Mejia (Chinchaypucyo) comentd que es bueno el kinsa k’uchu.

Algunos también recomiendan tomar retama 2 veces a la semana, o ch’ikllur, o
la flor de palta.

Diarrea

Genuario Chavez Ochoa (Chinchaypucyo) seiialé que se debe saber de qué pro-
viene la diarrea, si es de célera la diarrea es amarilla, si es de viento la diarrea es
como huevo y medio verdoso, o si es de fiufiupa (cuando el bebé ha lactado mas de
la cuenta) es blanca con grumos. Eduarda Mejia Quispe dice que cuando la diarrea
es de frio se debe abrigar todo el cuerpo, incluso los pies, darle mates calientes sino
el enfermo puede comenzar a temblar y a convulsionar de frio.

En Parccotica toman el agua hervida de los frutos de la ragacha. Eugenio Chacén
Ramos comentd que el llage es para los nifios con diarrea.

Disenteria

Benedicta Gonzales Chévez (Huancancalla) prepara huacatay y mate de tepsana.

Dolores de cabeza

En Huancancalla comentaron que se frotan toda la cabeza con ortiga y luego se
bota al fuego. Alipio Gamarra Camargo usa el nugau.

271



Criandonos entre plantas y hombres

En Chinchaypucyo usan la malva para lavarse la cabeza y aliviar dolores.
En Ocra usan wakaqallo, ch’ikllur y muthuy para lavarse la cabeza.

Dolor de espalda

Marcela Bergara Carbajal (Ocra) usa las hojas secas y molidas de puna yawar
ch’ongay g'eto q’eto, para tomarlas con clara de huevo batido.

Dolor de estémago

En Huancancalla, Pantipata, Parccoticay Sumaro usan khufiu mufa y otras varie-
dades de muia haciendo reposar sus hojas.

Victoria Segovia Mejia (Chinchaypucyo) toma manzanilla, Josefina Mercado Ama-
do (Huancancalla) dice que es mejor si se combina manzanilla con hierbabuena y
chikchipa, en ayunas. Otros en Huancancalla usan sélo chikchipa.

En Parccotica toman pampa anis reposado con toda su raiz y hojas, también to-
man markhu reposado en un poco de trago. En Paucarccoto tomaban el reposado
de hojas de sauco en ayunas.

Dolor de huesos

Juvenal Huillca Huaman (Samancca, Pantipata) usa yawar ch’onga, moqo moqo,
entre otras hierbas.

Empacho, indigestion o malestar por haber comido grasas

En Parccotica toman el agua hervida de los frutos de la ragacha.

Se recomienda tomar mate de mufa caliente luego de haber comido grasas.

Fiebre

En Parccotica y Chinchaypucyo hierven las hojas del ch’ikllur de 4 a 5 minutos,
luego se bafian todo el cuerpo y se tapan con una manta. En Chinchaypucyo tam-
bién usan malva.

En Paucarccoto toman el payqo reposado.

En Huancancalla, Josefina Mercado Amado dijo que cuando la fiebre es de frio
hace reposar llaulli y panti en agua hervida y se toma con una cucharada de harina
de habas; en cambio Benedicta Gonzales Chavez usa yurag malva o hace emplastos
con hierba de cancer, p’ata kiska, uchu uchu de p’ata kiska, hawaqollay, barro de
cequia y huevo batido.

Tomasa Condori Cisneros (lvin, Pantipata) toma agua hervida reposada de los
ojos de la licuma. Fidelia Pumacahua Ronddn (lvin, Pantipata) utiliza el hawaqollay
en emplastos, también tomaba linaza molida con perejil y zanahoria.

Fracturas, torceduras y golpes

En Chinchaypucyo, Ocra, Parccotica y Sumaro; usan las 2 clases de yawar ch’onqa,
también usan soldaquesolda y hank’uchuta.

272



La crianza mutua y la salud

En Huancancalla, para torceduras y roturas, usan chaman y hojas tiernas de way-
llo warmo molidas en batdn con culebra y harina de maiz, se emplasta con papel a
la parte que esta torcida.

En Ocra usan ch’iri ch’iri y pumatanka para fracturas de pie o de las manos, y para
torceduras envuelven los golpes con las hojas de araq ch’ima y maych’a. Santusa
Huanccollucho Chile hace mazamorra de ortiga apikisa para los golpes.

Juvenal Huillca Huaman (Samancca, Pantipata) usa chaman y pauka para golpes.

En Parccotica y Sumaro, en caso de torceduras, se machaca yawar ch’onga con
un poco de maiz molido y se emplasta con papel en la parte de la torcedura; y para
los golpes se muelen sus hojas mezclando con drnica, bdlsamo y siete harinas, y se
aplica emplastando sobre el golpe.

En Sumaro usan soldaquesolda en casos de roturas y torceduras, machacan su
tallo con serpiente y harina de maiz, luego se emplasta en la parte herida.

Gases, ventosidades, flatulencia

Nieves Huarancca Gonzales (Chinchaypucyo), dice que no es bueno tomar o co-
mer mucho fresco o comidas guardadas, pero si se tiene el mal se debe poner a
hervir un poco de sidra, y se agrega para que reposen un poco de hinojo, anis, pelo
de choclo. Luisa Mejia Victoria (Chinchaypucyo) usa el pelo de choclo.

En Parccotica toman pampa anis reposado con toda su raiz y hojas.

Gastritis

Juvenal Huillca Huaman (Samancca, Pantipata) y Alejandrina Estrada Pro (Suma-
ro) comentaron que la khufiu mufa y otras variedades son muy importantes para
la gastritis.

Gripe o resfrio
En Huambomayo usan eucalipto y muia para matar los virus de la gripe.

En Ocra dijeron que la flor de wira wira es buena para los resfrios. Emiliano Cruz
Huaman (Ocra) hace hervir eucalipto, con esa agua se bafia y vaporiza; también
hace macerado de eucalipto para frotaciones, moliendo las hojas y diluyéndolo en
manteca de chancho. Demetrio Ramos Choque (Ocra) dice que si no se trata a tiem-
po puede convertirse en una bronconeumonia.

Juvenal Huillca Huaman (Samancca, Pantipata) usa mate de muia, pero también
hace hervir orin o alcohol, con eso bafia al enfermo y luego lo cubre bien para que
transpire.

Heridas

En Huambomayo y Eugenio Chacén Ramos (Parccotica), usan los tallos molidos
de la altea para las heridas.

En Ocra usan yawar ch’onqa, y con las hojas de araq ch’ima y maych’a envuelven
las heridas.

273



Criandonos entre plantas y hombres

Jesusa Ccallo de Maqqgerhua (lvin, Pantipata) muele ch’iri ch’iri, sayasaya, cha-
man, waman wegey y luego se emplasta. Juvenal Huillca Huaman (Samancca, Pan-
tipata) usa chaman y pauka.

Trinidad Mejia Quispe (Sumaro) usa 7 harinas con hierbas molidas de yawar
ch’onga, g’eto g’eto, rosa blanca, rosa roja, arnica balsamico, verbena, hierba de
cancery layo.

Higado

Luisa Mejia Victoria (Chinchaypucyo) usa kancha lawa y kinsa k’uchu.

Miguel Sdnchez Ramos (Chinchaypucyo) comenté que el ch’ikllur en mate por las
mafanas limpia el higado.

Infeccion

Eugenio Chacdn Ramos (Parccotica) para infecciones machuca repollo y pone un
emplasto en la parte afectada, o también se puede lavar con el agua hervida de la
flor de manzanilla.

Inflamaciones

Nieves Huarancca Gonzales (Chinchaypucyo) dice que para inflamacién junta va-
rias hierbas como perejil, p’irka, khana, trébol, luego sidra, granadilla, vilvilccara,
una pizca de canela (para que no sea tan fresco), y todo esto se da junto en mate.

Eduarda Mejia Quispe (Chinchaypucyo) y Alejandrina Estrada (Sumaro) toman
malva reposada de vez en cuando, no diariamente porque disminuye la vision.

En Ocra, usan el ch’ikllur y K’ita frutilla. También usan altea (se muele la raiz y se
coloca en emplastos), manka p’aki (sélo reposado), chili chili (hervido), pukyu sau-
co, pulla pulla (sobre todo para pies con inflamacion fuerte).

En Huambomayo usan el pilli pilli, licuando toda la planta desde la raiz hasta sus
hojas y tomando el jugo en ayunas; en cambio en Parccotica lo toman haciendo
hervir toda la raiz y hojas, tomdndola cuantas veces sea.

En Parccotica y Sumaro toman el agua hervida de toda la planta yawar ch’onqa,
en ayunas. En Parccotica también se toma la raiz hervida del achangaray, sobre todo
en el desayuno.

Alberto Estrada Pro (Sumaro) usa estrella kiska, runa manayupa o ratarata, cola
de caballo, pinco pinco y grama dulce.
Jalones o estirones de nervios

Santusa Huanccollucho Chile y Honorata Huaman Hanampa (Ocra), contaron que
para varones y mujeres que cargan exceso de peso, “wiksa suchu”, es buena la ma-
zamorra de ortiga apikisa o madrekisa, moliendo las hojas en batdn y mezclandolas
con tostado de maiz, canela y clavo; todo ello se hierve en agua y se espesa.

Nicanor Paile Chacdn (Cconcahuaylla, Sumaro) indicé que para venach’eqge (esti-

274



La crianza mutua y la salud

rén de nervios): “Se debe fajar 4 veces utilizando espinkuy, luego 4 veces fajar con
waman ch’ilka, fajar también 4 veces con molle, tienes que terminar con pauka.
Muria es aparte, sacando en un vasito el jugo tienes que hacer tomar con azucar
guemado en una copita”.

Nervios
Eugenio Chacdén Ramos (Parccotica) usa pimpinela.

Neumonia (costado)

Miguel Sdnchez Ramos (Chinchaypucyo) usa chi’llka calentandola en la tostade-
ra, se pasa con cebo de cordero y se hace un emplasto en la espalda y el pecho.

Josefina Mercado Amado (Huancancalla) usa panti y flor de llaulli de las dos clases.

Marcela Bergara Carbajal (Ocra) usa hoja de flor de llaulli en emplasto, también
puna lloghagkisa (para neumonia de calor) en emplastos y se pone en espalda y
pecho. Y para los pulmones recomendd tomar las hojas secas y molidas de puna
yawar ch’ongay g’eto g’eto, con clara del huevo batido.

Eugenio Chacdén Ramos (Parccotica) sefiala que para la neumonia de calor se pue-
den usar hierbas frescas como llantén, malva, perejil, entre otras y cuando es de frio
se puede agarrar plantas calidas como manzanilla, panti, markhu, entre otras.

Nufiupasqa (exceso de lactado del bebé)

Bonifacia Castro Cruz y Genuario Chavez Ochoa (Chinchaypucyo), dijeron que se
identifica cuando el bebé bota blanco por la boca, como queso. Y para ello la mama
debe sacarse un poco de su leche e inmediatamente ponerlo en un hoyo que se
haya hecho en una papa qompis, y se tapa con la misma parte que se sacé de la
papa. Luego Bonifacia Castro Cruz dice que se hierve y el jugo que bota se da a
tomar al bebé, se tiene que repetir varias veces hasta que se sane; pero Genuario
Chévez Ochoa dice que esa papa debe sentarse en el fogdn, se le pone una hoja de
ruda y una florcita de santa maria, luego se tapa y ya cuando hierva se saca en una
cuchara para darselo a la wawa, y la otra parte tiene que tomar la mama. Con la
papita cocinada se estruja y se le da también al bebé.

Ojos que arden o inflamados

En Ocra usan la p’enka p’enka, con la flor se frota alrededor de los ojos, o la mue-
len y se emplasta alrededor de los ojos, algunos se hacen gotear a la misma vista.

Ovarios

Marcela Bergara Carbajal (Ocra) usa yurag cancer para inflamaciones del ovario,
se hace hervir yluego se toma en ayunas por las mafanas.

Eugenio Chacén Ramos (Parccotica) comentd que la estrella kiska es para el mal
de ovarios porque “tiene buena curatividad, tiene antibidtico y todo”, también se
puede usar en bafios de asiento en una tina grande, haciendo hervir de 15 a 20
minutos, unos 100 gramos aproximadamente.

275



Criandonos entre plantas y hombres

Parasitos

Luisa Mejia Victoria, (Chinchaypucyo) sefala que el markhu y la mufia son bue-
nos para botar los parasitos.

En Ocra usan la palma real y kinsa k’uchu para las lombrices que estdn dentro de
la barriga. En Paucarccoto y Chinchaypucyo toman el payqo reposado en ayunas.

Benedicto Aranivar Alvarez (Anansaya) dijo que se debe dar raiz de payqo, ya que
incluso los incas utilizaban sus hojitas en almuerzos. Para la faciola o gallutaka hay
que tomar el agua de fermentar o hervir de kinsa k’uchu.

Pies frios o adormecimiento

Hacen hervir hojas de markhu por 5 minutos, se enfria un poco en un recipiente
y se ponen los pies.

Prolapso de vejiga

Nieves Huarancca Gonzales (Chinchaypucyo) recomienda que para el hisp’ay
p’uru wagwasa (prolapso de la vejiga) primero se toma la ortiga apikisa, luego se
hace un emplasto con 7 harinas a la cintura y a la altura del vientre, para absorber la
herida causada por el mal. “Si no te curas a tiempo se vuelve crénico, ghallwayasqga
(amarillea todo el cuerpo)”.

Purgante

En Chinchaypucyo usan el ch’ikllur, haciendo hervir las hojas. Es un fuerte pur-
gante. En Paucarccoto tomaban el agua de la retama en ayunas, haciendo reposar
sus flores y hojas.

Purificar la sangre
Miguel Sdnchez Ramos (Chinchaypucyo) dice que se toma la planta de chi’kllur.

Eugenio Chacdén Ramos (Parccotica) comentd que el llage aumenta vy purifica la
sangre. También se toma el reposado de ratarata o runamanayupa tres veces al dia
o en el momento que se tiene sed.

Rasca rasca
Eugenio Chacdn Ramos (Parccotica) usa la caléndula.

Reumatismo

Luisa Mejia Victoria (Chinchaypucyo) y en Huancancalla; usan el mogo moqo (o
matico), se hierve y luego se bafian todo el cuerpo con sus hojas y tallos.

Zendn Mescco Huampotupa (Anansaya) dice que la salvia es buena.
Riflones

Victoria Segovia Mejia (Chinchaypucyo) y Alberto Estrada Pro (Sumaro), usan la
cola de caballo y la runa manayupa o ratarata. También recomiendan tomar reposa-
do de ratarata sola 3 veces al dia o en el momento que se tiene sed.

276



La crianza mutua y la salud

En Huambomayo y Eugenio Chacén Ramos (Parcoticca) dicen que se debe hacer
hervir por 15 minutos cola de caballo, cebada tostada, cdscara de papa, sidray una
tajada de zanahoria, luego hacen reposar en la mezcla runa manayupa; Eugenio
Chacédn dice que se puede tomar durante 3 veces cada dia y en Huambomayo dicen
gue se toma en ayunas.

Maria Maquerhua Rondan (lvin, Pantipata) indicé que se debe tomar cola de
caballo, pagpasaphi (raiz de cabuya), soldaquesolda y yawar ch’onga; luego se debe
frotar con ortiga y un poquito de trago de cafa, haciendo un emplasto y nos dijo:
“Eso sirve como inyeccidn, eso es la inyeccidn del pobre, eso no encoge los nervios,
también a los bebitos recién nacidos que ya se estan muriendo, si es para eso lo
sanan”.

Tembladera o convulsiones

En Parccotica y zonas altas de Huambomayo usan la altea, haciendo hervir su
corteza y tomandola en ayunas.

Tos

Benedicto Aranivar Alvarez (Anansaya) recomienda tomar llaulli (cualquiera de
las 2 variedades) y tikllaywarmi en cafiazo con azucar, se ponen a hervir y se pasan a
una botella por 15 dias para que fermenten, es como un jarabe para la tos.

En Huancancalla toman salvia reposada en ayunas, bien caliente.

En Ocra combinan k'umu k’'umu con g’eto g’eto, también usan ichu ichu, papel
papel, panti, qalaqala, tikllaywarmi. Emiliano Cruz Huaman utiliza la flor de llaulli
con g’eto q’eto, papel papel; también se masca papel papel, previamente hervido.

Demetrio Ramos Choque (Ocra) y Ceferino Segundo Condori Aguilar (Paucarcco-
to) usan el eucalipto en variedad de preparaciones.

Eugenio Chacdn Ramos (Parccotica) recomienda usar k'umu k’'umu, huysuru, wa-
manripa, salvia, altea y otras.

Alejandrina Estrada Pro y Rosa Paile Estrada (Sumaro) usan borraja, g’eto g’eto,
flor de llaulli y dicen que si es de resfrio se toma con miel de abejay limén.

Juvenal Huillca Huaman (Samancca, Pantipata) usa mufia. También cura la tos
tostando t’inti (insecto que vive en agua empozada) en tostadera, se muele y se
toma antes de dormir.

Tuberculosis

Maria Maquerhua Rondan (lvin, Pantipata) nos dice que para los comienzos de
tuberculosis se prepara polvos de g’eto g’eto, yawar ch’onga, y se da en huevo bati-
do (solo la clara). También se hace parches de diferentes tipos como de molle, golle
y otras hierbas.

En Ocra dicen que la flor de wira wira es buena.

277



Criandonos entre plantas y hombres

Ulceras intestinales

En Paucarccoto tomaban el agua de la retama en ayunas, haciendo reposar sus
flores y hojas.

8.7.2. La concepcidn

Anticonceptivos

Ceferino Segundo Condori Aguilar (Paucarccoto) y Nicanor Paile Chacén (Ccon-
cahuaylla, Sumaro) recomiendan usar g’era. Nicanor Paile Chacdn la hace hervir, la
frota como una mazamorra y la acomoda inmediatamente en pequefias porciones
en moldes y en un plastico, ahi se hace como una pastilla que sirve tanto a la mujer
como al vardn, para no tener hijos.

Demetrio Ramos Choque (Ocra) dijo que la hierba de cancer también permite
planificar la familia.

Fertilidad

Victoria Flores Gonzales (Chinchaypucyo) conté que cuando varén o mujer no
pueden tener hijos, se puede usar el muthuy, cuando estda en mukmu (capullo o
brote tierno) y antes que tenga muchas flores. Se muele con miel de abejay se toma
después de 8 o 5 dias de la menstruacidn, también lo pueden tomar los varones.

Matriz

Santusa Huanccollucho Chile y Honorata Huaman Hanampa (Ocra), explicaron
gue cuando una mujer ha dado a luz y estd con heridas en la matriz se le debe
dar una mazamorra de ortiga apikisa o madrekisa, moliendo las hojas en batdn y
mezclandolas con tostado de maiz, canela y clavo; todo ello se hierve en agua y se
espesa. Y ya haciéndole comer es que se le faja frotandole el vientre.

Maria Maquerhua Rondan (lvin, Pantipata) dice que cuando hay madre aysa (es-
tirdn de los nervios de la matriz): “Se cura juntando todos los nervios, comenzando
de la punta de los dedos del pie hasta las puntas de los cabellos, se junta al ombligo,
ahi se pone la ortiga apikisa con cebo de cordero y con la puntita de aji amarillo, con
esto frotandolo, en seguida se faja con parche, esto lo saca todo. Por eso algunas es-
tan todas flaquitas nomds ya con madre aysa, y cuando van a la posta no le sanan”.

Parto

Benedicto Aranivar Alvarez (Anansaya) dice: “Cuando la mujer estd dando a luz
usan ch’ilka (sélo la guiita) y espinkuy. Estas plantas se deben poner a calentar en
una k’analla y con orin hay que ch’allar (rociar), se voltea, se voltea, entonces ya esta
listo. Primero se frota todo y se emplasta con una q’eperina bien amarrada, también
con chumpi, y ya normal trabajan, fajada hasta el amanecer”.

Victoria Flores Gonzales (Chinchaypucyo) dice que cuando el pulso de la emba-

278



La crianza mutua y la salud

razada viene fuerte es sefial que ya va a dar a luz y se le da reposadito de capuli,
hojas de capuli y cuando ya empieza a sudar, quiere decir que el parto ya empieza.

Victoria Flores Gonzales y Genuario Chavez Ochoa (Chinchaypucyo), Benedicta
Gonzales Chavez (Huancancalla); explicaron que para saber como viene el bebé se
recurre al pulso, si es que viene seguido o si es que viene de rato en rato se sabe si
esta cruzado dentro del vientre o estd en mala posicidn, también se hace tocando
porque si esta atravesado a la vista se nota que la cabecita esta al revés. Y para
poner bien al bebé se pone en una manta a la madre y se empieza a sacudir para
que se acomode nuevamente, pero si es que esta en otro sitio, se tiene que colocar
de cabeza abajo a la mama y empujar al bebé a su estdmago, luego ponerlo en
derecho. Para sacudir a la mama debe hacerlo una persona que conozca sino no se
arregla.

Benedicta Gonzales Chavez (Huancancalla) dice que también usa la planta zapa-
terito (ayaq zapatilla).

Post parto

Honorata Huaman Hanampa (Ocra), nos cuenta sobre la mazamorra de ortiga:

“Naupaq wachakuq warmikunaga hanpikukmi kayku kaywan, fiaupaqtaraq
mihuyku, wachakusqayku ghepata, chay uhupi kirikunapaqg chay onqoq kasay-
kupi, chay ghepatan allchamun yawarniykutapas allinta”.

(Antes las sefioras que daban a luz nos curdbamos con esto, antes lo comia-
mos para el post parto, para las heridas internas y golpes que se han producido
en nuestro embarazo, en seguida se normaliza nuestra menstruacion).

Eulogia Llamocca Cisneros y Nieves Huarancca Gonzales (Chinchaypucyo) conta-
ron que se fajaban bien con faja y coyunda, para que después no les duela todo el
cuerpo. Incluso Nieves Huarancca Gonzales recordé que: “A las 8 de la mafiana me
amarraban y me desataba al entrar el sol, porque no aguantaba”.

Nieves Huarancca Gonzales también dice que: “Cuando se da a luz, el cuerpo
gueda abierto por eso se frota todo el cuerpo con mucho cuidado, incluso los cabe-
llos”. Por ello para desmando, que es cuando después de parir duele todo el cuerpo
porque no se ha cuidado bien y se ha caminado en frio, se frota todo el cuerpo, in-
cluyendo el ombligo, con ortiga apikisa un poco marchitada y sélo asi se junta todo
el cuerpo. Luego se hace emplasto a todo el cuerpo con 7 harinas.

Emiliano Cruz Huaman (Ocra) dijo que a los 3 dias de dar a luz se faja, para ello se
recogen las hojas de espinkuy, se hacen calentar con tostadora y se rocia con arnica
balsamo, luego se envuelve con chumpi (faja tejida para amarrar en la cintura) y
coyunda. También pueden usar araqch’ima.

279



Criandonos entre plantas y hombres

8.7.3. Enfermedades no convencionales: males del espiritu

“Las enfermedades de nuestra zona, te agarra machu soq’a, paya soq’a, por
eso no hay que tomar agua de cualquier sitio, mejor es tomar hervido. Tampoco
no debes de orinar a las orillas del rio, tienes que salir orinando en tu bafo, de
todo eso te agarran los sitios y los lugares, por eso también de mi mis manos se
encogieron”.

Nicanor Paile Chacdn (Cconcahuaylla, Sumaro)

Aparte de las enfermedades conocidas, existen los “males del espiritu”, enferme-
dades que son producidas por contacto con algunos lugares o seres magicos (espiri-
tus), que no tienen explicacién cientifica, pero estan muy presentes en la sociedad
andina. Estas enfermedades tienen sus propios tratamientos y curaciones.

Mancharisqa o mal del susto

Demetrio Ramos Choque (Ocra) nos dio el ejemplo de que si un nifio recién estd
caminando y se cae, se asusta, se dice que la Pachamama lo ha cogido, eso es el
mancharisqa. Y para ello se debe hacer el wahapay (llamar a los espiritus de la per-
sona asustada) con incienso a la media noche. “A veces se sanan con eso, a veces
se enferman hasta que el ojo se vuelve hondo y para adentro se mete. Y la vista se
crece mas grande, mas se crece, asi del mancharisqa se crece”. Para eso también
nos dijo que le dan una hierbita que se llama hoja hoja, en matecito.

Zendn Mescco Huampotupa (Anansaya) dice que se debe usar maych’a y wayra
sach’a para frotar al enfermo.

Benedicto Aranivar Alvarez (Anansaya) explicé que consigue caquita de lasiwana,
plumas de g’ente (picaflor) e incienso. Y cuando el afectado estd durmiendo, debajo
de la cama se pone un fogon que llama al dnimo del asustado, diciendo “hanpuy,
hanpuy” (ven, ven).

Benedicta Gonzales Chavez (Huancancalla) cura el susto pasando huevo, hu-
meando con un galaywitu (lagartija) y después con picaflor.

Marcela Bergara Carbajal (Ocra) dice que se muele la hierba roqga, luego se bate
en agua y se baia todo el cuerpo.

Eugenio Chacdn Ramos (Parccotica) explicé que cuando los nifios tienen susto
primeramente se les tiene que hacer humear con incienso, anis y un poco de coca.
También usan plantas, nido de picaflor, entre otros elementos para llamar el dnimo.

Alejandrina Estrada Pro (Sumaro) usa borraja.

Mal de phiru o phiru wayra (mal provocado por el sitio o lugar, cuando agarra
la tierra)

“Por ejemplo, si a una persona lo cornea la vaca o cuando se vuelca el ca-

280



La crianza mutua y la salud

rro, ahi lo coge, lo levanta la tierra, con eso se enferma, para eso lo tienes que
pasarle coca k’intu por el cuerpo de la persona, eso también se entierra con la
cabeza hacia donde sale el sol, si lo pones con la cabeza hacia abajo, hasta se
puede morir”.

Angel Huaman y Lucio Huamdn (Ocra)

Zendn Mescco Huampotupa (Anansaya) dice que se debe usar maych’a y wayra
sach’a para frotar al enfermo.

Genuario Chavez Ochoa (Chinchaypucyo) indica que se debe usar hojas de verbe-
na, mogo moqo y otras hierbas machacandolas en una musk’a o sobre una piedra,
y luego se deben poner otros ingredientes segun la variedad del mal, finalmente
con eso se debe hacer una muda sobre todo el cuerpo. También contd: “Se usa
taku (un tipo de piedra roja), sagsakuti y /log’eceda, que se juntan con algo sucio
y se preparan aparte, un poquito de esto se combina con otros elementos que se
usan para el mal viento, como nuez moscada, wayra alosima, wayra qopal, ajos de
castilla; con todo eso se frota todo el cuerpo, luego se polvea con hatuchag hampiq
fiutu de color rojo”.

Santusa Huanccollucho Chile (Ocra) indicé que es buena la mazamorra de ortiga
apikisa o madrekisa, moliendo las hojas en batdn y mezclandolo con tostado de
maiz, canela y clavo; todo ello se hierve en agua y se espesa.

Ceferino Segundo Condori Aguilar (Paucarccoto) sahumea con incienso y otros
insumos.

Juvenal Huillca Huaman (Samancca, Pantipata) dice que cuando agarra phiru
soq’a, te hace torcer el cuello, se cura con cuy moda' y despacho.

Qhayqa wayra

Bonifacia Castro Cruz (Chinchaypucyo) y Demetrio Ramos Choque (Ocra) nos
contaron que es el espiritu del silencio o fantasma de la tierra, que puede haber
en sitios donde han vivido personas antiguas o en casas antiguas con mucha co-
secha; afecta mas a los niflos y hace que su cuello se tuerza para atras (kunkachan
p’akipakun) y se vuelva duro o estatico, tienen diarrea como huevo medio verdoso
y cuando lactan muerde los senos de la madre.

Juvenal Huillca Huaman (Samancca, Pantipata) dice que el ghayga wayra siempre
ha existido desde tiempos antiguos, es cuando alguien de tus familiares va a morir
o con alguien que se va a morir te has ofendido. Te produce vémitos, para esto se
da ortiga negra en una copa de cafiazo que se hace oler por la nariz o se prepara un
fermento con alcanfor, los ojos de las plantas de ruda, y todo tipo de plantas que
luego echamos a las manos, frotamos un poco y aspiramos hasta asfixiarnos.

1 Eltérmino “cuy moda” es igual a “muda”, que se encuentra en el vocabulario.

281



Criandonos entre plantas y hombres

Benedicto Aranivar Alvarez (Anansaya) dice que se necesita santa maria, la flor y
las yemas del markhu reposado en mate.

Bonifacia Castro Cruz (Chinchaypucyo) explicd que con las hojas de la ortiga api-
kisa y la planta tierna de la ortiga qowikisa, se frota al nifio por todas las partes,
porque es suave, inclusive por encima del potito del nifio hasta los pies, “porque
la ghayqa lo agarra del potito a la wawa y el potito de la criatura es negro, como la
base de la olla que me cocino”. Y después se simula cortar con cuchillo la espalda
del nifio y con eso se sana.

Genuario Chavez Ochoa (Chinchaypucyo) dijo que cuando los nifios tienen dia-
rrea de ghayga wayra, tiene que haber una medicina fermentada con alcanfor y
hierbas soasadas en tostadera y molidas como wayra copal, dos clases de nuez
moscada, wayra alosima, hatuchaq hanpig nutun, yemas de qowikisa, yema de
muthuy, yemas de apikisa, markhu y yema de santa maria. Luego se rocia con todo
lo que se ha fermentado, se hace vaporizar sobre todo en el potito del bebito, en
seguida se le frota la barriga y todo el cuerpo hasta que chorree agua, para esto
también se utiliza el llage.

Soq’a

Benedicto Aranivar Alvarez (Anansaya) nos dijo que cuando a alguien le agarra el
machu soq’a se hace fermentar campanilla con 3 clases de mufa: cruz mufia, sach’a
mufia y pampa muifia (khufiu mufa), en alcohol por 15 dias bien tapado, y se frota
por el cuerpo, lamentablemente esta planta ya casi no se encuentra.

Genuario Chavez Ochoa (Chinchaypucyo) indica que para el soq’a, el espiritu de
los antepasados, utiliza 2 tipos de creso que pone un poquito a las hierbas para
gue no sea muy calido, luego saca los huesos del machu o los antepasados, “paris
ch’ullan” (un par y uno). Esto se quema en fuego, se muele y se polvea sobre las
hierbas que estas utilizando, ahi tiene que entrar un poquito de gasolina, un po-
guito de petrdleo y creso. Luego varias clases de morado magmu (tipo de tinte), se
tiene que moler bien y polvearlo encima.

Soq’a wayra o mal del viento

Eugenio Chacdn Ramos (Parccotica) dice que es cuando viene un mal viento que
nos puede agarrar la cabeza, se siente dolor de cabeza, se tuerce el cuello, o se es-
cucha que esta sonando como el viento o el rio. Y Bonifacia Castro Cruz (Chinchay-
pucyo) comentd que cuando un nifo esta con este mal llora bastante y su diarrea
es de color verde.

Benedicto Aranivar Alvarez (Anansaya) conté que es bueno el cuerno de la cabra,
gue se quema en fogon y se raspa con el carbdn y se toma el polvito. Cuando el
cuello esta doblado es bueno el pelo de zorrino, la barba de cabra, aji amarillo, todo
se sahumea y se tapa con una frazada al enfermo.

282



La crianza mutua y la salud

Zendn Mescco Huampotupa (Anansaya) dice que se debe usar maych’a y wayra
sach’a para frotar al enfermo.

Bonifacia Castro Cruz (Chinchaypucyo) explica que cuando un nifio esta con mal
del viento se le debe hacer oler alcanfor y frotar con ruda.

Genuario Chavez Ochoa (Chinchaypucyo) nos dijo que este mal se debe curar al
momento porque con el tiempo se puede quedar con la mandibula movida u otras
secuelas. Una de las formas de curar es con barba de chivo, cachos de cabra o de
chivo, nido de chicuchicu, orin de vaca negra, orin de chancho negro, aji amarillo, y
con todo eso se quema y se humea por la nariz hasta que se asfixie; con los orines
se lavan la cabeza. Otra forma de curar es usar hojas de verbena, mogo moqo y
otras hierbas machacandolas para hacer una muda y luego se deben poner otros
ingredientes segun el mal.

Benedicta Gonzales Chavez (Huancancalla) lo cura con supay garqo y hace fer-
mentar ajos, orin, creso, kerosene, petréleo. También prepara nuez moscada, alosi-
mata, wayrakopal, con alcohol y se fermenta en una botella.

En Ocra usan nufiunya, con santa maria, markhu, ortiga, ajenjo, palma real y wall-
wa.

Marcela Bergara Carbajal (Ocra) muele fiofiomia, chinchirkuma, maych’a,
markhu, ayagllanta, ruda, t¢ molido y agua florida, con esto se bafia todo el
cuerpo. También recomienda el pukyu sauco, se hace hervir las hojas y se toma en
mate.

Demetrio Ramos Choque (Ocra) dice que se deben recoger a tres hojas de
markhu, mufia, santa maria, palma real, ajenjo y otras plantas que son para jun-
tarse; luego se deben calentar un poco en fogdn y de ahi se pasa a todo el cuerpo.

En Parccotica, para el mal del viento se pasan un pufiado de muia por toda la ca-
beza; también agarran un puiado de hojas de markhu o de muthuy, o ambas juntas,
y las hacen calentar un poco en fogdn y se pasan por la cabeza, algunos también lo
juntan con santa maria, esto se hace para dormir.

Eugenio Chacén Ramos (Parccotica), para curar adultos o nifos, primero recoge
basura del rio en época de lluvia, después recoge nido de chicuchicu, de g’ente
(picaflor) y de pajaritos, porque dice que “esos animalitos siempre hacen nido de
parte de la izquierda y por eso esa parte es curativo”. Todo se hierve en una olla
grande, se lava la cabeza del enfermo para atras y luego se debe cubrir la cabeza con
un trapo granate o azul para que el agua no caiga a la cara, la persona debe estar
echada durante 5 minutos mas o menos, y ya cuando se seca dentro de la cabeza
penetra esa agua a la piel; se debe hacer repetidas veces de 5 a 6, hasta que sane.
También dice que podemos agarrar paja, incienso, coca, nido de chicuchicu y con
eso se puede humear.

283



Criandonos entre plantas y hombres

En Sumaro y Paucarccoto usan chaman (tallo y hojas), incienso y otros para sa-
humar.

Juvenal Huillca Huaman (Samancca, Pantipata) dice que cuando se tuerce el cue-
llo, se cura con cuy moda?y despacho.

Sullu wayra (viento del mal parto)

Demetrio Ramos Choque (Ocra) dice que esta enfermedad da cuando la placenta
de una mujer que ha dado a luz, la queman atrds del fogdn y las cenizas las echan
en los campos, donde hay una piedra con cueva seca. Y cuando niflos o mayores
pasan por alli para hacer sus necesidades, les pasa esa ceniza que es el sullu wayra,
en todo el cuerpo salen granos o bolitas como rasca rasca, sale y escuece mucho.
Esa enfermedad se cura con usca, que se frota con un poco de orin en todas las
partes del cuerpo.

8.8. MEDICINA PARA LOS ANIMALES

“Kallarantagmi huk oga gaya ruwanapagq, kurawanu chayqa hayan karan,
chaypas hanpin uywakunapagq, fiebre onqoy hapiqtin wakakunata maranpin
kutaq kayku chaytan wakaykumanpas qok kayku”.

(También habia una oca para hacer qaya? kurawafiu. Era amarga, era tam-
bién medicinal para los animales, cuando lo cogia fiebre a los ganados lo molia-
mos en batdn y lo ddbamos a nuestras vacas).

Teodfilo Umeres Paucar (Pantipata)

Algunas plantas también sirven como medicina para los animales, y en algunos
casos la misma planta sirve para curar tanto a las personas como a los animales.
Josefa Mercado Amado (Huancancalla) cuenta que la calabaza sirve como medicina
para vacas y toros, pues por ser fresco, asi como se utiliza para combatir la fiebre
en las personas, también cumple el mismo efecto con estos animales, asi se puede
prevenir el carbunclo sintomatico cuando estd en sus inicios.

En Parccotica y Pantipata dicen que la oca sirve como medicina de caballos y va-
cas. En Chinchaypucyo dicen que la malva se utiliza para curar de la fiebre que ataca
a los animales por tanto calor. De igual forma el ch’ikllur se utiliza para las vacas y
otros animales cuando tienen fiebre.

2 Eltérmino “cuy moda” es igual a “muda”, que se encuentra en el vocabulario.
3 Sobre el proceso de transformacion de la gaya, ver seccién 4.9.3.

284



TERCERA PARTE

La crianza mutua,
antes y ahora




Criandonos entre plantas y hombres

Representacion del chakrakuy en la fiesta de San Isidro Labrador de 2013, Chinchaypucyo. Victor
Carbajal representa al “patrén” de la hacienda.

286




Uywanakuspa kay watakunapi
(Criandonos a través de los anos)

“Saraqa Taytanchispa munasganmi, uman patapis kanan kasqa trigu ura pa-
tanpitasi sara, saphinpitagsi papa. Chaysi chay angelkuna kamachisgan mana
allintachu wahasqgaku, chaymantas hukllata rurun, mana chayqga kinsas ch’ullalla
mihuyllapi kanan kasqga”.

(EI maiz es el querer de papa Dios, en la punta tenia que ser trigo, en la parte
del costado maiz y en la raiz tenia que ser papa. Los angeles que habia ordenado
hablaron mal, por eso es que produce uno, sino habria sido 3 en un solo cultivo).

Gregorio Chacdn Llogque (Racrarumi, Chinchaypucyo)

Los mayores de Chinchaypucyo aun recuerdan las historias antiguas sobre los
cultivos en el distrito, lo que les contaron sus abuelos y abuelas, lo que vivieron
ellos mismos, recuerdos que comparan con lo que ven ahora, lo que continda exis-
tiendo y lo que se va perdiendo. Con esa sabiduria aprendida en toda una vida de
trabajo, nos advierten de los peligros que se vienen al perderse la sabiduria agricola.

9.1.LOS CULTIVOS EN EL PASADO

“La historia del maiz no conocemos, pero dicen que el maiz siempre era de
los incasy el trigo lo habian traido de Espafa, y otros cultivos mas. La papa tam-
bién era de los incas. Por eso al trigo le dicen que por primera vez se sembrd
en Oropesa, por eso es la tierra del pan, de alli lo habian mandado la semilla a
todas las partes”.

Santiago Chavez Suni (Paucarccoto)

287



Criandonos entre plantas y hombres

Hay muchos recuerdos de las formas de trabajar antiguamente, cuando el traba-
jo era como una fiesta, con muchas costumbres y ceremonias. La gran cantidad de
cultivos y variedades, buena disposicidon de agua, cosas que ahora han disminuido.
Pero no todos los recuerdos son alegres. También se recuerda el tiempo de las ha-
ciendas, los problemas y abusos que sufrieron en ellas; o algunos momentos de
gran escasez o presencia de plagas muy graves.

9.1.1. Los cultivos de los incas

“Inkakunaq kausaypachanpiqa paykunaqa aswanta llank’asagku kay kurag-
ninchiskunaqga, kay nigaku hina patakunata ruwaspa kay uraykunapi paykuna-
pakga aswan allin chaninchasgaqa kiunan karan kiwicha kaypiga achita ninchis”.

(En tiempo de los incas ellos trabajaron mas, por ejemplo nuestros abue-
los trabajaron haciendo andenes en la parte de abajo y para ellos los mas
importantes eran la quinua y la kiwicha, la que nosotros llamamos achita).

Mario Carbajal Eulate (Sumaro)

Clotilde Puma Sacsahuilca (Sumaro) dice que los cultivos de los incas eran el maiz
y la papa, que desde esos tiempos se trabajaban en laymes. Santiago Chavez Suni
(Paucarccoto) y Florencia Chavez Viuda de Camargo (Huancancalla) enumeran los
cultivos de los incas: oca, afo, papa, maiz, tarwi, kiwicha y quinua. También dicen
que los espafioles trajeron trigo, cebada, arveja y garbanzo.

9.1.2. El tiempo de la hacienda

“Yo he nacido en esa hacienda de Tamborada. En la época de la hacienda
se servia al hacendado con mucho sufrimiento, no podiamos comer, ni bien
amanecia ya teniamos que estar en la chacra. Nos fregaba mucho, por eso
cuando eduqué a mis hijos ya no querian estar alli, por eso me vine aqui a
Chinchaypucyo”.

Angélica Huamani de Béjar (Chinchaypucyo)

Algunas personas mayores recuerdan claramente lo que vivieron en el tiempo de
las haciendas, como muestra el anterior testimonio. Entre las historias de tiempos
de las haciendas, en Paucarccoto se recuerda a un hacendado poderoso y malo, del
gue se cuenta que tenia un rabo como animal:

“La casa hacienda era mds o menos en la parte media, pero del hacendado
mas antiguo estaba por Yuthuhuaman, por mas abajo en la loma. El hacenda-
do de ese entonces era Pedro Ladron de Guevara, que tenia una pequeia cola
que le escocia bastante, y eso lo hacia frotar por sus gentes con marlo. Dicen

288



La crianza mutua a través de los anos

era muy poderoso, si no le aceptaban algo hasta al ganado lo mandaba hacia
el barranco, toda la yunta, alli lo hacia degollar con su gente y encima de las
rocas hacia extender la carne. Ya en estado de descomposicion lo hacia sacar,
lleno de gusanos, asi dice que comia ese viejo, tostando los gusanos. Por eso
los que venian del camino siempre tenian que saludar al hacendado desde la
loma, porque la hacienda quedaba debajo del camino, abajo en la loma, alli se
encuentran los restos de teja y ladrillos con que estaba empedrado, incluso se
podria considerar como un centro arqueoldgico porque dicen que debajo hay
tapados, porque se notan huecos que han escarbado en 2 o 3 sitios. Alli le salu-
daban desde la loma diciéndole: ‘Ave Maria Purisima, apu inca’. Si no escuchaba
lo que le saludaban, él les gritaba: ‘Sikiyta much’ay’ (Besa mi trasero). Era un ha-
cendado poderoso, por eso le saludaban desde arriba. La gente vivia arriba en
las alturas porque cuando tenian animales era prohibido meter a los wayllares,
por eso estaban en la parte alta. Incluso dicen que el excremento del ganado lo
hacia limpiar con escoba”.

Santiago Chavez Suni (Paucarccoto)

En 1969 se inicid la reforma agraria, un acontecimiento importante en la historia
de las comunidades, en el que la propiedad de la tierra pasé a manos de las comu-
nidades, tal como explica Sabino Tecse Huayllas (Huambomayo): “En la época de la
hacienda vivian 4 familias, las gentes del hacendado. Todas estas pampas de Llaque
Era no tenian duefio, todo era de la hacienda, también las pampas del frente Pam-
paera; ahi vino la ley de la reforma agraria y poco a poco lo hemos expropiado, la
parcela que teniamos, porque lo teniamos en arriendo desde la época del hacenda-
do. Solo asi nos hemos hecho duefios, no hemos quitado a nadie”.

“Ahora estamos mejor que en la época de las haciendas. Aqui habia bastante
caballo y ganado, los hacendados lo vendieron todo, al irse el hacendado nos
dijo: ‘Se quedaran como estdn y esa tierra es para ustedes’. Se fue en buena
forma y nosotros nos quedamos contentos”.

Raymundo Ccallo Acuia (Paucarccoto)

9.1.3. La hambruna

Manuel Jesus Gallegos Almirén (Huaiec, Sumaro), nos conté de una gran ham-
bruna y cémo finalmente, el trigo salvé del hambre al pueblo.

“Me recuerdo el afio 1947, mas o menos, hubo una hambruna en el distrito
de Chinchaypucyo, ya en diciembre. A los primeros dias de enero el maiz ya
estaba floreciendo, hubo una sequia y totalmente los maicitos se han secado,
asi como ahora un solazo y el viento se lo ha recogido todos los maices cuando
estaban floreando. Y tenian que trabajarle, habia todavia trigo del afio pasado

289



Criandonos entre plantas y hombres

de otras personas, con puro sankhu tenian que comer, y trabajar en la chacra,
asi era, asi esas cosas ha pasado, los manantes se secaban en esa época. Y de
Cotabambas, Tambobamba, de ese lado venian muchas personas jalando 2 hiji-
tos, 3 hijitos y decian: ‘Sefior dame una arroba de trigo, una arroba de maiz, una
arroba de cebada, y te lo dejo a mi hijito’. Asi han dejado aca en Chinchaypucyo,
hay varias personas huerfanitos que han quedado.

El trigo fue el salvavidas, el trigo cuando han sembrado uUltimo, ha dado para
ese afo. El trigo ha criado al campesinado.

El trigo es sagrado, al trigo no podemos decirle que el trigo es malo, el trigo
es el que llena la barriga a los pobres, tanto también en el pan, si no hay trigo
no hay pan, no hay ni harina. Porque el campesino mantiene con el trigo, por
eso ahora el trigo vale”.

9.1.4. Plaga de langostas

En Huancancalla y Sumaro nos contaron la historia de una plaga de langostas que
asold los cultivos de maiz. Para espantarlas caminaban haciendo ruido con latas y
tocando musica, con pito, bombo y cornetas. Fue tanto que tuvieron que ir hasta el
Cusco a pedir apoyo, alli les dieron pesticidas para fumigar las langostas, pero esto
trajo malas consecuencias.

“Historias que pasaron con la aparicién de las langostas. Se lo comia todo el
maizal, se lo acabd por alld abajo, por Huk’uti, Huantaro. Eran cantidades, se
venian hasta aqui, con sus patas nos rozaban como con serrucho, nos pasaban
sonando con sus alas en nuestra frente. Se comian las hojas del durazno, aliso
y todas las hojas, molle, hasta el pasto se acabd, dejé sdlo la tierra despejada.
Alli entrdbamos con escobas, con musica de cornetas y bombos, lo recogiamos
en sacos rellenados, lo ddbamos de comer a nuestros chanchos. Recogiéndolos
los llevaron hasta la plaza de armas del Cusco, alli los echaron para que vean las
autoridades. Los arrearon hacia el rio. Les dieron venenos y con eso lo fumiga-
ban, pero con eso se murieron varios jévenes. Esto comenzd a aparecer desde
el afio 75, hace aiios sucedid, hasta el eucalipto lo bajaba las ramas al piso, ya no
habia ningln arbol, todo se lo termind, decian que uno solo ponia 100 huevos
debajo de la tierra”.

Placida Laurente Chavez (Huancancalla)

Rosa Camargo Mejia (Huancancalla) dice que no sélo ponian 100 huevos sino
muchos mas: “La langosta metia su poto dentro de la tierra, alli ponia huevos, pon-
dria miles de hueveras, por eso las langostas se proliferaron exagerado”. Ella dice
gue se acabaron todo el maiz, pero después comenzd a brotar maiz nuevo y hubo
buena produccién. Sin embargo, otras seforas dicen que las langostas sélo dejaron

290



La crianza mutua a través de los anos

la tierra pelada, se veian pampas rojizas y sin maiz. Sufrieron hambre por falta de
maiz y tuvieron que conseguir de otros lugares.

Y también recuerdan las consecuencias del uso de esos pesticidas, cuentan que
alguien comié nispero sin lavarse las manos y se murid para el dia siguiente. Pero la
gente no sélo enfermaba por descuido, sino por el uso mismo del pesticida: “Chay
kutikunaga askhan wafiuranku sulemanwan, imanaqtinchus wasankupin g’epegku,
chaysiya sorg’anninkuman haykuk chaywanmi wafiuranku” (En esa época se mu-
rieron bastantes envenenandose, porque cargaban venenos, eso les penetrd a los
pulmones y se murieron).

Se dice que la plaga de langostas aparecio por los pecados de la gente. Rosa
Camargo Mejia y Narciso Gonzales Laurente (Huancancalla) dicen que fue por el
pecado de un cura:

“Willakukun kayqa rihurimusga tayta kurag huchanmantas, huk hornumansi
haykurusga, chaymantas langostakunaga wakwaramusgaku, chaymi ninku lan-
gostakunataqa fraylekunamantan nispa imanaqtinchus huk cruz ghasqonpi kas-
gan rayku p’achanpas huk ifiikukpa hinan”.

(La historia cuenta que esta plaga aparecid por el pecado del cura, que se ha-
bia entrado al horno, de alli salieron las langostas, por eso dicen que las langos-
tas son de los frailes, porque tienen una cruz en el pecho y la forma del habito
de un religioso).

9.1.5. La cebada de la empresa

En afios anteriores, la empresa cervecera del Cusco promovia el cultivo de ce-
bada, que la empresa compraba para elaborar su producto. Asi llegd a cultivarse
bastante cebada en Chinchaypucyo, como nos cuenta Fabiana Chavez Gamarra
(Huancancalla):

“La empresa nos daba semilla y sembrdbamos eso, y también lo que producia
lo vendiamos a la misma empresa, de 10 a 12 sacos, segun a lo que producia. Le
vendiamos sacos rellenados, hay veces lo teniamos 15 a 20 sacos también, todo eso
lo vendiamos a la misma empresa de la cerveceria. El mismo nos vendia también la
semilla, actualmente ya no trabajamos, 6 a 7 afios atras haciamos eso”.

Desde que la cerveceria Cusquefia fue comprada por una transnacional, ya no
compra cebada en la zona y los cultivos han decrecido.

291



Criandonos entre plantas y hombres

9.2. YA NO ES COMO ANTES

“Los antiguos se recordaban de los apus, la Pachamama vy los aukis, porque
existen ellos tenemos nuestra cosecha, por eso siempre mencionaban, eso eran
sus costumbres. Ahora los que saben lo deben seguir haciendo. Antes esas cos-
tumbres eran publicas, nadie criticaba, ahora la juventud no cree en nada, ni
piden nada de nadie”.

Sabino Tecse Huayllas (Huambomayo)

Al recordar tiempos antiguos, los mayores también los comparan con el tiempo
actual, las cosas que han cambiado, lo que se ha ganado y lo que se ha perdido. Mu-
chos mencionan los cambios climaticos como el principal problema de estos afios,
gue perjudican el trabajo agricola. Pero también mencionan la pérdida de muchas
costumbres y saberes, que se suman al problema anterior.

9.2.1. El clima y la produccién

“Naupaq pachakunapiga kagllapin kaq kanallampin kaq gasapas qallareq
abril killamanta agosto killakama, kunanga paraykillaga kagllama kashan ma-
yukillakama, junio killakamapas ch’ufiu ruwanapagpas huknin waqtallanman-
ta papata qasa hap’in, kunanga manan iman kanannachu, mayninpiga iskay
p’unchaylla, gasaramun chaymantaqa kapunchu waukin p’unchaykunaga qa-
saramun gogqayllamanta ghepa p’unchaytaga hukmantaqa phuyuramullantaq”.

(Antes el tiempo era permanente, fijo, por ejemplo la helada empezaba del
mes de abril hasta agosto, pero ahora la época de lluvia sigue hasta mayo, junio
y es mucho; a veces para hacer chufio! la helada sélo coge una parte de la papa,
no es seguro, a veces cae helada dos dias, cambia de repente, hay dias que de
un momento a otro cae la helada, al dia siguiente de nuevo se nubla).

Angel Huaman Concha (Ocra)

Antiguamente el ciclo climatico era mds o menos similar cada afio, se podia cal-
cular el tiempo de lluvia, de sequia y de heladas. A esto se sumaba la aplicacién de
las diversas sefias de la naturaleza, para acertar en los momentos de siembra y otras
labores. Pero ahora, estos ciclos se han alterado, afectando las actividades agricolas
y la produccién.

Santiago Chavez Suni (Paucarccoto) compara la llegada de la lluvia, en el mes de
octubre: “Los aifos anteriores como en estas fechas ya caia bastante lluvia, incluso
la siembra lo haciamos en lluvias, ahora lo esta favoreciendo a los que estan cons-

1 Sobre el proceso de transformacién del chufio, ver seccion 4.9.3.

292



La crianza mutua a través de los anos

truyendo casa porque hasta ahora sigue seco. También dicen que las almas soplan
la lluvia, por eso no cae. Ya llovera pronto”.

Juana Usca de Condori y Vicente Huanccollucho Acufia (Parccotica) recuerdan
que antes producian de cuatro a cinco cargas de papa, pero actualmente apenas
logran de dos a tres cargas, solo en ocasiones logran llegar a cinco. Dicen que antes
una sola mata producia 130 o 120 papas, actualmente sdlo llega a 20 o 30 papas
por mata.

En Paucarccoto nos cuentan que antes se cosechaba entre 20 y 30 sacos llenos
de cebada, ahora cultivan segun la necesidad de la gente, pero maximo de 8 a 10
sacos. En trigo, antes producian de 8 a 10 sacos llenos pero ahora maximo logran 5
sacos. En Ocra cuentan que antes las habas producian 7 a 8 ramas por mata y ahora
apenas de 2 a 3 ramas. En la ladera trabajaban 15 a 20 cargas de cebada, ahora ya
no.

Juan Vicente Quispe Chavez (Huancancalla) y Gabino Zufiiga Gamarra (Paucar-
ccoto) dicen que siguen trabajando el trigo cafiarin pero ya no rinde igual, porque la
tierra se ha empobrecido. El trigo tarda en madurar y la lluvia se aleja antes, por eso
produce ch’usu o chupado. Gregorio Chacén Llogque (Racrarumi, Chinchaypucyo)
afiade: “Claro, de crecer crece, pero ya no produce igual”.

En Parccotica recuerdan que en la parte alta se cultivaba pura papa, de 30 a 40
variedades, que ahora estdn desapareciendo y apenas hay 10 variedades.

En Ivin (Pantipata), Lucio Ccallo Toromanya cuenta sobre una granizada que afec-
t6 fuertemente al cultivo de paltas: “Un afio ha venido la granizada, lo que nunca
aca ha caido la granizada, no sé, me parece que de eso han venido enfermedades y
de esa vez nomds, ese tiempo se ha vuelto asi”.

9.2.2. El riego

“En Huafiec, nosotros antiguamente sembrabamos durazno y blanquillos,
al afio daban 2 veces, comiamos el blanquillo y el durazno asi nomds, de cos-
tumbre, como ahora comemos. Mis abuelos traian cequia y ahi regaban, habia
bastante agua, ahora se ha disminuido el agua. El agua que bajaba de Sumaro
era una proporcion grande, entraba y regaba”.

Manuel Jesus Gallegos Almirdn (Huafiec, Sumaro)

Los mayores también recuerdan que antes habia mas agua, que bastaba traerla
en canales o cequias para regar los cultivos, pero en los Ultimos afios esa proporcion
de agua ha ido disminuyendo. Los cambios climaticos también han afectado a los
cultivos de temporal, los que se regaban sdélo con la lluvia, por eso ahora se requiere
mas obras de irrigacién.

293



Criandonos entre plantas y hombres

[ j - i e Sl i gy
Mayores de Anansaya compartiéndonos sus saberes. Zendn Mescco, Mariano Huayllas, Juan Pallardel,
Benedicto Huaman y Lucas Mescco.

& T - o B ~—

294



La crianza mutua a través de los anos

Santiago Chavez Suni (Paucarccoto) nos cuenta que en su comunidad siempre
tenian riego en las partes altas, pero en las zonas bajas no, que para regar usaban
el agua del riachuelo. Actualmente ya acostumbran regar también en la parte baja,
porque hay un reservorio donde pueden juntar el agua.

Trinidad Mejia Quispe (Sumaro) dice que ahora puede sembrar hortalizas porque
tienen riego por aspersion, puesto que en su sector hay poca agua.

9.2.3. Las costumbres

“Naupagkunaga carnaval raymikunapas karanmi purigkutagmi t’ikakunawan
t’akaspa gaswayuspa chakrakunatan muyumugku orqokunapi chaytan nigku
laymi muyuy nispa. Kunanga gala chaypas chinkapunian, gongapunkufan
yaga llipintafia, fian chinkapushaniia aswanpas kashan chay chunkatawayuq
setiembrellafia”.

(Antes habia las fiestas de carnavales?, caminaban derramandose con flores,
bailando daban la vuelta a la chacra en los cerros, esto lo llamaban ‘layme mu-
yuy’. Ahora todo eso se ha perdido, lo han olvidado casi todo, ya se esta desapa-
reciendo, sélo se estd manteniendo el catorce de setiembre).

Bertha Estrada de Paile (Sumaro)

“Con la llegada de la carretera y la modernizacién llegaron otras costumbres
implantadas de otros sitios”.

Irma Ramos de Sanchez (Chinchaypucyo)

No sélo el clima estd cambiando, sino también las costumbres. Las personas ma-
yores recuerdan que varias costumbres se han modificado con la llegada de ele-
mentos modernos como la carretera, la electricidad, maquinas nuevas como la tri-
lladora, o las obras de las autoridades. También se han perdido algunas costumbres
como toda la ceremonia que implicaba la trilla con caballos. Han aparecido nuevas
costumbres traidas de otros lugares y esto ha modificado la vida antigua.

Algunos se quejan de que los jévenes actuales ya no respetan las tradiciones
antiguas y no les interesa mantener las costumbres. Incluso se ha perdido la forma
antigua de saludar, como nos contaron varias sefioras en Pantipata: “Se saludaban
de lejos todavia quitdndose el sombrero, diciendo ‘Ave Maria Purisima papay’, y te
respondian ‘Sin pecado concebida’. Ahora de todo eso tienen vergilienza y dicen
‘Qué cosa es eso’. No se saludaba con el sombrero puesto en la cabeza, siempre se
saludaba quitandose el sombrero, solo asi te aceptaban. Ahora si quieren te salu-
dan si no ya no. Ahora hasta te pueden empujar. A tus padres tenias que pasar con
despacio por el costado. Los hijos de hoy ya no tienen respeto”.

2 Sobre carnavales, ver seccién 5.3.1.

295



Criandonos entre plantas y hombres

Manuel Jesus Gallegos Almirén (Huafiec, Sumaro) recuerda que antes habia tra-
bajos especificos para varones o para mujeres, pero ahora ya lo hacen indistinta-
mente: “Ahora ya esta la moda y hasta las mujeres se meten a la chacra también,
siquiera a recoger las malas hierbas ya se meten, antes puro varones trabajaban.
Siempre el varén tiene que hacer en los comienzos”.

Son muchas las cosas que han cambiado en los Ultimos afios. Luisa Mejia Victoria
(Chinchaypucyo) recuerda que antes las mujeres realizaban el wankay llevando la
comida en el transcurso del camino, a ella le ensefid su abuela: “Mi abuelita me
hacia cantar el wankay, cuando todavia era niiia, diciéndome ‘me vas a seguir’, asi
lo realizdbamos”. Actualmente ya casi no se realiza las wankas y las ninas ya no las
conocen.

Sabino Tecse Huayllas (Huambomayo) recuerda que antes se usaba otro tipo de
medidas: “En armos, tupillos, rakis, cuartillas, poqchas. Pogcha era como unas 5
arrobas, raki era una arroba aproximadamente, media arroba aproximadamente
era el tupillo”. Ahora se pesa por kilos y arrobas.

Matiasa Gallegos Almirdn (Huafec, Sumaro) cuenta que antiguamente traian ca-
ballos del cerro Accha, de mas arriba de Paro (Parccotica), traian recuas de hasta
100 caballos, para trillar en cantidades.

9.2.4. Las nuevas religiones nos alejan

“Ya no creen en los apus, ya no creen en nuestros dioses, ya no creen en
nuestros santos. Al menos en Huancancalla, casi la mayoria son evangélicos, aca
también habra 4 o 5 catdlicos. El santito estd botado por alli, tenian un santo
San Isidro® y como se han entrado a esa religién, ni cuenta para ellos. Ahora por
alli esta botado el santito. De repente de aqui en 5 0 15 anos la produccién se
va a ir del todo y ahi viene la peste, y recién la gente va a darse cuenta, de todas
maneras volverdn pero ya no va a ser lo de antes.

En si, si no crees en los apus, en la tierra, la enfermedad te agarra”.
Gregorio Gonzales Estrada (Anansaya)

Una de las causas de la pérdida de varias costumbres es el ingreso de nuevas reli-
giones, Salomé Gallegos Linares (Sumaro) dice: “Todo ese fervor se estd perdiendo
porque la mayoria se estan volviendo hermanos religiosos”. Esas nuevas religiones
son las otras versiones del cristianismo, que entre las cosas buenas que traen es
acabar con el problema del alcoholismo, pues tienen prohibido el consumo de bebi-
das alcohdlicas. Pero también prohiben algunas costumbres y por su influencia, las
nuevas generaciones han ido olvidando y perdiendo el respeto y comunicacién con

3 Sobre San Isidro ver la seccién 5.1.2.

296



La crianza mutua a través de los anos

los apus, la tierra y los santos protectores de los cultivos, es por ello que algunos
rituales ya no se practican.

Luisa Mejia Victoria (Chinchaypucyo) cuenta una anécdota, explicando que algu-
nos males o problemas son por haber dejado de practicar esa ritualidad antigua.
Por eso, ella afirma que no dejara las creencias que tiene: “Hace poco, una piedra
que cayé de encima maté a su caballo, en cambio a mi que vivo debajo de las rocas
no me pasa, es que ella se cambid de religidn, pero nosotros seguimos siendo cato-
licos. Ahi tenemos que morir aunque sea como nos dicen borrachos. También creo
en nuestro Sefior pero ya no puedo cambiarme de religion porque desde nifia naci
a ésta, a los que van a otra religién les pasa de todo, lo digo porque lo veo con mis
ojos. De tomar tomamos traguito, cerveza cuando hay compromiso, no todas las
veces, por ahi nos dicen borrachos”.

9.3.LA COMIDA Y LA SALUD, ANTES Y AHORA

9.3.1. La comida antigua y la comida moderna*

“Naupagkunaga manan regsiraykuchu arroz fideoskunataga, maynillanpin
rantikuqg kayku antojullapaq, aswantaga mihukmi kayku kay hawa mihunakuna-
ta. Arroz fideosqa yangan”.

(Antes no conociamos arroz ni fideos, hay veces nos comprabamos para an-
tojo, nomds comiamos la comida del campo. El arroz y el fideo es bagazo).

Segundina Carbajal Huaman (Chillcaccasa, Pantipata)

Otro de los aspectos que ha cambiado en los Ultimos tiempos es la comida, las
personas mayores de Chinchaypucyo recuerdan los alimentos que se consumian
antes, comparandolos con los que ahora se han difundido como influencia de la
vida moderna de las ciudades.

Benedicta Amado Nufiez (Chinchaypucyo) relata su propia experiencia: “Me han
dicho en la posta ‘ya vas a llegar a los 100 afios’, ahora ya no llegan a esos afios, sélo
llegan a los 50, 60 y 70 aios, ya no tienen duracion. Me han dicho ‘tus padres te
habran alimentado bien, por eso ya vas a llegar a los 100 afos’, eso me han dicho el
afio pasado todavia”.

Zendn Mescco Huampotupa (Anansaya) indica que antiguamente no habia mu-
cha azlcar, en los desayunos tomaban leche de vaca hervida con salvia y con sal.
Ahora usan bastante dulce, toda bebida es con azucar.

Varios de los mayores con los que conversamos, reiteran que los alimentos pro-

4  Sobre comidas, ver capitulo 6.

297



Criandonos entre plantas y hombres

cesados y con quimicos son negativos para la salud. Eustaquio Silva Carbajal (Chill-
caccasa), Mario Carbajal Eulate (Sumaro) y Zenén Mescco Huampotupa (Anansaya)
coinciden en que ahora la comida se basa en el consumo de arroz y fideos, alimen-
tos que son procesados y poco alimenticios.

“Ninguna alimentacidon actual es sana, porque todos son cancerigenos, por-
gue todos los alimentos hasta como decir carne, todo verdura, cualquier cereal,
es a base de quimico, ya no hay natural. Y ahora la gente por comer una buena
cosa, come carne gorda que esta con puro quimico. Pero cuando le vendes una
carne ecoldgica que es del lugar, ‘ya esto no quiero’ te dicen. Desprecian lo bue-
no y lo malo consumen, y qué cosa estan adquiriendo: la enfermedad, el cancer
por dénde viene”.

Alberto Estrada Pro (Sumaro)

También ha cambiado el uso de instrumentos antiguos como el batdn. Natividad
Gonzales Gamarra (Huambomayo) cuenta que antes el tarwi lo molian en batdn,
pero ahora lo llevan al pueblo para que lo hagan moler en el molino. Esto también
sucede con la preparacién de diversas harinas y el chage.

Victoria Flores Gonzales (Chinchaypucyo) afade el consumo de alimentos
quimicos conocidos generalmente como comida chatarra:

“Kunan waynakunaga gawanku chay mana allin mihunallatafian antojakunkus-
pa ninku ‘ruwaruna kayta hahayta’ nispa. Qongapuniragmi wayk’unaytapas
faupaq mihuykunata. Imatachus goyta munayku warmaman allin kallpalla ka-
nanpag, aswan yuyaysapa, ichaga manan mihuyta munankuchu, ususiy hina
ninkun: ‘iAy! lawa, manan munanichu nispa, nogaga munani runtu theqtillatan’
nispa. Paymanqa thegtillatan munan mihunakunataqga, chay mana allin mihuyku-
nallata ichaga manan munanfiachu ch’ila allinninpaqg kagkunataqa, chay allin ka-
nanpakga kikinmanta, ari misk’inmi simita ichaga nikimanmi ima allinmi kaman”.

(Los chicos ven comidas chatarras, se antojan y dicen: “Hay que hacernos
esto, hay que hacernos aquello”. Y hasta me olvido de cocinar los gustos de an-
tes. Y cuando les queremos dar algo, cualquier cosa para que sean mas fuertes,
mas inteligentes, no quieren comer. Por ejemplo en casa de mi hija dicen: “jAy!
qgue lawa, que tal cosa no me gusta, que me gusta con huevo frito”. Frituras les
gusta, comida chatarra, ya no les gusta comidas para que sean fuertes, para
gue sean alimento de uno. Comida chatarra endulza la boca pero le diré que
alimento no es).

Esta situacidon también genera un problema para las personas mayores, porque
sus saberes ya no son valorados como antes, por ejemplo, antes el preparar comi-
das y bebidas que alimenten debia obedecer a todo un saber que demandaba su
espacio y tiempo para hacerlo bien, ahora eso no interesa, como explica el siguiente
testimonio:

298



La crianza mutua a través de los anos

“Pero los jovenes actuales son muy diferentes, nos dicen que lo regresemos
la comida porque ya es tarde, asi también nos dicen nuestros hijos, hay veces
hasta nos ponemos a llorar con lo que nos dicen eso, y les decimos: ‘Ustedes
descansan en la chacra, toman vuestra chicha y trago sentados, pero las que co-
cinamos lo hacemos sin descansar en la casa, ustedes no tienen consideracion”.

Natividad Gonzales Gamarra y Maria Chavez Gonzales (Huambomayo)

9.3.2. ¢{Por qué ya no se consumen las comidas de antes?

“Kunankunaqa llapan kay mihuykunaga manafian wayk’ukapunfiachu, icha-
ga kunanga wayk’uspaga llukullafian mihunataqa ruwayku intita gawaspallaiia
chayfiachu tinpufia nispa, chaya manafia hunt’asqachu wayk’ukun faupagq hina,
kunanga wayk’ukushanku manama hunt’asqa mihunatafiachu chaya llank’aq
runakunapas qawawanku tardeta apagtiyku niwanku ‘Tegsemerienday’ nispa”.

(Actualmente todas estas comidas ya no se estan preparando, porque al
momento de preparar las comidas lo hacemos rdpido, mirando el sol que esta
avanzando, por eso ya no se cocina completo como antes, actualmente se vie-
nen cocinando las comidas incompletas y la gente que trabaja nos critica cuan-
do llevamos tarde, nos dicen ‘Tegse merienda’).

Natividad Gonzales Gamarra y Maria Chavez Gonzales (Huambomayo)

Existen varias explicaciones de la disminucién del uso de los platos tradicionales,
pero todos tienen que ver con las nuevas costumbres traidas por la modernidad.
Victoria Flores Gonzales (Chinchaypucyo) sefiala que los alimentos como el fideo y el
arroz son mas fdciles de cocinar, “lo hacen no porque les guste sino por la facilidad, el
apuro”. Mercedes Reynoso Huallpa (Anansaya) afiade que ahora hay personas mayo-
res que viven solas y se preparan cosas muy sencillas, puesto que sus hijos migraron
y quedaron solos la pareja de ancianos. Eugenio Chacon Ramos (Parccotica) coincide
con ambas explicaciones, Demetrio Ramos Choque (Ocra) sentencia: “Eso ya no se
hace porque las sefioras se estan volviendo wankhi, tienen miedo de moler el tarwi,
o picar olluco... hacen creer que porque estan haciendo eso se nos pasa el tiempo”.

Alejandro Huaycochea Huaman (Chillcaccasa, Pantipata) indica que la existencia
de ferias y el transporte moderno han hecho que esos alimentos modernos sean
faciles de adquirir. “Muchos alimentos que existian siguen todavia ahora, pero ya
se estan disminuyendo poco a poco. Como hay feria ahora, también compran cosas
gue vienen de la ciudad como arroz y fideos”.

Al perderse los saberes en la preparacion de alimentos, las familias terminan pre-
parando cosas mondtonas y esto incrementa el antojo de comer cosas modernas:

5 Hace referencia a la antigua familia Tecse, que siempre llevaba tarde la comida.

299



Criandonos entre plantas y hombres

“Kay fiaupa mihunakusqa manan mihukunfiachu, manafa yachaspa, ichaqa
runapas sayk’upunpascha chayllata mihuspa, imacha kapun, ichaga warmiyqa
kagllatan wayk’ushan. Chay mihuykunaga kaymantan allinpunin manan ki-
mikukunayukchu, chaymi runapipas mana sinchi ongoy kanchu”.

(Estos platos de antes no se comen porque, no sé, la gente de repente se can-
sa de comer eso, qué serd, porque mi sefiora si sigue cocindandolos. Esos platos
son tipicos y alimento son, sin quimicos, por eso existe la gente y casi no hay
enfermedad tampoco).

Zendn Mescco Huampotupa (Anansaya)

Gregorio Chacédn Llogque (Racrarumi, Chinchaypucyo) afiade que la presencia
del dinero ha incrementado el uso de arroz y fideos. Pero también indica que él
consume mas los alimentos locales: “Ahora es todo fideo, arroz, fideo, arroz, ya no
hay gusto. Por qué sera eso, por la plata, bastante vendrd el fideo. Porque a mi no
me gusta mucho arroz, poquito nomas. Por ejemplo en mi casa, yo no miento uso
muy poco arroz, y fideo al mes serd uno, asi nomas. Pero mayormente es mi trigo,
mi maiz, mi cebada, y como por las doce mi mote con queso o mote con huevito, y
eso es en mi casa. Y como tengo mis animalitos nunca me falta carne. Aycha gan-
gayoqta motechayoqta chayllata mihuni (Con asadito de carne, con motecito, eso
nomas comemos)”.

El consejo que dan los mayores es disminuir el uso de esos alimentos industriales
y recuperar la variedad de preparaciones con alimentos locales, para que los nifios
no se cansen de comer lo mismo todos los dias. Victoria Flores Gonzales (Chinchay-
pucyo) concluye: “Ajiaquito de quinua deberiamos recuperar, ya no preparan casi,
es que ya no trabajan quinua, pero es conveniente preparar de quinua. Otro de
sopa de trigo, otro dia de calabaza, otro dia de lisas, otro dia de chuiiito. A la sema-
na una vez tendria que tocar sopita de fideos, por ejemplo los dias domingos para
intercalar y eso no es tan necesario preparar”.

9.3.3. La medicina tradicional y moderna®

“Antes no habia enfermedades graves, en la comunidad misma se curaban,
no iban a la posta. Ahora hay enfermedades mas graves”.

Benedicta Gonzales Chavez (Huancancalla)

También el tema de la salud ha cambiado con los afios, antiguamente se trata-
ban con la medicina tradicional, utilizando diferentes hierbas y otros elementos de
la naturaleza, existian curanderos o hanpiqrunas especializados en atender estos
problemas. Con los anos llegd la medicina moderna a través de las primeras postas,
hoy llamadas centros de salud. Las personas mayores comparan las enfermedades
y tratamientos de antes con los de ahora.

6 Sobre salud y plantas medicinales, ver capitulo 8.

300



La crianza mutua a través de los anos

Fidelia Pumacahua Rondan (lvin, Pantipata) dice que antes se curaban con hier-
bas, pero ahora hay posta en Pantipata y Chinchaypucyo. Ceferino Segundo Condori
Aguilar (Paucarccoto) explica que las hierbas son la medicina que esta en el campo,
pero las nuevas generaciones ya no aprenden a conocer y usar estas plantas. Asi, la
principal medicina eran las multiples plantas, como vimos en el capitulo 8, y tam-
bién las plantas comestibles servian de medicina. Pero ahora, todo esto esta siendo
desplazado por la medicina moderna que utiliza principalmente pastillas, y los jove-
nes estan perdiendo todos esos saberes medicinales.

Demetrio Ramos Choque (Ocra), indica que en el campo hay ciertas enfermeda-
des, pero en la ciudad hay mads, como el cancer, que en el campo se presenta poco.
Relata por ejemplo sobre algunas enfermedades que afectan a las mujeres: “Pero
de algunas enfermedades no tienen casi aca en el campo, como es aire libre, pero
en la ciudad hay enfermedades que atacan a las mujeres como de la vagina, cancer
y otras cosas. Aca no viene porque acd en el campo desconocemos y por eso tam-
bién se cuidan”.

Zendn Mescco Huampotupa (Anansaya) cuenta sobre la llegada de la posta:
“Nunca hemos entrado a la posta nosotros, ahora ya se ha modernizado, mas alla
del afio 80 ha venido la posta y, pucha, nos han criticado bastante: ‘Imarayku mana
postata haykumunkischu’ (Por qué ustedes no vienen a la posta). Ahora es obliga-
torio que entren los ninos a la posta y como gallinas dan pastilla y jarabe. Cuando
entras es peor, yo he entrado asi pero te dan en seguro, digamos una chatarra de
pastillas te dan para seguro, pero cuando vas con plata recién te consigues buena
pastilla”.

Varias personas mayores y curanderos, indican que en los centros de salud o
postas, utilizan mayormente pastillas y curaciones, que calman los malestares pero
no curan completamente la enfermedad porque los males son fisicos y del espiritu,
son integrales y no se pueden tratar por separado. Sugieren que se debe usar las
dos medicinas, tanto de la posta como las plantas medicinales y otros remedios.

Ceferino Segundo Condori Aguilar (Paucarccoto) reflexiona: “Ahora centro de sa-
lud, total es, todo lo malogra, ya no quieren saber de plantas, ni conocer. Eso es
bueno, a ver, que tal el centro de salud, si no hay presupuesto ya no trabajan, ¢aca-
so ellos trabajan gratis?”. Benedicta Gonzales Chavez (Huancancalla) recalca: “En la
posta mucho ponen inyeccidn, con eso calma la fiebre, pero las pastillas es segun,
no puede servir para todo”.

Otros hanpiqgrunas o curanderos reflexionan mds profundamente:

“Hay pastillas que son calidas, el suero es fresco, algunas pastillas no son
buenas y otras son calidas, hasta el doctor no conoce especialmente el produc-
to mas fino para ese mal. Desde la posta de salud me buscan los pacientes que
me conocen: ‘He ido a posta de salud, me quieren mandar al Cusco y por eso

301



Criandonos entre plantas y hombres

he venido acd, me he escapado diciendo voy a ir con mi plata’, diciendo vienen.
Como yo he aprendido, entonces, ‘tal cosa con hierbita nomas faltaba a usted’,
le digo”.

Benedicto Aranivar Alvarez (Anansaya)

“Esa medicina es como calmante, como un drogado puede estar, asi con el
cuerpo como adormecido, porque de vuelta otra vez empieza de 15 dias o de
un mes asi, porque no es casi como nuestra hierba natural, no es asi igual. El
cuerpo, cuando vas a la posta eso nomas acepta y pide el cuerpo, pastilla e in-
yecciones, eso nomas pide”.

Demetrio Ramos Choque (Ocra)

Pero tampoco desprecian lo moderno, pues estan conscientes que algunas enfer-
medades, especialmente las que antes no habia tanto, requieren otros tratamien-
tos, que no basta el uso de las plantas y la medicina tradicional. Lo importante es
saber por qué se dan estas enfermedades, cuyas causas estdn ligadas a la alimen-
tacion.

“Solamente ahora todo doctor dice es cancer, cancer de sangre, cancer de
todo y eso éde qué es?, nosotros mismos, de mucha azlcar tomamos, mucha
sal, de alli habia sido el cancer. Y eso con la planta todo es curable, de ese cancer
hay distintos, por ejemplo cuando el varén puede tener operacion de prostata y
operacion de cualquier otra cosa, de alli es lo que produce cancer. Pero cuando
el cuerpo esta sano, no puede dar. Eso si ya no se puede curar porque ya es pues
por adentro, se hace llaga, entonces como no se puede curar, acd en el campo
no se puede recetar.

Cuando ya no se le puede curar, tu también puedes decirle que ya no puedes
curar y llevar al centro de salud, ya no te puedes meter tampoco”.

Ceferino Segundo Condori Aguilar (Paucarccoto)

9.3.4. Los partos’

“48 nifios han nacido en mis manos, antes daban a luz aca en la comunidad
nomas, no iban a la posta, ahora es obligatorio ir a la posta. Ya no curo nifios.
Hasta de trece afos atendia partos”.

Benedicta Gonzales Chavez (Huancancalla)
Antiguamente, los partos eran atendidos por personas especializadas, conocidas

como parteras o parteros, mayormente mujeres. Las parteras conocian una serie de
plantas y elementos que se utilizaban para ayudar en el parto, que normalmente se

7 Sobre partos, ver seccion 8.7.2.

302



La crianza mutua a través de los anos

hacia de forma vertical. Luego, con la llegada de las postas del Estado, se dispuso
gue todos los partos debieran ser atendidos por personal médico, en los centros de
salud y de manera horizontal. Poco a poco, las parteras han sido desplazadas por las
postas, que “recogen” a las parturientas y las llevan a la posta.

Ceferino Segundo Condori Aguilar (Paucarccoto) explica este proceso: “Parteras
hay, habia sefioras, ahora ya no sé qué serd si atienden, creo que ya no porque el
centro de salud todo lo recoge. Como ahora con la ley del estado todo, todo reco-
gen y no se puede. Cuando dan el parto en sus casas, les echan multa y montdn de
cosas, ya no reconocen a la partera, ellos dicen ‘nosotros somos profesionales’. Pero
yo quisiera que esas enfermeras fueran a las casas, porque dicen no es en su casa,
es en el centro de salud”. Luego recomienda: “Como dice el Estado, pienso que no
debe ser asi el parto y se debe reconocer a las parteras”.

Actualmente, se estd dando la posibilidad de que los partos puedan ser verticales
u horizontales, segln decida la parturienta.

9.4.EL TIEMPO ACTUAL

“También habia pocas personas que sabian leer, mas habia analfabetos sin
educacioén, por eso al teniente gobernador lo traian desde Chinchaypucyo, asi
desde que se ha formado la escuela algunos chicos aprendieron a leer y ahora
ocupan cargos de autoridades”.

Lorenza Puma Chaucca (Sumaro)

En el tiempo actual conviven los saberes antiguos con técnicas y costumbres mo-
dernas, con la educacioén, la electricidad y las carreteras. A continuacién veremos
como los saberes antiguos siguen siendo utiles hoy, seguidamente los mayores del
distrito nos dan algunos consejos para vivir bien.

9.4.1. Predicciones para el aiio 2015

Mientras realizdbamos la investigacion, varios comuneros mayores nos indicaron
como seria el clima para el afo agricola que se iniciaba, apelando a las cabafiue-
las® y algunas sefiales de la naturaleza. Estas “predicciones” las pudimos corroborar
mientras la investigacidn avanzaba, durante el afio 2015.

En octubre 2014, las hermanas Julia y Placida Laurente Chavez de Huancancalla
dijeron que probablemente el afio seria seco. Jorge Gerardo Inca Huaman del ane-
xo Tizabamba (Pantipata) dijo que el clima seria “movido o diferente, porque todo

8 Sobre cabafuelas, ver seccién 1.3.1.

303



Criandonos entre plantas y hombres

esta cambiado”, que seria un afio con poca lluvia o con algunas lluvias torrenciales,
lo mismo nos dijeron varios en Huambomayo. En Parccotica, Julian Chacdn Galle-
gos nos dijo: “No podemos calcular cdmo sera este afio, de mi modesta forma de
pensar, que el afio anterior cayd mucha lluvia y que tal vez este afio seria con pocas
lluvias”.

Siguiendo las cabafiuelas, Angel Huaman Concha (Ocra) afirmé: “Hoy observo
que habra lluvia todavia en el mes de abril, a garuado un poco. Como antes ya
algunos afios se muestra que en el mes de abril sigue lloviendo, el tiempo estad cam-
biando no sé por qué”.

Tal como lo dijeron, la temporada de lluvia 2014-2015 fue irregular, los primeros
meses se atrasaron las lluvias y parecia ser una sequia, luego se regularizé un poco
pero no lo suficiente. Después, las lluvias se prolongaron hasta abril. Todo esto afec-
td los cultivos, pero aquéllos que siguieron las sefiales antiguas pudieron prevenirse
mejor.

9.4.2. Consejos para este tiempo

Algunas personas mayores nos indican que se deben aplicar los saberes tradicio-
nales para poder enfrentar los problemas actuales, y todo eso se debe ensefiar a
los nifios y nifias.

Zendn Messco Huampotupa (Anansaya) explica: “El clima siempre cambia, poco,
no mucho, pero tienes que saber siempre para sembrar como campesino porque
acd a las comunidades campesinas no vienen ni técnicos, ni nada”. El también nos
habla de la importancia del trabajo agricola, y de la vida en el campo como base,
incluso para llegar a ser autoridad:

“Chaynan warmakunapas wifian manan reqsinkuchu puruntapas, ima uma-
llikiia haykunku chaypas, imatapas mana allintan ruwanku hawa llagtakunapi,
llipin suyunchispipas reqsiqa, anchayga umalliyta atinmanmi yachanmanmi.
Wakinkunaga tutamanta p’unchaymanmi allinta yacharispan haykuyta mu-
nanku varayoq kayta munaspa, utag imamanpas umalleq mana allinta yachas-
panku”.

(Los nifios crecen y ni siquiera conocen el campo, entran de autoridad o cual-
quier cosa sin conocer los campos, porque en todo pais el que conoce, ese si
puede gobernar, saber. Pero algunos de la noche a la mafiana se educan, van de
candidatos a alcaldes u otras autoridades sin conocimiento).

Ceferino Segundo Condori Aguilar (Paucarccoto) reflexiona sobre la alimentacion:

“Antes nuestros tatarabuelos vivian muchos afios porque no comian mucho
condimento, ni todo sazonado, entonces si quieres vivir bien, no sal, ni aztcar

304



La crianza mutua a través de los anos

tampoco. En el campo a los nifios no les dan tanto dulce, en la ciudad si todo es
dulce, refresco, comida. A los nifios se les tiene que ensefiar pues”.

9.4.3. Chinchaypucyo y el mercado

“Para qué voy a decir, me vendo bien en el mercado de Chinchaypucyo, cada
vez que vendo, vendo a 60, 70 soles. Yo no puedo ir a Huancaro porque estamos
los dos solitos, mas bien yo les vendo para que lleven a los que van a Huancaro,
manzanilla, toronijil, también vendo mi trigo, afio, oca, lisas, para que lleven a la
feria si es que me dicen véndeme”.

Trinidad Mejia Quispe (Sumaro)

Los productores de Chinchaypucyo tienen el problema de la distancia para llevar
a vender sus alimentos, esto por su ubicacién y porque no tienen carreteras asfal-
tadas, lo que ocasiona que no haya mucho transporte por la zona. Por ejemplo, al
anexo lvin recién llega una carretera desde el 2013, antes tenian que trasladarse a
pie, con caballos o burros.

Casi la unica posibilidad de venta que tenian era cuando llegaban los “rescatis-
tas”, comerciantes que compran alguin alimento y pagan el precio que se les antoja.
La feria dominical del pueblo de Chinchaypucyo sirve mds para el comercio interno
del distrito, llegan algunos comerciantes con productos y objetos traidos de la ciu-
dad, asi como algunos rescatistas. Otra opcién de venta que tienen es la tablada de
Inquilpata, los dias viernes en el distrito de Anta, donde llevan a vender mayormen-
te ganado.

Desde el afo 2012 y gracias al apoyo de la gestion 2011-2014 de la Municipalidad
de Chinchaypucyo, un grupo de productoras y productores del distrito estd ven-
diendo en la feria sabatina de Huancaro, que es la feria de productores mas grande
de la ciudad del Cusco. Estan afiliadas a la Asociacidon Regional de Productores Agri-
colas del Cusco (ARPAC), que es la que organiza esta feria. Alli se puede encontrar la
diversidad de este distrito, producida mayormente de forma natural y con técnicas
tradicionales. Lamentablemente, hay gente que no valora la produccién organica y
espera que les vendan al mismo precio que los productos cultivados con quimicos,
pero también hay otros que aprecian el alimento que traen los agricultores de Chin-
chaypucyo y se han vuelto clientes cotidianos de esta seccidon en Huancaro.

305



r .. =T
|l|-i""":ﬁs:; '\"r Iﬂé}ﬁ'r
-.\..,i I1 K{.-‘

R -

i ds __,..-' "
b AR e

-

-

r

L B ‘r"'!u;_.
T A .

-

Gregorio Chacdn (Racrarumi, Chinchayp
Abad de Chinchaypucyo.

Muestrario de semillas elaborado por los estudiantes. I.E. de Paucarccoto.

306




La transmision de los saberes;
los talleres yachayninchis

“Este cultivo como la papa huayro que los antiguos incas cultivaron, la semilla
tamborqoyllu pusieron de almacigo para poder mejorar la papa y la semilla”.

Juan Jesus Gonzales Chavez,
lero “A” de la I.E San Antonio Abad de Chinchaypucyo.

“El ojo del markhu lo haces calentar en el fogdn, se saca y se pone debajo de
la chompa en la barriga para el dolor de estémago”.

Rony Ccarhuachin Troncoso,
lero “A” de la I.E San Antonio Abad de Chinchaypucyo.

Los saberes de la chacra y de las plantas medicinales que albergan aun nuestros
mayores, requieren ser transmitidos, valorados, puestos en practica en la medida de
lo posible (ya que no todos pueden ser aplicados en estos tiempos), y es importante
gue las nuevas generaciones busquen preservarlos, de esta forma se contribuye a
asegurar su continuidad. Y es mas urgente porque estan en peligro de extinguirse mu-
chos de nuestros alimentos oriundos, que aparte de ser muestra de toda nuestra bio-
diversidad, aseguran nuestra soberania alimentaria y la de las generaciones futuras.

Como parte del proyecto “Cridndonos entre plantas y hombres: Recuperacion y
transmision de los saberes agricolas y medicinales como parte del patrimonio cultu-
ral inmaterial del Distrito de Chinchaypujio”, en el afio 2014, también se desarrolla-
ron talleres llamados “Yachayninchis: saberes de la chacra”, dirigidos a estudiantes
de Instituciones Educativas del distrito, con la finalidad de reencontrar a los nifios y
nifias con esos saberes.

Algunos de los saberes recopilados por los estudiantes encabezan cada una de
las secciones de este capitulo, como muestra de lo que se iba trabajando.

307



Criandonos entre plantas y hombres

10.1. LA PROPUESTA DE TALLERES
“YACHAYNINCHIS: SABERES DE LA CHACRA”

“Cuando no da fruto hay que sobar con pantalén negro”.

Yeni Gloria Ccallo Sacsahuillca, 2do de secundaria de la I.E. N° 501096
de Paucarccoto, refiriéndose a la calabaza blanca.

Yachayninchis significa “nuestros saberes”, y es la denominacién que le dimos
para resaltar que se trata de saberes propios del entorno cultural de los estudian-
tes. Los talleres se realizaron cada 2 semanas (2 veces al mes), entre los meses de
abril y noviembre de 2014. La realizacidn de los talleres estuvo a cargo de promoto-
res, que fueron estudiantes de cada institucidon educativa participante, capacitados
y monitoreados por los encargados de este proyecto.

Los talleres se realizaron con una constante revisién y replanteo, segun el avance
en cada Institucién Educativa. A lo largo del afio se desarrollaron reuniones de ca-
pacitacidn y coordinacidn con los promotores culturales para la explicacion y puesta
en practica de la metodologia a desarrollar en los préximos talleres. Asi mismo,
hubo un monitoreo constante del equipo del proyecto en los talleres que se realiza-
ban en las distintas instituciones educativas.

10.1.1. Objetivos de los talleres

“Se planta alrededor de la chacra como seguridad porque tiene espinitas y
punza a los pies, para no ingresar facil a la chacra”.

Miriam Soledad Janampa Quispe, 2do de secundaria de la I.E. N° 501096
de Paucarccoto, refiriéndose a la hierba ortiga de flor amarilla.

El objetivo general de estos talleres fue generar en los estudiantes la valoracion
por sus saberes agricolas ancestrales y el interés por la proteccion de su biodiversi-
dad, a través de las actividades propias del taller.

Los objetivos especificos fueron:

¢ Creacion del registro y muestrario de semillas y plantas medicinales en la Insti-
tucién Educativa, que serviria como experiencia a la Institucion para apostar por
su soberania alimentaria.

¢ Intercambioy aprendizaje intergeneracional entre los mayores y los estudiantes,
a través de reuniones donde les transmitieron sus saberes.

¢ Incentivar la investigacion y experimentacion en torno a los saberes agricolas y
el ciclo de vida de las plantas alimenticias y medicinales.

308



Los talleres “Yachayninchis”

e Realizacidn de calendarios agrofestivos de los cultivos agricolas mas importan-
tes de la comunidad.

e Fomentar el respeto y cuidado hacia la biodiversidad existente en la comunidad.

10.1.2. El convenio entre la Municipalidad y las Instituciones Educativas

“Su secreto es tirar una semilla y dar una vuelta y asi sucesivamente”.

Julio César Troncoso Huayllas, lero “A” de la I.E San Antonio Abad
de Chinchaypucyo, refiriéndose a la calabaza.

Para empezar se firmd un convenio entre la Institucién Educativa y la Munici-
palidad Distrital. Las partes firmantes fueron, por una parte el director(a) y por la
otra parte el alcalde de la Municipalidad, que se comprometian para viabilizar estos
talleres a través de las siguientes personas, por parte de la Institucidon Educativa se
delegaba responsabilidades al director y al profesor(a) a cargo del aula; y por la Mu-
nicipalidad se delegaba el equipo del proyecto de cultura con el apoyo de Crespial.

En dicho documento, ambas partes asumieron algunos compromisos. La Institu-
cion Educativa se comprometid a brindar seguimiento, apoyo, recordatorios y mo-
tivacion a los estudiantes para que desarrollen las tareas dejadas en los talleres;
apoyar y realizar seguimiento al promotor cultural designado por la Instituciéon Edu-
cativa; brindar un aula para los talleres, asi como un espacio dentro del aula acorde
para hacer el muestrario de semillas y plantas medicinales.

También se comprometieron a facilitar equipos de video y sonido, en caso los
tuviera la institucion, para el desarrollo de ciertos talleres. Ademas, integrar los
temas sobre la recuperacion de los saberes agricolas y medicinales a algunas de las
tareas dejadas en la clase, en los cursos que vean por conveniente. Y asi apoyar con
la investigacion de los estudiantes para estos talleres. Finalmente, asignar una nota
académica por el desempefio de los estudiantes en los talleres.

Por su parte, la Municipalidad Distrital de Chinchaypujio, conjuntamente con el
apoyo de Crespial, se comprometid a capacitar y dar los incentivos econémicos al
promotor cultural encargado de realizar los talleres, dar la metodologia y desarrollo
de los talleres, hacer el monitoreo constante, el apoyo y seguimiento al desarrollo
de los talleres a través del equipo encargado del proyecto.

También, entregar previamente al profesor(a) encargado, la informacién de lo
gue consistiria cada uno de los talleres, asi como los productos que los estudiantes
debian entregar y asi facilitar el seguimiento de los profesores y del promotor cultu-
ral. Ademas, facilitar los insumos necesarios para hacer el muestrario de semillas y
plantas medicinales, apoyados con algunos materiales reciclados que los estudian-
tes pueden tener en sus casas.

309



Criandonos entre plantas y hombres

Otros compromisos fueron: facilitar los insumos y refrigerios necesarios para el
desarrollo de los talleres, elaborar y proporcionar los videos de mayores del distrito
gue manifiestan sus distintos saberes, asi como coordinar la participacion de per-
sonas mayores en algunos talleres. Elaborar el calendario agrofestivo de 2 cultivos
simbdlicos de la comunidad donde estd ubicada cada Institucién Educativa, a partir
de las averiguaciones y dibujos hechos por los estudiantes. Hacer evaluaciones del
avance de los alumnos y entregar las respectivas notas al profesor encargado de
la Institucion educativa. Finalmente, poner el nombre de la Institucion Educativa y
profesores que apoyaron en la realizacién de los talleres Yachayninchis en el libro
a publicar.

Luego vino la elaboracion de la metodologia por el equipo a cargo del proyecto,
la seleccién de los promotores culturales en cada una de las instituciones educati-
vas, y su respectiva capacitacién en la metodologia de cada uno de los talleres, para
que ellos los realicen en su institucidén educativa.

10.1.3. Personas con las que se realizaron los talleres?

“Se recoge como cuidando y no puedes agarrar con tu mano sucia porque se
seca rapido”.

Gisela Paile Ccallo, 6to de primaria de la I.E. Martin Estrada Puma
de Sumaro, refriéndose a la hierba palma real.

Se trabajé con estudiantes del 6to de primaria, 1ro y 2do de secundaria, contan-
do con el apoyo de los respectivos profesores de aula y directores de las institucio-
nes educativas. Las aulas seleccionadas para desarrollar los talleres fueron:

e ler grado “A” y lero “B” de secundaria, de la I.E. San Antonio Abad en la comu-
nidad de Chinchaypucyo.

e 6to grado de primaria y lero de secundaria de la I.E. N°50140 en la comunidad
de Parccotica.

e 6to grado de primaria y 2do de secundaria de la I.LE. N° 501096 en la comunidad
de Paucarccoto.

e 6to grado de primaria y lero de secundaria de la I.E. Martin Estrada Puma en la
comunidad de Sumaro.

Para los promotores se solicitd alumnos de 4to y 5to de secundaria de las res-
pectivas instituciones, éstos fueron designados por las instituciones educativas, en
algunos casos sugirieron un promotor o promotora, pero en otros propusieron a
dos por institucién.

1 Los nombres de los profesores, estudiantes y promotores, figuran en el anexo Fuentes orales y participantes
del proyecto.

310



Los talleres “Yachayninchis”

10.2. DESARROLLO DE LOS TALLERES
“YACHAYNINCHIS: SABERES DE LA CHACRA”

10.2.1. Iniciando la experiencia

“Debes recoger con cariio y conservar en un lugar fresco y limpio”.

Jesus Gerardo Troncoso Mejia, 6to de primaria de la |.E. Martin
Estrada Puma de Sumaro, refiriéndose a la hierba manka p’aki.

Se inicié coordinando con las Instituciones Educativas a trabajar: Se les presentd la
propuesta de los talleres y con ellos se determind con qué grados escolares se traba-
jaria y quiénes serian los promotores culturales. En un principio lo ideal era que sean
2 promotores por Institucidn Educativa, pero en las Instituciones Educativas de las
comunidades de Parccotica y Sumaro se opté por tener un solo promotor cultural.

Como siguiente paso, el equipo a cargo del proyecto elaboré la metodologia de
los talleres, incluyendo juegos, fichas explicativas, videos, visitas de personas mayo-
res y otros ejercicios; procurando visibilizar que tanto los alimentos que cultivamos
como las plantas medicinales son seres vivos con los que convivimos y a los que
debemos respetar y cuidar. Se optd porque las partes explicativas sean minimas,
gue se dieron sobre todo en las primeras sesiones. La metodologia planteada tenia
mucha flexibilidad, que dependia de la empatia de los estudiantes a realizar las ac-
tividades, asi como el nivel de avance de cada aula con su promotor cultural.

Luego vino la capacitacidn a los promotores culturales, el 20 de marzo, donde se
les explicd en qué consistirian los talleres y el trabajo que ellos tenian que desarro-
llar. Se les entregd una guia impresa del desarrollo de los primeros 3 o 4 talleres que
llevarian en las aulas, y se les explico cada item poniendo en practica los juegos u
otras actividades a desarrollar con los estudiantes. La misma metodologia se siguid
en las siguientes capacitaciones a los promotores, que fueron el 3 de mayoy el 5
de julio. En las capacitaciones también se absolvieron consultas, o se replantearon
algunas acciones segun los avances en las distintas instituciones.

10.2.2. Desarrollo de los talleres
“Debes sembrar cascara de naranja, cada 5 metros, para que no entren gu-
sanos”.

Ivan Rosinaldo Puma Estrada, lero de secundaria de la |.E. Martin
Estrada Puma de Sumaro, refiriéndose al maiz blanco.

Describimos cdmo se fueron desarrollando todos los talleres.

311



Criandonos entre plantas y hombres

Elaboracion del calendario agrofestivo. I.E. de Paucarccoto.

ol T ” .
La humaredas para espantar al granizo. Dibujo de Rosa Clemencia Huamdan Olmos, 2do de secundaria,
I.E. de Paucarccoto.

312



Los talleres “Yachayninchis”

Taller 1: Nuestras semillas

® Juego “La piramide de la vida”: Para romper el hielo con los estudiantes, el pro-
motor inicié con este juego, que plantea que los estudiantes se agrupen en ani-
males carnivoros, animales herbivoros y plantas, seguidamente se persigan para
alimentarse (los carnivoros a los herbivoros, los herbivoros a las plantas). A partir
de ello los estudiantes reflexionaron sobre por qué las plantas y semillas son tan
necesarias, y quiénes se afectarian (animales o personas) si ellas no estuvieran.
Al finalizar este juego el promotor se presentd, contd en qué consistiran los talle-
res y qué se buscaba lograr.

¢ Las semillas: Luego se dio una conversacion del promotor con los estudiantes so-
bre la importancia de las semillas para vivir (en nuestra alimentacion y salud), las
consecuencias de la disminucion progresiva de las semillas y de las plantas me-
dicinales por el ingreso de quimicos (como fertilizantes, insecticidas, herbicidas,
etc.) y semillas transgénicas. Y sobre lo que constituyen nuestras comunidades
gue aun mantienen parte de su biodiversidad, para desencadenar en lo necesa-
rio que en estos tiempos es empezar a hacer almacenes de semillas de plantas
alimenticias y medicinales para poder conservarlas, proteger nuestra biodiversi-
dad, asi como la alimentacidn y la salud de las generaciones posteriores. Se les
entregaron unas fichas explicativas de estos temas.

e Pautas para realizar un muestrario de semillas y herbario de plantas medicina-
les: Finalmente se les explicd cdmo realizar el muestrario de semillas y de plantas
medicinales de la zona, cdmo registrarlas. Se les entregé fichas de registro de
saberes de semillas y de plantas; y se les indicé que desde el siguiente taller
debian traer sus semillas y plantas medicinales, poniéndose de acuerdo para no
repetirlas.

Nos parecié importante que en el primer taller salgan del aula, quitando los pa-
rdmetros que los estudiantes ya tienen pre establecidos por la educacion formal.

En el momento de reflexidén y conversacion, resaltamos que si bien los estudian-
tes conocen de la diversidad de su comunidad y algunos saberes en torno a ésta,
lo ven como algo cotidiano y no le dan el valor que deberia tener en estos tiem-
pos. Pues dentro de su forma de vida actual y las otras realidades que conocen, no
conciben que esta diversidad puede perderse, tampoco conciben no tener semillas
algun dia, y mucho menos que falte la comida y tener que comprar como ya esta
sucediendo en las ciudades, para ellos la comida siempre va a existir.

Taller 2: Conociendo nuestras plantas

¢ Video testimonial de saberes: Se proyect6 un video donde personas mayores de
varias comunidades de Chinchaypucyo cuentan algunos saberes en relacion a la
chacra; luego se conversd con los estudiantes sobre qué les parecio, si reconocie-
ron a algunos de los abuelos que hablaron, si conocian esos saberes o conocen

313



Criandonos entre plantas y hombres

otros, y se les motivd para que al préximo taller averiglien de sus abuelos o los
mayores de su comunidad, sobre algun cultivo en la chacra o planta medicinal.

e Seguimiento al muestrario de semillas y de plantas medicinales: Con los estu-
diantes que hubieran traido semillas o plantas, se fue orientando al grupo sobre
como guardarlas y registrarlas.

¢ Juego “Las diferencias”: Busca desarrollar la capacidad de observacién, un gru-
po de estudiantes salen del aula y al volver comentan qué cambios ven en los
companieros. Y en base a esa experiencia se les explicd que en la naturaleza todo
va cambiando de un dia para otro, desde los astros del cielo, los animales, los
insectos, el clima, etc.; y estos cambios son los que determinan cémo van cre-
ciendo nuestras plantas. Esto es conocido por las personas mayores de nuestra
comunidad porque generacion tras generacidn han ido observando, escuchando,
oliendo, palpando, probando, sintiendo y comunicandose con la naturaleza.

e Explicacidn de fichas de seguimiento: Se explico a los estudiantes cémo hacer las
fichas de seguimiento de plantas, ya que como la naturaleza, nuestros cultivos
también estan cambiando con el apoyo de todos los seres de su entorno (plan-
tas, insectos, animales, clima, astros, humanos, etc.); y es por ello que debemos
aprender a observarlas, tal cual lo han hecho nuestros antepasados. Por ello los
estudiantes debieron escoger una planta alimenticia que esté cerca de ellos e
ir observandola como minimo 3 veces al mes e ir anotando los cambios en las
fichas de seguimiento. En caso se acabe el ciclo de la planta (es decir que ya haya
producido y se haya muerto) podian iniciar con otra que recién esté naciendo.

La presentacién del video, donde podian reconocer a personas mayores que co-
nocen o al menos los han visto en el distrito, contribuyd a que los vean de otra
manera y genere un interés en escucharlos, debido a que en el distrito se esta per-
diendo la valoracién del saber de los mayores e incluso a veces son relegados en
algunas reuniones o asambleas.

El juego de “Las diferencias” sumado al video; nos parece que ayudd a que los
estudiantes puedan salir un poco de lo que ellos asumen como algo cotidiano, como
es su diversidad y los saberes en torno a ésta; para reflexionar un poco sobre todo
el conocimiento que estd acumulado en las personas mayores, en ellos mismos y
en la naturaleza.

Taller 3: Calendario agrofestivo de un cultivo |

e Juego “Variedades de semillas”: Se formaron grupos, a cada grupo se le entrego
un paquete de fotos de variedades de alimentos que cultivamos y otro paquete
con variedades de nombres de estas mismas fotos; se les dio un tiempo determi-
nado para que ubiquen cada foto con su nombre, y esto quedé pegado en el aula.

e Completar variedades de semillas: Se les pidié que completen el trabajo anterior

314



Los talleres “Yachayninchis”

con las variedades de alimentos que faltan, escribiendo sus nombres en diferen-
tes tarjetas.

e Seleccion del cultivo a trabajar: Se conversé con los estudiantes sobre todas las
variedades de cultivos que tenemos en nuestra comunidad y lo importante que
es conocerlas y recuperarlas. Entonces se les pididé escoger un cultivo por aula
gue sea oriundo de la comunidad y que se siga cultivando, para que en base a los
saberes en sus comunidades, puedan armar el calendario agrofestivo.

Los cultivos escogidos fueron:

e ler grado “A” de secundaria la I.E. San Antonio Abad en la comunidad de Chin-
chaypucyo: Calabaza

e ler grado “B” de secundaria la |.E. San Antonio Abad en la comunidad de Chin-
chaypucyo: Maiz

¢ 6to grado de primaria de la I.E. N°50140 en la comunidad de Parccotica: Papa

e lero de secundaria de la I.E. N°50140 en la comunidad de Parccotica: Habas

e 6to grado de primaria de la I.E. N° 501096 en la comunidad de Paucarccoto:

Frejol

e 2do grado de secundaria de la |.E. N° 501096 en la comunidad de Paucarccoto:
Maiz

e 6to grado de primaria de la I.LE. Martin Estrada Puma en la comunidad de Su-
maro: Trigo

e ler grado de secundaria de la I.E. Martin Estrada Puma en la comunidad de
Sumaro: Quinua.

e Explicacidn del calendario agrofestivo: Se les entregd una ficha explicativa y en
base a ésta se les explicé qué es un calendario agrofestivo, para qué nos sirve,
los elementos que contiene: actividad agricola, seiales, rituales, comidas, festivi-
dades, juegos, caminar de los astros. Luego se dejé pegado en el aula un cuadro
guia sobre los elementos que tendrd su calendario agrofestivo, y asi pudieran ir
familiarizdndose con el cuadro y su contenido. Se les pidié que averiglien algo del
cultivo escogido.

e Revision del avance del muestrario de semillas y herbario de plantas.

Para la seleccion de los cultivos escogidos en cada aula, se complicd un poco en
la Institucion Educativa de Chinchaypucyo, porque alli asisten estudiantes de otras
comunidades como Anansaya, cuyo cultivo mas simbdlico es la papa, pero que no
lo es en la comunidad de Chinchaypucyo. Finalmente se tuvo que decidir mayorita-
riamente.

Hasta este momento, si bien algunos estudiantes ya traian semillas, no traian
avance de las fichas; y esto obedecia a que en algunos casos los profesores y promo-
tores culturales no estaban haciendo un seguimiento, ni recordatorio de las tareas.

315



Criandonos entre plantas y hombres

Esto complicaba el avance ya que al ser los talleres bastante espaciados, cada 2
semanas, sucedia que los estudiantes olvidaban sus compromisos.

Taller 4: Calendario agrofestivo de un cultivo Il

e Repaso del Calendario Agrofestivo: Con el cuadro del calendario agrofestivo que
estaba pegado en el aula desde el taller anterior, se pregunto a los estudiantes
qué averiguaron del cultivo escogido y en base a lo que contaron se les explicd
como ir llenando el cuadro para armar el calendario del cultivo elegido.

e Visita de una persona mayor: En este taller una persona mayor de la comuni-
dad donde estd ubicada la institucidn educativa, compartié sus saberes con los
estudiantes respecto al cultivo escogido y los estudiantes le hicieron preguntas
al respecto.

¢ Divisidn en grupos y recordatorio de tareas: Los estudiantes se agruparon segun
afinidad en 6 grupos de 3 o 4 personas, para que averiglien dos meses del calen-
dario agrofestivo. Es decir: a) grupo 1: junio y julio; b) grupo 2: agosto y setiem-
bre; c) grupo 3: octubre y noviembre; d) grupo 4: diciembre y enero; e) grupo 5:
febrero y marzo; f) grupo 6: abril y mayo.

Si se habia dejado el cuadro del calendario agrofestivo pegado en el aula, el taller
anterior, era para que los estudiantes vayan socializandose con él y averiguando en
base a éste, pero en algunos casos nuevamente no hubo un seguimiento por parte
de algunos profesores y promotores culturales; por lo que algunas aulas se encon-
traron en las mismas condiciones que el taller anterior.

A partir de este taller, la Institucién Educativa N°50140 en la comunidad de Par-
ccotica dejé de participar por problemas de coordinacion con el promotor cultural,
pues no se llegaban a realizar los talleres y ya habia un retraso de varias sesiones.

La visita de una persona mayor al aula, en un primer momento nos genero cierta
preocupacion porque los estudiantes, por su propia actividad, podian aburrirse e
incluso faltar respeto a la persona mayor. Pero fue una grata sorpresa que en las 3
instituciones en que se coordind las visitas, las personas mayores, sin ser profeso-
res, tuvieron su propia metodologia para conversar con los estudiantes (haciéndolo
fuera de clases sentados en el piso, llevando muestras de variedades, entre otras
estrategias), asi los tuvieron bastante atentos y generaron preguntas al respecto. El
otro tema de su atencién fue el respeto a una persona mayor, y asumimos que tam-
bién se debia a que hablarles a los estudiantes de cosas que ellos conocen y cultivan
en sus casas, resultaba motivador para su participacion.

Taller 5: Calendario agrofestivo de un cultivo Il

e Juego trilla, trigo, trigal: Se realizd un juego de atencién con las palabras claves:
a) trilla, girar; b) trigo, sentarse; c) trigal, pararse. Primero las palabras se apuntan
en la pizarra, luego de unos minutos y de practicar el juego, se borran estas pala-

316



Los talleres “Yachayninchis”

bras y cada vez las indicaciones se dan mas rapido, los que se equivocan pasan al
frente a ser observadores y jurados.

e Revision de avance del cuadro y aporte de todos: Se revisé con todos los estu-
diantes, el profesor, el promotor cultural y alguien del equipo del proyecto; el
avance del cuadro, si hay cosas que corregir o completar. Aqui, independiente-
mente del grupo de cada uno, todos podian aportar en completar los saberes.

e Revision de avances de muestrario de semillas y herbario de plantas: Se verifico
el avance de los estudiantes en:

e lLas semillas en el muestrario de semillas.

¢ Laficha de registro de semillas, nos la llevamos para revisar.

¢ El herbario de plantas medicinales.

¢ Laficha de registro de plantas medicinales, nos la llevamos para revisar.
¢ Fichas de seguimiento a plantas

El juego de trilla, trigo, trigal; a pesar de ser un juego corto de atencién, nos
daba buen resultado para iniciar el taller porque descargaba a los estudiantes de
las clases anteriores y los concentraba para las actividades posteriores, por eso lo
volvimos a usar en talleres posteriores.

En la revision del avance de los cuadros, si bien ya habia un avance de los estu-
diantes, en algunos casos se percibia que nuevamente no habia habido una moti-
vacién o seguimiento entre taller y taller para seguir alimentado el cuadro, sélo se
avanzaba en los talleres mismos o el dia previo. A los promotores culturales a veces
les dificultaba ir en la semana a las aulas a recordar las tareas, porque algunos de los
profesores de otros cursos no les permitian salir en momento de clase, o tampoco
podian interrumpir la clase de los estudiantes.

En el caso de las fichas que ya se iban entregando y revisando, algunas consignas
no habian sido respondidas adecuadamente por falta de orientacién constante, y
también porque se pretendia tener mucha informacidn que para los estudiantes no
era facil de expresar de manera escrita.

En cuanto a las fichas de seguimiento, los estudiantes no entregaban, y al ver que
el periodo de talleres se acortaba al esperado inicialmente (por varias cancelacio-
nes de talleres en las distintas instituciones educativas), preferimos darle importan-
cia al otro material pendiente.

Taller 6: Calendario agrofestivo de un cultivo Il

¢ Juego “dibujar la vida de tu cultivo”: Se dividid al aula en 4 grupos y a cada grupo
se denomind con un tiempo del ciclo agricola: a) tiempo de siembra; b) tiempo
de crecimiento; c) tiempo de cosecha y d) tiempo de alimento. A la indicacién del
promotor cultural, un integrante de cada grupo empezé a dibujar en un papelote,
todo lo relacionado a su cultivo en el tema designado, cuando el promotor decia

317



Criandonos entre plantas y hombres

“cambio” tenia que pasar otro integrante del grupo, y asi todos los integrantes
completaron el dibujo. Al terminar cada grupo explicé por qué hizo asi su dibujo,
visualizandose todos los elementos que confluyen y cudles faltan en los tiempos
que involucran al cultivo escogido.

e Revisidn de cuadro de calendario agrofestivo de un cultivo: Se les dividié en dos
grupos; en el grupo 1 estaban los que han trabajado los meses de enero a junio
y en el grupo 2 desde julio a diciembre. A cada grupo se le dio 5 minutos aproxi-
madamente, para que se acerque a su calendario y complete lo que crea que estd
faltando. Luego, los del grupo 1 se fueron al calendario del grupo 2 y viceversa, y
con el apoyo de un promotor en cada grupo, revisaron el cuadro llenado por los
otros e hicieron sus aportes.

A estas alturas, en las instituciones educativas que eran 2 promotoras culturales,
las estudiantes optaron por dividirse las aulas, ya que estaban sobrecargadas con
los trabajos propios de su grado.

El juego de “dibuja la vida de tu cultivo”, ayudé a visualizar qué elementos no
estaban considerando en el cuadro del calendario agrofestivo.

La idea de hacer que revisen por partes y entre todos lo avanzado del cuadro del
calendario agrofestivo fue porque, si bien por cuestiones practicas se dividié a los
estudiantes en grupos por meses para que avancen, la elaboracion del cuadro era
colectiva al igual que los saberes, y por ello los estudiantes no debian limitarse a
solo escribir en su parte sino también poder aportar en la de otros.

Taller 7: Calendario agrofestivo de un cultivo IV

e Juego “Trilla, trigo, trigal”: Es el mismo juego de atencidn sdlo que con una pa-
labra clave mas a) trilla, girar; b) trigo, sentarse; c) trigal, pararse; d) canasta re-
vuelta, todos cambian de sitio.

® Presentacion de cuadro de calendario agrofestivo: Cada grupo presentd a su
profesor y personas mayores todo lo que investigaron y los aportes que tuvieron
de otros estudiantes, en los meses que les habia tocado sobre el cultivo elegi-
do. También dijeron las fuentes (personas quiénes le contaron esta informacion).
Conforme fue terminando cada grupo, las personas mayores y los profesores die-
ron aportes o sugerencias para terminar el cuadro.

e Decision, si cuadro ya esta listo o falta terminar: Luego de la exposicion los es-
tudiantes decidieron si ya habian acabado el cuadro o necesitan unos dias mas
para completarlo.

e Revisidn de avances de muestrario de semillas y herbario de plantas, y recojo de
fichas de registro ya acabadas.

La presentacién del cuadro por los estudiantes, se limité a que lean lo escrito; qui-

318



Los talleres “Yachayninchis”

za fue un error nuestro el plantear formas académicas y no hacer una presentacion
mas libre. En algunos casos no estuvo el profesor asignado al aula en la exposicién.
Lo que si, en la mayoria de los casos optaron por unos dias mas para completarlo.

Taller 8: Calendario agrofestivo de un cultivo V

Juego “Atrapa tu sitio”: Se dividid en 2 grupos el aula, cada grupo se senté en
circulo, y a cada persona de cada grupo se les dio una tarjeta con el nombre de un
cultivo para que se la peguen en el pecho. Una persona de cada grupo se puso en
el centro y debia decir caracteristicas comunes de cultivos, de manera que obli-
gue que todos los cultivos que fueron referidos tuvieran que cambiarse de lugar
obligatoriamente, asi el del medio podia coger rapidamente un sitio vacio en el
circulo. El que se quedaba sin sitio se colocaba en el centro y debia decir alguna
caracteristica comun a mas de uno. Nadie podia repetir el sitio.

Dibujando el calendario agrofestivo: Se llevé impreso el cuadro del calendario
que se elaboro en el aula, y se pidié que cada estudiante se inscribiera en dos
dibujos a realizar. Se les entregd los materiales respectivos para hacer sus dibu-
jos, y empezaron a realizarlos, podian entregarlo ese dia o en el siguiente taller.

Revisidn de avances de muestrario de semillas y herbario de plantas y recojo de
fichas de registro ya acabadas.

Taller 9: Calendario agrofestivo de un cultivo VI

Juego “Foto en movimiento de mis cultivos”: Se formaron 4 grupos, cada uno
con un tema: a) tiempo de siembra; b) tiempo de crecimiento; c) tiempo de co-
sechay d) tiempo de alimento. En 5 minutos, cada grupo debid preparar y repre-
sentar una “fotografia” que incluyera todo lo relacionado a su cultivo que estan
trabajando en el calendario, primero debian estar estaticos por 30 segundos, y
luego poner la fotografia en movimiento y con sonido por otros 30 segundos.

Dibujando el calendario agrofestivo: Los estudiantes siguieron dibujando la par-
te que les tocaba del calendario. Se recogieron los dibujos acabados.

Revision de avances de muestrario de semillas y herbario de plantas y recojo de
fichas de registro ya acabadas.

El juego de las fotos gustéd mucho en las aulas que se logrd realizar. Y nos sorpren-

did la creatividad de los estudiantes para relacionarlas con sus saberes de la chacra.

Con respecto a los dibujos, es algo que les agrada a los estudiantes; es mas algu-

nos se animaron a hacer mas de 2 dibujos.

A estas alturas ya habian entregado varias fichas de registro, y el muestrario de

semillas y plantas medicinales estaba bastante avanzado.

319



Criandonos entre plantas y hombres

Taller 10: Calendario agrofestivo de un cultivo VII

e Juego “Trilla y trigo”: Se les dividid en dos grupos de igual nimero, y sentados
en sus sillas, dejando cierta distancia entre ambos grupos, uno de los equipos se
llamad “trilla”, y el otro “trigo”. Si se dice “trilla” éstos se levantan y los “trigo” se
sientan; si se dice “trigo”, son estos los que se levantan y los de trilla los que se
sientan; en cambio, si dice “trigal”, nadie se mueve. Cada vez que un jugador se
mueve a la posicién que no debe, o simplemente hace un movimiento vacilante,
sale y pasa a ser observador.

e Construccion del calendario agrofestivo: Se recibieron los dibujos de todos los
estudiantes y con ellos se empez6 a armar el calendario agrofestivo en una de las
paredes; colocando el cultivo escogido en el centro, alrededor los meses y ubican-
do los dibujos. Luego de haber armado el calendario, los estudiantes lo revisaron
y opinaron si todo estaba bien o faltaba algo. Si faltaba algo, se pregunté quién
se ofrecia para dibujarlo o viendo quién no habia cumplido, se le pasé esa tarea.

e Revisidn y entrega final de muestrario de semillas y herbario de plantas, recojo
final de fichas de registro ya acabadas.

La construccion del calendario por todos los estudiantes de cada aula, con pro-
motores culturales y alguien del equipo de proyecto, gusté mucho a los estudiantes,
pues veian concretado su esfuerzo y eran ellos mismos quiénes lo construian. Se
esforzaron por ubicar sus dibujos donde lo veian conveniente y corregir lo que no
estaba acorde, asimismo se ofrecieron a hacer mas dibujos para completar tanto en
el momento como en los dias posteriores.

Taller 11: Clausura

Entrega de Calendario Agrofestivo del cultivo escogido: Se entreg6 el calendario
impreso a los estudiantes y al profesor a cargo, y conjuntamente con los estudiantes
se hizo un recuento de lo realizado, lo logrado, lo aprendido y compromisos con sus
semillas y plantas medicinales.

Se entregaron algunos reconocimientos a los que cumplieron con todos los tra-
bajos acordados, asi como publicaciones de Chinchaypucyo y utiles escolares a to-
dos los estudiantes del aula.

Se dio un compartir de alimentos entre todos los presentes.

10.2.3. Algunos logros e inconvenientes generales

“Cuando su fruto esta pequefio no se mira porque se puede podrir”.

Luz Rudy Gonzales Acufia, 2do de secundaria de la I.E. N° 501096
de Paucarccoto, refiriéndose al k’usi.

320



Los talleres “Yachayninchis”

Entre los logros generales de esta experiencia, se creé el primer registro y mues-
trario de semillas y plantas medicinales en cada Institucion Educativa, y se realiza-
ron calendarios agrofestivos de los cultivos mas importantes como son calabaza,
frejol, maiz, papa, quinua y trigo.

Desde un aspecto educativo, se transmitié a los promotores culturales metodolo-
gias y técnicas para la realizacion de estos talleres. Se validé algunos juegos o dina-
micas adaptadas a los saberes agricolas y medicinales. Se abrié un posible espacio
de comunicacidn y aprendizaje con las personas mayores, como fuentes de saberes
diversos y necesarios en estos tiempos. Se transmitid a las instituciones educativas
acciones educativas que van en correlacién con la proteccién de su diversidad y la
validacion de los saberes ancestrales de las personas mayores de la comunidad.

También hay que sefalar que se fomentd el interés en los promotores cultura-
les y en estudiantes para la valoracién por sus saberes agricolas y medicinales, asi
como el interés por la proteccidn de su biodiversidad.

Y como inconvenientes generales mencionamos que inicialmente se planificaron
15 talleres, sin contar la clausura, pero con los constantes talleres suspendidos por-
gue se cruzaban con otras actividades de las instituciones educativas, se redujeron
a 10 talleres. La institucidn educativa de la comunidad de Parccotica no pudo cul-
minar los talleres, lo que generd un vacio en mostrar la diversidad de cultivos en el
calendario agrofestivo.

Algunos talleres no se pudieron desarrollar completos porque por mas que esta-
ban previamente planificados, se cruzaron con alguna otra actividad de la institu-
cion educativa imprevista como examen o visita de alguna institucién. No todos los
profesores participaron en la realizacién de los talleres, por ello en algunos casos no
hubo seguimiento, ni motivacion a los estudiantes para cumplir los trabajos.

Hubo bastante disposicién de los promotores culturales que continuaron duran-
te todo el proceso de los talleres, pero en algunos casos se vieron obstaculizados de
cumplir su labor de seguimiento porque no encontraron el apoyo de sus profesores,
tanto para permitirles salir de sus clases, como cuando los profesores del aula impli-
cada en el taller, no les dieron espacio para recordar las tareas.

No se pudo concretar el encuentro de los estudiantes de las distintas institu-
ciones educativas por cuestiones de presupuesto de la Municipalidad, dificultad
de coordinacion con las instituciones educativas para que los estudiantes puedan
asistir, asi como porque ya no habia tiempo, debido a que los promotores culturales
y estudiantes habian pedido acabar en el mes de noviembre.

321



Criandonos entre plantas y hombres

10.3. ALGUNAS EXPRESIONES BRINDADAS
POR LOS ESTUDIANTES EN SUS FICHAS
DE REGISTRO

“Dicen que cuando a un zorro le dolia la panza, dijo a todos sus compafieros
‘me duele la panza’ pero no podian hacer nada y estaba triste llorando. Y la
mufiia le dijo ‘¢Qué pasd?’ y él le dijo ‘Me duele’, la muiia le dijo: ‘Toma mis
hojas y masticalo’, asi pasé su dolor y el zorro agradecid”.

Wadner Mejia Llacta, 1lero “B” de la |.E San
Antonio Abad de Chinchaypucyo.

Compartimos algunas expresiones que pusieron los estudiantes en el llenado de
sus fichas de registro de semillas y de plantas medicinales.

10.3.1. Fichas de registro de semillas

Como se explicd en el proceso de desarrollo de los talleres, los estudiantes tu-
vieron que llenar una ficha de registro de semilla por cada semilla que aportaran al
muestrario de semillas. Seleccionamos algunas de las preguntas con las respuestas
mas interesantes que dieron algunos estudiantes, indicando a qué planta se refe-
rian.

e ¢Sabes sila planta de la semilla ha tenido alguna enfermedad? ¢ Cual?:

e Lisas: “Si, cuando cae granizada entra rancha” (Jhon José Gonzales Acufia,
6to de primaria de la I.LE. N° 501096 de de Paucarccoto).

e Tipo de suelo y clima:

¢ Maiz hank’a sara: “Suelo arcilloso con un clima templado, no hace mucho
frio” (Gisela Payle Ccallo, 6to de primaria de la I.LE. Martin Estrada Puma de
Sumaro).

e Descripcion fisica de la planta y fruto:

e Haba Amarilla: “El haba es una planta verde con fruto de color café, tiene
tamafio de 2 metros, su flor es de color morado y su forma es chueco. Crece
en lugares secos y pedregosos” (Remberti Sdnchez Quispe, 6to de primaria
de la I.E. Martin Estrada Puma de Sumaro).

e Alguna sefial o ritual en torno a la semilla:

e Lisas: “Cuando siembran ponen pago a la Pachamamay t’inka a cada sector”
(Jhon José Gonzales Acufia, 6to de primaria de la I.LE. N° 501096 de Paucarc-
coto).

322



Los talleres “Yachayninchis”

Frejol: “Se t’inka con la chicha a la Pachamama” (Marisol Valencia Pifiares,
6to de primaria de la |.E. Martin Estrada Puma de Sumaro).

Maiz blanco: “En luna llena se siembra la semilla, no se siembra en wanu”
(Ilvan Rosinaldo Puma Estrada, lero de secundaria de la I.E. Martin Estrada
Puma de Sumaro).

Maiz sagsa: “El pago a la tierra para que la semilla produzca buenos alimen-
tos” (Yarmaly Chavez Condori, 1ero “A” de la I.E San Antonio Abad de Chin-
chaypucyo).

Papa peruanita: “Se reza en la puerta de la casa” (Paloma Thalia Shantal San-
tander, lero “B” de la I.E San Antonio Abad de Chinchaypucyo).

Papa peruanita: “Cuando el zorro canta es tiempo de sembrar la papa y los
ollucos” (Rony Ccarhuachin Troncoso, lero “A” de la I.E San Antonio Abad de
Chinchaypucyo).

e Algun secreto o técnica en el proceso productivo:

Afiu: “Se cosecha con alcohol y coca” (Katy Mejia Gonzales, 2do de secunda-
ria de la I.E. N° 501096 de Paucarccoto).

Frejol: “Nada, sélo hay que arrendar bien a la Pachamama” (Marisol Valencia
Pifiares, 6to de primaria de la I.E. Martin Estrada Puma de Sumaro).

Frejol coloreado: “No entrar en el momento de floracién mas que todo cuan-
do las mujeres menstrdan, por eso entra la rancha” (Mirian Soledad Janampa
Quispe, 2do de secundaria de la I.E. N° 501096 de Paucarccoto).

Frejol coloreado: “Se siembra cuando la luna esta en creciente o menguante”
(Mirian Soledad Janampa Quispe, 2do de secundaria de la I.E. N° 501096 de
Paucarccoto).

Quinua amarilla: “Abonar con guano de corral” (Rober Gonzales, 2do de se-
cundaria de la I.E. N° 501096 de Paucarccoto).

¢ Alguna enfermedad o plaga que afecte esta semilla

Lenteja: “A la planta de lenteja puede atacar una plaga que se llama caraca-
saca, son insectos de color negro” (Ruth Yasmin Pila Bustos, 6to de primaria
de la I.E. Martin Estrada Puma de Sumaro).

e iComo se almacena y conserva la semilla?:

Papa peruanita: “Primero lo sacas al sol un dia y luego echas paja en un rin-
con de tu casa y luego la echas encima” (Rony Ccarhuachin Troncoso, 1lero
“A” de la I.E San Antonio Abad de Chinchaypucyo).

¢ Propiedades medicinales:

323



Criandonos entre plantas y hombres

e Lisas: “Para cuando te duele la muela” (Jhon José Gonzales Acuiia, 6to de
primaria de la I.E. N° 501096 de Paucarccoto).

¢ Maiz cheqche: “Se come con cascara, es bueno para la gastritis” (Maria An-
gélica Usca Gonzales, 6to de primaria de la I.E. N° 501096 de Paucarccoto).

e Maiz blanco: “Sus hojas curan el calambre o nervios” (lvan Rosinaldo Puma
Estrada, lero de secundaria de la |.E. Martin Estrada Puma de Sumaro).

e Cebada: “Es bueno para la fiebre en fresco” (Ruth Karina Mejia Silva, 1ero de
secundaria de la |.E. Martin Estrada Puma de Sumaro).

e Alguna historia en relacion a la semilla:

e Quinua amarilla: “La quinua era alimento de los incas, consumieron los pri-
meros habitantes de América” (Rober Gonzales, 2do de secundaria de la I.E.
N° 501096 de Paucarccoto).

e Haba amarilla: “El haba amarillo vino desde nuestros antepasados, ellos tra-
jeron ese alimento para vivir sanos y fuertes, también para tomar desayuno
y ponches, y ahora nosotros cultivamos ese alimento” (Remberti Sanchez
Quispe, 6to de primaria de la |.E. Martin Estrada Puma de Sumaro).

10.3.2. Fichas de registro de plantas medicinales

Los estudiantes también tuvieron que llenar una ficha de registro de plantas me-
dicinales por la plantita que trajeran al muestrario de plantas medicinales. Como
en el caso anterior, seleccionamos algunas de las preguntas con las respuestas mas
interesantes que dieron algunos estudiantes, indicando a qué planta se referian.

e :Coémo se debe recoger o conservar la planta?:

¢ Pinpinilla: “Se ha de sacar con la raiz y conservarse” (Juan Jesus Gonzales
Chavez, lero “A” de la I.E San Antonio Abad de Chinchaypucyo).

e (Qué partes de la planta se usan? ¢CoOmo? Y {Para qué?

e Ayacllanta: “Se soasan hojas, tallos y raices, y se hace reposar como para
mate para el viento” (Patri Llacta Rodriguez, 6to de primaria de la I.E. Martin
Estrada Puma de Sumaro).

e Ch’ikllur: “La hoja se usa machacdndose como emplasto para dolores del
cuerpo” (Roly Quispe Nawincamasca, 6to de primaria de la I.E. Martin Estra-
da Puma de Sumaro).

e (Qué sefiales te indica la planta? ¢Como?
¢ Salvia: “La planta florece y te dice que se acerca la temporada de lluvia, nos

indica que debemos estar preparados para la siembra y para que alegren

324



Los talleres “Yachayninchis”

sus casas” (Wilfredo Chavez Tupa, 6to de primaria de la I.LE. N° 501096 de
Paucarccoto).

¢ Alguna enfermedad o plaga que afectan a esta planta:

e Toronjil: “Las mariquitas ahuecan la hoja” (Alessandra Carrasco Galiano, lero
“A” de la I.E San Antonio Abad de Chinchaypucyo).

¢ Rosa blanca: “Cuando entran gusanos, no florece y se seca” (Katy Mejia Gon-
zales, 2do de secundaria de la I.E. N° 501096 de Paucarccoto).

e Otros usos de la planta:

¢ Hierbabuena: “La hoja para t'impu para buen sabor, en mate para el dolor de
estdmago, en ensalada para acompafiar el chicharrén” (Yuliza Grovas Ccori,
lero “A” de la I.E San Antonio Abad de Chinchaypucyo).

e Mufia: “En el corral se cierra con esa plantita para que no entre nada” (Al-
berto Cruz Challanca, 6to de primaria de la I.E. N° 501096 de Paucarccoto).

10.3.3. Fichas de seguimiento a plantas

Los estudiantes también tenian que llenar unas fichas de seguimiento a plantas
para conocer los cambios que ellas tenian en un periodo de tiempo, asi como de los
seres de la naturaleza que estdn a su alrededor. Como comentamos anteriormente,
este trabajo no lo continuamos, porque al acortarse los tiempos de talleres y por al-
gunas descoordinaciones de seguimiento a los estudiantes, priorizamos el acabado
de las fichas de semillas y de plantas medicinales. Sin embargo un pequeiio grupo
de estudiantes igual entregd estas fichas.

e Cambios en la planta:

e Manzanilla: “En la primavera esta verde, en verano esta verde oscuro, en
otoflo mi manzanilla estd amarillo, ya se caen sus semillitas para que crezcan
otras” (Maria Elena Estrada Luna, 6to de primaria de la I.E. Martin Estrada
Puma de Sumaro).

¢ Insectos:

e Muthuy: “Sus ramitas amarillas se hacen porque entran gusanitos” (Cristhian
Martinez Puma, 6to de primaria de la I.E. Martin Estrada Puma de Sumaro).

¢ Ruda: “Animales que atacan son la hormiga y la cigarra” (Ivan Rosinaldo Puma
Estrada, lero de secundaria de la |.E. Martin Estrada Puma de Sumaro).

325



Criandonos entre plantas y hombres

5 Cosecha de frejol

326

1 Leandra Huaman Olmos,
6to, I.E. de Paucarccoto.

2 Angel Robelindo Llacta
Rodriguez, 6to, I.E. de Sumaro.
3 Mirian Rodriguez Quispe,
1ro de sec. |.E. de Sumaro.

4 Milagros Grovas Chévez, 1ro
“A”, 1.E. San Antonio Abad.

5 Edith Aurora Sacsahuillca
Huaman, 6to, I.E. de
Paucarccoto.

6 Gustavo Mendoza Concho,
1ro “A”, I.E. San Antonio Abad.

6 Cosecha de maiz



VOCABULARIO DE TERMINOS
UTILIZADOS EN EL LIBRO

Las palabras pueden tener varios significados, segun el contexto en que son utilizadas. En
este vocabulario incluimos los términos segun el sentido en que son usados en el contenido
del libro y no asi los significados generales. En muchos casos se tratan de localismos o mo-

dismos, tanto en castellano como en quechua.

Aguachina: Cuando una planta recibe de-
masiada agua, se arruga y malogra.

Ajiaco: Traduccién de la palabra uchu.

Alcanzo / alcance / alcanzarle: Ofrenda a
los apus o ala Pachamama, cominmente se
le llama “pago”, pero no es el término mas
apropiado. Esta ofrenda no tiene un nombre
Unico, varia de denominaciones segun zo-
nas, en Chinchaypucyo se usa mayormente
la palabra haywarikuy, que se traduce lite-
ralmente como “alcanzo” (de alcanzar o en-
tregar).

Allapa / allachu: Ver kuti y cuadro de herra-
mientas.

Allapakuna / allapas: Personas que desterro-
nan o golpean los terrones para nivelarlos.

Allapeo: El acto de desterronar.

Algokiska: (Espina de perro), planta medici-
nal que crece de forma silvestre.

Animo: Espiritu de algutn ser, puede ser una
planta o un alimento. Parte de la cosmovi-
sidn biocéntrica andina, que considera que
todos los seres tienen espiritu o animo.

Api: Cualquier tipo de mazamorra.

Aporcar / aporque / aporcarse / aporcas:
Cubrir con tierra la base de una planta, para
que tenga mas posibilidades de enraizarse y
crecer.

Apus: Seres naturales que tienen su propio
espiritu y son considerados protectores de
una localidad. Generalmente son montanas,
pero también pueden ser lagunas o roque-
dales.

Arado / ara / arador: Arado es la herramien-
ta que se usa para arar o remover la tierra
haciendo surcos. De ahi derivan el verbo
arar y el sustantivo arador.

Arariwa: Vigilante de los cultivos. Evita que
aves u otros animales se los coman, que sean
robados, o les afecten imprevistos del clima.

Arcos / arkuy: Especie de parrilla o barbaco
de ramas o palos que se utiliza para colocar
alimentos para hacerlos secar. Arkuy es su
nombre quechuizado.

Armu: Término quechua, es una medida
que indica aproximadamente seis kilos de
granos, o un dieciseisavo de fanega.

Asnapas / asnapitas: Hierbas aromaticas
para sazonar los alimentos. Pueden ser: pe-

327



Criandonos entre plantas y hombres

rejil, wakatay, orégano, culantro, hierbabue-
na, paygo, muna, etc.

Asociado / asocia: Cultivo que se siembra
junto a otro, para que se apoyen mutua-
mente en la captacion de nutrientes, control
de plagas y otros beneficios.

Auki: Sindnimo de apu, en algunas zonas de
Chinchapucyo utilizan mds esta denomina-
cién.

Ayni: Intercambio de acciones o actividades

en un sentido reciproco, puede traducirse
como ayuda mutua.

Aysana qorana: Ver lampa y cuadro de he-
rramientas.

Banda de guerra: Conjunto musical que uti-
liza instrumentos de metal (corneta, bombo,
tambor, trompeta, tuba), su nombre deriva
de los conjuntos musicales militares utiliza-
dos en las guerras.

Barbaco: Parrilla de ramas o palos que se
utiliza para colocar productos para secarlos.
En quechua se dice arku.

Barbecho: Remover la tierra con yuntas,
para prepararla para la siembra. A diferen-
cia de la roturacion, el barbecho se realiza
cuando la tierra no estd muy dura o se ha
estado trabajando el afio anterior.

Batan: Herramienta usada en la cocina para
moler, consiste en dos piezas de piedra
que en quechua tienen nombres especifi-
cos: el moledor se llama tunau y el batan
propiamente se llama maran.

Borra: Parte espesa o sedimento que resta
de la chicha ya usada, que se reutiliza en el
proceso de fabricacidn de la nueva chicha.

Bosta: Excremento de la vaca, utilizado en
lugar de la lefia 0o como complemento a esta.
En quechua es q’awa.

Brasa: Incandescencia que queda de la lefia
gquemada en el fogon. Lugar utilizado para
comunicarse con los difuntos.

328

Cabaiiuelas: Métodos tradicionales de pre-
diccién del clima. Las lluvias en los dias del
mes de agosto, indican como sera la lluvia
en los meses del afio siguiente.

Cacho: Herramienta usada en canales de
riego. Ver cuadro de herramientas.

Campaia: Denominacion del trabajo corres-
pondiente a un ciclo agricola, desde la siem-
bra hasta la cosecha y almacenamiento.

Capitan: Ver gollana.

Caporales: Los que dirigen las comparsas
de danzas tradicionales durante las fiestas y
todo el tiempo previo de preparacién.

Cargas: Denominacion de los costales que
lleva un burro o caballo, se usa como forma
de medida referencial.

Cargo / carguyoq: Responsable de la reali-
zacion de una fiesta, encargado de la orga-
nizacién y de hurk’ar a todos los que colabo-
rardn en la misma. En un momento especial
de la fiesta se designa al carguyoq del afio
siguiente.

Cequia: Variaciéon de la palabra acequia,
zanja o canal que conduce agua para riego.

Cerezuela o cizafia: Planta graminea que
crece espontaneamente en los sembrados y
es muy dificil de extirpar.

Ch’akipay: (Calmar la sed), denominacién
del cuarto descanso que comienza aproxi-
madamente a las 3 p.m. y donde se toma
mayor cantidad de chicha.

Ch’allay / ch’allan / ch’allar / ch’alles /
ch’allasqa: Rociar, asperjar o salpicar con
un liquido; mayormente como una forma
de ofrendar a los apus, la Pachamama, los
santos o los difuntos. Ch’allasqa es lo que ha
sido rociado o ch’allado. Los otros términos
son castellanizaciones de ch’allay.

Ch’anpas: Terrones con césped, cortados en
forma de adobe y utilizados en cercos.



Anexos

Ch’arki: Cecina, chalona. Carne saladay seca.
Chascosa: Despeinada.

Ch’apata: Fleco, algo que esta al borde o al
final. Asi se denomina al caballo mas fuerte
en la trilla, por lo que va al final, haciendo el
circulo mas grande.

Ch’aska: Lucero, estrella de gran magnitud.

Ch’eqche: Tipo de arbusto espinoso con el
que se hace una escoba, suele ser usado
para sobar en algunas costumbres.

Ch’eqtapa: Volver a partir lo que ya esta par-
tido. Asi se denomina a la ultima pasada de
la reja de la yunta de ganado, que vuelve a
remover la tierra y tapa la semilla.

Ch’uiio phasi: Chuiio sancochado o cocido
al vapor.

Ch’usu / chupada / chupado: Granos que
crecen delgados o secos.

Ch’uya aha: (Chicha clara), es la parte clara
y superior de la chicha ya hervida y fermen-
tada.

Ch’uya: (Limpido, claro), en lenguaje simbo-
lico también se refiere al licor.

Chakitaqlla: Herramienta para roturar, abrir
hoyos y surcos. Ver cuadro de herramientas.

Chala: Rastrojo del maiz, se usa para hacer
tendal. La palabra quechua es chhalla.

Challwaq wagqtan: (Costilla de pez), forma
de labrar los surcos, ordenados como hue-
sos de pescado.

Chaman: Planta herbacea y medicinal, utili-
zada en algunos rituales.

Chambarro: Depdsito de licor a manera de
cantimplora, elaborado de un cuerno de toro.

Chapu: Preparado que consiste en echar ha-
rina de trigo tostado a la chicha, utilizado en
la siembra del trigo y la cebada.

Chage / chaque / chaquepa: Grano macha-

cado, de trigo o cebada. Sopa preparada en
base a granos machacados.

Chato / chatito / chatu: Cantaro de tiesto,
con base abultada.

Chhallchi / chhalchisqa: Denominacion que
le dan a la siembra de maiz asociado con
otros cultivos.

Chhaqallo: Denominacion de los productos
que se trillan aparte del trigo y la cebada.
También designa el rastrojo de estos pro-
ductos.

Chihu / Chihuy: Parte final de la wanka, co-
rresponde hacerlo a los varones, como res-
puesta al canto de las mujeres.

Chochoqga: Mote seco. Maiz sancochado y
secado al sol, que se utiliza en la prepara-
cién de comidas.

Chomba: Recipiente grande de cerdmica, en
el que se guarda la chicha.

Chuchin tarpuy: (Siembra temporal), siem-
bra que no utiliza riego y depende de las llu-
vias o el temporal.

Chuchin: (Temporal), planta o variedad que
se cultiva soélo con agua de la lluvia.

Chuki chuki: En Ocra denominan asi a la
siembra de quinua, como a la papa.

Chukisga: Cuando la tierra ha sido volteada
sin roturacion, abriendo la tierra directa-
mente con un kuti o allachu.

Chuma: Sin sabor.

Coca / coquita: En quechua es kuka. Arbusto
de la familia de las erythoxylaceas, que cre-
ce en la ceja de selva y cuyas hojas son muy
valoradas en los Andes, se usan para pikchar
y en distintos rituales.

Coca K’intu: Tres hojas de coca agrupadas,
usadas para fines rituales.

Coca mogqllo: Semilla de la coca, usada en
ceremonias rituales.

329



Criandonos entre plantas y hombres

Costado: Denominacion antigua de la enfer-
medad neumonia o pulmonia.

Coyunda: Cuero cortado con el que se ama-
rra el yugo de los cachos en la yunta de ga-
nado.

Cuartilla / cuartillera: La cuartilla es un tipo
de medida, equivalente a 2 litros. Cuartillera
era el recipiente que servia para medir en
cuartillas.

Deidades: Seres naturales o sobrenaturales
a los que se atribuye ciertos poderes. En la
cosmovisidn andina las deidades son princi-
palmente naturales (apus, aukis, Pachama-
ma).

Descanso: 1) Descanso de la tierra. El tiempo
que se deja de cultivar un terreno, para que
descanse y recupere los nutrientes que ha
perdido. 2) Descansos de la chacra. Momen-
tos en los que se detiene el trabajo, compar-
tiendo coca, bebida y comida para recuperar
fuerza, a la vez son momentos de armonizar
entre los trabajadores y con las deidades.

Despacho: Denominacion de la ofrenda fisi-
ca que se entierra y/o quema durante una
ceremonia a los apus o la Pachamama.

Desterronar / desterronando / desterrono:
La operacion de desbaratar los terrones que
levanta el instrumento de labranza.

Divinidades: Ver deidades.

El servicio: Encargado de servir la comida de
la merienda, en el trabajo agricola o en algu-
na festividad.

Era: Lugar donde se hace la trilla.

Fanega: Tipo de medida, una fanega equiva-
le a 120 kilos, media fanega a 60 y un cuarto
a 30 kilos.

Fiambre: Alimentos frios para comerlos en
viajes o durante el trabajo. En quechua se
denomina qogau o gogawi.

Fogon: Sitio de la cocina donde se hace el

330

fuego para cocinar. Se dice que en este lugar
se comunican con las almas de los difuntos,
especificamente en la brasa.

Foliar: La fertilizacidn foliar consiste en abo-
nar la planta a través de sus tallos y hojas,
rociandoles fertilizantes liquidos. Estos pue-
den ser naturales o quimicos.

Grama: Pasto o césped silvestre. Incluye va-
rias especies, la mas conocida es el kikuyo.

Golpeadores: Q‘asuna. Ver cuadro de herra-
mientas.

Guanero: Persona que pone el guano a la
semilla.

Hak’u: Harina. El trigo y otros granos se tues-
tan y muelen para usarlos en el desayuno.

Hallmay / hallmeo: Nombre quechua del
aporque. Hallmeo es una combinacion que-
chua-castellana.

Hallpay / hallpa: Tiempo breve de descanso
en el que se mastica coca. En Chinchaypucyo
asi se llama al tercer descanso del trabajo en
la chacra.

Hamangq’ay: Flor de Azucena, que es de co-
lor blanco.

Hanch’i: Residuo de la jora molida y hervida
en la elaboracion de la chicha. También se
llama sut’uchi y se usa para alimentar a los
cuyes y chanchos.

Hanpigruna: (Persona que cura), curandero.

Harnero: Cernidor. Ver cuadro de herra-
mientas.

Harwi: Granos de cualquier cereal a medio
tostar.

Hatary hallpa: (Descanso al levantarse),
en Chinchaypucyo es la denominacion del
primer descanso en la chacra, en el que se
comparte chichay coca.

Hatun muhu: (Siembra grande), los cultivos
que requieren mayor tiempo de crecimiento.



Anexos

Hauch’a: Comida preparada en base a hojas
de nabo, kiwicha, hat’aqo u otras hierbas. El
mas comun es el yuyu hauch’a o nabo jaucha.

Hawana: (Lo que esta encima), en la me-
rienda es la denominacién de todo lo que
va encima, como acompafiamiento (carne,
huevo, queso).

Hayt’apasqa: Forma de cubrir ciertas se-
millas en la siembra, enterrandolas con los
pies, como pateando.

Helada: Fendmeno climatico que consiste
en un descenso de la temperatura a nive-
les inferiores al punto de congelacién del
agua y hace que el agua o el vapor que esta
en el aire se congele depositandose en for-
ma de hielo en las superficies. Hace mucho
dafio a las plantas en crecimiento. Se utiliza
para la deshidratacion de tubérculos (chufio,
moraya, qaya, linli).

Horqueta / horkita: Herramienta usada para
ventear el trigo. Ver cuadro de herramientas.

Huatia: (Watya, wathiya), comida que con-
siste en tubérculos enterrados y cocinados
en hornos de terrones secos.

Huevo estrellado: Denominacién del huevo
frito.

Humareda: Cantidad grande y densa de
humo.

Humear / humedbamos: Producir huma-
redas de forma ritual o como método de
proteccidn en la chacra, o de los alimentos
almacenados.

Hunt’asqa: Completo, repleto. Lleno y a la
vez diverso, que tiene todas las variedades
posibles.

Hurk’a / hurk’ado / hurk’itas: 1) Pedido de
colaboracién para realizar un cargo. 2) Chi-
cha, coca y algun licor o trago que se com-
parte en los descansos, durante el trabajo
de la chacra. Hurk’ado o hurk’itas son caste-
llanizaciones de hurk’a.

Husk’achu / husk’acho: Persona que coloca
la semilla en la tierra, en el momento de la
siembra.

Ichara: Cernidor. Ver cuadro de herramien-
tas.

Ichhuna: Segadera. Ver cuadro de herra-
mientas.

Incienso: Preparacion de resinas vegetales
aromaticas y aceites esenciales, que des-
prenden un humo de olor agradable y se
usa en rituales o actividades religiosas. Su
origen viene de Asia oriental.

Intiwatay: Asi denominan al quinto y ultimo
descanso en el trabajo de la chacra, que se
realiza antes o cuando el sol estd ocultando-
se. También llamado hallpay.

Jora: Maiz germinado y preparado especial-
mente para hacer chicha.

k’achapear: Desmenuzar los terrones en el
terreno ya roturado.

K’analla: Tostadera. Utensilio de barro simi-
lar a una olla pero con el orificio inclinado,
se usa para tostar.

K’intu / K’intuy / K’intus de coca: Ver coca
K’intu.

Kacharpari: Despedida, momento culmi-
nante de una fiesta.

Kalchay: El acto de cortar las plantas duran-
te la cosecha.

Kanka / kankacho: Carne asada, kankacho
es su forma castellanizada.

Kawitu: Cama hecha de palos. También se
confecciona para almacenar alli algunos tu-
bérculos.

Khuyaq: (Bueno, compasivo). Forma carifo-
sa y agradecida de denominar a los que van
a apoyar en el trabajo de la chacra, también
llamados mink‘ay.

Kikuyo: Pasto traido a los Andes durante el

331



Criandonos entre plantas y hombres

periodo republicano, su origen es africano
y la palabra kikuyu es la denominacién de
una etnia indigena de Kenya. También se le
denomina grama.

Killa yupay: (Contar la luna), denominacién
quechua de las cabafiuelas.

Kituchi: Herramienta de metal para limpiar
la tierra de la lampa. Ver cuadro de herra-
mientas.

Kuka kint’u: Ver coca k’intu.
Kuka: Ver coca.

Kuranku: Especie de paja que crece en las
quebradas, en piso bajo, y sirve para confec-
cionar escobas.

Kuti: Herramienta para escarbar o desterro-
nar. Ver cuadro de herramientas.

Kutiriy: Segundo aporque o lampeo.

Lampear / lampeo / lampa: Denominacio-
nes del aporque, derivadas del nombre de
la herramienta lampa. Ver cuadro de herra-
mientas.

Lawa / lawita: Sopa densa de harina, puede
ser de maiz, chufio, moraya, etc.

Lawata: Instrumento musical de viento simi-
lar a la quena o la flauta.

Layme / laymes: 1) Divisién del drea de
cultivo que se hace para la rotacion, desti-
nando unos laymes para cultivar este afo y
otros para el siguiente. 2) Una chacra se divi-
de en laymes para el momento de la rotura-
cion, para trabajarlos con diferentes yuntas
al mismo tiempo. 3) Cuando se trabaja con
yunta de toros en la siembra, el nimero de
yuntas que se usa depende de la extension
del terreno, cada uno avanza en un espacio
determinado, para no volver a pasar por el
terreno que pasé la otra yunta, a eso tam-
bién se denomina laymes.

Licencia: Pedir permiso, expresién utilizada
carifiosa y simbdlicamente, generalmente
en los rituales.

332

Llama untu / llama untito: Cebo de llama,
utilizado en los rituales.

Llauchiy: En Chinchaypucyo es la denomina-
cién del deshierbe.

Llipht’a: Pasta de ceniza de diferentes vege-
tales, principalmente de quinua y ganiwa;
amasados y secados, para consumirlos en la
masticacién de las hojas de coca, para darles
gusto y asimilar mas sus nutrientes.

Llog’eceda: Ver phafiaceda.

LLulluch’a: Alga comestible, tiene forma de
una bolita gelatinosa de color verde y se en-
cuentra en las lagunas.

Madre Tierra / Mama Tierra / Madre Santa
Tierra: Denominaciones carifiosas del plane-
ta Tierra o Pachamama, considerada como
la diosa principal de este mundo.

Madrina: Denominacién que se da al caba-
llo guia durante la trilla, ubicado mas cerca
del centro de la era. Cuando es macho algu-
nos le dicen marino.

Mak’as: Tinajon o recipiente de tiesto, simi-
lar a un raki.

Manchachi: Espantapajaros. Mufieco colo-
cado en la chacra para espantar aves o ve-
nados.

Maran: Pieza del batdn. Piedra plana sobre
la que se muele con el tunau.

Marcelo: Nombre que se la da al encargado
de colocar la semilla durante la siembra del
trigo.

Marka: Altillo, lugar donde se guardan algu-
nos productos en las casas.

Masa: (Yunta), grupo de 2 a 3 personas que
realizan el trabajo de arar usando chakita-
qllas.

Masantin: Expresion que indica que se ser-
vian 2 platos, derivado de masa (pareja).

Mata: Planta o arbusto de poca altura.



Anexos

Maway: Tubérculo de primera siembra, que
crece en menos tiempo. También llamada
siembra precoz o temprana, que no depen-
de de la época de lluvias.

Mayordomo: Nombre que se da al encarga-
do de dirigir una festividad, también llama-
do cargo o carguyogq.

Mediano: Plato de buen tamafio usado para
servir a los duefios de la yunta de toros,
como un detalle especial.

Melgas: Parcelas de tierra preparadas y se-
faladas para la siembra.

Merienda: Comida principal en el trabajo de
la chacra, también preparada para las fies-
tas. Incluye varios platos e ingredientes que
se sirven juntos, y varian segun la época del
afio.

Mink’a: Compromiso o convenio para un
trabajo, entre el trabajador y la persona que
necesita sus servicios. Se realiza invitando
algo a manera de comprometerlo.

Misa: Mazorca de maiz de dos colores alter-
nados.

Morén: Trigo o cebada pelados.

Mortero: Utensilio de piedra utilizado para
moler diversos ingredientes, en la prepara-
cién de alimentos. Ver musk’a.

Muda: 1) Diagndstico que los curanderos rea-
lizan frotando un cuy por el cuerpo de un pa-
ciente. 2) Toda frotacién con fines curativos.

Muhu t’inkay: (Brindar a la semilla), en la
parte alta de Sumaro, algunos nos dijeron
que asi llamaban a una accion similar al
g’espey de trigo.

Muhuchay / muhuy: Seleccionar las prime-
ras semillas que se siembran.

Musk’a: Mortero, piedra cdncava que se usa
para moler con una piedra mas pequefia
Ilamada gollota.

Nawin aha: (Chicha primeriza), primer vaso

que se sirve de la chicha, considerado muy
especial, generalmente es para tributar a las
deidades.

Odre: Recipiente de cuero, generalmente de
cabra, que sirve para contener liquidos.

Ofrendar / ofrendita: Ofrecimiento que se
hace a una deidad, es como un obsequio o
tributo.

P’anay: Golpear con un palo algunos pro-
ductos para quitarles sus cascaras.

P’uyiiu: Vasija de tiesto con forma de jarra.
Entre sus muchos usos también se utiliza
para fermentar orin.

Pachamama / Pacha Tierra mama: (Madre
tierra), nombre quechua del planeta Tie-
rra, considerada como la diosa principal de
nuestro mundo.

Pacorma / pakurma: Hongo del grupo de los
ustilagos, ataca al maiz, el trigo y la cebada.

Pago / paguito: Otra denominacién de la
ofrenda a la Pachamama o los apus. Se dice
que ofrendar es como pagar por los benefi-
cios que nos dan. Ver alcanzo.

Pakapa / Pakapasqa: Rociar harina de trigo
en la chicha cuando todavia estd un poco ca-
liente, para que tenga espuma.

Panqga / p’anga: Cascara exterior del choclo.

Papa khanu chakra: Chacra en la que se ha
cultivado papa el afio anterior y este afio co-
rresponde otro cultivo.

Papa wanlla: (Papa grande), en medio del
troje se colocan las papas wanllas como pro-
teccion, que ademas tienen pequefios bro-
tes u ojos grandes.

Papawayk’u: Papa sancochada.

Pagpa: Maguey. Planta del género fourcroya.
Tiene las hojas carnosas y muy fibrosas de las
que se hacen sogas o cabuyas muy fuertes.

Paqgo: Curandero y sacerdote de los cultos

333



Criandonos entre plantas y hombres

andinos.

Parientes silvestres: Son plantas silvestres
gue incluyen tanto a los antepasados de los
cultivos como a otras especies mds o menos
estrechamente vinculadas con ellos.

Pelay: Sacar la planta de raiz durante la co-
secha.

Phafiaceda: Llamada también fafaceda o
llog’eceda, es un tipo de tejido ceremonial
gue usan y venden los curanderos.

Phasi: Hervido o al vapor.

Phuspu: Haba seca hervida, se acostumbra
comer junto al mote.

Piara: Manada o conjunto de animales de la
misma especie. Aunque el término se refie-
re expresamente a una manada de cerdos,
en el libro se refiere a animales de carga o
las cantidades de productos que llevan.

Picana: Vara larga que en un extremo tiene
una punta de hierro con que pican a la yunta
para conducirla.

Picante: Ajiaco o guiso, es otra traduccion
de uchu. Algunos también lo usan para de-
nominar al solterito, otro plato tradicional.

Pikchar / pikchando: Mascar o retener en la
boca hojas de coca, para extraer sus nutrien-
tes y alcaloides. Ver hallpay.

Polvillo: Ver roya.

Porongo: Recipiente de lata o plastico, para
transportar algun liquido.

Puchero: Comida propia de carnavales, que
contiene carne, tubérculos, verduras y fruta,
todos sancochados en la misma olla. En que-
chua se denomina t’impu.

Pututu: Instrumento construido con la con-

cha de caracol marino, utilizado a manera de
trompeta.

Q’aqay: Abrir la tierra con un kuti o allachu
directamente (sin barbecho), para poner la
semilla y enterrarla. También llamado t’ipay.

334

Q’aspa: 1) Asado un tanto quemado por las
brasas. 2) Hacer un fogdn y ahi poner carne
de alpaca, llama u oveja.

Q’asuna / golpeadores: Comba de madera.
Ver cuadro de herramientas.

Q’ata aha: (Chicha turbia) Se denomina asi
a la chicha espesa ya fermentada que queda
bajo la parte clara y también se consume.

Q’espey / q’espillo / g’espiy: Ritual realiza-
do en la siembra para saber qué tan buena
sera la campaiia. La ceremonia se explica en
la seccidn 2.6.3.

Q’ochay: Poner semillas a manera de alma-
cigos.

Q’osiiichiy / q’osiiy: (Humear), hacer hu-
mear a manera de ofrenda o proteccion. Ver
sahumar.

Qarpay: (Regar), riego por gravedad que usa
las aguas de rio o manantes, a través de los
canales de riego.

Qatipan: Ver pakapa.
Qaya: Chuiio de oca.

Qayllalla: En orden correlativo. Colocar las
semillas a la misma distancia de modo que
las plantas crezcan parejas.

Qaywa: El dltimo de la fila en determinadas
labores agricolas, que cumple una funcién
de “sub jefe” en relacién al gollana. Mien-
tras este guia desde adelante, el gaywa com-
plementa ese ordenamiento desde atras.

Qhaswa: Canto y baile del tiempo de los
aporques y de carnavales.

Qocha: Especie de plato para tomar chicha.
Nombre que hace referencia a una gqocha
(laguna).

Qollana: El guia o el primero, el que va ade-
lante guiando determinados trabajos en la
chacra. Suele ser traducido como “capitdn”,
por la connotacién de liderazgo de ambas
palabras.



Anexos

Qollpa: Mineral utilizado en la medicina tra-
dicional y en las ofrendas.

Qollpo: (Tierra suelta), terreno en donde an-
tes ha crecido la papa.

Qolqas: Constelacién de estrellas, su nom-
bre hace referencia a la golqa (granero).

Qoncho: Ver borra.
Qoqawi: Ver fiambre.

Qorana / lanzonqorana: Ver kuti y cuadro
de herramientas.

Qoriyay: Se llama qoriyay al acto de arrancar
las hierbas con la mano, aunque la palabra
mas apropiada para deshierbe es llauchiy.

Qoto / goto ch’aska: (El montdn), constela-
cién de estrellas también conocidas como
las Pléyades o las Siete cabrillas.

Qowi: Nombre quechua del cuy o cuye.
Qoyllur: Estrella, lucero.

Quena: (Qena), instrumento musical similar
a la flauta.

Raki: Vasija grande de ceramica donde se
deposita la chicha preparada.

Rancha: Enfermedad de plantas como la
papa y las habas, producida por un hongo
que dafia los tallos y hojas principalmente.

Rapacho: El que cumple la funcion de jalar
y voltear los terrones en la yunta, durante el
barbecho o roturacion.

Rastrojo: Conjunto de restos de tallos y ho-
jas que quedan en el terreno tras cortar un
cultivo

Rauk’ana: Ver lampa y cuadro de herra-
mientas.

Reja: Punta del arado en la yunta de toros.
Ver yunta en cuadro de herramientas.

Rejawato: Cuero con el que se amarra la
reja al arado. Ver yunta en cuadro de herra-
mientas.

Ritual / ritualidad: Accion o conjunto de
acciones realizadas por su valor simbdlico,
puede ser de caracter religioso, de alguna
creencia, ideologia o tradicion o memoria
histérica.

Roce: Quema de un terreno para poder cul-
tivar luego en él.

Rompe / rompey: Ver roturacion.

Rotacidn: Alternar anualmente los cultivos
gue consumen muchos nutrientes con otros
que nutren la tierra.

Roturacién / roturar / roturado: Arar o la-
brar la superficie de un terreno por primera
vez o luego de un tiempo que ha estado sin
cultivar. Con esto se consigue oxigenar el te-
rreno, matar malezas y permitir la entrada
de otros agentes introducidos por la accién
humana o natural.

Roya: La roya o polvillo es un hongo que
produce una enfermedad que afecta a di-
versos granos de un cereal.

Runachaki: Chakitaglla. Ver cuadro de he-
rramientas.

Sahumear / sahumar / sahumeo: Dar humo
aromatico a algo a fin de purificarlo o para
qgue huela bien.

Samay: (Descansar), nombre del segundo
descanso en el trabajo de la chacra.

Saminchakuy: (Alcanzar la bendicidn), otra
denominacién del alcanzo u ofrenda, en la
gue se menciona a los apus a los que se esta
ofrendando.

Sankhu: Alimento preparado con harina de
trigo, maiz y/u otros cereales, previamente
tostados, con poca agua y algo de grasa.

Santa Tierra Mama: Otra expresion de cari-
fo a la Pachamama.

Santi: Pieza que se aumenta a la lampa para
hacerla mas grande. Ver cuadro de herra-
mientas.

335



Criandonos entre plantas y hombres

Santo Roma / Santu ruma: Denominacién
que se le da a la papa durante los rituales.

Sara tage: (Tage de maiz), varios choclos
que brotan de una sola mazorca (general-
mente). Se coloca en el tage para proteger
a los otros maices

Saruy: (Pisar), nombre quechua de la trilla
con caballos.

Sazon: El momento preciso de recoger algu-
nas frutas, que no esté muy verde ni muy
madura.

Seguro: Se refiere al seguro médico que
brinda el Estado, denominado seguro social.

Semillero: El que coloca las semillas. Ver
husk’acho y Marcelo

Sefiales / sefias: Indicadores naturales que
se observan para calcular en qué momento
realizar determinada labor agricola. Puede
ser el aspecto de una flor, la costumbre o el
sonido de un animal, la presencia de un as-
tro o fendmeno climatico, etc.

Siembra temporal: Ver chuchin.

Silwis: Objetos que se cuelgan a una ima-
gen, a una persona o algun lugar durante
una festividad, especialmente en el kachar-
pari. Pueden ser frutas, panes, etc.

Sobar / sobaban / sobandose: Aunque el
significado de esta palabra equivale a fro-
tar, aqui se usa mas bien como sinénimo de
azotar.

Soplar / sopla / soplan / soplando: El acto
de soplar esta presente en los rituales an-
dinos, es una forma de compartir algo con
las deidades. Al soplar la coca o la comida
se estd enviando su fuerza y sus nutrientes a
quienes se estd soplando (deidades, almas).

Soqra: Ver aguachinado.

Suka: (Surco), tipo de roturado para la papa,
gue forma surcos o camellones de tierra con
el tirapié.

336

Susurapun: Frutos que comienzan a secarse
antes de madurar.

Sut’uchi: Ver hanch’i.

T’akay: Sembrar semillas pequefias (trigo,
cebada, quinua, etc.) voleando o desparra-
mandolas en el terreno.

T’ikras: En Chinchaypucyo se utiliza como si-
nénimo de layme, las t’ikras son los terrenos
en los que se rotan los cultivos.

T’impu: Ver puchero.

Tinka / tinkay / t'inkakuy / t’inkar /
t'inkasqga: Brindis ritual a las deidades, as-
perjar o lanzar gotas de alguna bebida con
los dedos.

T’ipay: Ver g’aqgay.

Talega(s) / taleguita: Saco o bolsa ancha y
corta. También se usa la misma palabra para
referirse a su contenido, por ejemplo: talega
de harina, talega de maiz.

Tamborada: Nombre de una antigua hacien-
da ubicada al sur de la comunidad de Sumaro.

Tapura: Papa en estado de descomposicidn,
0 papa de semilla que después de germinar
ha entrado en descomposiciéon. En ambos
casos es comestible.

Tage: (Troje, granero) 1) Depdsito tejido de
tallos flexibles entrelazados, de forma rec-
tangular o cilindrica, utilizado para guardar
productos agricolas. 2) Mazorca de maiz que
lleva pegadas otras pequefias mazorcas, ver
sara tage.

Taqecha: (Tagecito) Expresién que se da a
la primera hija mujer, y se dice que su na-
cimiento simboliza que habra alimentos en
el hogar.

Taglla: Arado, también se denomina asi a la
chakitaglla. Ver cuadro de herramientas.

Temporal (riego temporal, siembra tempo-
ral): El cultivo que usa agua de lluvia como
Unica fuente de riego. Ver chuchin tarpuy.



Anexos

Tendal: Lugar en el que se hace secar el maiz
cosechado, puede ser un lugar abierto ro-
deado con chala o un corral hecho de chala.

Tinya: Tambor pequefio.

Tirapiés: (Taglla), ver cuadro de herramien-
tas.

Tostadera: Ver k’analla.

Trilla / trillar / trillando: Operacién que se
hace con algunos cereales tras la cosecha,
para separar el grano de la planta. Su forma
mas comun es la trilla con caballos.

Troje: Estructura destinada al depésito de
productos agricolas. Su equivalente que-
chua puede ser tage.

Trueque / truequear: Dar una cosa y reci-
bir otra a cambio, especialmente cuando se
trata de un intercambio sin intervencion del
dinero.

Tumin: Variedad de raki. Préstamo linglisti-
co tomado del castellano tomin.

Tunau: Instrumento de piedra en forma de
media luna, usado en la cocina para moler
sobre otra piedra plana, llamada maran o
batdn.

Uchu: (Aji, picante), comida que consiste en
un guiso a base de diversos ingredientes so-
lidos como legumbres o tubérculos.

Uchukuta: (Aji molido), complemento para
condimentar las comidas y darles un sabor
picante, preparado a base de aji o rocoto.

Ujana: Ver ichhuna y cuadro de herramientas.
Ullihu: Colita del maiz germinado.

Upi: La chicha que sale de la primera hervi-
da, aun sin fermentar. Es dulce y se puede
hacer una mazamorra de ella.

Urpillay: Se traduce comunmente como
paloma, pero en Chinchaypucyo dicen que
urpillay es un ave especifica, diferente a la
paloma.

Varayoq: (Envarado), denominacién que se
daba a los alcaldes comunales, debido a que
usaban una vara como sefial de su cargo.
Actualmente han sido reemplazados por los
presidentes comunales y estos ya no llevan
ese distintivo. Aunque la costumbre toda-
via existe en algunas comunidades, no es el
caso de Chinchaypucyo.

Ventear / venteado: 1) Accién de zarandear
los alimentos que han sido trillados, para
que el viento se lleve las cdscaras y rastrojos.
2) Hacer que el viento se lleve las cascaras
de ciertas semillas como el molle, luego de
haberlas frotado con las manos.

Voleo / voleando: Forma de sembrar. Ver
t'akay.

Waka mansay: Ch’allar a cada toro expre-
sando algunas palabras, luego de acabar el
barbecho y antes de amarrar a los animales.

Waka gateq: El que lleva los toros en la yun-
ta de ganado.

Waka gatimugq: El encargado de traer los to-
ros de la casa del duefio al lugar de la yunta.

Waka gatipuk: El que retorna los toros a la
casa del duefio, pero antes debe llevarlos a
comer pasto y agua.

Wambar: Vaso elaborado con una wagra o
cuerno de toro.

Wanka / wankay / wankando: Canto agri-
cola, costumbrista y ritual, que usa lenguaje
simbdlico y lo ejecutan las mujeres al llevar
la merienda a la chacra. Wankando es una
castellanizacién del término.

Wankhi: Mujer que no sabe realizar las labo-
res de casa o cocina.

Wagra: Cuerno de toro o vaca. Ver wambar.

Warak’a / wark’a: Honda, arma y utensilio
para proteger las chacras.

Warwa: Tipo de sal natural.

Wawa: Bebé, criatura, nifio o nifia. También

337



Criandonos entre plantas y hombres

se usa al referirse a otros seres (animales,
plantas, mufiecas) para indicar que los cria-
mos.

Waylak’a: 1) Varén disfrazado de mujer, que
participa jocosamente en alguna danza. 2)
Wankhi.

Wayllar: Pastizal, césped, pradera.

Wikch’upa: El encargado de colocar las se-
millas de segundo orden durante la siembra.
Estas semillas son las que van asociadas a
otras, por ejemplo, primero va el que siem-
bra maiz y segundo el wikch’'upa sembrando

las. Al final de las estrofas del canto se rema-
ta, precisamente, con el estribillo “jwiphala,
wiphalal”.

Wiraqoya: Hierba aromatica utilizada en ri-
tuales y ofrendas.

Yanu: Combinacion de productos hervi-
dos que se sirve antes de la merienda.
Puede tener ch’ufio phasi, phuspu, mote,
papawayk’u, qhayaphasi (chufio de oca),
oca, afu. Los ingredientes del yanu varian
segun la zona y disponibilidad de la familia.

Yapuq: Nombre quechua de arador.

calabaza, achoqcha, frejol o habas.
Wiiapu: Nombre quechua de la jora.

Wiphala: Danza folkldrica cusqueia que se
ejecuta en las fiestas carnavalescas y agrico-

Yapuy: Ver roturacion.

Yunta: 1) Yunta de ganado o de toros. Par de
bueyes que jalan la reja de arar y el madero
para nivelar el terreno. 2) Yunta de gente.
Ver masa.

HERRAMIENTAS TRADICIONALES MAS USADAS EN CHINCHAYPUCYO

Chakitaqlla /
tirapiés / runa-
chaki

Sirve para roturar y abrir hoyos. Es usada en la roturacidn, barbecho,
siembra y para plantar. Sus partes son wiri (el palo grande), taquillo
(palitos para apoyar el pie), uyso (que sirve para agarrar con la mano o
sostener la herramienta). El taquillo y el uyso se amarran con tintos de
cuero cortado, de ganado o de llama.

Actualmente estan reemplazando las piezas con otras de metal y ajus-
tando con pernos.

Kuti / qorana /
allapa / allachu
/ lanzongorana

Sirve para escarbar o desterronar. Es un palo en “L” con un fierro en
la punta. Se usa en la roturacién, barbecho, en el riego por gravedad
para jalar agua a todas las partes secas del suelo, en la siembra, en el
escarbe. Qorana también es la denominacidn de la punta de fierro.

Rauk’ana / lam-
pa / aysana qo-
rana

Sirve para hacer los aporques. Se usa en la primera y segunda lampa.
La rauk’ana también usa kuti, que es el palo, pero con el dngulo mas
cerrado que en el de kuti de allapa.

Ichhuna / ujana
/ segadera

Sirve para el deshierbe y la cosecha, en el corte de trigo, maiz, tarwi,
habas, o para cortar paja.

Ichara / harnero

Es una especie de cernidor que sirve para separar las malezas, piedras
y cerezuelas del trigo, durante la limpieza de producto ya cosechado
y trillado, también se usa en la preparacién de alimentos o para cer-
nir las harinas. Suele ser una vasija redonda de metal con huequitos,
cuentan que antes también lo hacian de cueros.

338



Anexos

Kituchi

Es un pedazo de metal que se usa para limpiar la tierra de la lampa
durante el aporque.

Q’asuna / gol-

Similar a una comba, pero de pura madera. Se usaba antes de que apa-

peadores rezca la grama, porque la tierra era suelta y suave. Ahora para sacar las
malezas se tiene que usar otras herramientas como el kuti con fierro.
Cacho Usan para desterronar y en el riego por gravedad, para jalar agua a las

partes secas del suelo. Es una herramienta contemporanea, que lleva
un mango recto de madera.

Horqueta / hor-
kita

Se usa para ventear y mover el trigo en la trilla. También se usa el tér-
mino quechuizado horkita.

Santi

Es una especie de aleta de madera con que se aumenta la lampa para
levantar mas cantidad de tierra, amarrado con tintos o tiras de cuero.

Yunta de toros /
Yuntas de gana-
do

Estd conformada por 2 toros con una taqlla (arado de madera), reja
de metal (que se pone a la punta del arado), aysana (soga que sirve
para que jale el arado), coyunda (cuero cortado tipo cinta, con los que
se amarra el yugo a los cachos del toro), yugo (madera que sirve para
amarrar las 2 yuntas de toros y separa sus cabezas), rejawato (que sir-
ve para amarrar la reja al arado, es de cuero tipo cinta pero mucho
mas delgado).

Es usada en el barbecho, roturacion y en la siembra.

Segun Sabino Tecse Huayllas (Huambomayo), el rejawato que se hace
del cuero de ganado dura poco, antes algunos hacian del cuero del
pescuezo de la llama porque duraba mucho mas. Intercambiaban maiz
por cuero de cuello de llama con los de Llaullicancha.

Gerardo Arcos Chavéz y Sabino Tecse Huayllas (Huambomayo) cuentan
que antiguamente, si la reja era pequefa, se le aumentaba un tron-
quito de madera llamado chapeta, que ayudaba a calzar la reja con la
taqlia.

339



Criandonos entre plantas y hombres

MAPA DEL DISTRITO DE CHINCHAYPUCYO

ANCAHUASI ZURITE

[
)
]
i
¥
i
i
I
1)
1]
i
A

=+ .
1 TIZABAMBA PARO

/, . \
i
v PARCCOTICA,
HUISCAPAY, \

® - QPANTIPATA~—@CCAPAHUAYLLA

LIMATAMEO

-~ ;
® AMANTUY

o

=
§
&
S

PUMAHUANCA.

7~ SAMANCCA® ~- :
0 [ ] -
Runtugocha OI:..._OI_m .:.rfm}Z m MAN
T
CHILLCACCASA , .
o J
Waypo / '~ ) o
UMAROD'
e
e CHUYPA ®_ \ HUANCARPATA
IVINPAMPA

O

] b
£ \“CCONCAHUAYLLA

Lous HUANCANCALLA O°

Puente Huallpachacg o,

_“v

Ay =S
4 .

a g

COTABAMBAS

SEQUIOPAMPA

e IVIN i PAUCARCCOTO
! PACAS
L)

QO Capital distrital
© Comunidad

®  Anexo

— Limites distritales
-== Carreteras

— Rios y riachuelos
O Lagunas

/

CCORCA

&

HUANOQUITE

340



FUENTES ORALES Y PARTICIPANTES DEL PROYECTO

PERSONAS QUE NOS BRINDARON SUS SABERES

Lista de personas mayores y otros mas jovenes que compartieron sus diversos saberes, las
edades que figuran son las del momento en que fueron las entrevistas individuales o grupales.

Comunidad de Anansaya

Benedicto Aranivar Alvarez (hanpigruna),
65 afos.

Dominga Chacén Huallpa, 57 afios aprox.,
Ccaccapata.

Rosa Gallegos Cruz, 61 afios, Sequiopampa.

Gregorio Gonzales Estrada, 42 afos.
Benedicto Huaman Valdez, 64 afios.
Francisco Huaman Valdez, 72 afios,
Sequiopampa.

Mariano Huayllas Ccarhuachin, 78 afios
(fallecido).

Alejandrina Huayllas Reynoso, 80 afios
aprox.

Victoria Huayllas de Mescco, 62 afios.
Marcusa Llogque Chacédn.

Cipridan Mendoza Tecse, 45 Afios.

Lucas Mescco Huampotupa, 60 afios aprox.

Zendn Mescco Huampotupa, 64 afios.
Casimira Mescco Huampotupa, 58 afos
aprox., Sequiopampa.

Juan Pallardel Chaifia, 59 afios,
Sequiopampa.

Gregoria Ramos Mescco, 51 afos,
Sequiopampa.

Mercedes Reynoso Huallpa, 80 afios aprox.

Alejandro Troncoso Cardenas, 87 afios.
Andrés Troncoso Tecse, 37 afios.
Marcos Valdez Surco, 72 afios.

Comunidad de Chinchaypucyo

Dionicia Afan Gallegos, 70 afios.

Benedicta Amado Nufiez, 87 afios aprox.
Juana Béjar Rodriguez, 71 afos.

Hugo Celestino Alvarez Olazabal, 73 afios.
Paulino Carrasco Tonccochi, 71 afios.
Hilario Castro Carrasco, 61 afios.

Bonifacia Castro Cruz, 80 afios aprox.
Raymunda Chacén de Vargas, 78 afios
(fallecida), Racrarumi.

Gregorio Chacén Llogque, 57 afios,
Racrarumi.

Genuario Chavez Ochoa (hanpigruna), 79
afos.

German Echegaray Pacheco, 90 afios
(fallecido).

Victoria Flores Gonzales, 62 afios aprox.
Ubaldina Flores de Echegaray, 80 afios
aprox.

Esther Flores Huampotupa, 89 afios aprox.
Mariano Huaman Ramos, 86 afios.
Angélica Huamani de Béjar, 75 afios aprox.
Enrique Huanccollucho Sanchez, 86 afos
aprox.

Nieves Huarancca Gonzales, 75 afios aprox.
Eulogia Llamocca Cisneros, 65 afios aprox.
Vidal Mejia Guevara, 74 afios aprox.
Marcelina Mejia Huaman, 38 afios,
residente en Chinchaypucyo.

Eduarda Mejia Quispe, 50 afios aprox.

341



Criandonos entre plantas y hombres

Luisa Mejia Victoria, 55 Afios.

Agripina Mendoza de Carbajal, 72 afios
aprox.

Juan Victor Pacheco Acufia, 95 afios.
Juana Paula Challco de Victoria, 76 afios.
Dionicia Puma, 80 afios aprox.

Rudecinda Quifio Huanccollucho (fallecida),
Racrarumi.

Irma Ramos de Sanchez, 62 afios.

Miguel Sdnchez Ramos, 30 afios.

Victoria Segovia Mejia, 45 afios aprox.
Manuela Tecse Gamarra, 72 afios aprox.
Salvador Francisco Ticona Ramos, 68 afios.
Felicitas Vargas Mejia, 74 aios aprox.

Luis Victoria Gonzales, 70 afios.

Comunidad de Huambomayo
Gerardo Arcos Chavez, 72 afios.
Alejandrina Arcos Gonzales, 36 afios.
Maria Chavez Gonzales, 60 afios aprox.
Jorge Gallegos Estrada, 75 afios.
Victor Gonzales Chavez, 70 afios.
Natividad Gonzales Gamarra, 60 afios
aprox.

Angélica Huachaca Sueldo, 52 afios,
residente en Chinchaypucyo.
Francisco Huaman Janampa, 45 afios,
Llaullicancha.

Marcelino Mendoza Cabrera, 71 anos.
Lucio Dario Pacheco Pefia, 70 afios,
residente en Chinchaypucyo.

Sabino Tecse Huayllas, 67 afios.
Juliana Valdez Tuiro, aprox 72 aios,
LLaullicancha.

Comunidad de Huancancalla
Rufino Alfaro Chavez, 66 afnos.
Rosario Alvarez Grajeda, 70 afios.
Uriel Alvarez Grajeda, 72 afios.
Basilia Amado Gonzales, 80 afios.
Honorato Amado Chavez, 90 afos.
Eufrasio Gamarra Amado, 87 anos.
Rosa Camargo Mejia, 65 afios.
Fabiana Chavez Gamarra, 83 anos.
Victor Cosme Chavez Grovas.

Florencia Chaves Vda. de Camargo, 68 afios.

342

Serapio Chavez Mendoza, 49 afios.
Paulina Chavez Mercado, 49 afos.

Julio Ccori, 82 anos, Pacas.

Alipio Gamarra Camargo, aprox. 40 afios.
Adriana Gamarra Gamarra, 45 afios.
Roso Gamarra Saavedra, 71 anos.
Benedicta Gonzales Chavez (hanpigqruna),
61 afos.

Paula Angeles Gonzales Chévez, 78 afios.
Nicolasa Gonzales Gonzales, 67 afios.
Narciso Gonzales Laurente, 66 afios.
Brigida Grovas Chavez, 76 afios.
Exaltacién Huaman Ccori, 67 afos, Pacas.
Julia Laurente Chavez, 80 afios.

Placida Laurente Chavez, 75 afios.

Tedfila Laurente Chavez, 85 afios.
Josefina Mercado Amado, 99 afnos.
Evangelina Quispe Ayma, 72 afios.

Juan Vicente Quispe Chdvez, 69 afios.
Vicentina Vega Huamdn, 73 afos.

Comunidad de Ocra

Marcela Bergara Carbajal, 57 afios.
Guillermo Chacon Huaman, 52 afios, Hatun
Huaylla.

Eulogio Chile Zuiiiga, 74 afios, residente en
Chinchaypucyo.

Eduardo Cruz Huaman, 42 afios.

Emiliano Cruz Huaman (hanpigruna), 60
afos.

Purificacion Chacén Huallpa, 94 afios.
Dorotea Gallegos Cruz, 45 afios.

Marina Gallegos Huaman, 58 afios.
Raymunda Garcia Huanccollucho, 61 afios.
Angel Huaman Concha (hanpigruna), 70
afos.

Honorata Huaman Hanampa, 37 afios
aprox.

Lucio Huaman Concha, 60 afios.

Manuel Huaman Concha, 72 afios.
Nicanor Huaman Huaman, 50 anos.
Teodfilo Huaman Janampa, 53 afios.
Encarnaciéon Huaman Concha, 69 afios.
Santusa Huancollucho Chile, 49 afios.
Francisca Huillca Hancco, 59 afios.
Hepifania Mayhua Chacdn, 48 afios.



Anexos

Celestina Ramos Almirdn, 36 anos.
Demetrio Ramos Choque (hanpigruna), 65
anos.

Francisco Ramos Quispe (fallecido).
Leonarda Salén Huaman, 80 afios.
Honorata Santa Cruz, 41 ainos.

Maria Santa Cruz, 42 afios.

Faustino Tecse Chacdn, 65 afios (fallecido),
residente en Chinchaypucyo.

Juana Tecse Chacdn, 70 afios aprox.
Serapio Tecse Maihua, 63 afios.

Eugenio Valdez Hanampa.

Dionicio Valdez Huayaconsa, 84 afios.
Gerarda Valdez Mescco, 55 afos.

Comunidad de Pantipata

Andrés Avelino Huaman, 80 afos,
Huiscapay.

Severino Aucca Hermosa, 72 anos.
Feliciano Cabrera Carbajal, 79 afios, lvin.
Ignacio Cabrera Navarrete, 53 afios, Ivin.
Griselda Carbajal Ccarhuachin, residente en
Tizabamba.

Mario Carbajal Huaman, 77 afos aprox.,
Chillcaccasa.

Segundina Carbajal Huaman, 75 afios,
Chillcaccasa.

Eleuterio Ccallo Toromanya, 73 afos, Ivin.
Jesusa Ccallo de Maqggerhua, 65 afios, lvin.
Lucio Ccallo Toromanya, 65 afios, lvin.
Micaela Ccoa Pifi, 67 afios aprox.,
Chillcaccasa.

Tomasa Condori Cisneros, 46 afios, Ivin.
Maria Fidelia Hanampa Huillca, aprox. 65
anos.

Claudio Huaman Umeres, 76 afios aprox.,
Chillcaccasa.

Presentacién Huaman, 100 afios (fallecida),
Ivin.

Francisco Huaman, 65 afios.

Felicitas Huaman Chacma, 58 afios aprox.
Julia Huamani Avalos, 52 afios aprox., Ivin.
Alejandro Huaycochea Huaman, 67 afios,
Chillcaccasa.

Simedn Huillca Chacma, mayor de 65 afios,
Huiscapay.

Placida Huillca Huaman, 70 afios aprox.,
Ivin.

Viviana Huillca Huaman, 68 afios,
Pumahuanca.

Cornelia Huillca Tumi, 82 afios aprox.
Juvenal Huillca Huaman (hanpigruna), 45
afnos, Samancca.

Mariano Huillca Villafuerte, 84 afios.
Jorge Gerardo Inca Huaman, Tizabamba.
Alvino Inca Pérez, 75 afios.

Vicente Leas Huaman, 68 afios.

Paulina LLogque Palomino, Chiuchis.
Maria Maqquerhua Rondan (hanpigruna),
63 afos, lvin.

Tomasa Nahuincamascca Huaman, 60 afios
aprox., Pumahuanca.

Saturnino Nahuincamascca, 75 afios,
Huiscapay.

Fidelia Pumacahua Rondan, 51 afios, Ivin.
Tomasa Ricra Huillca, 75 afios aprox.,
Pumahuanca.

Inocencia Ricra Huillca de Villafuerte, 70
afios aprox., Samancca.

Eusebio Rondan Huillca, 79 anos.

Epifania Salcedo Ccallo, aprox. 60, Chuypa.
Mauro Severino Loayza, 76 afos.
Eustaquio Silva Carbajal, 57 afos,
Chillcaccasa.

Silvestre Silva Tumi, 73 afios.

Tedfilo Umeres Pauccar, 73 anos.

Pablo Umeres, 73 afios.

Julio Vargas, 73 afios, Pumahuanca.
Nicanor Villafuerte Palomino, mayor de 65
afios, Chuypa.

Comunidad de Paucarccoto
Leonarda Acufia Gonzales, 43 afios.
Sebastidn Astete Gamarra, 72 afios aprox.,
Pampahuasi.

Ceferino Segundo Condori Aguilar
(hanpigruna), 50 afos.

Raymundo Ccallo Acufia, 80 afios.
Gualberto Ccallo Gamarra, 48 afios.
Fortunata Chavez Ferro, 27 afios.
Santiago Chavez Suni, 64 afios.
Catalina Ferro de Chavez, 55 afios.

343



Criandonos entre plantas y hombres

Julio Gonzales Huaraya, 62 afios.
Simona Gonzales Huaraya, 56 afios,
Pampahuasi.

Wenceslao Janampa Tupa, 34 aios.
Luis Mendoza Ferro, 65 afios.

Justina Sacsahuillca Cabrera, 40 afios.
Severino Sacsahuillca Gamarra.
Saturnino Sacsahuillca Supanda, 76 afios.
Fernanda Salas Gonzales, 106 afios.
Francisco Tupa Salas, 63 afios.
Nicolasa Tupa Salas, 54 afios.

Gabino Zufiiga Gamarra, 76 afos.

Comunidad de Sumaro

Vicente Almirén Bustos, mayor de 65 afios,
Ivinpampa.

Agustin Almirén Robles, 64 afios,
Huancarpata.

Enriqueta Almirén Robles, 70 afios aprox.,
Huancarpata.

Bertha Almirdon Sanchez, 55 afios, San
Roman.

Fulgencia Baca Leva, 55 afos, Huancarpata.

Elena Bustos Mejia, 43 Afos, lvimpampa.
Sixto Carbajal Huallpa, 65 afios.

Feliciano Carbajal Ccarhuachin, 74 afios,
Cconcahuaylla.

Mario Carbajal Eulate, 56 afios aprox.
Justina Ccahuana Mamani, 70 aios aprox.

Hildebrando Cruz Gallegos, 100 afios aprox.

(fallecido).
Jacinta Cruz Gallegos, 70 afos aprox.

Juliana Cruz Troncoso, 39 afios. San Roman.

Benedicta Chacén Béjar, 75 afos,
Huancarpata.

Samuel Chacoén Béjar, 78 afios.

Antonia Estrada Sanchez, 53 afios.
Bertha Estrada de Paile, 75 afios.
Alberto Estrada Pro (hanpigruna), 60 afios.
Alejandrina Estrada Pro, 53 afios.
Mariano Asuncién Gallegos Almirén, 90
afnos aprox.

Manuel Jesus Gallegos Almirdn, 80
afos, sector Huariec. Residente en
Chinchaypucyo

344

Matiasa Gallegos Almirdn, 80 afios aprox.,
sector Huafec.

Pascual Gallegos Almirdn, 86 afios, sector
Huafec.

Victor Gallegos Almirdn, 74 afios,
Huancarpata.

Cirila Gallegos Estrada, 72 afos,
Cconcahuaylla.

Mariano Gallegos Estrada, 59 afios,
Cconcahuaylla.

Victoria Gallegos Estrada, mayor de 65 afios.
Salomé Gallegos Linares, 57 afos aprox.
Victoria Gallegos Paile, 60 afios aprox.
Isabel Estrada de Gallegos, 80 afios aprox.,
Cconcahuaylla.

Seleduefio Gallegos Puma, 67 afios.
Yolanda Llacta Carbajal, 72 afios aprox,
Cconcahuaylla.

Silverio Llacta Huaman, 82 afios,
Huancarpata.

Justina Mejia de Quispe, 68 afios.

Trinidad Mejia Quispe, 56 afios.

Nicanor Paile Chacdn (hanpigruna), 65 afios
aprox., Cconcahuaylla.

Rosa Paile Estrada, 39 afios.

Alfonso Paile Usca, 87 afios.

Mario Paile Usca, 77 afios.

Lorenza Puma Chaucca, mayor de 65 afios.
Clotilde Puma Sacsahuillca, 55 afios.
Fausto Puma.

Adrian Rodriguez Mejia, 68 afos,
Huancarpata.

Gregoria Sanchez Valencia, 55 afios aprox.
Sabina Troncoso Chaucca, mayor de 65
anos.

Carmen Troncoso Puma, 75 afios.

Silveria Valencia de Sdnchez, 80 afios aprox.
Victor Valerio Calderén, 74 afios.

Cecilio Vargas Carbajal, 70 afios aprox.,
Ivinpampa.

Comunidad de Urinsaya Parccotica
Liberata Aranivar.

Enriqueta Ccarhuachin, 68 afos, Paro.
Modesto Ccarhuachin, 51 afios, Amantuy.
Julidn Chacdn Gallegos, 62 afios.



Anexos

Luisa Chacén Huanccollucho.

Mercedes Chacdn Chacdn, 69 afios.
Carlos Chacdn Puma, 80 afios,
Sunchumarca.

Eugenio Chacén Ramos (hanpiqgruna), 69
anos.

Nilda Chacén Surco, 35 anos, Sunchumarca.

Natividad Chacdn Vargas, 71 afios.
Patricia Champi de Quispe, 73 afios,
Amantuy.

José Chavez Usca (hanpigruna), 73 afios,
Paro.

Simeona Condori Ramos, mayor de 65
anos.

Jorge Gutiérrez Chacén, 72 afios.
Mariano Huaman Huanccollucho, 83 afios,
Sauceda.

Vicente Huanccollucho Acuia, 69 afos.

Nicolds Huaycochea Huanccollucho, 80
afos, Sunchumarca.

Saturnino Huillca Quispe, 67 afios.
Feliciano Mejia Gallegos (hanpiqruna), 74
anos, Paro.

Paula Pacheco Gallegos, 70 afios aprox.
Pablo Pilco Puma, mayor de 65 afos.
Tomas Pilco Puma, 62 afios, Sunchumarca.
Mariano Quispe Ccarhuachin, 72 afios,
Amantuy.

Maruja Quispe Ccarhuachin, 68 afios,
Amantuy.

Erasmo Quispe Condori, 66 afos.

Trinidad Quispe, 70 afios.

Manuela Quispe Reinoso, 71 afios.
Francisca Ramos Valdez, 57 afos, Sauceda.
Juana Usca de Condori, 81 afios.

Nieves Usca de Huaman, 79 afios.

PARTICIPANTES EN LOS TALLERES YACHAYNINCHIS: SABERES DE LA CHACRA, EN EL ANO

2014.

1° DE SECUNDARIA “A” - I.E. SAN ANTONIO ABAD DE CHINCHAYPUJIO

Yony Usca Huillca, Yony Soledad Valdez Lloque, Yarmali Chavez Condori, Yulisa Grovas Ccori,
Yohan Willington Tecse, Juan Jesus Gonzales Chavez, Jordy Daniel Ramos, José Antonio
Melgarejo, Jesus Alcides Tecse, Julio César Troncoso Huayllas, Rony Ccarhuachin Troncoso,
Andy Robert Janampa Mescco, lvan Tecse Valdez, Victor Alexander Chacdn, Gustavo
Mendoza Concha, Ronald Catalan Grovas, Maria Elizabeth Maihua, Milagros Grovas Chavez,
Mariuska Ramos Ramos, Alessandra Carrasco Galiano.

1° DE SECUNDARIA “B” - I.E. SAN ANTONIO ABAD DE CHINCHAYPUIJIO

Paloma Thalia Shantal Santander, Eliana Sonali Gonzalez Ayte, Leonela Melisa Estrada
Chacén, Sonia Villafuerte Gonzales, Noemi Tecse Aranibar, Maria Eliana Hanampa, Julisa
Olmos Carrasco, Prisila Olmos Alfaro, Dilson Tecse Quispe, Marco Antonio Chavez Apaza,
David Gallegos Mejia, Miguel Angel Puma Acufia, Alexis Araoz Pacheco, Celso Américo
Challco Paile, Sumer Huaman Huallpa, Richar Victoria Chavez.

6° DE PRIMARIA - |.E. N° 501096 DE LA COMUNIDAD DE PAUCARCCOTO

Yolanda Marta Alejandro Challanca, Nilson Yuri Alvarado Janampa, Dennys Kleverson Berrio
Gallegos, Luis Clinton Carvajal Arcos, Edeldino Chavez Alfaro,Wilfredo Chavez Tupa, José
Gabriel Leoncio Condorhuaman, Alberto Cruz Challanca, Jhon José Gabriel Gonzales Acufia,
Yober Marco Gonzales Villafuerte, Angel Jesus Huallpayunca Alfaro, Leandra Huaman Olmos,
Adolfo Huamanguilla Chavez, Maruja Janeth Huamani Hanampa, Indira Ochoa Mendoza,
Ruth Roxana Rata Paredes, Edith Aurora Sacsahuillca Huaman, Maria Angélica Usca.

345



Criandonos entre plantas y hombres

2° DE SECUNDARIA - I.E. N° 501096 DE LA COMUNIDAD DE PAUCARCCOTO

Yuli Sabina Alvarado Janampa, Yeni Gloria Ccallo Sacsahuillca, Doris Chavez Chavez, Yuliza
Eliana Chavez Janampa, Zenaida Chdavez Sacsahuillca, Elyane Justina Condorhuaman Arcos,
Victor Javier Ferro Sacsahuillca, Luz Rudy Gonzales Acuiia, Rosa Clemencia Huaman Olmos,
Catalina Janampa Mendoza, Miriam Soledad Janampa Quispe, Katy Mejia Gonzales, Carlos
Alberto Olmos Mendoza, Roy Ronal Soto Chdavez, Jhonatan Mejia Silva, Rober Gonzales,
Rebelino Laurente Chavez.

6° DE PRIMARIA - I.E. MARTIN ESTRADA PUMA DE LA COMUNIDAD DE SUMARO

Pepe Edison Cabrera Huaman, Marybel Camargo Sacsahuillca, Rogger Raul Chacdn Quispe,
Maria Elena Estrada Luna, Madeley Gallegos Estrada, Diana Ruciero Gallegos Puma, Nayda
Huaman Gallegos, Angel Robelindo Llacta Rodriguez, Patry Llacta Rodriguez, Cristhian
Martinez Puma, Gisela Payle Ccallo, Ruth Yasmin Pila Bustos, Jenny Yulisa Puma Chauca,
Floresmila Puma Cruz, Roly Wilson Quispe Nahuincamascca, Renberti Sdnchez Quispe, Jesus
Gerardo Troncoso Mejia, Marisol Valencia Pifiares.

1° DE SECUNDARIA - I.E. MARTIN ESTRADA PUMA DE LA COMUNIDAD DE SUMARO
Maria Carvajal Vargas, Natalia Chacdn Estrada, Erly Omar Estrada Ccallo, Héctor Estrada
Cruz, Carmen Rosa Gallegos Carvajal, Jhonatan Mejia Silva, Ruth Karina Mejia Silva, Ivan
Rosinaldo Puma Estrada, Julio César Puma Gallegos, Hugo Quispe Gallegos, Nayda Madeleine
Rodriguez Almirén, Ubaldina Rodriguez Llacta, Sandra Rodriguez Puma, Miriam Rodriguez
Quispe, Jhon Christian Troncoso Mejia, Edison Uscamayta Huaman.

PROMOTORES CULTURALES
- .E. San Antonio Abad de Chinchaypucyo:
Anela Cardenas Afan (4to de secundaria) y Yudi Condori Chavez (5to grado de secundaria)
- .E. N°50140 en la comunidad de Parccotica:
José Fernando Chacdn Ccallo (4to grado de secundaria)
- 1.E. N° 501096 en la comunidad de Paucarccoto:
Flor Zoraida Astete Tupa y Virginia Chavez Sacsahuillca (4to grado de secundaria)
- .E. Martin Estrada Puma en la comunidad de Sumaro:
Cinthia Estrada Cruz (4to grado de secundaria)

PROFESORES

Director Marcelino Mamani Quispe y profesor Julio Estrada de la I.E. San Antonio Abad en la
comunidad de Chinchaypucyo.

Director Juan Gallegos Teniente de la I.E. N°50140 en la comunidad de Parccotica.

Director Oscar Astete Hanampa de la I.E. N° 501096 en la comunidad de Paucarccoto.
Director Nilo Ciprian Huillca Pizarro y profesor Alex Accostupa Angulo de la I.LE. Martin
Estrada Puma en la comunidad de Sumaro.

346



Bibliografia

ACADEMIA MAYOR DE LA LENGUA QUECHUA

2005 Diccionario Quechua — Espafiol — Quechua. Cusco. Gobierno Regional de Cusco.

ALBORNO?Z, Cristdbal de

1988 Instruccion para descubrir todas las Guacas del Peru (1573). En Fdbulas y ritos de los
incas. Madrid, Cronicas de América.

AMADO GONZALES, Donato

1998 Establecimiento y consolidacién de la hacienda en el valle de Chinchaypucyo (1600-
1700). Revista Andina Vol. 31 N° 1. Cusco. Centro Bartolomé de las Casas.

2014 Laetnohistoria andinay las ensefianzas del gran maestro Franklin Pease G.. En Pease
G.Y., Franklin. En El dios creador andino. Cusco. DDC-Cusco. pp. 143-150.

AMEIGEIRAS, Aldo Rubén (compilador)

2014 Simbolos, rituales religiosos e identidades. Los simbolos religiosos y los procesos de
construccidn politica de identidades en Latinoamérica. Buenos Aires. CLACSO.

ANTUNEZ DE MAYOLO, Santiago E.

1981 La nutricion en el antiguo Peru. Lima. BCR.

ASOCIACION CHUYMA DE APOYO RURAL

2007 Sedias ancestrales como indicadores bioldgicos de alerta temprana. Lima.

CABIESES, Fernando

2004 Cien siglos de pan. 10,000 afios de alimentacion en el Peru. Lima. Universidad San
Martin de Porres.

CACERES CHALCO, Efrain

2002 Sicrees, los apus te curan; medicina andina e identidad cultural. Cusco. CICTA.

2015 Tejiendo las bases tedricas del sistema médico indigena andino: salud e
interculturalidad desde los Andes. (Editor). Cusco. Universidad Nacional de San
Antonio Abad del Cusco.

DIRECCION REGIONAL DE CULTURA

2012 Informacion sobre zonas arqueoldgicas del distrito de Chinchaypucyo. Cusco.
Direccidn Regional de Cultura del Cusco.

GUDYNAS, Eduardo

2014 Derechos de la naturaleza. Lima. Programa Democracia y Transformacién Global.

HOSTNIG, Rainer

2014 Chinchaypucyo y las pinturas rupestres de Pumawasi, provincia de Anta, Cusco. En
Rupestreweb, http://www.rupestreweb.info/pinturaspumawasi.html

JIMENEZ DE LA ESPADA, Marcos

1965 Relaciones geogrdficas de Indias (1881-97). Madrid. Ediciones Atlas.

MANTILLA HOLGUIN, Justo y OLAZABAL CASTILLO, Oscar

2008 Pachamama hampi ghoranchiskuna. Las plantas medicinales de nuestra madre
tierra. Valle Sagrado de los Inkas. Cusco. Instituto de Ecologia y Plantas Medicinales.

347



Criandonos entre plantas y hombres

OJEDA, Roberto; y PALOMINO, Claudia (editores)

2012 Chinchaypucyo, testimonios de su cultura. Cusco. Municipalidad Distrital de
Chinchaypujio — Centro Bartolomé de las Casas.

2013 Relatos de mi pueblo, cuentos escritos por nifios y nifias del distrito de Chinchaypujio.
Lima. Municipalidad Distrital de Chinchaypujio — Fondo Editorial del Congreso del
Perd.

OJEDA ESCALANTE, Roberto

2012 Cuando los dioses cambian; las transformaciones histérico-culturales coloniales
segun la historia oral de Chinchaypucyo. Cuadernos de Investigacion Universitaria N°
1. Cusco. UNSAAC.

PACHECO ALVAREZ, Wilbert
2014 Pdginas chinchaypujinas. Toronto (Canada). Chaski Press.

PRATEC (editor)

1999 Lacrianza de las wacas. Los parientes silvestres de las plantas alimenticias cultivadas
en los Andes. Lima. PRATEC.

2001 De la chacra al fogon. Lima. PRATEC.

2005 Saber local en la comunidad y la escuela. Lima. PRATEC.

2006 Calendario agrofestivo en comunidades andino-amazonicas y escuela. Lima. PRATEC:

2008 Volver a la mesa. Soberania alimentaria y cultura de la comida en la América
profunda. Lima. PRATEC.

2011 Adaptacion al cambio climdtico y saber andino. Lima. PRATEC.

RENGIFO, Grimaldo

2008 Educacion y diversidad cultural. Lima. PRATEC.

2009 Los caminos de la sal: el regreso al territorio excluido. Lima. PRATEC.

ROSTWOROWSKY, Maria

1988 Historia del Tahuantinsuyo. Lima. Instituto de Estudios Peruanos.

ROZAS ALVAREZ, Jesus Washington; y VALENCIA BLANCO, Delmia

2012 Generaciones Antagdnicas en Huama, los viejos del pasado y los jovenes de hoy. En
Cultura andina: cosmovision, arqueologia. Cusco. UNSAAC; pp. 177-194.

SOLIS MORA, Jesus José

2014 Tecnologias tradicionales y agrobiodiversidad: los caminos de las semillas en los
Andes cusquefios. En Il congreso internacional de terrazas, encuentro de culturas y
saberes de terrazas del mundo. Cusco. CBC —JICA, pp. 137-150.

TAPIA, Mario E. y FRIES, Ana Maria
2007 Guia de campo de los cultivos andinos. Lima. FAO y ANPE.

URTON, Gary

1983 El sistema de orientaciones de los incas y de algunos quechuahablantes actuales tal
como queda reflejado en su concepto de laastronomiay del universo. Anthropologica;
Vol. 1, No. 1. Lima. PUCP; pp. 209-238

VALLADOLID RIVERA, Julio

2014 Moray: centro ceremonial para la crianza ritual de la diversidad de semillas. En //
congreso internacional de terrazas, encuentro de culturas y saberes de terrazas del
mundo. Cusco. CBC — JICA; pp. 124-136.

348



Este libro esta elaborado en
base a los testimonios de
pobladores mayores del distrito
de Chinchaypucyo, que describen
sus saberes agricolas, de la
comida y la salud; mostrandonos
la crianza mutua entre humanos,
plantas, animales y deidades; asi
COMo su permanenciay
modificaciones con el pasar del
tiempo, propios de una cultura
viva y dinamica.

Estos saberes vienen del
pasado, pero su vigencia no se
limita al recuerdo. Aprender de
ellos nos ayuda a contrarrestar el
actual contexto de riesgo de
pérdida de diversidad y soberania.
El libro es producto de una
investigacion premiada por
CRESPIAL el afio 2013.



	caratula1
	criándonos version final
	contra-caratula1

