
Criándonos entre 
plantas y hombres

Saberes agrícolas de Chinchaypucyo (Anta - Cusco)

Claudia Palomino Valdivia - Roberto Ojeda Escalante

MUNICIPALIDAD DISTRITAL
DE CHINCHAYPUJIO

(GESTIÓN 2011 - 2014)







Criándonos entre plantas y hombres
Saberes agrícolas de Chinchaypucyo (Anta - Cusco)





Criándonos entre plantas y hombres
Saberes agrícolas de Chinchaypucyo (Anta - Cusco)

Claudia Palomino Valdivia - Roberto Ojeda Escalante



Criándonos entre plantas y hombres
Saberes agrícolas de Chinchaypucyo (Anta-Cusco)
Primera edición. Cusco, agosto de 2016

© Claudia Palomino Valdivia y Roberto Ojeda Escalante
ssalimess251@hotmail.com - cocherocusco@gmail.com
En colaboración con: Miguel Sánchez Ramos

Este libro es producto del proyecto “Criándonos entre plantas y hombres: Recuperación y transmisión de los sabe-
res agrícolas y medicinales como parte del patrimonio cultural inmaterial del Distrito de Chinchaypujio”. Ejecutado 
por el área de cultura de la Municipalidad Distrital de Chinchaypujio, gestión 2011-2014
El proyecto ha sido financiado por el Centro Regional para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial de 
América Latina (CRESPIAL), Centro categoría 2 de la Organización de las Naciones Unidas para la Educación, la Cien-
cia y la Cultura (UNESCO), a través de su Convocatoria a Fondos Concursables de proyectos para la Salvaguardia del 
Patrimonio Cultural Inmaterial 2013

Colaboraron en la investigación: Doroteo Chacón García, Alfredo Chacón Huaycochea, Amílcar Huallpayunca Tupa
Fotos: Claudia Palomino Valdivia, Miguel Sánchez Ramos, Doroteo Chacón García, Roberto Ojeda Escalante
Diseño y diagramación: Roberto Ojeda Escalante
Foto carátula: Música en época de aporque, comunidad de Ocra
Foto contracarátula: Traslado del trigo cosechado, comunidad de Chinchaypucyo
Dibujos de separadores: 
Página 25: Dilson Tecse Quispe, estudiante de 1ro “B” (secundaria), I.E. San Antonio Abad de Chinchaypucyo
Página 179: Katy Mejía Gonzales, estudiante de 2do grado (secundaria), I.E. de Paucarccoto
Pagina 267: Gustavo Mendoza Concha, estudiante de 1ro “A” (secundaria), I.E. San Antonio Abad de Chinchaypucyo

Hecho el Depósito Legal en la Biblioteca Nacional del Perú N° 2016-10519

Impreso en:
Tarea Asociación Gráfica Educativa
Pj. María Auxiliadora N° 156-164 Breña



7

Contenido

Introducción	 11
La relación de los humanos y las plantas en los andes. La importancia de los saberes tradicionales hoy. 
El distrito de Chinchaypucyo. Algunos datos históricos. La investigación. Descripción del libro. 
El lenguaje utilizado en el libro. Agradecimientos.

Primera parte: El ciclo de la crianza mutua	

1. Allpa (La tierra)	 27
	 1.1.	 Descansos de la tierra	 28
	 1.2.	 Nos comunicamos; los rituales 	 31
			   A la Pachamama. A los apus o aukis. Despachos en agosto. Despacho en la chacra. 
			   Algunas expresiones para las deidades, previas al trabajo. 	

	 1.3.	 La naturaleza se comunica; señales	 35
			   Las cabañuelas. La lluvia. Las estrellas. Insectos, animales y plantas. 

	 1.4.	 Nuestras formas de trabajo	 39
			   El apoyo mutuo. Los descansos en la chacra.

	 1.5.	 La preparación del terreno	 43
			   El guano, los nutrientes de la tierra. Los animales nutren la tierra. Tipo de suelos. La roturación o yapuy.	

	 Las wankas. El barbecho. La limpieza del terreno y canales de riego. El riego.

2. Tarpuy mita (Tiempo de siembra)	 51
	 2.1.	 La naturaleza nos dice cuándo sembrar; señales	 52
			   Los animales. Las flores. Las estrellas. Otras señales.

	 2.2.	 La luna nos dice cuándo sembrar 	 55
	 2.3.	 La naturaleza nos dice cuándo va a llover	 61
			   El cielo. Los animales. Otras señales. 

	 2.4.	 Algunas señales de cómo será la producción 	 64
	 2.5.	 Las festividades también nos hablan de la siembra 	 65
	 2.6. 	Nuestras formas de comunicación; los rituales	 67
			   La t’inka. El lenguaje con las deidades para pedir buena produccción. El q’espey, la comunicación 
			   de las semillas. Las primeras semillas se albergan en la tierra. Otros rituales particulares.

	 2.7. El guano, la comidita de la tierra	 76
	 2.8. Las técnicas de trabajar la tierra	 78
			   Con yunta de toros. Sin yunta de toros. Algunas formas de sembrar.

	 2.9.	 El momento de sembrar 	 84



8

Criándonos entre plantas y hombres

	 2.10.	 Las wankas, los cantos a la siembra 	 88
	 2.11. El apoyo mutuo entre los cultivos y la tierra	 91
			   Cultivos asociados. La rotación de los cultivos.

3.	Wiñay mita (Tiempo de crecimiento)	 97
	 3.1.	 Hallmay (el aporque)	 97
			   Señales. Rituales. Organización del trabajo. Llauchiy (el deshierbe).

	 3.2.	 Particularidades del aporque y deshierbe según cada cultivo	 103
	 3.3.	 El trabajo es una fiesta	 104
			   La qhaswa. Las wankas del aporque.

	 3.4.	 Cuidados de las plantas	 107
			   Las plantas se resienten. El caso de las frutas. Los parientes silvestres.

	 3.5.	 Peligros y enfermedades de las plantas	 109
			   Ausencia de lluvia. Las lagunas que atraen la lluvia. Soqra (aguachinamiento). El granizo. 
			   La rancha. La pakurma. Roya o polvillo.

	 3.6.	 Algunos animales perjudiciales para los cultivos	 120
			   Insectos y gusanos. Los venados. Las aves. Otros.

4.	Mihuy oqariy mita (Tiempo de cosechar)	 125
	 4.1.	 La cosecha	 125
			   Señales. Rituales. En qué orden se cosechan los productos. 

	 4.2.	 Tres formas de cosecha	 128
			   El escarbe. Kalchay (corte). Pelay (sacar de raíz). Los riesgos . 

	 4.3.	 El deshoje del maíz y el tendal	 130
	 4.4.	 Saruy (la trilla)	 130
			   La trilla y los caballos. La trilladora. La t’inka después de la trilla. Las wankas. El venteado. 
			   La trilla de otros cultivos. Algunas dificultades.

	 4.5.	 Nuestros alimentos van a casa	 137
			   El traslado. Q’osñichiy (humear). Selección de semillas.

	 4.6.	 Lugares donde se almacena 	 142
			   El taqe. La marka (altillo). En saquillos. Fuera de la casa. El caso de las frutas. 

	 4.7.	 Protección de los alimentos	 144
			   Los guardianes de nuestra cosecha. Las dueñas del taqe (troje). El respeto a los alimentos.

	 4.8.	 Las amenazas	 148
			   Los insectos. La rata. Cuento del ratón y el hak’achu.

	 4.9.	 Nuestros alimentos se transforman	 151
	 4.10.	 El cambio de las semillas	 157

5.	Llank’asqanchiskuna santon (Los santos de nuestros cultivos)	 161
	 5.1.	 Los santos de algunos cultivos y animales	 162
			   La Santísima Cruz. San Isidro Labrador. San Juan. Santiago. San Martín. 
			   Los nombres rituales de algunos cultivos.



9

	 5.2.	 Las patronas de las chacras	 167
			   Santa Isabel y San Antonio. Virgen Purificada. Virgen del Carmen. Virgen Asunta. 
			   Santa Rosa. Virgen de Fátima.

	 5.3.	 Otras festividades	 173
			   Carnavales. San Lorenzo y el día del fuego en Ocra. Señor de Exaltación. Todos los Santos y Día de 
			   muertos. Niño Velay. Otras fiestas religiosas. 

	 5.4.	 Las danzas de Chinchaypucyo	 177

Segunda parte: Las plantas nos transmiten vida	

6.	Mihunanchis (Nuestra comida)	 181
	 6.1.	 La comunicación con nuestros alimentos, rituales	 182
			   Previos a la preparación. Después de la preparación.

	 6.2.	 Las comidas y bebidas de la chacra 	 186
			   Al inicio de la chacra. La hurk’a, el alimento de los descansos. La chicha. 
			   El descanso de la merienda y al finalizar la chacra.

	 6.3.	 La merienda	 191
			   Las wankas y el transporte de los alimentos. Los que servían. Los primeros y mejor servidos. 
			   La merienda. El sankhu y el chapu.

	 6.4.	 La comida diaria	 197
			   Desayunos. Almuerzos y cenas. Fiambre o qoqawi. Dulces.

	 6.5	 Alimentos silvestres	 203
			   Las hierbas. Los parientes silvestres. Algas, hongos y otros. 

	 6.6.	 Comidas de fechas especiales	 206
			   En acontecimientos familiares. En festividades religiosas. El pan de trigo.

	 6.7.	 Los utensilios de antes	 213
	 6.8.	 Algunos saberes en la preparación de comidas	 216
			   Desayunos. Acompañamientos y ensaladas. Lawas o sopas. Carnes o asados. Segundos. Torrejas. 		

	 Uchukutas o ajís. Chichas y otras bebidas. Dulces o postres. 

	 6.9.	 También son alimento para los animales y la tierra	 230

7.	Hunt’asqan Chinchaypukyupiqa (La diversidad de 
	 cultivos en Chinchaypucyo)	 233
	 7.1.	 Los alimentos que más abundan por comunidad	 234
	 7.2.	 Las variedades de alimentos	 235

8.	Allin kausaywan uywanakuspa (La crianza mutua y la salud)	 251
	 8.1.	 Las comidas que nos dan salud	 252
	 8.2.	 Los frutos y plantas cultivables que curan	 254
	 8.3.	 Las plantas medicinales y los hanpiqruna	 257
			   Aprendiendo de las plantas. Se recolecta y almacena el espíritu de la planta. 

Contenido



10

Criándonos entre plantas y hombres

	 8.4.	 El proceso de curación	 261
			   La condición de los hanpiqrunas. El diagnóstico. El cuidado de las plantas para curar. 
			   Las deidades que ayudan en la curación. 

	 8.5.	 Los hanpiqrunas y los doctores	 265
	 8.6.	 Las enfermedades	 266
			   Las enfermedades más comunes. Las nuevas enfermedades.

	 8.7.	 Algunos tratamientos	 270
			   Enfermedades convencionales: males físicos. La concepción. 
			   Enfermedades no convencionales: males del espíritu.

	 8.8.	 Medicina para los animales	 284

Tercera parte: La crianza mutua, antes y ahora	

9.	Uywanakuspa kay watakunapi (Criándonos a través de los años)	 287
	 9.1.	 Los cultivos en el pasado	 287
			   Los cultivos de los incas. El tiempo de la hacienda. La hambruna. Plaga de langostas. 
			   La cebada de la empresa.

	 9.2.	 Ya no es como antes	 292
			   El clima y la producción. El riego. Las costumbres. Las nuevas religiones nos alejan. 

	 9.3.	 La comida y la salud, antes y ahora	 297
			   La comida antigua y la comida moderna. ¿Por qué ya no se consumen las comidas de antes?
			   La medicina tradicional y moderna. Lo partos.

	 9.4.	 El tiempo actual	 303
			   Predicciones para el año 2015. Consejos para este tiempo. Chinchaypucyo y el mercado.

10. La transmisión de los saberes; los talleres Yachayninchis	 307
	 10.1.	 La propuesta de talleres “Yachayninchis: saberes de la chacra”	 308
	 10.2.	 Desarrollo de los talleres “Yachayninchis: saberes de la chacra”	 311
	 10.3.	 Algunas expresiones brindadas por los estudiantes 
			   en sus fichas de registro 	 322

Anexos:
Vocabulario de términos utilizados en el libro	 327
Mapa del distrito de Chinchaypucyo	 340
Fuentes orales y participantes del proyecto 	 341
Bibliografía  	 347



11

INTRODUCCIÓN

“Llank’anan sumaqllata, t’ak kayllawan, mana chayqa manan allintachu oqa-
rinki mihuyta chaymantapas manan pisinchasqata hap’inachu mihuykunata ni-
taqmi saruchakunachu chaykunamantan sintikun”.

(Se tiene que trabajar con paciencia, tranquilidad, sino no levantas buena 
producción, también no se deben de despreciar o pisotear los productos por-
que de eso se resienten).

Justina Ccahuana Mamani (Sumaro)1

“Las sociedades de honda tradición como los pueblos andinos han desarro-
llado una de las agriculturas originarias del mundo al criar una serie de plantas 
cultivadas y producir el artefacto biocultural llamado ‘chacra’, una expresión de 
diálogo entre hombre, deidades, y naturaleza, y lo han creado y regenerado en 
medio de alteraciones del clima”.

Grimaldo Rengifo2

I	 La relación de los humanos y las plantas en los andes

El título de esta publicación hace referencia a una característica importante de la 
cosmovisión andina, presente también en muchos otros pueblos indígenas y agrí-
colas del mundo: la relación de equidad entre los seres humanos y otros seres de 
la naturaleza. 

1	 Sumaro es una las nueve comunidades del distrito de Chinchaypujio. Este libro está elaborado en base a este 
tipo de testimonios.

2	 PRATEC (2011: 14).



12

Criándonos entre plantas y hombres

Comenzaremos señalando que el pensamiento occidental-moderno es antropo-
céntrico, se ve al ser humano como el único ser racional, un sujeto, mientras todos 
los demás son seres irracionales que pueden ser tratados como objetos. Este modo 
de ver la realidad tiene origen en el pensamiento religioso judeocristiano, que con-
sidera todos los “bienes de la creación” como puestos ahí por Dios para beneficio 
de los seres humanos3. Esto se ha incrementado con el racionalismo moderno y 
capitalista, amparado en una ideología instrumental que ve todo en función de ren-
tabilidad. El ciudadano moderno es un individuo que se relaciona con otros indivi-
duos, la colectividad pasa a segundo plano e incluye sólo a los individuos, todo lo 
demás es considerado objeto, recurso, terreno.

Por el contrario, los pueblos indígenas (y no sólo ellos) tienen una forma diferen-
te de explicar la relación de los humanos con la naturaleza, una visión biocéntrica 
(Gudynas 2014). Consideran que todos los seres son sujetos, con sus propios modos 
de vivir y relacionarse unos a otros, el territorio está habitado por humanos, pero 
también por animales, plantas, cerros, ríos y lagunas. Varios mitos indígenas indican 
que los humanos somos los enviados de los dioses, para cuidar el equilibrio de la 
naturaleza. El testimonio que incluimos como epígrafe, expresa que los cultivos son 
vistos como seres, a quienes hay que agradecer y cuidarlos, no se les ve como un 
simple objeto. 

En su largo proceso histórico, la cultura andina fue esencialmente agrícola, el 
consumo de carne fue menor y la pesca no era muy frecuente en las zonas altoan-
dinas, la leche de vaca y los huevos de gallina aparecieron ya luego de la conquista 
española. Por ello, en este accidentado territorio, la base de la dieta fueron las plan-
tas cultivadas4 y por eso la importancia que las plantas llegan a tener para la vida.

Como explica María Rostworowsky: “ todas las plantas útiles al hombre se vene-
raban bajo los nombres de Mama: Mama sara (maíz). Mama acxo (papa), Mama 
oca, Mama coca, etc.” (Rostworowsky 1988). No es que estas plantas fueran consi-
deradas “dioses”, sino seres a los que hay que respetar y agradecer. Lo que ciertos 
científicos califican de “pensamiento mitológico”, está más cargado de enseñanzas 
éticas que de mitología, como ejemplifica de modo muy interesante Efraín Cáceres:

“Para un científico racionalista, materialista, etc., la coloración de una planta se 
explica por asuntos de la composición de la luz y de la estructura química de los 
pétalos.

En cambio, los andinos responderán: ‘La flor es roja, porque…’ y viene una expli-
cación mitológica o algo similar; esto debido a que la mitología le hace comprender 
que la flor es un ser viviente, que tiene un sentido, y que es como todos los seres 
vivos y, en el fondo, como él mismo” (Cáceres 2002). 

3	 Esta explicación está escrita en la Biblia y se fue incrementando con el desarrollo de la teología cristiana.
4	 Ver Antúnez de Mayolo (1981) y Cabieses (2004); entre otros.



13

En el caso de los pueblos andinos, su temprano y trágico contacto con los colo-
nizadores europeos, no borró la cosmovisión ancestral, y más bien llegó a adoptar 
a la religión impuesta por los invasores. Aquí, el Dios cristiano y su corte de santos 
y vírgenes se han integrado al extenso panteón andino, cumpliendo el rol de las 
divinidades antiguas, con quienes conviven armoniosa y conflictivamente a la vez5.  
Y es que, como explica Favio Lozano: “Los imaginarios religiosos se comportan –al 
contrario que los discursos y las proclamaciones doctrinales– como un sustrato no 
evidente y sin embargo altamente incidente en el acontecer sociopolítico y cultural 
de los pueblos. Son como placas tectónicas en permanente juego de presión que 
van transformando y condicionando la estructura y la dinámica de las comunidades 
y los movimientos sociales” (Ameigeiras 2014: 125).

El trabajo agropecuario viene acompañado de una serie de rituales y ceremonias, 
dedicadas a las plantas, animales y a los seres que los cobijan: la tierra, lagunas, 
montañas, etc. Aunque existen muchos estudios sobre los cultos a la Pachamama y 
los apus, mayormente se han centrado en el aspecto religioso, olvidando que la reli-
giosidad andina tiene mucho de cotidiana y vivencial6. En los últimos años, varias in-
vestigaciones vienen rescatando este aspecto, valorando ese modo de pensar des-
de una mirada intercultural. Con estudios en diferentes comunidades y regiones, 
vamos reconociendo esa cosmovisión biocéntrica presente en el mundo andino.7

Y es que en este modo de concebir la vida, cultivar es en realidad criar, pero en 
una crianza que implica a todos los habitantes de un territorio. La ritualidad andina 
es una forma de reciprocidad entre seres diferentes pero complementarios. La na-
turaleza retribuye esta crianza, no sólo brindando alimentos, sino también “comu-
nicándose” a través de las costumbres de los animales, la apariencia de las plantas 
o el aspecto de los otros seres (astros, montañas, fenómenos naturales). Los inves-
tigadores han denominado a todo esto como las señales o señas. Desde pequeño, 
el agricultor andino aprende a “leer” estas señales, cada actividad se planifica en 
función de estos indicadores naturales. 

Esta relación de reciprocidad entre la gente y los otros seres se complementa con 
la actitud festiva del trabajo, que ayuda a armonizar a la gente entre sí y a la vez 
con las plantas que se están cultivando. Varias costumbres agrícolas andinas no se 
explican sin esta relación de “crianza mutua” entre cultivador y cultivo. 

5	 Los dioses pan andinos (Wiraqocha, Pachakamak) han sido remplazados por el dios cristiano, pero las divinida-
des locales permanecen. Cada pueblo tiene sus propios apus como también sus propios “patronos”, pero con 
una jerarquía que ubica las divinidades cristianas por encima.

6	 Refiriéndose a la medicina andina, Efraín Cáceres menciona varios estudios sobre este aspecto (desde 1917), 
pero que fueron realizados “como un hecho “tradicional”, “folklórico”, “mágico” o simples curiosidades farma-
cológicas o médicas” (Cáceres 2015: 14). 

7	 Como ejemplo, Jesús José Solís cita a Dollfus, Golte, Mayer, Morlon, Rengifo y Grillo (Solís Mora 2015: 137). 

Introducción



14

Criándonos entre plantas y hombres

II	 La importancia de los saberes tradicionales hoy

En un artículo de Washington Rozas y Delmia Blanco se describe las contradiccio-
nes actuales entre los jóvenes y los mayores en una comunidad andina contempo-
ránea. Allí reflexionan: “Se diría que hoy en día, la lectoescritura es más importante 
que la palabra oral, ya que por ejemplo, lo escrito es válido para los derechos le-
gales, reclamaciones, deudas, compraventa, etc., mientras que la palabra, genera 
incertidumbre, desconfianza, duda, etc. No obstante, en Huama persiste todavía el 
ayni sin la necesidad de un compromiso escrito” (Rozas 2012: 178).

Actualmente se vive un proceso complejo en las comunidades andinas, la orali-
dad y la escritura tienen sus propios valores y se usan en momentos y espacios di-
ferenciados, pero la escritura es más valorada. Esto plantea una serie de problemas 
a nuestra investigación, en tanto se trata de plasmar un bagaje de saberes orales en 
el formato escrito moderno. Es claro que lo escrito no reemplaza lo oral, tampoco 
lo traduce. El conocimiento sigue existiendo en tanto se transmite y se aplica, cual-
quier investigación y recopilación de saberes funciona más como un registro, como 
una fotografía del momento. Pero en un mundo que valora más lo escrito, estos 
trabajos de “registro” también contribuyen a valorar los saberes y a las personas 
que los poseen. 

Esto parecen haberlo entendido quienes se han abocado a la tarea de recopilar 
los saberes. En este aspecto es interesante el aporte que han desarrollado entida-
des como PRATEC, en palabras de Julio Valladolid: “Se tiene un registro, en forma 
de cartillas de más de 3000 saberes de la crianza: PRATEC 2006; Asociación Chuyma 
de Apoyo Rural 2007; ABA 2008. Estos saberes aun los practican los campesinos 
altoandinos, herederos de esta milenaria sabiduría andina” (Valladolid 2014: 127). 
También es interesante la labor de entidades como CEPROSI y Tarea, promoviendo 
la transmisión de estos saberes, incluso en centros educativos.

Pero los saberes de nuestros pueblos y su forma de relacionarse con los demás 
seres, no sólo valen por un tema identitario y de valoración cultural. Ante los princi-
pales problemas del mundo global (crisis climática, crisis ambiental, creciente alie-
nación, etc.) organizaciones como Vía Campesina e iniciativas como las redes de 
guardianes de semillas, plantean alternativas a partir de los saberes ancestrales. 
Intelectuales de fama mundial como Noam Chomsky, Vandana Shiva y Joseph Sti-
glitz coinciden en señalar que los pueblos indígenas tienen esas alternativas en sus 
prácticas cotidianas. 

Muchos de estos conocimientos y saberes han llegado hasta nuestros tiempos, y 
si bien algunos ya no son tan exactos, por el mismo clima que está cambiando, sin 
embargo ya se habla de retomar varios de ellos para contrarrestar las catástrofes 
climáticas. Asegurar la alimentación de las generaciones futuras exige escuchar y 
aprender los saberes locales de nuestros pueblos, así como implementar medidas 



15

para adaptarlos a estos tiempos, complementándolos con conocimientos y tecno-
logías actuales. 

Actualmente existen iniciativas que apuntan a ello por todo el continente. Ha 
contribuido la valoración del patrimonio inmaterial, dejado de lado por muchos 
años, pero hoy presente en programas incluso desde la misma UNESCO.8 Y con-
tribuye también la presencia creciente de la educación comunitaria,9 en la que la 
valoración de los saberes tradicionales es un eje importante. Hoy en día se habla del 
allin kausay (buen vivir)10 y el iskay yachay (doble saber)11, como aportes teóricos 
importantes para construir un pensamiento intercultural y que valore los saberes 
andinos, indígenas y de otras poblaciones marginadas. 

El presente libro pretende ser un aporte en ese sentido. Este trabajo se ha cen-
trado en el distrito de Chinchaypucyo, para mostrar la diversidad e integralidad de 
los saberes agrícolas en un área específica. Sirviendo así como un ejemplo de la 
enorme riqueza de patrimonio inmaterial existente en todos nuestros pueblos. 

III	 El distrito de Chinchaypucyo; datos geográficos, su nombre y sus comunidades

El Distrito de Chinchaypucyo pertenece a la provincia de Anta, en la región del 
Cusco. Limita con los distritos de Limatambo, Ancahuasi, Zurite, Anta (provincia de 
Anta), Ccorca (provincia de Cusco), Huanoquite (provincia de Paruro), y Cotabam-
bas (provincia de Cotabambas en la región Apurímac). La superficie del distrito es 
de 390.58 Km2, con una topografía accidentada, entre los 2200 y los 4200 msnm. 
Tiene una población de 4,208 habitantes, distribuidos en 9 comunidades y 32 ane-
xos. El 81.3% es población rural y el 18.7% habita en la capital distrital, que es el 
pueblo de Chinchaypucyo, ubicado a 3 horas de la ciudad del Cusco12. 

Chinchaypucyo tiene dos cuencas hidrográficas: la del río Ch’eqemayo y la de 
Pantipata, además de la pequeña cuenca del Sacsahuayco, todas desembocan en el 
gran río Apurímac. Su paisaje incluye muchas montañas, haciendo que tenga tres 
pisos ecológicos, el piso alto de puna, los valles y quebradas del piso medio, y el 
piso bajo de clima más caliente en la desembocadura de los ríos. Su temperatura 
media promedio anual es de 11.08°C, aunque la diversidad de pisos ecológicos hace 
que la temperatura también varíe. Esa diversidad propicia una variada producción 
agrícola, como veremos a lo largo de este libro.

El nombre de Chinchaypucyo proviene del quechua Chinchaypukyu (manante del 

8	 Caso concreto del CRESPIAL, entidad que financió la culminación de esta investigación y la presente publicación.
9	 La educación que se brinda fuera de la escuela y de la educación formal. Recoge la herencia de la educación 

popular y la experiencia de educación intercultural, así como los saberes y modos de enseñar tradicionales.
10	 Denominado también sumaq kausay, concepto desarrollado por intelectuales y movimientos indígenas de 

Ecuador, Perú y Bolivia.
11	 Concepto desarrollado por intelectuales y activistas de la educación intercultural bilingüe (EIB).
12	 Los datos de esta sección están en Ojeda y Palomino (2012: 6-7).

Introducción



16

Criándonos entre plantas y hombres

tigrillo), aunque también hay una leyenda que lo hace derivar de Chinkaypukyu 
(manante perdido)13. Los documentos coloniales lo registraron como Chinchaypu-
quio y en la República se acostumbra escribir Chinchaypucyo. La Ley de creación del 
distrito consigna Chinchaypujio, pero se continuó usando la escritura anterior, con 
“c-y”, hasta que en los recientes años, las instituciones estatales usan la escritura de 
la ley, con “j-i”. En esta publicación usaremos la palabra “Chinchaypucyo”, porque 
es el nombre como tradicionalmente lo reconoce su población, y sólo al referirnos 
a las denominaciones oficiales recurriremos a la otra escritura.

Las comunidades y anexos del distrito son las siguientes:

•	 Anansaya. Ubicada en los cursos de los riachuelos Ocramayu y Chiwakomayo, li-
mita con las comunidades de Ocra, Chinchaypucyo, Huambomayo y Totora (dis-
trito de Ccorca, provincia Cusco). Tiene dos anexos: Ccaccapata y Sequiopampa. 

•	 Chinchaypucyo. Ubicada en el curso medio del Ch’eqemayo, limita con las co-
munidades de Parccotica, Ocra, Anansaya, Huambomayo y Sumaro. Tiene el 
anexo Racrarumi. El pueblo de Chinchaypucyo es la capital del distrito y está 
ubicado en la margen izquierda del río Ch’eqemayo. 

•	 Huambomayo. Ubicada en la margen derecha del riachuelo Misk’a, limita con 
las comunidades de Chinchaypucyo, Anansaya, Paucarccoto y Sumaro. La parte 
central se llama Pampaera y tiene el anexo Llaullicancha.

•	 Huancancalla. Ubicada en el curso bajo del Ch’eqemayo y al sur del distrito, limi-
ta con las comunidades de Paucarccoto, Aravito (distrito de Huanoquite, provin-
cia Paruro) y Colca (distrito y provincia de Cotabambas, región Apurímac). Tiene 
el anexo Pacas.

•	 Ocra. Ubicada en la cuenca alta del riachuelo Ocramayu. Limita con las comuni-
dades de Conchacalla y Mantoclla (distrito de Anta), Anansaya, Chinchaypucyo 
y Parccotica.

•	 Pantipata. Ubicada en la cuenca de Pantipata, en todo el sector oeste del distrito. 
Limita con las comunidades de Pivil (distrito de Limatambo, Anta), Ccaccahuara 
(distrito de Ancahuasi, Anta), Parccotica, Sumaro y Colca (distrito y provincia Co-
tabambas, Región Apurimac). Tiene 9 anexos: Ccapahuaylla, Chillcaccasa, Chiu-
chis, Chuypa, Huiscapay, Ivin, Pumahuanca, Samancca y Tizabamba. 

•	 Paucarccoto. Ubicada en la margen izquierda del riachuelo Misk’a, limita con 
las comunidades de Huambomayo y Huancancalla. Tiene el anexo Pampahuasi.

•	 Sumaro. Ubicada en la cuenca del riachuelo Huañec y alrededores, limita con las 
comunidades de Pantipata, Parccotica, Chinchaypucyo y las ex haciendas Tam-
borada y Ccarcco. Tiene 4 anexos: Cconcahuaylla, Huancarpata, Ivimpampa y 
San Román. Además incluye el sector Huañec.

13	 Cuentan que alguna vez hubo un gran derrumbe que sepultó las fuentes de agua y por eso lo llamaron “manan-
te perdido” (Ojeda y Palomino 2012: 9).



17

Introducción

•	 Urinsaya Parccotica. Ubicada en la cuenca alta del Ch’eqemayo, limita con las 
comunidades de Compone (distrito y provincia Anta), Ocra, Chinchaypucyo, Su-
maro y Pantipata. Tiene 4 anexos: Amantuy, Paro, Sauceda, Sunchumarca. Su 
nombre completo es Urinsaya Parccotica pero por motivos prácticos suelen lla-
marla sólo Parccotica, como lo haremos en este libro.

IV	Algunos datos históricos de Chinchaypucyo

La antigüedad de los primeros pobladores de Chinchaypucyo no ha sido determi-
nada, las pocas investigaciones arqueológicas en la zona han encontrado vestigios 
de los periodos killke e inca, pero las enigmáticas pinturas rupestres de Pumawasi 
podrían darnos la pista de una antigüedad mucho mayor.14 Existen varias zonas ar-
queológicas en el distrito, aunque sólo Qollmay (Sumaro) está catalogada y nomi-
nalmente protegida por el Ministerio de Cultura.15 Entre los restos arqueológicos 
podemos mencionar: K’umur y Pauqarpampa en Parccotica; Inkawasi, Saqsamarka 
y andenes de Molino en Chinchaypucyo, Mauk’allaqta y Kiskaorqo en Huancanca-
lla; Vilcabamba en la ex hacienda Tamborada; Lucre, Wayraq’asa, Markaq’asa, Qay-
llawasi y varios otros en Pantipata.16 

En el distrito, su historia se inicia con relatos míticos. La leyenda de la nina para 
(lluvia de fuego), presente en varias zonas de los Andes centrales, recuerda a los 
habitantes de las cuevas. Luego aparecen las leyendas del inca que arreaba las pie-
dras y su trabajo fue interrumpido cuando cantó el gallo, expresión que simboliza la 
conquista española. Estos relatos también explican la existencia de impresionantes 
formaciones rocosas como Wachurumiyoq (Paucarccoto), Ventanayoq (Pantipata), 
Llullawarkuna (Anansaya) y otras. 

Esta forma de narrar la historia se extiende al periodo post hispano (Ojeda 2013). 
Así tenemos los relatos de los hermanos Wamant’ika (caciques que se convirtieron 
en apus), la aparición de imágenes como la Virgen Asunta, o la historia del hacen-
dado con “cola” de Paucarccoto. Una muestra más de que en el mundo andino la 
verdad y el mito son complementarios, mientras la filosofía occidental-moderna los 
ve como cosas contradictorias.

Los primeros escritos que mencionan Chinchaypucyo son crónicas como las de 
Garcilaso y Guaman Poma, y documentos coloniales de las reparticiones de tie-
rras.17 En su listado de adoratorios prehispánicos, Cristóbal de Albornoz menciona 
las wak’as de Wañeq y Sauma, constatando la importancia de Chinchaypucyo para 

14	 Pumawasi es una cueva ubicada en la comunidad de Parccotica. Particularmente una de las pinturas se asemeja 
a una iconografía Pucara (tradición Yaya Mama). Ver Hosting (2014).

15	 A pesar de esto, son frecuentes los huaqueos en la zona.
16	 Lamentablemente mucho de esto se está perdiendo, algunos pobladores conservan objetos antiguos como 

amuletos.
17	 Ver el interesante trabajo de Donato Amado (1998).



18

Criándonos entre plantas y hombres

la zona “quechua” (territorio de las actuales provincias de Abancay, Cotabambas y 
Anta).18 En la década de 1570, el “visitador” Estrada fundó los pueblos “San Antón 
de Chinchaypuquio”, “Visitación de Nuestra Señora de Zumaro” y la “Encarnación 
de Pantipata” (Jiménez 1965). La zona fue un repartimiento del Corregimiento de 
Abancay y en los siglos siguientes fueron estableciéndose haciendas que usurparon 
tierras comunales, mayormente de forma legal.19 

Con el establecimiento de la República, Chinchaypucyo es designado anexo del 
distrito de Anta, en la provincia de Abancay. En noviembre de 1839 esta provincia 
es dividida, Chinchaypucyo queda en jurisdicción de la provincia de Anta y el río 
Apurímac es designado como límite provincial. Por Ley N° 9394, el 1 de octubre 
de 1941 se crea el distrito de “Chinchaypujio”, con los anexos Pantipata, Sumaro y 
Huancancalla. El municipio se instaló el 12 de abril de 1942, su primer alcalde fue 
Honorato Sueldo Chirinos. 

Las comunidades celebran el día en que fueron reconocidas legalmente, las pri-
meras comunidades reconocidas fueron Parccotica (18 de febrero de 1946), Pan-
tipata (29 de mayo de 1961) y Sumaro (26 de octubre de 1964). Con la Reforma 
Agraria de 1969, la mayoría de las tierras de las haciendas son adjudicadas a las 
comunidades. Este proceso fue diferente en cada comunidad, mientras todos los 
ayllus y tierras adjudicadas de Pantipata se integran en una sola comunidad, el ayllu 
de Ocra prefirió no incluirse en las comunidades vecinas y se hizo reconocer como 
comunidad el 7 de setiembre de 1973.

Chinchaypucyo estaba dividido en los sectores Urinsaya y Anansaya. Por eso 
Parccotica se hizo reconocer como Urinsaya Parccotica, y Wak’awaylla como Anan-
saya (26 de setiembre de 1974). El anexo de Huancancalla fue reconocido como 
comunidad el 14 de mayo de 1975. Todas éstas recibieron terrenos adjudicados de 
las haciendas. La comunidad de Sumaro recibió por adjudicación las haciendas de 
Paucarccoto y Huambomayo, pero no las tierras de Tamborada y otras haciendas 
colindantes, que fueron vendidas a particulares. Paucarccoto se independizó y fue 
reconocida como comunidad el 13 de febrero de 1987, Huambomayo hizo lo propio 
el 14 de noviembre de 1991.

Al pueblo de Chinchaypucyo les propusieron integrarse a la comunidad de Anan-
saya, pero los pobladores se opusieron porque muchos de ellos eran “mistis”.20 
Anansaya recibió tierras adjudicadas y el territorio de Chinchaypucyo quedó redu-
cido. Años después, se gestionó el reconocimiento de la comunidad campesina de 
Chinchaypucyo (18 de Junio de 1990). 

Entre los hechos particulares de su historia reciente, podemos mencionar: los 
conflictos entre el hacendado Ezequiel Luna y la comunidad de Parccotica en la dé-

18	 Albornoz (1988), Ojeda (2013) y Amado (2014).
19	 A fines del periodo había 16 haciendas en la zona.
20	 Expresión para referirse a los que no tienen origen comunal, siendo mestizos o blancos.



19

Introducción

cada de 192021, su participación en las rutas y trajines comerciales, conflictos entre 
comunidades y haciendas, la formación de la Federación Distrital de Campesinos 
y las rondas comunales en la década de 1980, la electrificación y construcción de 
carreteras, hasta conflictos recientes con algunas concesiones mineras.

V	 La investigación

Para explicar el origen de esta investigación, es necesario hablar brevemente so-
bre el proyecto de Cultura y Derechos Indígenas, de la Municipalidad Distrital de 
Chinchaypujio durante la gestión de Eduardo Vargas Troncoso (2011-2014). Proyec-
to que realizó algunas actividades culturales en el distrito: talleres con niños, fun-
ciones de cine, visitas para inventariar el potencial cultural del distrito, recopilación 
de saberes tradicionales, concursos escolares de investigación, implementación de 
una biblioteca y sala de cultura. A partir de esos trabajos se editaron algunas publi-
caciones para difundir esta riqueza dentro y fuera del distrito. Comenzamos con un 
periódico mural quincenal, luego vinieron los boletines “Yachayninchis”, llegando a 
editar los libros “Chinchaypucyo, testimonios de su cultura” (2012)22 y “Relatos de 
mi Pueblo” (2014)23.

Luego de la entrega del primer libro, surgió la idea de realizar una investigación 
más detallada sobre los saberes agrícolas del distrito, en el marco de algunos pro-
yectos de desarrollo social que la Municipalidad venía implementando. El año 2013 
nos enteramos de la convocatoria a los “Fondos concursables de proyectos para 
la salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial (PCI)”, convocado por el Centro 
Regional para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial de América Latina 
(CRESPIAL). Revisando las bases de esta convocatoria, vimos que nuestra idea enca-
jaba muy bien en los requerimientos del concurso.

Así, nos animamos a participar como Área de Cultura y Derechos Indígenas de la 
Municipalidad Distrital de Chinchaypujio, en el rubro de proyectos de investigación 
en PCI. El título que escogimos fue: “Criándonos entre plantas y hombres: Recupe-
ración y transmisión de los saberes agrícolas y medicinales como parte del patrimo-
nio cultural inmaterial del Distrito de Chinchaypujio”. Como el proyecto ya estaba 
en marcha, postulamos para obtener el fondo para concluir y publicar la investiga-
ción, teniendo como contraparte a la Municipalidad. Finalmente, en diciembre de 
2013 recibimos la grata noticia de que nuestro proyecto sería premiado. 

Como dijimos antes, el proyecto ya venía implementándose, pero con el pre-

21	 Hecho estudiado por José Destua y José Luis Rénique en “Intelectuales, indigenismo y descentralismo en el 
Perú 1877-1931”. (Cusco. CBC. 1984).

22	 Coeditado por la Municipalidad y el Centro Bartolomé de las Casas, y presentado por el 70 aniversario de la 
creación distrital de Chinchaypujio en abril de 2012.

23	 Libro de relatos recopilados, redactados e ilustrados por estudiantes del distrito. Fue editado por el Fondo 
Editorial del Congreso de la República y presentado en marzo de 2014.



20

Criándonos entre plantas y hombres

mio de CRESPIAL se pudo ejecutar con más profundidad. El tiempo de ejecución 
fue pactado entre abril de 2014 y abril de 2015, pero por diversos motivos, la eta-
pa final se prolongó más de lo planificado. El proyecto consistió en que, apoyados 
en la memoria y prácticas tradicionales de los pobladores mayores de las distintas 
comunidades del distrito, se lograse identificar, documentar, investigar, promover, 
valorizar y transmitir los saberes ancestrales agrícolas, medicinales y gastronómicos 
de las 9 comunidades. 

La investigación cubrió 2 componentes: a) El trabajo con las personas mayores 
que se hizo a través de fichas informativas, entrevistas personales, grupales, parti-
cipación en actividades tradicionales. b) La participación y transmisión de saberes a 
estudiantes de instituciones educativas a través de talleres denominados “Yachay-
ninchis: Saberes de la chakra”. Las actividades desarrolladas fueron, en un primer 
momento: Levantamiento de fichas de información en base a productos oriundos y 
plantas medicinales, entrevistas personales y grupales a personas mayores conoce-
doras del tema, registro fotográfico y fílmico, todo lo que fue realizado durante los 
años 2013 y 2014. Luego vino la transcripción y sistematización de toda la informa-
ción obtenida, elaboración del esquema del libro y organización de la información. 
Sobre el segundo componente (trabajo con estudiantes) se precisa en el capítulo 10 
del presente libro. 

Como resultado de la investigación pudimos ver que una buena parte de los po-
bladores, sobre todo los mayores, aún mantiene prácticas tradicionales en sus cul-
tivos y éstos en su mayoría son totalmente orgánicos; asimismo conocen y algunos 
siguen practicando las formas de alimentación y curación tradicionales. Pero lamen-
tablemente esto está en peligro de perderse de la memoria si no se transmiten y 
valoran por las generaciones posteriores, así como también están en peligro de 
extinguirse algunos productos y plantas si no se les valoriza y difunde su cultivo y 
conservación. Concluimos que nos pareció conveniente el registro, difusión y trans-
misión de estos saberes y así empezar a propiciar que en estas comunidades los 
pobladores jóvenes conozcan, valoren las prácticas y saberes de los mayores y así 
contribuir a mejorar sus formas de vida, basadas en la revaloración de sus costum-
bres y tradiciones ancestrales; obviamente adaptadas a estos tiempos.

Entre las dificultades en el desarrollo de la investigación, hubo poco apoyo de 
algunas instituciones educativas, luego la campaña electoral del 2014 que nos hizo 
postergar los talleres de socialización con mayores (porque al ser realizados por la 
Municipalidad podían prestarse a malos entendidos). Un problema adicional fue la 
gran cantidad de información resultante en casi cuatro años de investigación, no 
calculamos bien el tiempo que demoraría en las traducciones, sistematización, así 
como estructuración de capítulos. Así llegamos a la etapa final de este trabajo, que 
fue la elaboración del libro propiamente dicho.



21

Introducción

VI	Descripción del libro

Este libro está elaborado en base a los testimonios de pobladores del distrito de 
Chinchaypucyo, principalmente personas mayores. La idea principal era valorar los 
saberes de estas personas, que de por sí son una riqueza enorme de patrimonio cul-
tural inmaterial. Hacerlo así nos permite transmitir su forma de concebir la realidad, 
aproximándonos lo más posible a sus modos de relatarla y respetando la belleza de 
su modo de narrarla. Por eso también se han mantenido algunos de estos testimo-
nios en su forma original en idioma quechua. 

En muchos momentos nos encontramos con varios testimonios describiendo lo 
mismo, así que tuvimos que resumirlos para facilitar la lectura, pero hemos obvia-
do hacer referencias bibliográficas o comparaciones con zonas externas al ámbito 
de la investigación, para darle ese carácter testimonial al contenido.24 En el mismo 
sentido, preferimos mantener los modos de hablar propios de la zona, la utiliza-
ción de términos locales tanto en quechua como en castellano. Para solucionar las 
dificultades que esto podría ocasionar en la lectura, añadimos un vocabulario de 
todas estas palabras, las que figuran en letra cursiva todas las veces que se hacen 
presentes en los textos del libro. Aquí contamos con el apoyo de Miguel Sánchez 
Ramos, joven agricultor de Chinchaypucyo con una fuerte vocación de investigar, 
que ayudó a mantener los usos locales y términos antiguos, procurando hallar su 
traducción más cercana.

También por ello, la escritura quechua respeta los localismos y términos propios, 
sin inclinarnos por la llamada normalización, que tiende a borrar la diversidad del 
idioma y la riqueza que esto implica.25 Por ser una sociedad mayormente bilingüe, 
existen muchos préstamos lingüísticos entre castellano y quechua, los mismos que 
mantenemos por ser el modo de usarlos, complementando con el vocabulario final.

La primera parte del libro describe la crianza de los humanos hacia las plantas 
durante una campaña agrícola, por eso está organizada por etapas: preparación de 
la tierra, la siembra, el crecimiento de las plantas, la cosecha. Cada capítulo incluye 
los periodos internos de cada una de esas etapas, con sus respectivas señales, ri-
tuales, técnicas y costumbres. El quinto capítulo (Los santos de nuestros cultivos) no 
siguió ese esquema pues a medida que avanzaba la elaboración del libro, vimos que 
se podía hacer engorroso, así que preferimos darle un espacio aparte a este tema.

La segunda parte aborda los aportes de las plantas a los humanos, para un mejor 
vivir en un proceso de crianza mutua,  incluyendo los temas de la comida y la salud, 
con sus respectivos procesos, rituales y saberes. La tercera parte realiza una explo-

24	 Existen interesantes trabajos contemporáneos con la misma modalidad, por citar un ejemplo, en abril de 2016 
John Gibler publicó “Una historia de la infamia”, donde relata los trágicos sucesos de Ayotzinapa (México) con 
puros testimonios de los sobrevivientes del caso. (México. Grijalbo – Sur+).

25	 La normalización busca una escritura unificada para las variedades dialectales del idioma. Sus promotores se 
inclinan por el trivocalismo, postura que genera resistencias locales.



22

Criándonos entre plantas y hombres

ración histórica sobre esta crianza mutua, a partir de los recuerdos y comparaciones 
de los mayores; finalizando con una descripción de la diversidad agrícola actual de 
Chinchaypucyo; y el trabajo de transmisión de los saberes agrícolas que se realizó 
con los estudiantes del distrito, como parte del proyecto de investigación.

El contenido de cada subcapítulo está ordenado siguiendo varios criterios, unos 
según el calendario agrícola, otros según la cantidad de información que contiene 
cada ítem, y otros buscando concatenar uno con otro. En los que no existe ninguna 
de esas condiciones, los contenidos se organizan en orden alfabético. Los títulos de 
cada capítulo están escritos utilizando expresiones quechuas utilizadas en el distrito 
de la investigación, pero que también sean entendidas fuera de ese ámbito. 

Aunque la idea del libro, su elaboración y redacción, corrió a nuestro cargo, el 
equipo que contribuyó a su realización fue más amplio, integrado por jóvenes del 
distrito. Miguel Sánchez (Chinchaypucyo) aportó en la investigación, redacción, 
transcripción y traducción de textos. También participaron en distinto grado y 
distintos momentos: Doroteo Chacón García (Ocra), Alfredo Chacón Huaycochea 
(Parccotica) y Amílcar Huallpayunca Tupa (Paucarccoto). Los saberes descritos son 
patrimonio colectivo de las comunidades, los testimonios propiamente dichos sí 
tienen autores, los mismos que –aparte de mencionarse en cada testimonio o refe-
rencia- están listados al final del libro, como principales fuentes del mismo. Todas 
las fotografías han sido tomadas por el equipo de cultura de la Municipaidad Distri-
tal de Chinchaypujio, gestión 2011-2014.

VII	 El lenguaje utilizado en el libro

“Criándonos entre plantas y hombres” utiliza esta última palabra en su real sig-
nificado, hombres significa seres humanos y no sólo varones, lo que suele ser un 
error bastante extendido. El libro está escrito respetando la relación recíproca entre 
humanos, plantas y otros seres. Por eso, se mantiene los términos y expresiones 
cariñosas a lo largo del mismo, puesto que el lenguaje cariñoso es una manifestación 
del respeto a los demás. No se denomina simplemente semilla, ofrenda o comida; 
el poblador andino se refiere a la semillita, el alcancito, la comidita. Al referirnos 
a las plantas, animales o apus, nos estamos refiriendo a seres vivos, a sujetos que 
merecen considerarlos como tales.

A lo largo del contenido del libro se encuentran expresiones como “crianza mu-
tua”, “cuidado mutuo”, “criadas mutuamente”, “convivencia mutua”, “crianza de 
nuestros cultivos”; que no están allí por redundancia, sino porque marcan el énfasis 
en este aspecto indicado desde el título. Por eso también al hablar de las plantas 
no cultivadas se les denomina “parientes silvestres”, y es que todo el ecosistema es 
visto como un ayllu, una comunidad, donde los diversos niveles de habitantes po-
demos ser vecinos (plantas, humanos, apus) y hasta parientes (plantas con plantas).



23

Introducción

En un lenguaje moderno se usa comúnmente el término producto, pero creemos 
que esto prioriza el aspecto económico y comercial. Por eso preferimos utilizar las 
palabras planta, cultivo, fruto o alimento, según resulte más propicio en cada con-
texto. Planta resalta su carácter de ser natural, cultivo denota la crianza que el ser 
humano le brinda a este ser, y alimento es lo que nos proporciona. A diferencia de 
“producto”, que es algo concreto, “alimento” es algo más complejo. Un producto 
es algo manejable, vendible, desechable; un alimento es algo con un valor en sí 
mismo, se puede manejar, vender, regalar, pero lo que se está entregando no es 
el producto sino su valor. Los términos que se usan en el idioma quechua explican 
esto de mejor manera: mihuy es a la vez alimento, producto y el acto de comer, no 
existe un término específico para cada uno de esos significados, porque los tres 
significados van siempre unidos.

Las mismas razones nos han llevado a incluir textos quechuas. Sabemos que re-
sultará más cómodo leer la traducción en castellano, pero es importante ponerlos 
ahí porque es la forma original en que fueron expresados, obedeciendo a la 
cosmovisión implícita en cada idioma. El modo de hablar en que está redactada la 
traducción es más comprensible si tiene la versión original allí. Esto también visibi-
liza las peculiaridades de las expresiones locales.

Muchas de las expresiones proporcionadas por las personas mayores están in-
mersas en un lenguaje simbólico. No todo lo que se dice es exacto, pues para que la 
idea quede más clara, en el mundo andino se tiende a exagerar o contradecir. Una 
expresión como “tenía 800 caballos” no quiere decir que realmente tuviera esa can-
tidad, sino que es una forma de decir que tenía muchos. Otra expresión muy andina 
es la contradicción. Se suele decir “me hice golpear” en vez de “me golpearon”, aún 
más cuando se oye “me estoy queriendo enfermar” por “creo que me estoy enfer-
mando”. En los dos casos se entiende que el primero no quería que lo golpearan y 
el segundo no deseaba enfermarse, y precisamente esa contradicción resalta que 
sucedió lo que no se deseaba. Así, se entenderá que decir “rico me he caído” no es 
masoquismo, sino una forma de poner énfasis en la expresión. 

El lenguaje simbólico también menciona nombres de lugares o personajes por el 
valor simbólico de estas palabras. “Este trigo es de Paruro” es una forma de decir 
que es tan bueno como el que se produce en esa zona. Esto se hace más presente 
cuando se menciona apus, santos o vírgenes.

VIII  Agradecimientos

Este libro no hubiera sido posible sin el apoyo y el aliento que brindaron mu-
chas personas. Primeramente debemos agradecer al equipo de la gestión municipal 
2011-2014 de Chinchaypujio, encabezado por el alcalde Eduardo Vargas Troncoso y 
el gerente Yuri Mendoza Muñoz, que nos brindaron facilidades para poder desarro-



24

Criándonos entre plantas y hombres

llar el trabajo cultural y la investigación. 

A los funcionarios y trabajadores que vieron este trabajo con alegría y entusias-
mo; al ingeniero Celso Mamani Quispe por sus consejos y brindarnos parte del 
tiempo de sus proyectos; a Mariano Gallegos Estrada, Víctor Carbajal Almirón, Irma 
Baca (regidora), Alfredo Triveño Félix (OMSABAR), Gregorio Tecse (oficina de Pro-
gramas Sociales); y a la memoria de la ingeniera Joysi Tapia (que tuvo un accidente 
fatídico en la zona).

Agradecimiento especial a los promotores que realizaron varias de las entrevis-
tas, nos guiaron en las comunidades y tomaron fotografías: Miguel Sánchez Ra-
mos (prácticamente co autor del libro), Doroteo Chacón García (que además nos 
transportó en su moto), Alfredo Chacón Huaycochea y Amílcar Huallpayunca Tupa. 
También a quienes participaron del proyecto en algún momento, Victoriano Valdez 
Santa Cruz y Fabio Dante Huamán Huamán. A quienes apoyaron con algunas entre-
vistas: Lucio Valdivia, Jaime Aráoz Chacón (además de sus consejos y apoyo desde 
el proyecto de turismo vivencial). 

Igualmente a Víctor Flores Mejía. A las instituciones educativas de Chinchaypuc-
yo, Parccotica, Paucarccoto y Sumaro, particularmente a los profesores Oscar Astete 
Janampa, Marta Ttito Silva y Alex Acostupa Angulo. A Felicia Usca, Eugenia Huillca 
y las otras productoras que semanalmente llevan la diversidad de Chinchaypucyo a 
Huancaro, en Cusco.

El agradecimiento principal va a las personas mayores de todas las comunida-
des, que brindaron sus saberes, los mismos que son listados al final del libro. Para 
los comuneros de diversas edades que apoyaron y facilitaron este trabajo, para los 
estudiantes que participaron en las actividades que les ofrecimos. Para los apus y 
santos protectores del distrito. Y para las plantas mismas.

También debemos agradecer a los que hicieron posible esta investigación desde 
fuera de Chinchaypucyo. A quienes nos alentaron, aconsejaron y promovieron este 
trabajo, como Edwin Chávez Farfán, Elsa Valer Weiss, Hugo Blanco Galdós, Alain 
Dlugosz, Mario Anaya, Carmen Escalante y Ricardo Valderrama. A Pablo Ojeda Viz-
carra por la revisión de los textos. A Omar Vargas Laucata y el proyecto de la Fo-
noteca del Cusco, y al comité Regional de Educación Comunitaria del Cusco, por 
hacernos reconocer el componente educativo de este trabajo.

Finalmente un agradecimiento especial a todo el equipo de CRESPIAL por or-
ganizar ese importante concurso, por valorar nuestro proyecto y por sus amables 
orientaciones, especialmente a Gabriela Valenzuela por su comprensión ante las 
dificultades que se nos presentaron. 



25

PRIMERA PARTE

El ciclo de la crianza mutua



26

Criándonos entre plantas y hombres

Este diagrama permite ubicar las relaciones y secuencias entre los diversos temas abordados en esta 
parte del libro. Los números indican el capitulo o sección en el que se encuentra cada tema.

En el círculo interior están los temas transversales a todo el periodo.
El círculo siguiente está referido a la tierra, las plantas y otros seres naturales.
En el siguiente se ven las actividades realizadas por los humanos.
En el círculo externo están los otros seres (astros, santos) que complementan la crianza, con sus 
respectivas fiestas.



27

Allpa
(La tierra)

“Mana apukunapi iñeqtikiqa kanchu kay allpapipas, chaya onqoypas 
hap’isunki”. 

 (Si no crees en los apus, en la tierra, la enfermedad te agarra).

Gregorio Gonzales Estrada (Anansaya)

“Allpaqa kausanmi noqaykupakqa, chaymi saminchayku may qasqaymanta 
noqa aypachini ahachayta cervezachayta maypiña  qaspapas qonipunin”.

(La tierra existe para nosotros, por eso la respetamos, donde me encuentre 
yo, quien me alcance mi chichita, mi cervecita, siempre donde esté le doy). 

Gregorio Chacón Lloqque (Racrarumi, Chinchaypucyo)

La tierra, que es nuestra Pachamama, Pacha Tierra, Madre Tierra o Santa Tierra 
Mama (son todos los nombres con los que la suelen llamar en Chinchaypucyo), 
está viva como todos los elementos de la naturaleza, es como la abuela mayor que 
nos cuida y provee de alimento. Pero ella también requiere descansar a través de 
las t’ikras o laymes, requiere alimentarse a través de nutrientes naturales que le 
brindan otros seres de la naturaleza (plantas, animales, cultivos, etc.) con el apoyo 
de las personas, requiere comunicarse o transmitir mensajes mediante las señales y 
necesita que las personas sepan escucharla e interpretar sus mensajes, necesita ex-
presiones de cariño y respeto de todos los seres con los que convive, como son los 
diversos rituales sean ofrendas, pagos, alcanzos, t’inkas u otros, y también requiere 
de todas las actividades que la preparan para albergar a las semillas, que conforman 
la  preparación de la tierra. Y es esta etapa, donde inicia el ciclo de crianza mutua 
entre plantas y personas.



28

Criándonos entre plantas y hombres

“Kunanqa rihuriramun huk iñiykuna manañan munankuchu allpa pachan-
chiskunapi, iñiyta kausanpunin Pachamamapas kanpunin chaymi ñaupakqa 
haywarikuqkupuni papata tarpunankupaqpas k’intuta ruwankupuni kukawan 
ahachawan. Chaymi papataraq tarpunanku kuka k’intuyuqta. Kunanqa aqnalla-
tama tarpupushanku chaya manaña kanchu mihuy, manaña imapas qokunku-
chu. Wakillampas ñaupaq kausaykunata añanchashankuraqmi”.

(Ahora han aparecido las religiones que ya no creen en la tierra, pero en ver-
dad existe la tierra, por eso siempre antes hacían la ofrenda para sembrar papa, 
siempre se hace el k’intuy con coca y con la chichita. Por eso primero tienen que 
sembrar la papa con k’intu. Pero ahora siembran común por eso no hay produc-
ción, no les importa. Pero algunos siempre estamos valorando las costumbres).

Juan Pallardel Chaiña (Sequiopampa, Anansaya)

Lamentablemente, en estos últimos 20 años aproximadamente, nuevas religio-
nes sobre todo evangelistas han llegado a las comunidades, que no creen en la re-
lación de convivencia mutua que existe entre todos los seres de la naturaleza, y que 
más bien transmiten el mensaje de que los seres de la naturaleza son como bienes 
materiales de los que solamente hay que servirse; pero felizmente aún sobrevive 
en las prácticas y memoria de las personas mayores y de los que han aprendido de 
ellos, esta relación ancestral de armonía con los del entorno. 

1.1.	DESCANSOS DE LA TIERRA

“Allpakunaq samananpakqa t’ikrakunatan ruwaqku, huk watan kaypi huk 
watan wakpi, kunanqa chaypas chinkapunmi, kunanqa llank’ashanku atisqanku-
man hinalla, sapanka runapas kaq allpallapi, huk chikanta patampi saqeyuspa”. 

(Para el descanso de los terrenos se hacían las t’ikras, trasladando de un lugar 
a otro anualmente, actualmente eso desapareció, ahora están trabajando a lo 
que pueden, cada uno por su lado en el mismo terreno, dejando un pedazo al 
costado).

Carmen Troncoso Puma (Sumaro)

Las t’ikras o laymes son los descansos que debe tomar la tierra para que pueda 
recuperar sus nutrientes, es por ello que se van rotando los cultivos y las parcelas 
donde se cultiva. Se hacía en grupos porque mientras a un lado cultivaban, al otro 
lado la tierra descansaba con animales que iban nutriéndola con sus excrementos. 
Actualmente se está perdiendo esta costumbre y los que siguen practicándola co-
mentan que por este olvido, gran parte de los terrenos se están volviendo eriazos.



29

Allpa (la tierra)

En Sumaro cuentan que en carnavales1 hacían el “layme muyuy” (dar la vuelta al 
terreno). Eso lo hacían en el cultivo de papa, tocando la música y bailando, derra-
mando flores alrededor de las chacras. Lo dirigían los alcaldes varayoc, en los cerros 
donde estaban los laymes, y cuando pasaba la fiesta comenzaban a roturar la tierra 
para el otro año.

 “Huk watan wiñan trigo, chaymanqa saran tarpukun, watan watanqa kaq 
mihuyllaqa manan qonmanchu allintaqa, allpa sayk’usqaña kaqtinqa samachi-
napunin iskay kinsa wata”.

(Un año crece trigo, después se siembra maíz, cada año el mismo cultivo en 
la misma tierra no daría bien. Si la tierra es muy pobre siempre se debe hacer 
descansar, de 2 a 3 años).

Santiago Chávez Suni  (Paucarccoto)

“Allpaqa samananmi sapa soqta utaq qanchis wata, ña chay soqta, qanchis 
watamantaña hukmanta kaq llank’akunallantaq chay ayllu papachakuna tarpu-
napakqa”.  

(La tierra tiene que descansar cada 6 o 7 años, ya nuevamente de 6 o 7 años 
puedes volver a sembrar para trabajar papa nativa2).

Zenón Mescco Huampotupa (Anansaya)

Para la papa, en las partes altas el tiempo que debe descansar el terreno varía 
según el tipo de suelo, mientras que en Anansaya nos dicen que debe descansar 
cada 6 o 7 años; en Parccotica cada turno es de 8 a 15 años y después de haber sido 
roturado el terreno se puede usar hasta 7 años, cambiando cultivos como la ceba-
da, trigo, habas y así cada año diferente cultivo, porque si se cultiva hasta 2 años 
seguidos el mismo cultivo puede cogerle la rancha. Según Ángel Huamán Concha 
(Ocra) a veces los turnos tocan de 1 o 3 años dependiendo del clima. 

Para el trigo, en Sumaro, la tierra donde se cultiva sólo aguanta un promedio de 
3 campañas con el mismo cultivo, de allí se debe dejar descansar unos 2 a 3 años 
para volver a roturar y sembrar de nuevo, porque en el mismo terreno la tierra está 
escarbada y ya no sale ningún cultivo más. 

En Paucarccoto, cuando no hacían las t’ikras o laymes, los que tenían yuntas 
removían la tierra de 2 a 3 semanas antes de la siembra, para que se mueran las 
malas hierbas.

1	 Con respecto a carnavales ver la sección 5.3.1.
2	 Papa nativa, es la papa oriunda que crece en tierra muy fértil y de forma natural; por ello debe cultivarse en 

laymes.



30

Criándonos entre plantas y hombres

Laymes de papa en Anansaya.

Ofrenda a la Pachamama. Ángel Huamán y señoras de 
Ocra.

Flor de pulla pulla, señal de que habrá 
buena producción.

Akatanqa empujando excremento.



31

1.2.		 NOS COMUNICAMOS; LOS RITUALES 

1.2.1.	A la Pachamama

“Allin mihuypa kananpakqa haywakuqkupunin, anch’aynatan rikuq kani 
ruwaqta kuraq taytaykuta chaywanya allpa allinta ruroq”.

(Para que haya buen alimento siempre le hacían su ofrenda, siempre veía a 
mis abuelos hacer eso y con eso producía muy bien la tierra).

Salomé  Gallegos Linares (Sumaro)

Antes de cualquier actividad en la tierra, debe existir una ofrenda hacia nues-
tra Pachamama, que tiene sed y hambre. Dependiendo de la actividad puede ser 
desde un despacho, pago, ofrenda, t’inka o sahumeo, que es la muestra de comu-
nicación, de respeto, y el pedido de permiso hacia la Pachamama. Pero también es 
nuestro “cariño3”, algo muy propio de la lógica de nuestros pueblos, que es brindar 
nuestro aprecio al otro a través de entregarle algo especial.

“Cuando hago algún despacho nunca tomo trago, tampoco como,  por eso los 
lugares y los apus también están hambrientos, por eso me reciben bien”. 

Genuario Chávez Ochoa (Chinchaypucyo)

“Antes nuestros padres se hacían humear con incienso y coca, yo lo sigo ha-
ciendo, los demás no sé si lo siguen haciendo, llamando a Dios y los lugares, 
para eso se compra flores de Cusco, papel picado, esto se pone junto con la 
coca, se quema en bosta de ganado”. 

Segundina Carbajal Huamán (Chillcaccasa, Pantipata)

Según Genuario Chávez Ochoa (Chinchaypucyo), para el despacho a la tierra, se 
abre un hueco en la tierra, luego se coloca un k’intu de coca en el medio, con la 
cabeza hacia la salida del sol, y se sahumea con incienso, para ello algunos se com-
praban 4 ollitas pequeñas con tapitas. En una de ellas entra ñawin aha, en otra vino, 
en otra cerveza y en otra gaseosa. 

1.2.2.	A los apus o aukis

“Ñaupaq kuraqnichiskunaqa iñikuqku apukunapi tukuy sonqon, llukulla hay-
warikuqku despachotapas, mihusqankupipas, chaymanta haywarikuqkun aha-
chatapas, traguchatapas. Noqaykuqa catoliku hina manan qonqaykuchu kausay-
ninchiskunata chaymi mañakuyku allinta allinkayta apukunamanta. Chaymantas 
kan kay pacha, hanaq pacha, kausashankutaqmi”. 

3	 Sobre la lógica del “cariño” se explica en la sección VIII de la introducción.

Allpa (la tierra)



32

Criándonos entre plantas y hombres

(Antes nuestros abuelos creían en los apus, con fe, a tiempo alcanzaban el 
despacho,  en el momento de comer, también alcanzaban chichita, traguito. No-
sotros como católicos, no olvidamos nuestras costumbres y siempre pedimos el 
bien de los apus. También la tierra y el cielo existen, y están vivos). 

Juan Pallardel Chaiña y Francisco Huamán Valdez (Sequiopampa, Anansaya)

Los apus o aukis son los cerros, lagos y lagunas protectores, son como los abuelos 
mayores de la comunidad, ellos cuidan nuestro territorio, protegen nuestros culti-
vos, a nuestras familias, a nuestros animales y a nuestras posesiones. Al igual que 
la Pachamama están vivos y debemos alimentarlos, darles de beber, respetarlos, 
comunicarnos siempre con ellos, en las diversas actividades que involucran a las 
comunidades, como cuando se hace la chacra que las bebidas que se van a tomar 
primero se sirven al apu, t’inkandole, para que de esa manera el trabajo del día sea 
bueno. Según Demetrio Ramos Choque (Ocra) también se sahumea coca e incienso 
o se quema despacho para los apus, para que lo reciban y así ayuden a evitar des-
gracias, robos, etc. 

“Desde antes se hacía el alcanzo a los aukis, ahora también lo seguimos ha-
ciendo, lo decimos: ‘Pacha tierra mamay ukyaykuy ukyaykuy’ (Madre Tierra 
nuestra, toma, bebe). Siempre le decimos así, nunca nos olvidamos de ella, 
ahora también siempre hablamos: ‘Apukuna, Pacha Tierra Mamay ukyaykuychis 
ukyaykuychis, sumaqtaya qoywayku kay t’añuykikunatapas qampa licenciayki-
manta ukyasun’. (Apus, Madre Tierra tomemos, bebamos, danos buen ganado, 
bajo tu licencia tomaremos)”.

Segundina Carbajal Huamán (Chillcaccasa, Pantipata)

1.2.3.	Despachos en agosto

“Apukunamantaqa yuyariykupuni qallay agosto killapi utaq iskay p’unchay 
kama, chaymi killan apukqa, nisanchis hina mana laq’akunapaq, kausaynin-
chiskunapaq, imaymanapaqya mañakunki, q’oshñichinki wasikita, picapicawan 
t’akakunki wasikita, chay qallay agosto killa p’unchayta mañakunki llank’ana ta-
rikunaykipaqpas utaq huqkunatapas, allpapas kausanmi. Chay p’unchaykunaqa 
allpa kausashan, ch’aynatan ninku kuraqkuna”.  

(De los apus siempre nos acordamos del primero al dos de agosto, que es 
su mes del apu, por decir para que no te caigas, para la salud, para todo pides,  
humeas tu casa, le echas pica pica a tu casa, el primero de agosto le pides ese 
mes, para que te consiga tu trabajo y otras cosas, porque la tierra también vive. 
Esos días, porque ese día la tierra está viva, dicen los abuelos).  

Victoria  Flores Gonzales (Chinchaypucyo)



33

“Noqaykupiqa kashanraqmi chay kausay Pachamamaman haywarikuy, 
ruwaykutaqmi sapa tawa p’unchay agosto tarpuy killata, chay p’unchaytan 
haywarikuyku. Chaypaqmi rantikamuyku mana imapas mana allin kananpaq, 
sapankata sutinmanta wahaspa. Chaypaqmi rantikamuyku vinuta ahatawan, 
chaypaqmi allinta allchakuyku tukuy hunt’asqata”.

(Nosotros todavía tenemos la costumbre de alcanzarle a la Pachamama, lo 
hacemos el 4 de agosto, le hacemos su despacho, comprándolo para que no nos 
pase ningún mal, cada sector lo llamamos por su nombre. Nos compramos vino 
y chicha, nos alistamos todo). 

Luisa Mejía Victoria (Chinchaypucyo)

Los despachos u ofrendas, así como se dan previos a cualquier actividad, también 
se dan en épocas determinadas como es el mes de  agosto, que es el mes de la 
tierra, es como el cumpleaños de nuestra Pachamama y también de los apus, por 
ello personas como Ángel Huamán Concha (Ocra) y Victoria Flores Gonzales (Chin-
chaypucyo), en el mes de agosto aparte de dar ofrendas a la Pachamama, también 
le dan a los apus.

En todas las comunidades del distrito hacen alguna ofrenda en el mes de agosto, 
siempre dirigido a la Pachamama y a los apus, el día es lo que va variando según 
la costumbre de la comunidad y la familia. Algunos mayores lo hacen los primeros 
días de agosto, sobre todo el primero, pidiendo por sus cultivos, para la gente, para 
los animales, para la casa, etc. En Parccotica para el pago a la Pachamama hacen 
un despacho que lo acompañan con k’intus de coca, llama untu, vino y flores, espe-
cialmente clavel y panes. En Huancancalla nos cuentan que también entierran un 
champan para la sed de los apus.

1.2.4.	Despacho en la chacra

“Mayqen saratapas papatapas, pachamamapipunin ruwakun kay, chakra-
chaytaqa anchatan munakuni chaymi qoyunipuni. Kay Allpa Pachaqa kausanpu-
nin chaymi ruwanapuni pagunntaqa allinta añanchaspa, chayna pipas suwaqniki 
allpaykiman hamuktin, rikukunki runata mancharichisunki qatirisunki barranku-
man… chaynan señoracha, manan chaynallachu rikurunkin, rikunkin mancha-
chikuqkunata. Suwakuq rispaykiqa mancharichisunkin aswanta”.

(Como cualquier maíz o papa, se tiene que hacer en la tierra, a mi chacrita 
yo siempre la quiero y siempre le doy. Siempre Pacha Tierra existe, por eso se 
tiene que hacer bien el pago, con respeto, a ver que venga alguien a robarte a tu 
tierra, ven gente y les espanta y les arrea al barranco,… es así señorita, no es así 
nomás. Ves unas gentes, ves fantasmas. Si estás yendo a robar y estas tímido, 
más te aumenta y te espanta).

Gregorio Chacón Lloqque (Racrarumi, Chinchaypucyo)

Allpa (la tierra)



34

Criándonos entre plantas y hombres

Durante las distintas actividades agrícolas que nos demanda la chacra también es 
sumamente importante hacer ofrendas, así comunicarnos y pedir a nuestra Pacha-
mama y a los apus o aukis para que tengamos una buena producción, que nuestros 
cultivos estén bien cuidados y protegidos de distintas enfermedades, plagas e incle-
mencias del tiempo. También se hacen para pedir que no caiga la granizada o que 
llegue la lluvia a nuestros cultivos. Es por ello que varias personas mayores de las 
distintas comunidades aseguran que si no tratas bien a la Pachamama, no le das su 
despachito u ofrenda, “tu producción no te da bien”. Incluso atribuyen a que una de 
las causas del poco rendimiento de las tierras y la poca producción es que ya no se 
respeta a la Pachamama, y se cultiva “así nomás, de cualquier manera”. 

“Chaymi manaña allinchu lloqsin ima llank’asqanchispas mana haywarikuq-
tichis, manan p’anpayullanchispaschu Pachamaman kukak’intullatapas moq-
llontinta, llamauntuntinta, manañan atikunchu imanaqtinchus. Pachamamaqa 
kausanmi chaymi noqanchismanqa mihuyta qowanchis, manachu kausayniyoq 
kanman chayqa manan wiñanmanchu kay t’ikakunapas. Noqaqa sapa papata 
tarpunaypaqpas lisaspaqpas ima habaspaqpas, cebadapaqpas, chaynata kukata 
hallpayuspa noqaqa churayunipunin chaynatapunin tayta mamaytapas, abue-
loykunapas chaynatapunin ruwaqku”.   

(Por eso no sale bien la producción porque ya no hacen la ofrenda, ni siquiera 
entierran coca k’intu con su semilla y con llama untu a la Pachamama, ya no se 
puede pues. Porque la Pachamama vive, por eso a nosotros nos da producción, 
si no tendría vida la Pachamama no crecería ni estas flores. Yo siempre para 
sembrar papa, lisas, habas o cebada, así pikchando mi coca, yo siempre pongo 
esa ofrendita porque mis papás y mis abuelos siempre hacían así).

Zenón Mescco Huampotupa (Anansaya)

1.2.5.	Algunas expresiones para las deidades, previas al trabajo

“Llank’ay p’unchay qallarinapakqa taytachakunamantan mañakuna, ani-
makunamantapas, apukunamantapas allin p’unchay kanampaq, mana para kaq-
tinpas taytachallatan mañakuyku, payllatan manaqasita ruwayku unu parata 
mañakuspa ‘Unuykita paraykita apachimayku’ chaynatan nispan mañakuyku”.    

(Para comenzar el día de trabajo se pide a los dioses, a las almas y a los apus 
para que el día de trabajo sea bueno, si no hay lluvia también le pedimos a 
nuestro padre Dios, a él nomás le fastidiamos diciendo “Mándanos tu lluvia, tu 
agua”, así decíamos).

Cornelia Huillca Tumi y Felícitas Huamán Chacma (Pantipata)

Las personas mayores de las comunidades nos contaron que antes que inter-
vengan nuestras manos en la chacra, sea durante la roturación o en el barbecho, 



35

se hacían unas ofrendas hacia las deidades, que algunos aún siguen practicando. 
Compartimos algunos ejemplos:

En Paucarccoto y Sumaro antes de salir de casa se hacía un alcanzo a los apus con 
coca, ñawin aha y de igual manera lo hacían llegando al sitio donde hacen la chacra, 
para que así la lluvia no interrumpa el día de trabajo. 

En Chinchaypucyo, comentaron que antes hacían un despacho a la tierra con 
coca k’intu, llama untu y chicha, para empezar la roturación del trigo. 

En Ocra, antes acompañaban la roturación para la papa tocando tinya y quena.

En Ocra, Sumaro, Pantipata, Paucarccoto y Parccotica; antes de empezar la rotu-
ración para la cebada, trigo, papa y otros cultivos se hace la t’inka a los apus de cada 
comunidad y a la Pachamama con chicha o trago, o se les sirve un vaso.  

En Parccotica, cuando hacían el barbecho de habas y antes de amarrar a los toros, 
hacían el despacho a la tierra con coca k’intu, llama untu, chicha y trago, también 
t’inkaban a los apus y a la Pachamama. Al término de esta actividad cada persona 
da sus palabras, creencias y ch’allan con chicha a cada ganado, a esto se le denomi-
na Waka Mansay.  

“El día de trabajo, primero se sientan los khuyaq, personas que van a traba-
jar, allí se hace el alcanzo, saminchay a los aukis, a cada uno diciendo: ‘Me vas 
a mirar bien’. Con chicha y trago, también la coquita se comienza a pikchar con 
llipht’a, soplándola. La chicha se echa hasta tres veces al suelo, diciendo: ‘Qan 
mamay kay usufructuanaykuta kay uywawasaykikuta saminchayamuyki allinta 
atendeyuwankiku allin kanqa allinta ruruyachinki’ (Tú madre, esto de lo que  
usufructuamos y de lo que nos crías, te invito, nos vas a atender bien, va estar 
bien, vas a hacer producir bien)”.

Teófilo Umeres Pauccar (Pantipata) 

1.3.	LA NATURALEZA SE COMUNICA; SEÑALES

“Kay wataqa manapascha allin watachu kanqa mihuyninchiskunapaq sinchi-
ta ruphay chayamushan, phuyukuna ruwakuqtinpas lluytan wayra picharapun, 
chaymi mana paratapas chayachimunchu. Ñaupaq kausay ya allinqa karan ku-
nanmantaqa mihuynichiskunapas ashka karan”.   

(Este año tal vez no será buen año para los cultivos porque está cayendo bas-
tante sol, cuando se forman las nubes el viento las despeja, no deja que caiga 
la lluvia. La vida de antes era mejor que la actual porque teníamos cantidad de 
nuestros alimentos).

Sabina Troncoso Chaucca (Sumaro) 

Allpa (la tierra)



36

Criándonos entre plantas y hombres

La naturaleza y todos los seres que la componen, los apus, la tierra, los astros, 
el clima, los animales, insectos, las plantas, etc. se manifiestan a través de diversas 
señales sobre lo que va a suceder,  son sus formas de comunicación para todos 
aquéllos que están prestos a escuchar, sentir, oler o mirar y comprender sus diver-
sos mensajes.  

“Para la hora de levantarse a trabajar hay una señal, en los wayllares, hay una 
ave llamada waylla sak’aka, sin cola, que llora o silba a la hora exacta que nos 
tenemos que levantar para trabajar. También hay otro pajarito llamado charka 
pichinko que también silba a esa hora, antes que cante el gallo”.

Epifanía Salcedo Ccallo y María Fidelia Hanampa Huillca (Pantipata)

1.3.1.	Las cabañuelas

“Cabañuelastaqa yupakunmi chaypin yachakun imaynachus kanqa chayta, 
ñaupaqkunaqa manan aknallatachu tarpunku, kunanqa munasqanchisman hi-
nama ruwashanchis chay ya mana imapas kanchu ch’usaqyapun”.

(Se cuentan las cabañuelas, allí se sabía del temporal, antes no sembraban 
común, ahora lo estamos haciendo a nuestro modo, por eso se fracasa).

Mario Carbajal Eulate (Sumaro)

“Cabañuelaspas qawakushanraqmi kay pachakunapiqa imapas huk hinan 
kashan, hatun  yachaysapakunapas ninkun pararunqan nispa wakinpin watunku 
wakinpiqa manan wakinpiqa manan imapas kanchu, nikun qasaramunqan ma-
nataqmi qasamunchu, imaymanatan willakamunku imaynachus kanqa imaku-
nachus kanqa chayta”. 

(Las cabañuelas también se siguen practicando pero con este tiempo que 
tenemos todo es diferente, hasta los científicos dicen que va a llover y a veces 
aciertan en decir, pero en otras veces no funciona, dicen que va caer la helada y 
no cae, todo cuenta en las noticias, lo que va a suceder y lo que sucede). 

Juan Pallardel Chaiña y Mariano Huayllas Ccarhuachín (Anansaya)

Según los mayores de las comunidades de Chinchaypucyo, antes se fijaban en las 
cabañuelas o killa yupay (como nos dijeron en Paucarccoto) para saber cómo iba 
a ser el clima en el año agrícola y así saber cuándo sembrar, cada día representaba 
cómo sería el clima de un mes del año. Las cabañuelas se miraban desde el primero 
de agosto, que corresponde al mes de agosto, el 2 de agosto corresponde a setiem-
bre, el 3 de agosto a octubre, el 4 de agosto a noviembre, y así sucesivamente  hasta 
el doce de agosto. Posterior a esta fecha, una semana después, se fijaban la segun-
da parte de las cabañuelas e igual se fijaban un día por un mes, era la comprobación 
de las cabañuelas. 



37

“Eso como se fijaban ellos, si había nube o no, si lo cubría todo decían que 
en este mes habrá bastante lluvia, si era poco que habrá poca lluvia, si llovía un 
poco es para buen año. Si la lluvia caía de medio día decían que va a cargar la 
lluvia de la quincena”. 

Mario Carbajal Eulate (Sumaro) 

Julia Laurente Chávez y Plácida Laurente Chávez (Huancancalla), Vicente Huan-
ccollucho Acuña (Parccotica), y otras personas mayores; dicen que pocos ya se 
acuerdan y conocen las cabañuelas. Asimismo Zenón Mescco Huampotupa (Anan-
saya) y Lucio Ccallo Toromanya (Ivin, Pantipata), dicen que en los últimos años las 
cabañuelas han variado, ya no son tan exactas, ni funcionan como antes.  

“Ñaupaq wayna kashaqtiyqa imaynatacha qawanku taytamamaykunaqa yu-
yaqkunapas, kuraq yuyaqkunaqa qawaqku hinaspa niqku ‘Manan para kanqa-
chu rikullankiqa kay killapi huk killapiqa kanqa kuskan killamanta para kanqa 
febrero killamanta o manapis qanqachu”. 

(Pero antes cuando era joven no sé cómo miraban mis papás y mis abuelos, 
nuestros abuelos miraban siempre y decían: “No va a haber lluvia, verás en este 
mes, pero en el siguiente mes habrá, desde el mes de febrero o tal vez no”).

Zenón Mescco Huampotupa (Anansaya)

1.3.2.	La Lluvia

La lluvia también es una señal, según el día que aparezca la lluvia indica cómo 
será la temporada agrícola. Son múltiples las fechas que la lluvia tiene su significado 
y varían según la comunidad campesina o anexo, presentamos tan sólo algunas de 
las fechas en que la lluvia tiene algún significado.

24 de junio: Según Simeona Condori Ramos y Manuela Quispe Reinoso (Parcco-
tica), Vicente Almirón Bustos y Mario Paile Usca (Sumaro); si es que llovía este día 
decían que la tierra estaba embarazada y puede abortar, no es un buen año.

29 de junio: Simeona Condori Ramos y Manuela Quispe Reinoso (Parccotica), nos 
dijeron que si llueve este  día, que es San Pedro y San Pablo4, es  buena señal.

16 de julio: Según las mismas señoras, cuando llueve el día de la Virgen del Car-
men5 es también bueno, aunque algunos dicen que la Virgen está molesta, pero las 
señoras dicen que ella no se molesta. 

Primeros días de agosto y setiembre: En Parccotica, cuando llueve los primeros 
días del mes de agosto y de setiembre dicen que el año será bueno. 

4	 San Pedro y San Pablo son mencionados en las secciones 5.1.6. y 5.3.6. del libro
5	  Con respecto a Virgen del Carmen ver la sección 5.2.3.

Allpa (la tierra)



38

Criándonos entre plantas y hombres

30 de agosto: En Chinchaypucyo, Pantipata (sobre todo en Ivin), Parccotica y Su-
maro; cuando llueve o llovizna el día de Santa Rosa6 de Lima, es un buen año agríco-
la, habrá buena cosecha y abundancia de pastos para los animales. Si no llueve ese 
día los cultivos producen poco. Según Germán Echegaray Pacheco (Chinchaypucyo) 
esta llovizna se llama rosasparacha.

8 de setiembre: Según varias personas mayores Pantipata, cuando llueve en fe-
cha de la Virgen de la Natividad7 es buen año, si no llueve los cultivos producen 
poco, es por ello que ese día las señoras piden a la Virgen que llueva. 

1.3.3.	Las estrellas

Estrellas Qoto ch’aska o qolqas: En la noche del 23 para el amanecer del 24 de 
junio, desde las 12 de la noche que empieza San Juan8, todas las comunidades se 
fijaban en este grupo de estrellas, si venían primero alumbrando bien o si alumbra-
ban más abierto en el medio, decían que va a ser buen año para la producción. Si en 
caso no alumbraban bien decían que este año no sería bueno. 

Qoyllur: Según Juan Vicente Quispe Chávez (Huancancalla), algunos se fijan en 
el qoyllur,  cuando sale luminoso o phanchi (abierto) será un buen año, y si sale un 
poco opaco no será buen año.

1.3.4.	Insectos, animales y plantas 

Algunos insectos, animales y plantas (hierbas y parientes silvestres) nos ayudan 
a la crianza de nuestros cultivos, no sólo con sus señales sobre qué sucederá con el 
clima, o si será buen o mal año, sino también nos ayudan a criar porque nos dicen 
dónde, cuándo y qué sembrar, ayudan a controlar plagas, proteger cultivos de los 
fenómenos climáticos, nutren a la tierra y a los cultivos, retienen el agua, etc.; por 
ello también debemos cuidarlos y así asegurar que siempre estén acompañándo-
nos, lamentablemente los insecticidas, pesticidas o herbicidas químicos matan a 
muchos de estos parientes, alterando todo nuestro ecosistema. Compartimos algu-
nas señales en relación al año agrícola: 

Akatanqa (escarabajo estiercolero): Honorata Santa Cruz y otras señoras de la 
comunidad de Ocra, dicen que si la akatanqa es de color negro con cabeza de color 
crema, quiere decir que va a seguir cayendo la helada.

Chaka ruwaq (ave): Rosa Camargo Mejía (Huancancalla), cuenta que esta ave 

6	 Con respecto a Santa Rosa de Lima ver la sección 5.2.5.
7	 Con respecto a Virgen Natividad ver la sección 5.3.6.
8	 La festividad de San Juan se menciona en la sección 5.1.3.



39

que canta bonito y es de la parte baja de la quebrada, para mal año sube hasta arri-
ba, pero si se queda cantando en la quebrada es buen año.

Huallata (ave): En Sumaro dicen que si entre los meses de marzo y abril, las hua-
llatas bajan a la comunidad desde la parte alta, significa que va a llover y es buena 
señal para roturar el terreno.

Lasiwana (ave): En Sumaro, cuando las lasiwanas salen a la altura del valle es 
señal que va a llover y te indica cuándo roturar el terreno.  

Lechuza (ave): Según varias personas mayores de Huambomayo, si canta la le-
chuza es malo.

Leqecho (ave): Según Manuel Jesús Gallegos Almirón (Huañec, Sumaro): “El le-
qechito cuida la chacra, es como un guardián que te avisa. Por ejemplo en Asaqwa-
na si pasa el leqecho o si se encuentra con un zorro, dice: ‘qhe, qhe, qhe, qhe’,  o si 
le ve a la gente igual dice: ‘qhe, qhe, qhe, qhe”.

Muhu kuru (insecto de la semilla): Según Narciso Gonzales Laurente (Huancan-
calla) y otros mayores de Huambomayo, este insecto es similar a la akatanqa. Cuan-
do camina en zig zag dejando huellas en la tierra o en la misma carretera, según 
los mayores de Huancancalla, quiere decir que será un año seco, pero según los 
mayores de Huambomayo es anuncio de buen año.

Perro (mamífero): Marcelino Mendoza Cabrera y Víctor Gonzales Chávez (Huam-
bomayo), comentan que cuando llega la lluvia y aúllan o lloran los perros es para 
que haya buen año. 

Qowisqowis (ave): Rosa Camargo Mejía (Huancancalla) explicó que esta ave que 
es del tamaño de las palomas y es de color negro, si sube hasta arriba de la quebra-
da indica que no habrá buena cosecha. 

Durazno (fruta): En varias comunidades dicen que cuando hay bastante durazno 
no habrá papa, y cuando no hay durazno, habrá bastante papa.

Flores: Trinidad Mejía Quispe, Vicente Almirón y Mario Paile Usca (Sumaro); di-
cen que las flores de pulla pulla, sullu sullu, qantu y tankar, avisan para que haya 
producción o para que no haya. 

1.4.	NUESTRAS FORMAS DE TRABAJO

1.4.1.	El apoyo mutuo

“Kunampas kashallami aynipi, kunan chakra aynipi ruwanapaq, chaypakqa 
chakrakunatan rina huk runaq chakrankunata yanapaq chaynallatataq huk ru-
nakunaqtapas. Ichaqa kaypiqa yachanchis imapaqpas aynipi ruwayta”. 

Allpa (la tierra)



40

Criándonos entre plantas y hombres

 “Ahora seguimos en ayni, por ejemplo para hacer la chacra lo que es en ayni, 
hay que ir a la chacra de otra persona a ayudar y así a la de varios. Pero mayor-
mente aquí acostumbramos hacer en ayni para todo”.

Alipio Gamarra Camargo (Huancancalla)

Las formas de relación en el trabajo de la chacra, ya sea entre varones y mujeres, 
se basan generalmente en el ayni y la mink’a, que son formas ancestrales desde el 
tiempo de los incas. Mientras que el ayni se refiere a la reciprocidad que es prestar 
un servicio a otro comunero o a la comunidad para que luego ese favor sea retribui-
do con otro servicio, la mink’a se refiere a un compromiso de apoyo a otro comune-
ro o a la comunidad pero sin la necesidad de ser retribuido; todas estas formas de 
trabajo están basadas en el apoyo mutuo.  En estas formas no existe el dinero para 
obtener la mano de obra de una persona o el apoyo con herramientas, animales, 
etc; pero sí existe una forma de agradecimiento que es brindar la buena comida con 
la merienda y la buena bebida, a través de la chicha.

Aunque en estos tiempos ya están entrando las lógicas económicas, principal-
mente en las nuevas generaciones, y a veces para trabajar la chacra se debe con-
tratar por dinero a otras personas, ya que ya no desean hacerlo sólo con apoyo 
mutuo.

1.4.2.	Los descansos en la chacra 

“Kananpunin aha, trago, kuka, runawanña waqawanña ruwanki chaypas ka-
nallantaqmi mihuykuna mihunapaq q’ala huntasqa kanan kukapas traguchapas 
ahachapas”.

(Es necesario tener chicha, trago y coca, ya sea que hagas con yuntas de ga-
nado o con gente tienes que alistar cosas de alimentación, tienes que preparar 
todo listo, sea coca, traguito y chicha).

Isabel Estrada de Gallegos (Cconcahuaylla, Sumaro) 

Los descansos son intermedios que se dan en el proceso de trabajo de cualquier 
actividad que se dé en la chacra, desde la preparación de la tierra en la roturación 
hasta la cosecha de los cultivos; para que los trabajadores puedan recuperar fuer-
zas, compartir entre ellos y con las deidades de la naturaleza la hurk’a (chicha, co-
quita y traguito). Los descansos son de 10 a 15 minutos, el de la merienda puede ser 
de media hora a más. Los horarios y la cantidad de los descansos no son fijos, varían 
según las costumbres de las comunidades, del dueño de la chacra, las distancias de 
las chacras a sus viviendas, la hora en que empezaron a trabajar, el tiempo que se 
tiene para trabajar, porque en algunos casos cuando falta mucho trabajo pueden 
obviar descansos para poder terminar la jornada en el día. Lo que sí tienen en co-



41

mún, casi todas las jornadas de trabajo, es el descanso de la merienda, en el que las 
mujeres llegan con los alimentos (en algunos casos wankando). 

En la comunidad de Chinchaypucyo, los descansos son: 

•	 El primer descanso es el hatary hallpa, que se da entre 8 a.m. a 9 a.m. Se toman 
varias ruedas de chicha, en seguida se toma un poco de trago y luego se pikcha 
coca con llipht’a.

•	 El segundo descanso es el samay, entre 10 a.m. a 11 a.m. Y al igual que el primero 
se toman varias ruedas de chicha, se toma un poco de trago y luego se pikcha 
coca con llipht’a.

•	 El tercer descanso es la merienda o el picante, entre 12 a.m. a 1 p.m. (a veces 
puede extenderse más de media hora o empezar hasta más tarde, si el terreno 
donde se trabaja la chacra está alejado). Aquí los que desean pueden tomar pri-
mero chicha y luego la merienda, después se toma el trago y se culmina pikchan-
do coca.

•	 El cuarto descanso es el ch’akipay, se realiza aproximadamente a las 3 p.m. y  es 
donde se toma mayor cantidad de chicha porque es la hora donde se tiene más 
sed, también hay trago y coca.

•	 El quinto y último descanso es el intiwatay o hallpay que es como a las 5 p.m. o 
al ocultarse el sol. Se toma chicha, luego trago y se pikcha coca; de ahí ya cada 
uno retorna a su casa. 

En las otras comunidades varían la cantidad de descansos, a veces hay menos 
descansos de los que se practican en la comunidad de Chinchaypucyo, por ejemplo 
para el barbecho de cebada en Paucarccoto descansan 3 veces, para que no se can-
sen las yuntas de toros, primero a las 11:00 a.m., segundo a la 1:00 p.m. y tercero a 
las 3:00 p.m. Así también en algunas zonas altas de Anansaya, Ocra y Pantipata, se 
hacen menos descansos porque los terrenos donde trabajan son más alejados del 
pueblo y así ganan tiempo para trabajar. O en Tizabamba (Pantipata), Jorge Gerardo 
Inca Huamán contó que allí, se estila hacer solamente 2 descansos (en la mañana y 
en la merienda) y se trabaja hasta las 4 p.m. aproximadamente. Inclusive en zonas 
demasiado alejadas, ya ni existe la merienda que llevan las mujeres y más bien se 
opta por que cada trabajador lleve su fiambre.

También en las comunidades de Huancancalla, Paucarccoto y Sumaro, nos co-
mentaron que empiezan el trabajo muy temprano y hacen el primer descanso entre 
10 y 11 de la mañana, en el que se toma chichita, pikcha coquita y a veces se toma 
traguito. 

Allpa (la tierra)



42

Criándonos entre plantas y hombres

Roturación en Chinchaypucyo.

Terreno roturado. Sumaro.



43

1.5.	LA PREPARACIÓN DEL TERRENO

Luego de haber cumplido con todas las acciones de descanso, respeto, cariño y 
comunicación hacia nuestra tierra, recién corresponde la preparación del terreno 
para que pueda estar lista para albergar a las semillas.

1.5.1.	El guano, los nutrientes de la tierra

“Mihuyninchiskuna has allin kananpakqa askha kananpakqa wanunanchismi 
allinta allpata chaymantapas muhutan huk muhuwanñataq huk watanqa chura-
na manahinaqa saliyapunmi kutipunanchistaqmi ñaupaq kausaynichiskunaman, 
kuraqkunaqa manañan imatapas ruwaspa atiykumanñachu, wanuyoqtinchisqa 
rurunmanraqmi pisillatapas manan ñaupaq hinañachu. Choqllochakunapas 
ñut’uchakunañatañan rurun mana allpata wanuyoqtinchisqa”.  

(Para mejorar los alimentos en calidad y cantidad, debemos abonar bien la 
tierra, cambiar la semilla cada cierto tiempo y volver con las costumbres, los 
mayores ya nada podemos hacer, si lo abonamos puede producir todavía un 
poco pero ya no como antes. Los choclitos salen pequeñitos si no abonamos la 
tierra).

Juan Vicente Quispe Chávez y Rosa Camargo Mejía (Huancancalla)

“Ñaupakqa manan sinchitaqa taqyataqa churaqchu kayku, uywayku kaqtin-
qa taqyachaq kayku allpa patapi kaqpi, kanchata kaq allpa patapi ruwaq kayku 
chaytataqmi wakman wakman astaq kayku, manaraq allpa llank’asqa kashaq-
tin utaq purunllaraq kashaqtin utaq paray killakunapi allinta allpaman wakaq 
hisp’aninkunaq haykunanpaq chaymantapas ukyaq taqyanampaq chay unu pa-
rapuwanqa allintan taqrukun, chaypiqa allintaya sara imapas rurun”.     

(Antes no usábamos tanto el guano, cuando teníamos nuestros animales la 
forma de abonar la tierra era hacer el corral en el mismo terreno y trasladar 
de un lugar a otro, en épocas cuando no está cultivada o el terreno está para 
sembrar o en la época de lluvias, para que nutra la tierra con el orín del ganado 
y el guano de las ovejas más el agua de lluvias, todos juntos se mezclan bien, allí 
producía buen maíz y otros alimentos).

Matiasa Gallegos Almirón (Huañec, Sumaro) 

Nuestra tierra requiere estar fuerte para poder apoyar al buen crecimiento de los 
cultivos, y para ello necesita nutrientes que no sólo se le dan cuando se siembra la 
semilla, sino desde tiempos previos. Por ello es el descanso de la tierra y la rotación 
de cultivos, necesarios para que nuestra Pachamama pueda tener su tiempo, para 
que la ayuden a nutrirse, como el poner plantas que ayuden a nutrir la tierra (como 

Allpa (la tierra)



44

Criándonos entre plantas y hombres

el árbol de molle cuyas hojas sirven como abono, según Santiago Chávez Suni de 
Paucarccoto), el cambio de semillas cada cierto tiempo y la nutrición constante con 
los excrementos de los animales. 

1.5.2.	Los animales nutren la tierra

Es práctica en muchas comunidades dejar a los animales en los terrenos que 
están descansando, y en ese tiempo los animales con sus excrementos van alimen-
tando, fortaleciendo el terreno y asegurando la posterior producción de la tierra, 
esto demora años pero mantiene viva a la tierra, a diferencia de cuando se usan 
fertilizantes químicos que van matando la tierra de a pocos. 

“Para que produzca la tierra tenemos que abonar como antes, la tierra se 
abona no sólo con estiércol sino también con el orín de los animales en el mis-
mo terreno. Si tenemos nuestros animales, los amarramos en el mismo terreno. 
Ahora acostumbran a amarrar en los terrenos más pobres y con eso ahora está 
bien el cultivo. El orín es el mejor abono”.

Santiago Chávez Suni (Paucarccoto)

Por  estos motivos la crianza y el cuidado de los animales es sumamente impor-
tante no sólo para el consumo de las personas sino para la misma actividad agrícola, 
por eso en las comunidades hacen despachos, alcanzos o sahumean las zonas don-
de pastean y beben agua los animales, para que estén protegidos por los diferentes 
seres de la naturaleza. 

“Chaymanta uywakunapaqpas ruwayku chunkatawayuq agosto p’unchayta 
mana wañunankupaq, haywaykun maykunapichus michinayku mihunan chay-
man, maypichus unu ukyanan, haywaykun kuka k’intuta, mesatan mast’achiyku 
chaypin churachiyku wakinkunaqa manaña ruwankuchu noqaykuqa ruwasha-
llayku. Mana samincharikuqtiykuqa, chaynallamantan wañuyta qallarinman 
uywayku utaq tukukapunman, chayqa kanpunin, chayna chinpa wasimasiypa 
kunanqa huk iñiyman ripun chayqa manaña haywarikunñachu chay ya wañun 
wakankunapas tukuy uywankunapas qaqapamun semanapi iskayta ima”.

(También para los animales lo hacemos el 14 de agosto, para que no se 
mueran, alcanzamos a los sitios donde pasteamos, donde comen pasto, donde 
beben agua, mandamos el coca k’intu, lo hacemos extender su mesa, ahí lo 
hacemos poner. Algunos ya no lo hacen pero nosotros lo seguimos. Si no lo invi-
taríamos así, de repente nuestros animales se pueden morir o acabar, siempre 
pasa eso allá al frente con mi vecina, porque ahora que es hermana, ya no lo 
hace el alcanzo, por eso se mueren sus animales, sus vacas se desbarrancan, a 
veces hasta dos en una semana). 

Luisa Mejía Victoria (Chinchaypucyo)



45

Otro ejemplo de la importancia de los animales, es en el caso de las calabazas, 
k’usis y zapallos que deben crecer en el mismo sitio donde se ha depositado un año 
antes el guano de los animales (algunos dicen que sobre todo de vaca porque de 
oveja se puede marchitar), porque en terreno pobre o con abono químico no produ-
ce o se seca. Aunque Gregorio Chacón Lloqque (Racrarumi, Chinchaypucyo) dice que 
hace mucho tiempo crecía sin guano nomás, pero ahora la tierra ya no tiene fuerza.

1.5.3.	Tipo de suelos

Cada cultivo tiene sus propias particularidades y condiciones, ya sea tipo de sue-
lo, clima, piso altitudinal, que les permiten crecer y producir bien. En cuanto al 
suelo la gran mayoría de cultivos requieren suelos fértiles o con bastante materia 
orgánica, arenosos y que sean de tierra negra o roja. En algunos cultivos como la 
papa nativa, el año, la oca y la quinua, es preferentemente tierra negra; en cambio 
para cultivos como la lenteja y el garbanzo, es en suelo rojizo. Y también está el tipo 
de suelo que queda luego de haberlo quemado, donde dicen que las calabazas, 
k’usis y zapallos crecen bien, pero esto muchas veces se descontrola provocando 
incendios, y cuando se hace con mucha frecuencia puede terminar matando todos 
los nutrientes de la tierra.

Y como el distrito de Chinchaypucyo tiene variados pisos altitudinales, muchos 
de los cultivos en sus variedades se adaptan a varios pisos, pero en su clima y suelo 
ideal es donde crecen más y producen mejor, como el caso del tarwi que en zonas 
no tan frías crece más rápido y produce mejor. En piso alto crecen mayormente 
papas nativas, año, quinua, pero también puede crecer tarwi, habas, lisas, trigo, 
cebada. En piso medio crecen habas, lisas, oca, cebada, trigo, maíz, quinua, varie-
dades de calabaza, tarwi, algunas frutas de temporada como tumbo, manzanas, 
tunas, capulís principalmente, pero también pueden crecer algunas variedades de 
papa (no nativas), año, lentejas, arvejas, frejol. Y en piso bajo crecen lentejas, frejol, 
garbanzo, achira, maíz, alverjas, kiwicha, palta, variedades de calabaza y zapallo, 
chirimoya, lúcuma, y otras variedades de frutas; también pueden crecer algunas 
variedades de habas, tarwi, papa, cebada, trigo, quinua.

1.5.4.	La roturación o yapuy

“Purun chakrayki kaqtinqa pusaq chunka watakamapas samaqtinqa, huk-
manta allpa t’ikranapakqa chaypaqpas k’intutan churakun llama untuyuqta 
kuka moqllopuwan chaytan p’anpanki allpaman ahachantinta. Chayñan all-
pa yapuytaqa qallariki, chaymi mana sayk’uchisunkichu, munayllatan allpaqa 
t’ikrakun qhaq, qhaqllata. Mana chaynata ruwaqtikiqa sayk’urachipusunkin, 
kachita hunp’irichisunkiraq, qatatatachisunkiraqmi kallpaykipas tukurukunmi”.

Allpa (la tierra)



46

Criándonos entre plantas y hombres

(Si tu chacra es eriaza y está 8 a 10 años descansando, entonces para voltear 
la tierra, también se paga su k’intitu, con su llama untito y con su coca moqllo, 
y lo entierras con su chichita. Y ya empiezas a voltear nomás, no te hace cansar, 
normal la tierrita bonito se voltea, sonando “qaj qaj”. Si no lo haces eso la tie-
rra te hace cansar, te hace sudar, te hace sudar blanco y tiemblas, tu fuerza se 
termina). 

Gregorio Chacón Lloqque (Racrarumi, Chinchaypucyo)

Luego de descansar varios años la tierra requiere prepararse y eliminar las ma-
lezas que han habitado allí y pueden interrumpir el normal desarrollo cuando se 
siembren las semillas, por ello se hace el rompe o roturación, que es voltear la 
tierra de afuera hacia adentro y lo de adentro hacia afuera, para que el sol queme 
las raíces de la grama y otras hierbas, y que se descompongan en materia orgánica.  
Así, en el transcurso de los meses hasta la siembra se mueren porque pasan toda 
la época seca, dejando el terreno limpio para el momento de la siembra y así ga-
rantizan la calidad y cantidad de la producción. Si después de la roturación siguen 
las lluvias, las hierbas o las gramas crecen muy rápido, entonces un rato antes al 
mismo día de la siembra se sacan las malezas que puedan haber salido. Aunque en 
Huancancalla las personas mayores nos decían que: “Cuando se hace la roturación 
ya para sembrar nomás, no da buena producción, ni el crecimiento es bueno, como 
sí sucede cuando la roturación se hace antes, en los meses de marzo y abril, que 
garantiza la buena calidad del alimento”.

La roturación de la tierra se podía hacer de 2 formas:

•	 Sólo con personas que hacían una yunta, conformada por 2 a 4 personas con cha-
kitaqlla, también llamados masa. Aparte está el rapacho que cumple la función 
de jalar y voltear los terrones, cuando la yunta es de 4 personas pueden haber 
hasta 2 rapachos. Generalmente se trabajan de 5 a 8 yuntas, pero eso depende 
de la extensión del terreno. El desterronamiento se puede hacer ya semanas an-
tes de sembrar.

•	 Con yunta de toros. Estaba conformada por: a) El waka qatimuq, que es el encar-
gado de traer los toros de la casa del dueño; b) el yapuq o el arador, que es el que 
conduce la yunta; c) el waka qatipuk, que es el que retorna los toros a la casa del 
dueño pero antes debe llevarlos a comer pasto y tomar agua. 

Cuentan que antes usaban la picana que era una herramienta que se usaba para 
conducir los toros en la yunta. Incluso la imagen actual de San Isidro Labrador9 en 
Chinchaypucyo, la lleva en la mano amarrada en un palo.

Inocencia Ricra Huillca de Villafuerte (Samancca, Pantipata) nos contó un cuento 
sobre la roturación:

“Hoq kutinsi kasa qorichu qorikanka, hamusqa sukayta, ruwashaqtinku qa-
9	 Con respecto a San Isidro Labrador ver la sección 5.1.2.



47

taymanta haykumusqa masantin. ‘Noqa wiraqocha aynirukusayki’, qataymasa 
haykumusqaku chay qorichukuna, caballoq qarpuschallawan qoranata ruwa-
rukuspanku waqtatullunwan, chaywan suyuyusqaku papat’ayaypi, runakunata 
muyuruspanku  chaymanta haykusqaku chaypi suyuyapusqaku runakunata”.

(Una vez había un qorichu qorikanka (especie de ave), había venido cuando 
estaban trabajando la roturación, entraron  de yernos como una yunta dicien-
do: “Yo señor te ayudaré en ayni”. Habían entrado las yuntas de los yernos de 
los qorichus, con las costillas del caballo se había hecho sus qoranas, con eso les 
habían ganado a todos haciendo la roturación para la papa, habían dado vueltas 
a las personas por encima, luego habían entrado en yunta y les habían ganado 
a las personas).

Los tiempos de roturación varían según el cultivo, el clima (es preferible que la 
tierra esté húmeda para facilitar el trabajo), el tiempo de riego o lluvia y la zona 
donde se piense trabajar, pero en la mayoría de casos se dan entre marzo y abril. 
Aunque algunos pueden adelantar o atrasar, como en las partes altas de Sumaro 
que la roturación para trigo o cebada se puede hacer hasta mayo, algunos en el 
anexo Chillcaccasa de Pantipata hacen la roturación de enero a marzo, en Ocra la 
roturación para papa nativa la hacen desde el mes de febrero. En Parccotica la ro-
turación o suka de la papa nativa se da desde febrero hasta marzo o abril y a veces 
hasta antes de la siembra en octubre. 

1.5.5.	Las wankas

Toda actividad en la comunidad está impregnada de energía y alegría que debe 
expresarse no sólo a nivel de las personas sino a nivel de todos los seres de la natu-
raleza que participan y se comunican. En la comunidad de Pantipata aún recuerdan 
que en la roturación, cuando las mujeres llegaban con las comidas, se cantaban 
cantos rituales que son las wankas para la roturación, “yapuypaq wankaqkayku”.

Tomasa Ñahuincamascca Huamán (Pumahuanca, Pantipata) nos interpretó 
“papat’ayay wanka”, que es  la wanka de la roturación de la papa:

“Uuuuuuy uuuuuy uuuuuuuuy
Yaauuuuuu
Hawaykimanta qawayamuktiy
Wachunwachunta purishasqanki
Hawaykimanta qawayamuktiy
Wachunwachunta purishasqanki
Yaauuuuuu”

(Uuuuuuy uuuuuy uuuuuuuuy
Yaauuuuuu
Cuando te miraba de encima 
Estabas andando en surcos 
Cuando te miraba de encima 
Estabas andando en surcos
Yaauuuuu) 

Y los varones respondían coreando: 

Allpa (la tierra)



48

Criándonos entre plantas y hombres

“¡Chihu……! 
Ay mamay noqa ñauparayki”.

(¡Chiju……! 
Ay madre mía yo te adelanté).

1.5.6.	El barbecho

“Paucarccoto casi no tiene riego, es todo temporal y cuando está pasando la 
lluvia, se veía que ya  estaba bien el terreno e iniciaba el barbecho con ganado o 
rompe con chakitaqlla. Y cuando ya está oreado viene la segunda del desterro-
no, para luego dormir hasta la siembra, o sea se nitrogena la tierra”. 

Juan Víctor Pacheco Acuña (Chinchaypucyo)

El barbecho también remueve la tierra con yuntas para eliminar las malezas, con-
vertirlas en materia orgánica y así garantizar la producción, pero la diferencia es 
que no se hace tantas veces como en la roturación; sino que se realiza cuando la 
tierra no está muy dura o se ha estado trabajando el año anterior. Y al igual que 
con la roturación sus tiempos varían según el cultivo, el clima (es preferible que la 
tierra esté húmeda para facilitar el trabajo), el tiempo de riego y la zona donde se 
piense trabajar, pero se puede dar entre febrero y abril (aunque pueden adelantar 
o atrasar el mes) y también se da entre los meses de agosto y setiembre (aunque 
pueden adelantar o atrasar el mes); por ejemplo en zonas no tan frías como Huam-
bomayo y Paucarccoto, el barbecho del trigo y cebada se da entre octubre y hasta 
diciembre, preferentemente en caso de la cebada. En algunos casos hacen 2 etapas 
de barbecho, como con el maíz yanasara en Huancancalla, o con la papa en Ocra y 
Parccotica; uno previo a la siembra y luego se hace en setiembre. También están los 
casos en que el barbecho se hace junto con la siembra de maíz, como nos dijeron 
en Huancancalla. En cultivos como el haba sólo se hace barbecho y no roturación. 

Para la papa, en Parccotica se hace en dos clases: rompey o suka, sacan en sur-
cos con chakitaqlla y por tramos puro allapeo. En Huambomayo y Ocra usan kuti 
para golpear los terrones. Y en Ocra la técnica es la suka, que es hacer surcos con 
ch’anpas, sólo para la papa. 

En Pantipata, meses o semanas antes de sembrar, como agosto o setiembre, hay 
que k’achapear y recién se siembra. Bonifacia Castro (Chinchaypucyo) dice que antes 
de sembrar se remueve la tierra, lo que se llama chakra kuskiy (revolver la tierra).

1.5.7.	La limpieza del terreno y canales de riego

Antes de sembrar, se acostumbra primero limpiar la chacra con horquetas y ras-
trillo, también barren con escobas de ch’eqche o t’ankar (dicen que quienes más 
barren son las viudas porque no tienen herramientas), recogiendo y quemando las 



49

malezas y basura, se arrinconan las piedras, algunos queman la basura haciendo 
montones, luego llevan guano de animales y en seguida se riega. En un caso excep-
cional, una persona de Chinchaypucyo nos comentó que hacen dos limpiezas, la 
primera entre agosto y setiembre, y en octubre la segunda, para siembra temporal. 
En Sumaro la preparación de terreno para el cultivo de papa es entre setiembre y 
octubre.

También antes de la siembra, en las comunidades se hacen faenas generales de 
limpieza de los canales de riego. Sebastián Astete Gamarra (Pampahuasi, Paucar-
ccoto) nos cuenta que antiguamente la faena de limpieza del canal de riego se rea-
lizaba con banda de guerra y los primeros chorros de agua se traían adornados con 
flores, cantando y bailando, para el avance en el regadío.

1.5.8.	El riego

Existen 2 tipos de riego:
•	 El qarpay (riego por gravedad). Usa las aguas del río u otros manantes, a través 

de diversos canales de riego, se da en los meses de agosto que casi no hay lluvias, 
aunque a veces llega hasta setiembre como en Huancancalla con el maíz. El qar-
pay permite sembrar antes de lo normal y facilita la germinación de la semilla. 
Usan las herramientas de cacho, kuti, pico, rastrillo y las manos; el kuti y el cacho 
ayudan para jalar agua a todas las partes secas del suelo y que remoje todo con 
uniformidad. Sólo unos cuantos comuneros lo realizan de esta manera, porque 
se da sólo en algunos sectores de las comunidades.

Santiago Chávez Suni (Paucarccoto) y Rosario Álvarez Grajeda (Huancancalla), 
nos dicen que se debe comenzar a regar desde los primeros días de agosto, algu-
nos lo hacen un poco antes, todo depende de cuándo toque el turno de riego en 
cada chacra. Algunos dicen que se debe sembrar máximo 2 días después de ha-
ber hecho el riego, porque todo el terreno debe estar húmedo, aunque en caso 
de terrenos arcillosos se espera hasta una semana para que se oree.

•	 Riego temporal, es el que depende de la lluvia para sembrar, porque la tierra 
debe estar previamente mojada. La mayoría de comuneros del distrito lo hacen 
de esta manera. 

Sabino Tecse Huayllas (Huambomayo) y Trinidad Quispe (Parccotica), nos dicen 
que la siembra temporal es sobre todo entre setiembre y hasta fines de octubre, 
dependiendo de las lluvias. 

Allpa (la tierra)



50

Criándonos entre plantas y hombres

Las flores del hawaqollay anuncian la 
siembra.

Siembra de papa en Ocra. Las mujeres colocan la semilla.

Nube roja, señal de que no lloverá. Chinchaypucyo.



51

Tarpuy mita
(Tiempo de siembra)

“Tarpuyqa q’ochukuymi, chaypin mihukun mihuykuna, ima mihuykunachus 
kaypi chayman hina, manan reqsiraykuchu arroz, fidiostaqa, mihunakunaqa ka-
ran tarwimanta waka otaq wallpa aychayoq”.

(La siembra se consideraba una fiesta, donde se comía merienda a base de 
alimentos de la zona,  no se conocía el fideo ni arroz, sino comidas de tarwi, con 
carne de res, gallina).

Pascual Gallegos Almirón (Huañec, Sumaro)

“Tarpuyqa q’ochukuymi maypichus mihunchis mihunakunata, askha aha, ca-
ñazo, chaymantapas ruwallanchistaqmi t’ikrakunata”.

(La siembra es una fiesta donde comemos la merienda, bastante chicha, ca-
ñazo, y hacemos la rotación de cultivo).

Sebastián Astete Gamarra (Pampahuasi, Paucarccoto)

La siembra es el tiempo donde encargamos las semillas a la tierra, para que las 
críe conjuntamente con los seres humanos y los seres de la naturaleza. Pero pre-
viamente son los otros seres (astros, fenómenos climáticos, animales, insectos, 
plantas) quienes nos comunican a través de señales qué sembrar, cuándo y dón-
de hacerlo y ya teniendo fijado este momento, se inicia una acción de celebración 
(o fiesta, como dijeron en las comunidades) llena de alegría, comida, bebida que 
compartir y donde la comunicación, el respeto, el cuidado mutuo y el cariño entre 
todos los seres de la naturaleza, marcan que es el tiempo de siembra; tal como nos 
comentaron en Huancancalla, que antes durante la siembra de trigo se realizaba 
una fiesta tocando cornetas, en ayni. Es por ello que en la fiesta de la siembra no se 



52

Criándonos entre plantas y hombres

puede permitir renegar a nadie, porque la idea es que del buen ánimo con que se 
trabaja se contagie a las semillas.

 “Cheqaypaqmi allpaqa kausan chaymi ñaupakqa haywarikuytaqa ruwaqku  
papa tarpunankupakqa, chaypiqa ruwakunpuni k’intuy kukawan ahapuwan, 
chay papataraq qallaytaqa tarpukunan k’intuntinta. Kunanqa aqnallatan tar-
puku kachunpas amapas ruruynin, mana imapas qokunchu. Wakinkunaqaqa 
añanchashankuraqmi kausayninchiskunata”.    

(En verdad existe la tierra, por eso siempre antes hacían la ofrenda para sem-
brar papa, siempre se hace el k’intu con coca y con la chichita. Por eso primero 
tienen que sembrar la papa con k’intu. Pero hoy en día siembran común, haya 
o no haya producción, no importa. Pero algunos siempre están valorando las 
costumbres). 

Juan Pallardel Chaiña (Sequiopampa, Anansaya)

2.1.	LA NATURALEZA NOS DICE CUÁNDO SEMBRAR; 
SEÑALES

La naturaleza, con todos los seres que la conforman, nos indica a través de se-
ñales cuál es el momento más propicio para sembrar, y es tarea de las personas 
interpretar estos mensajes; compartimos algunas señales que nos mencionaron los 
mayores de las comunidades de Chinchaypucyo.

2.1.1.	Los animales

“Atoq kaqtinqa setiembre octubre killapi chaypin waqamun anchata qaparka-
chamun, otaq pisillata waqaqaqamun chayqa qhepapaqmi kashan, aqnatan niq-
ku, allinta qaparkachamuktiqa anchata waqaqaqamuktinqa, niqku ñaupaqpaq-
mi kashan tarpusuchisña ñaupanapaqmi kashan tarpuyqa”. 

(Cuando el zorro llora en setiembre u octubre, si grita bajito diciendo: “wa-
cacaaaaaa”, dicen que significa que estará para después, y cuando grita alto: 
“wacaaaaaaa”,  dicen: “Está para adelantar la siembra”).

Zenón Mescco Huampotupa (Anansaya)

El zorro (mamífero): En todas las comunidades cuando llora el zorro entre agosto 
y octubre es señal de sembrar, con pequeñas variaciones que dependen del cultivo 
y la zona. Dicen que cuando es ch’uya (bien fuerte y nitido), ya es momento para 



53

sembrar y cuando grita ch’aka (medio ronco) es para posterior.  Generalmente esta 
señal la usaban para cultivos como el trigo, maíz y papa. También el llanto del zorro 
anuncia el buen año agrícola.

En las comunidades de Chinchaypucyo, Ocra, Pantipata, Parccotica y Sumaro, nos 
comentaron que en estos tiempos ya no escuchan llorar al zorro y no saben a qué 
se debe, a pesar que aún hay zorros que se siguen comiendo sus ovejas, y las veces 
que los han escuchado llorar lo hacen en los meses de junio y julio, que no les co-
rresponde.

El tarpuy kuru (insecto de la siembra): Según Rosa Camargo Mejía (Huancan-
calla), Vicente Almirón Bustos y Mario Paile Usca (Sumaro); el tarpuy kuru es un 
insecto similar al moscardón pero con alas más grandes y de color negro, cuando 
aparece bastante entre octubre y noviembre es para una siembra normal y si es 
hasta diciembre indica atrasar la siembra. 

2.1.2.	Las flores

“Pulla pulla t’ikapas kunanqa manan allintachu t’ikamushan, manan phanchi-
chu hamun t’ikan, chaynatan rikumuni uwiha michisqaypi, qhepapaqcha papa 
tarpuy kanqa”.

(La flor de pulla pulla ahora no está floreciendo bien, así lo he visto cuando 
estuve pasteando mis ovejas, será para después la siembra de papa). 

Trinidad Mejía Quispe (Sumaro)

“Chaymanta kanmi huk t’ikacha waychillo sutiyoq, ch’aynata t’ikamuqtin 
ninku yastaña nispa, warmakunatataqmi niqku ‘aman pallamunkichu muhun-
chismi ch’usaq tukunman’. Chaya wayna kashaspa, pallaqmi kani chay t’ikata 
pukllanaypaq chaynan taytaychus mamaychus rikuwaspa niwaq: ‘Imapaqmi 
pallaramuranki chayta, kunallanmi tukurukunqa muhunchis manan aypan-
qachu chakrachispaq’ chaynatan nik taytay. Manan chaynallatachu pallana 
chay t’ikachataqa, chay t’ikaqa t’ikamun qaqakunallapi chaytan pallakun mu-
naychan”. 

(Después hay una florcita waychillo,  entonces también cuando florece dicen 
que ya está, y a los niños se les decía: “No van a recoger porque nos va a perder 
nuestra semilla”. Entonces cuando yo era chico, por curiosidad recogía esa flor-
cita para jugar así, y mi papá o mamá que me veían me decían: “Para qué has 
recogido eso, ahorita nos va a terminar nuestra semilla y no va a alcanzar para 
nuestra chacra”. Así decía mi papá. No se debe recoger así nomás esas florcitas, 
esa flor florece sólo en las rocas, eso lo recogen bonito).

Zenón Mescco Huampotupa (Anansaya)

Tarpuy mita (tiempo de siembra)



54

Criándonos entre plantas y hombres

Añapanku: En Ocra dicen que cuando florece bien abiertita ya es momento para 
la siembra de la papa, si la flor viene cerrada la siembra será para después.

Chiwanuay: En Chinchaypucyo, Pantipata y Paucarccoto, dicen de esta plantita 
que si en el mes de agosto crece bien gruesa, robusta y su flor abierta, es para sem-
brar los primeros días de siembra, en cambio si crece un poco débil y la florcita es 
delgadita, la siembra será posterior.

Hawaqollay o gigantón: Enrique Huanccollucho Sánchez (Chinchaypucyo) nos 
dice que cuando florece más abierto ya es momento para sembrar.

Hierba oveja ovejacha: Segundina Carbajal Huamán (Chillcaccasa, Pantipata) indi-
ca que cuando florece blanquito en los cerros, dicen que la siembra de papa ya pasó. 

Hierba p’irka: Según Eulogio Chile Zúñiga (Ocra) cuando caen las primeras lluvias 
comienzan a crecer estas hierbas junto con otras en el terreno del sembrío, e indi-
can  la siembra de maíz.

Karwakarwacha: En Pantipata dicen que esta flor, que es con barbitas y de color 
amarillo, si florecen dos, no más, indican la siembra de papa.

Muhupisi y hamank’ay: En el anexo de Chuypa en Pantipata, dicen que para mar-
car la temporada de la siembra del maíz, florecen estas flores. 

P’allcha: En Parccotica, dicen que si su flor florece bien abiertita ya se puede sem-
brar, pero si las flores crecen cerradas, la siembra será para después. 

Pulla pulla o llama llama: En las comunidades de Anansaya, Chinchaypucyo, 
Ocra, Paucarccoto y Sumaro, cuando desde fines de agosto hasta octubre aproxi-
madamente comienza la primera floración de la pulla pulla, es indicador de los pri-
meros sembríos y  se dice “tarpunanchis urasña” (ya es la hora de la siembra), pero 
cuando florece cerrado es para una siembra posterior. En Anansaya y Ocra dicen 
que sobre todo es el anuncio para sembrar papa.

2.1.3.	Las estrellas

Zenón Mescco Huampotupa (Anansaya), refiriéndose a la papa nativa, dice:

“Ñaupakqa taytayqa qawaq ch’askakunata chay qoyllor nisqanchista, chay 
qoto chaytan qawakuq allinta… Kuraq yuyaq tayta maykunaqa niqku: ‘kunan 
wataqa allinmi kanqa, kay killapin tarpunanchis mana hinaqa manan kanqachu 
tarpusqanchiskunaqa’ chaynatan niqku ch’anapunitaqya kaq”. 

 (Antes mi papá miraba lo que decimos luceros, que se les dice qoto y eso 
se miraba bien… Mis abuelos y papás decían: “Este año va a ser bueno, y en 
este mes tenemos que sembrar sino no valdría la siembra”. Así decían. Es igual, 
coincide). 



55

Qoto ch’aska o estrellas qoto: Vicente Almirón Bustos, Mario Paile Usca y Mario 
Carbajal Eulate (Sumaro); Eustaquio Silva Carbajal (Chillcaccasa, Pantipata); se fijan 
en este grupo de estrellas la madrugada del 24 de junio, que es la noche de San 
Juan1, a la hora que canta el gallo, y nos dicen: “Si el primerito es más luminoso y 
grande se adelanta la siembra, si el del del medio estaba grande y luminoso la siem-
bra será a mediados y si es que alumbra un poco opaco la siembra será para más 
tarde”. Según Mariano Huayllas Ccarhuachín (Anansaya) para la siembra de la papa 
se fijaban en el qoto ch’aska, cuando salía en montoncito era para sembrar antes. 

Q’oyllur qoto o lucero qoto: En la comunidad de Anansaya, ven esta estrella en 
agosto para saber cuándo sembrar. En Parccotica  se fijan el 24 de julio, si esta es-
trella sale alumbrando bien, decían que ya es momento para sembrar, en caso de 
no ser así, será para después. En Ocra también se fijan en esta estrella que llaman 
lucero ch’aska.

2.1.4.	Otras señales

Los manantes: En Parccotica, antes se fijaban cuando el agua salía de los manan-
tes secos, entonces decían que ya es momento para sembrar y coincidía, pero si 
sembraban 15 días después de cuando salió el agua, ya no coincidía.

2.2.	LA LUNA NOS DICE CUÁNDO SEMBRAR 

“¿Imanaqtinmi kiuna sinchi hatunta wiñan?, aswan hatuntaraq runamanta-
pas, ¿imanaqtinmi chayna?, mana imapas qokunchischu, noqanchistaqa chay 
kiunaqa yaqan kashan, ninkun allinmi kashan nispa allin taqyachasqan kashan 
nispa. Chaypaqmi qawakun killa kunan sarawan kiunapuwan chay raykun hatun 
ruruynin, kunanqa asikushanchisma. Qhawanapunin killata tawantin muyuyta: 
musoq killa, qolla killa, pura killa, wañu killa, tawa t’aqa muyuymi. Kunanmanta 
wichaymanqa llipin llank’asqanchispaqpas chaytan yachana, ninkischa imanaq-
tinmi hatunta wiñan nispa manataq ruruntaqchu, chayqa kashan wañu killaku-
napi tarpuktinchis, chay p’unchaykunaqa manan allpataqa tupanachu qollan 
kashan chaymi hanch’i”.

(¿Porqué se crece tan grande la quinua?, más grande del tamaño de la perso-
na, ¿por qué es eso?. A esa quinua nosotros ya no le damos importancia, está 
por gusto, dicen porque está muy bien abonado. Para eso miraban la luna con 
el maíz y la quinua, por eso es grande los granos; sino ahora nos estamos bur-
lando. Se tiene que mirar las estaciones de la luna que son cuatro: luna nueva, 

1	  La festividad de San Juan se menciona en la sección 5.1.3.

Tarpuy mita (tiempo de siembra)



56

Criándonos entre plantas y hombres

cuarto creciente, luna llena, cuarto menguante. De ahora en adelante en todo 
lo que trabajamos hay que tener en cuenta, dirán por qué crece alto y no pro-
duce, porque nosotros estamos sembrando en cuarto menguante, esos días no 
se debe tocar la tierra porque está inmadura, por eso es menudo).

Mario Carbajal Eulate (Sumaro)

“Wakin kuraqkunaqa, qawashallaykuya, kunan waynakunaqa manan ya-
chaytapas munankuchu imatapas, kallachun chay abonos químicos nisqanku 
chaywanya tarpullanku imay kutipas, manan qhawankuchu killatapas ni 
ch’askatapas. Kay qhepakunaqa manan manchakunkuñachu wañu killatapas 
hinallapin tarpushanku papatapas, kuraqkunaqa manchakushaykuraqmi ya-
chakqa chay ñaupa yachaykunata”.  

(Algunos los que sabemos, lo seguimos mirando, pero de la nueva juventud 
ya no quieren saber nada, con tal que tengan el abono químico que con eso 
siembran cualquier momento, ya no se fijan ni la luna ni las estrellas. Ahora úl-
timamente ya no están respetando los días de luna menguante, común lo están 
sembrando la papa, pero los mayores todavía respetamos los saberes antiguos).

Lucas Mescco Huampotupa y Benedicto Huamán Valdez (Anansaya)

La luna, en sus 4 fases: luna nueva, cuarto creciente, luna llena, cuarto menguan-
te y los tránsitos hacía cada una de estas fases, tienen un efecto directo en la tierra, 
en las plantas, en nuestros organismos y en nuestros estados de ánimo, seamos 
humanos o animales. Y esta influencia también está muy presente en la agricultura 
porque es a través de estas fases y su tránsito, que se nos indica cuál es el mejor 
momento para la siembra y así nuestros cultivos puedan producir bien. Lamenta-
blemente, como en otros saberes, este conocimiento se va dejando de lado por la 
premura del tiempo de las nuevas generaciones, asumiendo que usar componentes 
químicos basta para suplir las deficiencias que pueda tener su cultivo, pero como 
algunas personas mayores dicen, tanto el no respetar a la luna como otras señales 
de la naturaleza, está trayendo como consecuencia que los alimentos cada vez sean 
de peor calidad y que estén desapareciendo.

Las opiniones expresadas por las personas mayores de las distintas comunidades, 
no son uniformes en determinar qué fases de la luna son buenas o malas para sus 
cultivos, varían según el producto, la zona, las costumbres particulares, etc. Es por 
ello que hemos tratado de organizar las opiniones en base a criterios generales 
que la mayoría de personas nos expresaron sobre cada fase de luna, pero siempre 
manteniendo las particularidad de cada persona y así también poder traslucir las 
contradicciones.

Para iniciar el ciclo de la luna, mencionamos que Mario Carbajal Eulate de Suma-
ro, nos dijo que en general el ciclo de cuarto creciente a cuarto menguante, donde 
en medio está la luna llena, es buena época para sembrar, por supuesto que hay 



57

momentos que son mejores que otros como se explica más adelante; y el ciclo que 
va de la luna menguante a la luna de cuarto creciente, donde en medio está la luna 
nueva, es un mal momento de sembrar.

2.2.1. Luna qolla killa, cuarto creciente o en mitad

“Cuando la luna está en crecimiento dicen que se debe sembrar, lo mismo 
también se fijan para el maíz, sino no habría choclos buenos. Más antes, los an-
tiguos sabían todo eso para sacar buen alimento, ellos conocían mucho mejor. 
Si lo siembran en luna menguante waño, hasta a las habas se les caen las flores 
y por eso dejan de producir, cuando siembran también en luna llena sí producen 
bien las habas, también la papa. Para sembrar es bueno cuando la luna está casi 
por llenar”.

Jacinta Cruz Gallegos (Sumaro)

Para algunos, sembrar en la luna creciente indica que el fruto del cultivo también 
va a crecer como la luna, como lo indicaron las siguientes personas:

Nicanor Huamán Huamán, Dorotea Gallegos Cruz, Dionicio Valdez Huayaconsa, 
Demetrio Ramos Choque y Eduardo Cruz Huamán de Ocra; Juana Usca de Condori y 
Vicente Huanccollucho Acuña de Parccotica; Fulgencia Baca Leva y Jacinta Cruz Ga-
llegos de Sumaro; y en Chinchaypucyo; comentaron que la siembra es mejor cuan-
do la luna está creciente o en mitad. En Chinchaypucyo, Huambomayo y Sumaro, 
dicen que incluso es mucho mejor cuando la luna ya casi esta por llenar.

Juan Pallardel Chaiña, Lucas Mescco Huampotupa, Zenón Mescco Huampotupa y 
Mariano Huayllas Ccarhuachín de Anansaya; Francisco Huamán Janampa y Gerardo 
Arcos Chávez de Huambomayo; Luis Mendoza Ferro, Francisco Tupa Salas y Nicolasa 
Tupa Salas de Paucarccoto; Jacinta Cruz Gallegos de Sumaro; señalaron que en esta 
luna siembran sobre todo tubérculos, como la papa. 

Víctor Cosme Chávez Grovas de Huancancalla; dijo que siembra maíz en esta luna.

Y en menor proporción están aquéllos que consideran que esta luna no es buena 
para sembrar, como reflejan estas opiniones: 

Serapio Chávez Mendoza y Paulina Chávez Mercado de Huancancalla; nos dicen 
que el garbanzo no es bueno sembrarlo cuando la luna está en mitad porque su 
inflorescencia se cae y puede atacar la rancha. 

Para Alejandro Huaycochea Huamán (Chillcaccasa, Pantipata) si se siembra papa 
en esta luna se vuelve ceniza en la parte de la raíz y le puede atacar la rancha. 

Además Samuel Chacón Béjar y Antonia Estrada Sánchez de Sumaro, comentan 
que cuando en esta luna se siembra sobre todo maíz o trigo, la producción es chu-
pada y en el caso del trigo puede afectar la pacorma.

Tarpuy mita (tiempo de siembra)



58

Criándonos entre plantas y hombres

Tránsito de luna creciente a luna llena

Para algunos el ciclo de tránsito de luna creciente hacia la luna llena es el mo-
mento ideal para sembrar, como mencionaron Jacinta Cruz Gallegos y Mario Car-
bajal Eulate de Sumaro, quien nos dijo: “Se debe sembrar de cuarto creciente hacia 
luna llena, ya sale íntegro y grande la luna, eso es importante para toda planta”.

2.2.2.	Luna llena o pura

“El maíz se siembra en luna llena, cuando la luna se aparece por arriba y 
cuando el sol está ocultándose, y  el fruto sale lleno, la mazorca hasta la punta, 
ni alcanza su p’anqa”. 

Santiago Chávez Suni (Paucarccoto)

Dicen que en esta fase, como todo el círculo de la luna está lleno, se relaciona 
con que el fruto también salga lleno, completo y maduro, como la misma luna. 
Quizás por ello muchas personas mayores dicen que en esta luna deben sembrarse 
los cultivos cuyos frutos tienen granos, como los cereales, y también las frutas. Así 
opinaron las personas mayores:

Juan Pallardel Chaiña, Lucas Mescco Huampotupa, Zenón Mescco Huampotupa y 
Mariano Huayllas Ccarhuachín de Anansaya; dicen que esta luna es para los frutos 
que salen fuera de la tierra porque salen grandes y en cantidad.

Para Samuel Chacón Béjar, Antonia Estrada Sánchez, Mario Carbajal Eulate, 
Manuel Jesús Gallegos Almirón y Feliciano Carbajal Ccarhuachín de Sumaro; Lu-
cio Ccallo Toromanya y Eusebio Rondán Huillca de Pantipata; Santiago Chávez Suni 
de Paucarccoto; el maíz, el trigo y otros cereales se pueden sembrar en esta luna 
porque los granos, espigas y gavillas, salen grandes y maduros, garantizándose así 
una buena producción. Santiago Chávez Suni (Paucarccoto); Mario Carbajal Eulate y 
Manuel Jesús Gallegos Almirón (Sumaro), dijeron que si deseamos que los frutos de 
los cultivos salgan llenos es mejor sembrar cuando la luna llena aparece por arriba 
y el sol está ocultándose. También Gregorio Chacón Lloqque (Racrarumi, Chinchay-
pucyo) nos dice que el trigo y la cebada, son los únicos productos que se siembran 
en esos días de luna llena o phura, porque los demás no salen bien. 

Eusebio Rondán Huillca (Pantipata) señaló que en toda su comunidad se estila 
sembrar en luna llena casi todos los cultivos. Y Lucio Ccallo Toromanya (Ivin, Pan-
tipata), explicó que también la palta y otras frutas se siembran cuando hay luna 
llena.

También están los cultivos que no se pueden sembrar en luna llena, como nos ex-
presaron varias personas mayores, sobre todo aquellos cultivos cuyos frutos salen 
debajo de la tierra como los tubérculos, tampoco se pueden sembrar las legumi-



59

nosas porque se afecta la floración e impide que salgan sus frutos. Agrupamos las 
opiniones de las personas con las que conversamos en este tema:

Para Juan Pallardel Chaiña, Lucas Mescco Huampotupa, Zenón Mescco Huampo-
tupa y Mariano Huayllas Ccarhuachín de Anansaya; Francisco Huamán Janampa y 
Gerardo Arcos Chávez de Huambomayo; Juan Vicente Quispe Chávez de Huancan-
calla; Demetrio Ramos Choque, Eduardo Cruz Huamán y Dionicio Valdez Huayacon-
sa (Ocra); Epifanía Salcedo Ccallo, María Fidelia Hanampa Huillca, Cornelia Huillca 
Tumi, Felicitas Huamán Chacma y Julia Huamaní Ávalos (Ivin, Pantipata); Mariano 
Quispe Ccarhuachín y Patricia Champi de Quispe (Parccotica); y en Chinchaypucyo; 
la papa y otros tubérculos no se pueden sembrar en luna llena porque los frutos sa-
len menudos y en poca cantidad. En Ocra y Pantipata dicen que incluso el tubérculo 
puede formarse encima de la tierra; en Pantipata y Anansaya también comentaron 
que la base de la planta de la papa se puede hacer como ceniza o quedar vacía; y en 
Ocra y Chinchaypucyo dicen que las flores se pueden caer e infertilizar los cultivos.

Según Fulgencia Baca Leva (Huancarpata, Sumaro); Nicanor Huamán Huamán, 
Dorotea Gallegos Cruz y Dionicio Valdez Huayaconsa (Ocra); las leguminosas como 
las arvejas y las habas no se pueden sembrar en luna llena porque las flores se caen 
y se infertiliza el cultivo. 

También están los que opinaron de manera contraria a lo expresado por la mayo-
ría en relación a que se puede sembrar y lo que no en luna llena o pura, estas son 
las personas y sus expresiones:

Alejandro Huaycochea Huamán y Eustaquio Silva Carbajal (Chillcaccasa, Pantipa-
ta), indicaron que todos los cultivos los siembran en luna llena. En cambio Jacinta 
Cruz Gallegos de Sumaro; Juana Usca de Condori y Vicente Huanccollucho Acuña 
de Parccotica, señalaron que en esta luna, sólo siembran habas y papas. En Huam-
bomayo, nos comentaron que la siembra de papa en altura es en esta luna porque 
la producción es como pan. Y en Huancancalla, para Serapio Chávez Mendoza y 
Paulina Chávez Mercado, el garbanzo se siembra en esta luna. 

Para Luis Mendoza Ferro de Paucarccoto, cuando la luna está llena no conviene 
sembrar ningún cultivo. Mariano Huamán Huanccollucho y Vicente Huanccollucho 
Acuña (Sauceda, Parccotica), dicen que el trigo y la cebada no se pueden sembrar 
en esta luna porque la producción es menuda y de poca cantidad. Para Víctor Cos-
me Chávez Grovas de Huancancalla, si se siembra maíz en luna llena, sus raíces 
salen afuera de la tierra. 

2.2.3.	Luna menguante o wañu o parte killa

“Si lo siembras la papa en luna menguante produce menuditos o ‘hanch’iman 
tukun’ (producen en cantidad y menudos) y no puede madurar, también se en-

Tarpuy mita (tiempo de siembra)



60

Criándonos entre plantas y hombres

raíza para afuera o ‘hawaman walqhen’ (se forman papas fuera de la tierra), o 
sea no produce dentro de la tierra pero aparentemente está produciendo afue-
ra hasta en sus ramas, pero en el fondo no hay”.

Juana Usca de Condori y Vicente Huanccollucho Acuña (Parccotica)

“Wañu killapiqa allpan qollayan, chay p’unchaykunaqa inkakunaqa manan 
allpataqa llamiqkuchu, manan sach’akunatapas wit’uqkuchu, paykunaqa chay-
natan ruwaqku kunanpas kashallanpunin chayqa, may pachachus”.

(Para luna menguante la tierra es inmadura, en esos días los incas nunca to-
caban a la tierra, ni cortaban árboles, ellos practicaban y ahora también hay 
resultados).

Mario Carbajal Eulate (Sumaro) 

En luna menguante, la tierra está débil, tierna y no está madura; por tanto no 
está preparada para recibir las semillas. Los cultivos que se siembran en esta época 
crecen grandes pero no producen, también está el riesgo que en esta luna pueda 
caer la lluvia y perjudique la siembra. Las opiniones expresadas en torno a este ciclo 
son:

En Anansaya dicen que a la luna menguante también se le denomina q’ara killa 
(luna pelada). 

Juan Vicente Quispe Chávez de Huancancalla; Trinidad Quispe de Parccotica; Fe-
liciano Carbajal Ccarhuachín, Manuel Jesús Gallegos Almirón, Vicente Almirón Bus-
tos y Mario Paile Usca de Sumaro; dicen que en luna menguante o wañu, es mala 
época para sembrar porque el cultivo no llega a producir y tampoco no se puede 
hacer ningún trabajo agrícola. Del maíz, dicen Santiago Chávez Suni de Paucarccoto 
y Mario Carbajal Eulate de Sumaro; que la planta crece grande pero los granos salen 
sólo hasta la mitad, sin llenar la mazorca; en Sumaro dicen que igual es con la qui-
nua que cuando la frotan no hay granos y con el trigo también crecerá alto pero las 
gavillas serán pequeñas o chupadas. De las habas, Jacinta Cruz Gallegos de Sumaro, 
señaló que si siembran en esta luna, se le caen las flores y por eso dejan de producir.

Para Juan Pallardel Chaiña, Lucas Mescco Huampotupa, Zenón Mescco Huampo-
tupa, Mariano Huayllas Ccarhuachín y Benedicto Huamán Valdez de Anansaya; Ge-
rardo Arcos Chávez y Jorge Gallegos Estrada de Huambomayo; Juan Vicente Quispe 
Chávez de Huancancalla; Juana Usca de Condori y Vicente Huanccollucho Acuña 
de Parccotica; Jacinta Cruz Gallegos de Sumaro; en Chinchaypucyo y en Pantipata, 
comentaron que si sembraban papa en esta luna se enraizaba para afuera, producía 
hasta en las ramas y cuando se escarban las papas estaban menuditas y sin madurar.



61

2.2.4.	Luna nueva o qolla killa

La luna nueva se considera como muerta, por ello no se puede tocar la tierra para 
ningún tipo de actividad, y mucho menos se debe sembrar ningún producto. En esta 
fase sí hay coincidencia entre todas las comunidades, porque nadie siembra en esta 
temporada, ni lo consideran en sus actividades agrícolas.

2.3.	LA NATURALEZA NOS DICE CUÁNDO VA A 
LLOVER

“Si no habría la lluvia, no habría ningún cultivo porque en piso seco qué plan-
ta puede crecer, no habría, ni los pastos crecen, sólo cuando cae lluvia vuelven 
a brotar y se vuelve verde, sino es triste, todo amarillento, hasta el viento se 
lo lleva, sólo sería el maway, pero si no habría lluvia con qué agua podríamos 
regar, todo se secaría hasta los manantes. No habrían cultivos en ninguna cam-
paña grande”. 

Natividad Gonzales Gamarra y María Chávez Gonzales (Huambomayo) 

Siendo la lluvia indispensable para el crecimiento de nuestros cultivos, la natu-
raleza también tiene múltiples señales que nos anuncian justo cuando va a llover, o 
cuando va a parar la lluvia, y así orientarnos en qué momento exacto podemos sem-
brar o qué actividades en nuestras chacras podemos realizar. Presentamos algunas 
de las señales que nos contaron los mayores, si bien la mayoría son usadas para la 
siembra, también pueden ser usadas para otros momentos de la actividad agrícola 
y así orienten nuestro trabajo.

2.3.1.	El cielo

“Kunan qawasqaymantaqa kay wataqa manan allin watachu kanqa, aswanpas 
ch’aki watan kanqa ñan yachakushanña qhaqyakunapi ch’aki qhaqyakunan 
t’ohashan qhepa kamacha paranqa saratapas lluytacha ismurachinqa”. 

(Según a lo que estoy calculando el tiempo este año, no será un buen año, 
será un año seco porque se nota que están cayendo truenos de sequía, la lluvia 
caerá hasta más tarde y también lo malograría al maíz porque se va a podrir). 

Santiago Chávez Suni (Paucarccoto)

Chimpu: Sabina Troncoso Chaucca y Samuel Chacón Béjar (Sumaro), cuentan que 
si se forma arcos en la luna, es el chimpu, cuando se forman en plena lluvia es para 
que escampe, pero cuando se presentan en momento de ausencia de lluvia indican 
que contaremos con lluvia.

Tarpuy mita (tiempo de siembra)



62

Criándonos entre plantas y hombres

Inti chimpu: Gerardo Arcos Chávez y Jorge Gallegos Estrada (Huambomayo); 
Sabina Troncoso Chaucca (Sumaro); Fidelia Pumacahua Rondán (Ivin, Pantipata); 
dicen que el inti chimpu es un halo que se forma alrededor del sol en forma de un 
arco íris, y es señal para que llueva.

Neblina de Marangallay: Según Rosa Camargo Mejía de Huancancalla, cuando 
en el sitio Marangallay sale bonita la neblina y se sienta encima como un algodón, 
se anuncia que ya va a llover pero si no sale la neblina, no habrá lluvia.  

Nubes (de N. a S. y S. a N.): En Chinchaypucyo, cuando la nube viene del norte 
a sur, significa que va a llover; pero si la nube va de sur a norte, significa que no 
lloverá más. 

Nube negra: En Parccotica nos contaron que cuando por los meses de noviembre 
y diciembre se ve una nube negra, es probable que la lluvia venga con granizos. 

Nubes sobre apus: En Anansaya y Parccotica nos dijeron que si aparece la nube 
sobre el apu Santos Wamant’ika  (también conocido como apu K’añaqo) de la co-
munidad de Parccotica, va a llover. En Ocra si la nube aparece encima del apu o ce-
rro Accha lloverá y en Sumaro lloverá si la nube estaba encima del apu Huiscachana.

Rayos y truenos: La lectura de las señales en los rayos y truenos aún son usadas 
por las personas mayores que comentan que a pesar de los cambios de clima, toda-
vía se siguen cumpliendo, algunas de éstas son: 

•	 Rayo en las mañanas: Las hermanas Julia y Plácida Laurente Chávez de Huan-
cancalla, cuentan que cuando el rayo suena en las mañanas es para que no haya 
mucha lluvia o anuncia que será un año seco. 

•	 Rayo con trueno o sonido fuerte: En las comunidades de Anansaya, Huancan-
calla, Ocra, Parccotica y Sumaro; cuando el rayo tiene un trueno o sonido muy 
fuerte, como si algo se estuviera reventando, que a veces hasta apaga la energía 
o incluso se da cuando ni siquiera está lloviendo, se le dice ch’aki rayo (rayo seco) 
y es señal que se ausentarán las lluvias y habrá una cierta temporada de sequía.

•	 Rayo con sonido regular o agudo: En Anansaya, Ocra y Parccotica; si el rayo sona-
ba regular o bajo cuando estaba lloviendo, se dice que seguirá la lluvia.

Veranillo: En Chinchaypucyo y Parccotica nos contaron que, cuando en el mes 
de noviembre se presenta una sequía, se conoce como el veranillo y se dice que los 
difuntos han podido soplar la lluvia.

Viento: En Parccotica nos indicaron que generalmente entre setiembre y noviem-
bre, cuando el viento corre significa que ya comienza la lluvia, y en Pantipata indi-
caron que si ya está lloviendo y corre mucho viento, entonces no dejará de llover. 

Warku de luna: Juan Vicente Quispe Chávez (Huancancalla); Alfonso Paile Usca y 
Samuel Chacón Béjar (Sumaro); así como en Ocra y Parccotica; indican que cuando 



63

la luna está inclinada para el lado de Anta o warku (colgada) hacia el lado de Cusco, 
es para que ya caiga la lluvia y se denomina “paray killa”, pero si la luna está derecha 
o recta es para que todavía no caigan las lluvias.

2.3.2.	Los animales 

“Llipin uywachakunapas kanmi ima paqchus kanku chay imas ruwananku”.

(Todo animalito tiene su secreto, tiene su deber, obligación de hacer algo). 

Manuel Jesús Gallegos Almirón (Huañec, Sumaro)

Akatanqa (escarabajo estiercolero): Honorata Santa Cruz (Ocra), nos dice que 
cuando aparece la akatanqa quiere decir que ya va a empezar la lluvia.

Águila (ave): En Sumaro contaron que cuando las águilas pelean es señal que va 
a llover. 

Hormigas (insecto): Según Fidelia Pumacahua Rondán (Ivin, Pantipata), Juan Pa-
llardel Chaiña y Mariano Huayllas Ccarhuachín (Anansaya); cuando las hormigas 
kuki y ch’umpisisi tienen alas (sisi rafracharukun) y comienzan a volar, es una señal 
para que escampe la lluvia.

Huallata o pato (ave): Gregorio Chacón LLoqque (Racrarumi, Chinchaypucyo), 
nos cuenta que si huallatas y patos salen de las lagunas, entre los meses de setiem-
bre a noviembre, quiere decir que la lluvia va a venir en abundancia.

Kukuli (ave): En Parccotica, cuando canta la kukuli dicen que ya lloverá.

Lasiwana (ave): Según Manuel Jesús Gallegos Almirón (Huañec, Sumaro). Si la 
lasiwana, que vive en el apu Huañec, cantaba “fuuuuiiiiii, fffuuuuuuiiii, ffuuuiiii” es 
para que comience a llover. 

Leqecho (ave): También dicen que cuando el leqecho canta es para que llueva.

Lombriz bota montoncitos de tierra: Juan Pallardel Chaiña y Mariano Huayllas 
Ccarhuachín (Anansaya) y en Sumaro, dicen que cuando se ven varios montoncitos 
de tierra por todo sitio, es que la lombriz los ha botado hacia afuera y se le dice 
“pampa phukuparakamun” (la tierra está soplando para arriba); es señal que la llu-
via escampará. 

Moscas: En muchas comunidades es común decir que cuando aparecen bastan-
tes moscas es porque va a llover. 

Pachaqchaki o cienpies (insecto): Juan Pallardel Chaiña y Mariano Huayllas Ccar-
huachín (Anansaya), dicen que cuando se arrastra el pachaqchaki, bien oscuro, es 
para que llueva.

Tarpuy mita (tiempo de siembra)



64

Criándonos entre plantas y hombres

Perdiz (ave): En Pantipata y Parccotica cuentan que cuando las perdices silban 
vendrá la lluvia. 

Qorqenqa (ave): En Anansaya y Ocra indican que cuando gritan y pelean significa 
que va a llover, y cuando ya no pelean quiere decir que la lluvia ya se va.  

Sapo (batracio): Honorata Santa Cruz (Ocra);  Vicente Almirón Bustos, Mario Pai-
le Usca, y Manuel Jesús Gallegos Almirón (Sumaro); nos cuentan que cuando canta 
el sapo, entre setiembre y octubre, quiere decir que está pidiendo la lluvia y enton-
ces la lluvia caerá. En Paucarccoto los mayores dicen que los primeros días de lluvia, 
los sapos concursan y donde lleguen primero será buena producción. Actualmente 
los sapos han desaparecido en casi todo el distrito.

Serpiente (reptil): Juan Pallardel Chaiña y Mariano Huayllas Ccarhuachín (Anan-
saya) nos indican que cuando la serpiente sale a los caminos, es para que siga la 
lluvia.

Urpi (ave): Las hermanas Julia y Plácida Laurente Chávez (Huancancalla); Fidelia 
Pumacahua Rondán (Ivin, Pantipata); recuerdan que cuando canta el urpi es para 
que escampe la lluvia, también indica un año seco cuando canta en el meses de 
octubre.

Zorro (mamífero): Según Eulogio Chile Zúñiga (Ocra); cuando el zorro llora claro 
hay lluvia, si llora un poco opaco no hay lluvia. 

2.3.3.	Otras señales

Cascadas de agua: Vicente Huanccollucho Acuña (Parccotica) cuenta que cuando 
las cascadas de agua suenan mucho es para que sigan las lluvias. 

Flores: Según Trinidad Mejía Quispe (Sumaro), cuando florece bien abierta la flor 
de sullusullu, cuando florece el gigantón en sus primeras flores bien abiertas, o 
cuando florece el añapanku, significa que la lluvia ya va a llegar para la siembra.

Río: Según Gregorio Chacón Lloqque (Racrarumi, Chinchaypucyo), si el río trae 
bastante espuma, la lluvia va a adelantarse, y si el río viene líquido, sin espuma, 
entonces la lluvia vendrá normal. 

2.4.	ALGUNAS SEÑALES DE CÓMO SERÁ LA 
PRODUCCIÓN 

En Parccotica, nos dicen que cuando al finalizar la siembra de trigo sobra la semi-
lla, significa que la producción será provechosa. Y que si durante la siembra de papa 



65

se encuentran sapos grandes en la chacra significa que en la producción las papas 
pueden ser grandes como el sapo, “sapohinaraqmi papakanka”. 

En Paucarccoto se dice que si durante la siembra de cebada el árbol unca tiene 
bastantes frutos, es señal que la producción será menor. 

2.5.	LAS FESTIVIDADES TAMBIÉN NOS HABLAN DE 
LA SIEMBRA 

Mencionamos las festividades2 del distrito de Chinchaypucyo, que tienen una re-
lación directa con los tiempos de siembra, según lo que las personas mayores nos 
relataron.

Virgen del Carmen3, 16 de julio: En Paucarccoto nos contaron que para esta fecha 
cada persona va con sus respectivas hurk’itas, para que la siembra del siguiente año 
sea buena. Asimismo Juliana Cruz Troncoso (San Román, Sumaro) y en Ocra, dijeron 
que la papa maway la siembran en los días de la fiesta de la Virgen del Carmen. 

Virgen Natividad4, 8 de setiembre: Trinidad Mejía Quispe (Sumaro) nos comenta 
que ella aún realiza la siembra del maíz entre el 7 y 8 de setiembre, que coincide 
con la Virgen Natividad. 

Señor de Exaltación5, 14 de setiembre: Juan Pallardel y Zenón Mescco (Anansa-
ya), dicen que las habas en la parte un poco alta se empiezan a sembrar desde el 14 
de setiembre, que coincide con el Señor de  Exaltación, pero también señalan que 
esto puede variar si aún no han llegado las lluvias.

San Miguel, 29 setiembre: Gerardo Arcos Chávez (Huambomayo), comenta que 
la siembra de papa en la parte alta la hacen coincidir con el día de San Miguel, el 29 
de setiembre, y así la papa producía muy bien.  

Virgen del Rosario, 7 octubre: Santiago Chávez Suni (Paucarccoto), dice que casi 
siempre siembra habas, frejol y arvejas en las fiestas de la Virgen del Rosario, aun-
que esto puede variar según llegue la lluvia.

San Simón, 28 de octubre: Juan Vicente Quispe Chávez (Huancancalla) y Santiago 
Chávez Suni (Paucarccoto), dicen que el trigo en la parte alta se siembra en noviem-
bre desde el día de San Simón. 

2	 En el capítulo 5 se desarrollan las diferentes festividades del distrito en relación con la chacra.
3	 Con respecto a la Virgen del Carmen y su festividad ver la sección 5.2.3.
4	 Con respecto a la Virgen Natividad ver la sección 5.3.6.
5	 Con respecto al Señor de Exaltación ver la sección 5.3.3.

Tarpuy mita (tiempo de siembra)



66

Criándonos entre plantas y hombres

Todos los Santos y Día de muertos6, 1 y 2 de noviembre: 

“Kinua t’akayqa ruwakuq Todosantospa ñaupachankunata, wakinkunaqa ñan 
t’akaramuykuña, ichaqa taytaykuqa niqkun kinuaqa ‘almaq senqanmi’ nispa 
chay wañuqkunaq p’unchayninpi t’akachiwaqku allintataqya mihuytapas oqarik 
kayku”.  

(La siembra de la quinua se hacía días antes de Todos los Santos, algunos ya 
hemos sembrado, pero nuestros padres decían que la quinua es “el gusto de 
los difuntos”. Ese día de los difuntos nos hacían sembrar y sacábamos buena 
producción).

Juan Pallardel Chaiña y Lucas Mescco Huampotupa (Anansaya)

En las partes altas de Huambomayo, Parccotica, en el anexo Chillcaccasa en Pan-
tipata y en el anexo Huañec en Sumaro; dicen que la siembra de trigo y maíz debe 
ganar a la fecha de Todos los Santos y así da buena producción, porque posterior ya 
no da bien. En cambio en las partes altas de Paucarccoto, parte media de Anansaya, 
en Huamancharpa en Huancancalla; prefieren sembrar la papa y otros tubérculos 
el día de Todos los Santos y día de los muertos, o los días posteriores y sobre ello 
Santiago Chávez Suni y Catalina Ferro de Chávez (Paucarccoto),  nos dicen que ellos 
siembran esos días para que produzcan grandes como del tamaño de las cabezas 
humanas o de los difuntos.

San Martín de Porres, 3 de noviembre: Cuentan que antes el día de San Martín 
de Porres se sembraba trigo en las partes más altas del pueblo de Chinchaypucyo.

San Andrés, 30 de noviembre: Santiago Chávez Suni (Paucarccoto), nos cuenta 
que en la parte baja se comienza a sembrar el trigo desde el día de San Andrés.

Virgen Inmaculada7, 8 de diciembre: En el anexo Ivin en la comunidad de Panti-
pata dicen que hasta el 8 de diciembre es la siembra. 

Fiesta de Reyes, 6 de enero: En Chinchaypucyo, Huambomayo y Huancancalla, 
las arvejas se pueden sembrar desde diciembre, pero especialmente lo hacen en la 
fiesta de los reyes. De igual manera en las partes bajas de Chinchaypucyo y Parcco-
tica, donde la cebada se siembra desde diciembre, no debe pasar del 6 de enero. 

Virgen Purificada8, 2 de febrero: Sabino Tecse Huayllas nos cuenta que en la zona 
de Pampaera en Huambomayo, sembró cebada el día de la Virgen Purificada y el 
cultivo salió bien maduro y lleno.

6	 Con respecto a Todos los Santos y Día de muertos, ver la sección 5.3.4.
7	 Con respecto a la Virgen Inmaculada,  se relata en la sección 5.3.6.
8	 Con respecto a la Virgen Purificada, se relata en la sección 5.2.2.



67

2.6. NUESTRAS FORMAS DE COMUNICACIÓN; 
	 LOS RITUALES

“Ñaupaq kuraq yuyaqkunaqa haywakuytaqa ruwaqkupunin, haywapuqku all-
pa Pachaman, q’osñichikuspanku, noqaykuqa manañan ancha. Trigo t’akaypipas 
t’inkayta ruwakunmi wankaypas, chaytan ruwaqku manaraq llank’ayta qallari-
shaspa chaytan muhuta ruwaqku kinsa oha nispa huknin oha kandaño, huknin 
ohapitaq rifay, huknin kaqpitaq yuraq kañarinsha chaynatan rimaqku”.

(Nuestros abuelos siempre hacían sus alcanzos, ofrendas a la Pacha Tierra, 
haciendo humear, nosotros ya no tanto así. En la siembra del trigo se hace el 
t’inkay y el wankay, eso lo hacían al comienzo, antes de empezar a trabajar, 
esto lo hacían a la semilla diciendo: “En tres hojas, en una hoja candaño, en la 
siguiente rifay, en la otra yuraq cañarinsha”, así hablaban).

Victoria Gallegos Estrada (Sumaro) 

El ritual de la siembra es el momento donde se encargan y entregan las semillas 
a las deidades de la naturaleza, que son la Pachamama y los Apus, para su crianza 
mutua; esto es similar a cuando a un niño o niña,  que sería la semilla, va a su primer 
año de jardín y los padres conversan con los que serán sus profesores para encar-
gárselo y pedirle que lo cuiden, de igual manera al niño se le debe hablar bonito, 
mostrarle mucho apoyo y cariño en esta nueva etapa, y explicarle que ahora papás, 
profesores y amigos lo van a criar y cuidar conjuntamente. La semilla es como nues-
tra wawa.

Isabel Estrada de Gallegos (Cconcahuaylla, Sumaro) para la siembra de garban-
zos, dice: “Taytachamanta mañaykuspa t’akakunki ima mihuytapas bendicionniki-
taya qoywanki nispa” (Siembras pidiendo su bendición del señor, para cualquier 
cultivo).  

Por tanto los rituales en torno a la siembra significan no sólo pedir la licencia de 
las deidades, pedirles por la buena producción de la semillas y porque se trabaje 
bien y rápido en la chacra; sino que es primordial el hecho de afianzar una relación 
de comunicación y crianza mutua con los seres de la naturaleza, ya que se tiene en 
común una semilla, una wawa que ahora será albergada por la tierra y estará acom-
pañada por los otros seres, siempre dentro de una lógica de respeto mutuo. Y como 
toda relación, se debe mostrar confianza a través de compartir diversos cariños con 
los seres de la naturaleza, es por ello que siempre con las primeras semillas de la 
gran mayoría de cultivos se debe actuar de manera especial, las formas de hacerlo 
varían según las familias, las comunidades y los anexos, se pueden hacer a través de 
una t’inka, un q’espey, una ofrenda, un alcanzo, entre otros; pero en sí todas estas 
formas de ritual se complementan entre sí, y en muchos casos no están aisladas 
unas de otras, como iremos viendo.

Tarpuy mita (tiempo de siembra)



68

Criándonos entre plantas y hombres

Santiago Chávez (Paucarccoto) mostrando el 
ritual a las semillas.

Siembra de calabaza en Chinchaypucyo, usando 
yuntas de toros.

La lluvia completando la preparación de la tierra para cultivar.



69

“Antes hacíamos el t’inkay poniendo con ramas de molle y un terrón, esto 
se hacía antes de comenzar a sembrar en la chacra, echábamos chicha y en 
seguida la tomábamos; luego le tirábamos el wambar al saquillo de las semillas 
haciéndolo sonar, ahí es lo que entraba la semilla, si entraba uno decían que es 
q’espey, si entraba 2 decían que no era tan bueno. Cada uno de los elementos 
que se usaba en el t’inkay es la tierra, que significaba el sitio donde iba a crecer 
el cultivo, y las ramas de molle decían que era la madre de todos los cultivos 
y también significaba el abono y de verdad el molle abona muy bien la tierra. 
Eso lo ponían encima de la semilla, también el terrón, ahí es lo que le hacían el 
t’inkay echándole un poquito de chicha encima de la tierra y las ramas de molle. 
Así lo hacían mis padres y mi mamá. Nosotros también lo seguíamos haciendo, 
pero ahora lo hemos dejado”.

Fabiana Chávez de Gamarra (Huancancalla)

2.6.1. La t’inka

“Tarpuy killakunapiqa muhukunatan munaychata rimapayakun 
t’inkakunpuwan allin mihuy kananpaq, ña papataqa wahakunmi santunta San-
turomata, qawanaykin papaq allin kayninta”.    

(En la época de la siembra, a las semillas se les conversa bonito y se t’inka 
para que la producción sea buena, la papa se llama madre Santo Roma9, tienes 
que ver la señal de la semilla).

Ángel Huamán Concha (Ocra)

“Ancha pisiñan ñaupa kausaykunata ruwaspa kashayku tarpuypi Pachama-
man t’inkaspa, muhuta saminchayku aukikunaman”.

(Pocos somos los que estamos manteniendo la costumbre al sembrar, la 
t’inka a la Pachamama y a la semilla recomendándonos a los aukis). 

Víctor Gallegos Almiron (Huancarpata, Sumaro) 

La t’inka o el t’inkakuy, consiste en t’inkar, esparcir o lanzar gotas de alguna be-
bida con los dedos, sea con chicha, ñawin aha, o el chapu10 para el caso de semilla 
de trigo o cebada, u otro trago; hacia las semillas (es el muhu t’inkay), hacia los 
apus y a la Pachamama, a veces también invocando a los patrones o santos de cada 
semilla, como en el caso del trigo que se le pide al Patrón San Isidro Labrador11. Es 
la acción de compartir e invitarles el primer sorbo de una bebida especial o la más 
importante que hemos traído a quiénes respetamos, nombrándolos por su nombre, 

9	 Con respecto a Santo Roma, que es una denominación que le dan a la papa, ver la sección 5.1.6.
10	 Sobre el chapu ver las secciones 6.3.5. y 6.8.8.
11	 Con respecto a San Isidro Labrador y su festividad ver la sección 5.1.2.

Tarpuy mita (tiempo de siembra)



70

Criándonos entre plantas y hombres

esto es el saminchakuy o alcanzo. Es así que varias personas mayores de todas las 
comunidades, nos cuentan que cuando sembraban hacían el t’inkasqa a las prime-
ras semillas o al saco de semillas, de igual manera a los apus, a la Pachamama y 
otras deidades de las semillas, pidiéndoles su bendición y que haya buena produc-
ción, aunque algunos dicen que la t’inka es sólo a los apus y a las semillas. 

“Cuando hacían la t’inka de un pedacito nomás cosechaban, 10, 15, 20, hasta 
30 sacos daba de trigo y de calidad, de primera”.

Gregorio Gonzales Estrada (Anansaya)

Los varones eran los primeros que hacían la t’inkasqa antes de tomar la chicha y 
las mujeres lo hacían cuando llegaban con la merienda a la chacra, como lo comen-
tan Vicente Almirón Bustos y Mario Paile Usca (Sumaro). Y en cuanto a los varones, 
Pablo Umeres (Pantipata) dice que primero lo hacen las personas que encabezan 
los trabajos agrícolas en el ayni, como el qollana o el capitán. 

También algunos acompañan a las semillas con guano, tierra u otros elementos a 
los que también t’inkan y que simbolizan a los que acompañarán a la semilla en la 
tierra, como nos dijo Gregorio Chacón LLoqque (Racrarumi, Chinchaypucyo): “Hoy 
en día lo llaman patrón de oro, que son poco menudos, chu’llpi, chiwanuay o al 
blanco paraqay, a ellos le sacan la mejor para semilla, eso lo ponen en orden en ta-
legas o mantas, sacan un poco de guano, juntos lo hacen el t’inkay para la siembra”. 

Gregorio Chacón LLoqque, también nos dice que el acto de hacer la t’inka a ve-
ces se hace de forma discreta: “Para la t’inka del trigo, es medio secreto, porque 
primeramente el dueño llega a la chacra y no sabe si alguien ha hecho la t’inka y ya 
cuando la gente llega tampoco sabe que se ha hecho”. 

En casos como la t’inka de la papa de Ocra; del maíz de Huancancalla, Pantipata y 
Paucarccoto; luego de la t’inka a las deidades y al saco de semillas, y antes de sem-
brar las primeras semillas, se hace el q’espey12, para escoger las primeras semillas 
que serán enterradas.

2.6.2. 	El lenguaje con las deidades para pedir buena produccción

En Ocra, antes de comenzar el trabajo de la siembra de cebada hacían el t’inkakuy 
diciendo: “Sumaqta poqochon kinsa chunka watapaq” (Que madure bien por trein-
ta años). 

El t’inkar, aparte de ser una forma de comunicación y respeto, también es para 
pedir buena producción e incluso las expresiones son en lenguaje simbólico, es un 
lenguaje dirigido a las deidades y para ser entendido por ellas, y se puede tanto 
minimizar como sobredimensionar. Por ejemplo si se hablan de 3 maíces se pueden 
referir a 30 variedades, o cuando se nombra un número exagerado de terrenos o 
12	 El q’espey está explicado en este mismo capítulo, en la sección 2.6.3.



71

se pide cantidades extremadamente grandes de cosecha también se puede estar 
sobredimensionando. Algunos testimonios que expresan esto:  

“Muhu t’inkaytaqa ruwaqku saratawan trigotawan pisillatañan yuyani ñan 
qonqapushaniña chaytan ruwaqku ohanpi: ‘Kinsa chunka ohallatan t’inkayuni 
huknin ohan paraqay, huknin ohan uwina, huknin ohan ch’ullpi’, chaynatan 
taytay ruwaq niqtaqmi: ‘K’intun hamun Qorqamanta’… maymantan niqkucha 
kanpas ‘ch’uya hamun maymanta niqkucha’, kukatan ninku k’intu nispa, tragu-
tataq ch’uya nispa”.

(La t’inka de semilla se hacía con el maíz y el trigo, me recuerdo poco, ya 
me estoy olvidando, eso se hacía mencionando por hojas: “Yo t’inko por 30 
parcelas, una de las parcelas es puro maíz blanco, la otra parcela es puro maíz 
amarillo uwina,  y la otra parcela es de puro maíz chullpi”, así lo hacía mi papá y 
decía que: “el k’intu venía de Qorqa ”… no sé de dónde decían “que el licor no sé 
de donde venía”, a la coca le dicen k’intu, al licor le dicen ch’uya, así hablaban).

Matiasa Gallegos Almirón (Huañec, Sumaro)

Manuel Jesús Gallegos Almirón (Huañec, Sumaro), nos contó como hacían el 
t’inkasqa a la primera semilla de trigo: “Para eso lo traían chicha, entonces ponen 
el trigo y lo agarraban en un puñado, lo besaban y decían: ‘Mamay qanya waqcha-
ta qhapaqta uywayunki’ (Madre tu criarás al pobre y al rico), después le echaban 
un poquito de agua, lo besas y así alcanzas a los apus. En seguida les preguntan: 
‘¿Hayk’a chunka fanega costaltan oqariyusunchis?’ (¿Cuántas fanegas y costales 
sacaremos?), y según la costumbre, respondían: ‘Noqa t’inkaykuni kinsa chunka fa-
negata. Huk faneganmi kanqa candaño, huk faneganmi kanqa marquez blanco, huk 
faneganmi kanqa kañarinsha. ¿Pikunaqtaq kanqa?’ (Yo deseo 30 fanegas. Una fane-
ga será candaño, una fanega será marquez blanco, una fanega será cañarinsha. ¿De 
quiénes será?). Y se nombra a las personas que están presentes en la ceremonia, 
que respondían llamando al trigo: ‘Hampuchun, hampuchun, hampuchun’ (Ven, 
ven, ven). Esa era la costumbre, antes de sembrar el trigo, a la semillas se hacia el 
t’inkasqa”.

2.6.3.	El q’espey, la comunicación de las semillas

“Q’espiytaqa ruwaqku aha ukyayta qallarispan manaraq muhuta churayta 
allpaman qallarishaspa chaytaqa ruwaqku llapan mink’ay chakraman hamuk ru-
nakunan chaynatan ruwaqku qallay hamukmanta tukukuy hamuqkama ancha 
khuyakuywan chukuta ch’utirikuspa. Chaypin yachakuq sara allintachus rurunqa 
icha manachus allin kanqa chay wata chayta”.  

(El q’espey lo hacían primero tomando chicha, antes de empezar a poner las 
semillas a la tierra y eso lo hacían todas las personas que venían a trabajar a la 

Tarpuy mita (tiempo de siembra)



72

Criándonos entre plantas y hombres

chacra, lo hacían del primero hasta el final con mucho respeto, quitándose el 
sombrero. En eso se sabía si el maíz iba a dar bien o no, ese año). 

Gerardo Arcos Chávez (Huambomayo) 

El q’espey era la señal o forma de comunicarse de las semillas para saber si sería 
buen año para nuestros cultivos, sobre todo se hacía con el maíz, pero también 
lo hacían con el trigo y cebada como en Chinchaypucyo y Sumaro, o con la papa y 
frejol en Anansaya, Chinchaypucyo, Huambomayo, Ocra y Parccotica; con las habas 
en Parccotica. En la parte alta de Sumaro, algunos nos dijeron que llamaban muhu 
t’inkay a una acción similar al q’espey de trigo.

Muchas veces previo al q’espey se hacía la t’inka a los apus, la Pachamama y 
al saco de las semillas. El q’espey consiste en que antes de empezar a trabajar en 
la chacra, se tomaba chicha en un wambar, pidiendo la licencia de los presentes, 
luego se saca del saco las semillas con este mismo wambar para contarlas en una 
manta extendida, debían contarlas de dos en dos, o de par en par y si quedaba im-
par la producción sería buena, en cambio cuando salía par sería poca producción. 
En Chinchaypucyo y Sumaro si es impar dicen que has logrado q’espiy; en Huan-
cancalla, Ocra y Paucarccoto decían que habías logrado el q’espey o q’espillo; pero 
según Rosa Camargo de Huancancalla si entraban 3 semillas al wambar decía que 
no era bueno.  

Santiago Chávez Suni y Catalina Ferro de Chávez (Paucarccoto), nos cuentan que 
debían salir 3 semillas o grupos de 3, es decir no debía sobrar nada, si era así se 
decía “kanqa allin wata kanqa” (será buen año), o “allin mihuy kanqa” (habrá buena 
producción). Esta acción se podía hacer hasta 3 veces, pero si salía par sancionaban 
a la persona que así le salió y le decían: “Phawaya wanuta apamuy maymantapas 
manataq q’espinkichu” (Corre a traer guano de donde sea, como no has logrado el 
q’espey). Decían que así sancionaban en tiempos de los abuelos, también señalaron 
que luego de tener las semillas obtenidas del q’espey o el q’espillo, las t’inkaban 
mencionando el nombre del maíz y de donde provenía, haciendo el saminchakuy. 

En Huancancalla, Huambomayo y Paucarccoto, nos comentaron que todos los 
que venían a la chacra, antes de empezar a trabajar, debían hacer el q’espey; incluso 
en Huancancalla dicen que hasta los niños deben hacerlo, por ello se demoraban en 
empezar el trabajo en la chacra.

Esas semillas que se sacan del q’espey, son las que deben sembrarse primero, 
como nos comentaron en Chinchaypucyo, Huambomayo, Ocra, Parccotica y Pau-
carccoto.

Transcribimos lo expresado por Santiago Chávez Suni y su esposa Catalina Ferro 
de Chávez (Paucarccoto), donde narran el ritual particular que realizan con su fa-
milia en la siembra de maíz, que lo conocen como sara q’espey (q’espey del maíz), 
donde no se divide un ritual del otro, sino que se complementan. También mencio-



73

nan que luego de la t’inka, una persona mayor que tenía buena mano para sembrar 
(que en este caso es el mismo Santiago Chávez) era el que sacaba las semillas y 
solicitaba que vengan las mejores semillas de otras chacras:

“Para iniciar la siembra del maíz, hacen el sara q’espey como ofrecimiento, se 
avienta la chicha del wambar en la dirección de los apus o aukis primero y luego 
en dirección a las lagunas, diciendo estas palabras: ‘Aukikunamaraq saminchay-
rukusun, auki Sombreruyoq inka, Ichuqocha, Mandorqocha, wissswuuu, Anqas, 
Qoyo, Wallpa orqo, unuykita paraykita aparichimayku kay Pachamama sumaq 
ruruynanpaq unuykita karpanaykupaq, apu Unurakina wissswu’ (Primero dig-
nifiquemos a los aukis, auki inca Sombreruyoc, laguna de Ichucocha, laguna de 
Mandorcocha, wisswuuu [alude al sonido del viento], laguna de Anqas, laguna 
Qoyo, cerro Huallpa Orqo, mándanos el agua de tu lluvia para que esta tierra 
produzca bien y haya abundante agua para regar, apu Unurakina [apu que re-
parte el agua], wissswuuu). En seguida se saca más chicha en el mismo wambar 
y con respeto se pide la licencia de las personas presentes, y se toma la chicha 
diciendo: ‘Sumaqta ruruyunki’ (Producirás bien). Luego se saca un puñado de 
maíz del saquillo, se besa 3 veces y se vuelve al saquillo, y se echa un poco de 
chicha en wambar al saquillo de maíces, diciendo: ‘Pachatierra mama, sumaq-
taya puturichinki llipin waqcha wawaykikunaq mihuynanpaq, abono sumaqta-
ya ruruyachinki’ (Madre Tierra hazlo producir bien para todos tus hijos pobres 
para que coman, abono hazlo producir bien). Después se t’inka con la chicha en 
la dirección a los apus y las lagunas, y haciendo un salud se toma, pero antes se 
le echa a la tierra. En seguida se hace el q’espey o q’espillo, cada trabajador debe 
hacerlo y se hace con cada variedad de maíz que se usará (en caso no salgan 
las semillas en 3 intentos, el que fallo irá a traer guano) y se t’inka estas semi-
llas obtenidas del q’espey junto con las otras semillas con las que se pondrá el 
maíz como pueden ser arveja, habas, frejol, k’usi y todo lo que se siembra en la 
chacra. En la ceremonia de la t’inka a las semillas también se pide que una per-
sona mayor, que tenía buena mano para sembrar, saque las semillas y solicite 
las mejores semillas de otras chacras, con estas palabras: ‘Noqa t’inkayuni kay 
paraqay yuraq saranchista Urubambamanta, Yucaymanta. Huk piarantaq Uru-
bamba, Yucaymanta hamunqa, huk piarantaq Paruromanta hamunqa. Paraqay 
sara sumaq mihuynanchispaq, qello sarataq Wamancharpamanta wiraqocha 
Mario Alvarezpamantataq huk piaran. Huk piarantaq Chinchaypucyollamanta-
ña, chayllata t’inkayuni kay Pachamama sumaqta producto qoywananchispaq’. 
(Yo t’inko nuestro maíz blanco de Urubamba, de Yucay. Una piara vendrá de 
Urubamba, una piara vendrá de Paruro. El maíz blanco rico para comer, vendrá 
una piara del maíz amarillo de Huamancharpa del señor Mario Álvarez. Y otra 
piara vendrá sólo de Chinchaypucyo, eso nomás t’inko a la Pachamama para 
que nos de buena producción)”.

Tarpuy mita (tiempo de siembra)



74

Criándonos entre plantas y hombres

2.6.4.	Las primeras semillas se albergan en la tierra

“Tarpuypakqa ruwanapunin haywarikuy, wakinmi churanku rumikunaq pa-
chanpi, churakun makachakunapi vinuta, traguta, cervezata chaynatan churaq-
ku p’anpaqku sapanka mankachakunata, chaytan haywakun allpa pachaman”. 

(Siempre para la siembra hay que hacerle una ofrenda, algunos debajo de las 
piedras ponen ollitas con vino, chicha, trago, cerveza, así lo hacían tapando cada 
una de las ollitas, eso se le hace ofrenda a la tierra). 

Santiago Chávez Suni (Paucarccoto)

Así también Tomás Pilco Puma (Sunchumarca, Parccotica), nos dice que a las pa-
pas hacían los k’intus de coca y los enterraban junto con la semilla, con respeto, 
diciendo: “Pacha tierra mama sumaqtaya frutuykita qoywanki” (Madre Tierra dame 
buen fruto). 

Y estas primeras semillas escogidas, sean obtenidas de la t’inka o del q’espey, 
deben acompañarse y enterrarse con los elementos que las acompañarán, ayuda-
rán, alimentarán y cuidarán en todo su crecimiento, como son una porción de tierra 
del sitio en que se va a sembrar, un pedazo de abono o guano que se usará, sea 
de ganado, oveja, gallina, cuy o el que usen, también puede ser una piedrita de la 
zona, entre otros; es decir se pone todo aquello que simboliza lo necesario para 
una buena producción. También las semillas, en su camino de estar en la tierra, de-
ben acompañarse con elementos rituales como son el coca k’intu, llama untu, coca 
moqllo, entre otros, también lo rocían o ch’allan con chicha; son formas que van 
variando según la costumbre en cada zona, pero en general se le pone elementos 
que le agradan a nuestra Pachamama y en algunos casos también a los apus, así pe-
dirles su bendición y darles nuestro agradecimiento por brindarnos su cuerpo para 
poder albergar a nuestras semillas y cuidarlas, a este acto algunos llaman ofrenda, 
pago, despachos, alcanzos, saminchakuy.  

“Para sembrar papa nativa, se hace el pago a la Pachamama o alcanzo. Pri-
mero se hace un huequito en la tierra, y allí en panquita de choclo se ponen las 
3 semillas de papa con k’intu de coca, después llama untu, y allí se paga aden-
tro, besando a la Pachatierra y diciendo: ‘Pachatierra mamay kaytan pagashayki 
producto qowanaykipaq’ (Madre Tierra esta ofrenda te estoy dando para que 
me des los productos). Después ya siembras allí”.

Zenón Mescco Huampotupa (Anansaya)

Según Santiago Chávez Suni (Paucarccoto), estas primeras semillas se debían ubi-
car con la cabecita orientada hacia donde nace el sol, en el sitio donde se estila 
descansar que podría ser la cabecera de la chacra. Allí las primeras semillas con to-
dos los elementos que las acompañan y la tierra donde crecerá el cultivo se hacían 
t’inkar o ch’allar con la chicha o traguito que se ha traído y se sahumea con incienso 



75

para luego sembrarlo, como nos comentaron las comunidades de Ocra, Paucarcco-
to y Parccotica. Este ritual sobre todo se hace para los cereales y tubérculos, pero 
Lucio Ccallo Toromanya (Ivin, Pantipata) nos explicó que para la siembra de la palta, 
para que de buena producción, se hace humear con incienso, coca y huesos de to-
dos los animales. 

“Ñaupakqa wiraqochakuna tarpuypiqa kukata p’anpaqku k’intuta ruwaspa, 
manaraq tarpuyta qallarishaspa, chaytan p’anpaqku inteq lloqsimunan wichay-
man”.  

(Antes los señores en la siembra enterraban coquita haciendo el k’intu, antes 
de comenzar la siembra, eso lo enterraban hacia la salida del sol). 

Sabina Troncoso Chaucca (Sumaro)

“Hawa wichaymanqa allinmi allpa kashan, allpataqa allintan añanchaykuna 
inshishuwan q’osñirichikuna kuka traguwan, chaynatapunin ruwani, chayna tar-
punaypaqpas chakrataqa q’osñichini uranmanta ‘Allpa mamay sumaqtaya mi-
huyta qoywanki’ nispa”.

(En la parte alta está muy bueno el suelo, de la tierra se debe agradecer y 
hacer humear con incienso o con coca y trago, así siempre hago, para sembrar 
también lo hago humear por abajo del terreno diciendo: “Madre Tierra dame 
buena  producción”).

Santiago Chávez Suni (Paucarccoto)

Dicen también que estas primeras semillas salen diferentes a las demás y madu-
ran primero, por ejemplo en el caso del maíz es más clarito, y por eso se identifica. 
Así también Gregorio Chacón LLoqque (Racrarumi, Chinchaypucyo), comentó que al 
poner semillas, conocido como “muhuchay o muhuy”, y para mantener la variedad 
de papa se escoge unos 7 o 12 pares de papa, con su k’intu de coca, se les pasa lla-
ma untu y esas papitas pintaditas con la coquita entran a los primeros surcos, antes 
que todos siembren; y nos dice con respecto a ello: “Si se hace eso, la papita no tan 
rápido se vuelve a otro color, se mantiene su colorcito. Si has sembrado puro huay-
ro es huayro purito, si has sembrado qompis purito es qompis purito. Si no todas 
salen de diferentes clases.  Algunos producen harto, poquito, a ojo cerrado, así se 
produce pero si se hace así… bonito sale como manzanita”.

También nos dijo Santiago Chávez Suni (Paucarccoto), que él prefiere hacer el 
despacho en secreto o antes que venga la gente, es decir entre el dueño de la cha-
cra y los seres de la naturaleza, así como también pedir que sea un buen día de 
trabajo, como lo expresa: “Antes siempre cuando se sembraba el maíz había que ha-
cerle un despacho, ahora cuando siembro el maíz lo hago humear, antes que venga 
la gente y mientras los toros están comiendo, diciendo: ‘Madre Tierra dame buen 

Tarpuy mita (tiempo de siembra)



76

Criándonos entre plantas y hombres

alimento, que dure todo el año este maíz San Martín13 que voy a sembrar, que se 
avance rápido este trabajo’, lo hago con respeto, así lo mismo hago el t’inkado a los 
apus mencionando por sus nombres: ‘Apu Sombreroyuq, apu Huamancharpa, apu 
Huallpa Orqo, kunanqa sumaq productuta qoywanki kunan p’unchayqa sumaqya 
kachun amaya parachunchu tukukuchun chakra’ (Apu Sombreroyuq, apu Huaman-
charpa, apu Huallpa Orqo, hoy  me van a dar buena producción, que sea buen día, 
que no llueva y que se avance la chacra). Así le echo el trago y la chichita, siempre 
yo lo echo a la salida del sol, hay veces siempre cae la lluvia y me dicen no ch’alles 
que va a llover, eso es el ritual, el secreto también”. 

2.6.5.	Otros rituales particulares

Durante la siembra también hay otros rituales particulares que nos comentaron, 
son tanto antes de salir de la casa como en la misma chacra, con el fin de que sea 
buen día o el saber cómo será la producción:

En Huambomayo y Paucarccoto, antes de ir a la chacra para la siembra de maíz o 
cebada, y antes de envasar la chicha en bidones, echan al fogón el ñawin aha y coca 
k’intu, pidiendo a los difuntos para que vaya bien todo el día, que no falte gente, 
que se avance bien y que no llueva, también le echan a los apus y a la tierra. 

En Parccotica, antes de ir a la chacra a la siembra de cebada,  se sirve a los apus y 
a la Pachamama una taza de chicha, y así el día será bueno. 

En Paucarccoto, nos dijeron que en la siembra de cebada, cuando hay bastante 
lluvia, algunos agarran lombrices y las queman en fogón para que el día vaya bien 
y sea soleado.

En Paucarccoto, dicen que escogen las mejores papas antes de sembrarlas y las 
ponen con llama untu, incienso, coca y las queman, si el viento se lleva el humo 
para arriba quiere decir que producirá bien, pero cuando es para abajo no se sabe 
como irá. 

En las alturas y quebradas de Huambomayo, después de sembrar con yuntas de 
ganado los ch’allan con chicha.

2.7. EL GUANO, LA COMIDITA DE LA TIERRA

“Allin mihuypa lloqsinanpakqa ñaupaqmanta pachapas uywakancha taqyatan 
apakuq, aswantaqa papaqa chayllawanmi allinta ruroq, mana chayqa allpapas 
manan allinchu, kunanqa imapas manan ñaupaq hinañachu”.

13	 Con respecto a San Martín, el patrón del maíz, ver la sección 5.1.5.



77

(Para que salga buen alimento desde antes se usaba el abono de corral, más 
que todo la papa sólo producía con eso, sino no, la tierra también era buena 
pero ahora ya no es como antes).

Lorenza Puma Chaucca (Sumaro)

“Llapanpas kancha taqyallawanmi, chayllatan churayku, huktaqa manan ima-
tapas nitaqmi ruwaykuchu ima kimikukunatapas, ichaqa wakinkunaqa anchatan 
fumiganku chayqa manan sumaqchu chay papaqa ancha q’oyon”. 

(Todo con abono de corral, eso nomás usamos, nosotros no hacemos ni quí-
mica, ni nada absolutamente. Pero algunos usan, mucho fumigan, esa papa no 
es sabrosa y es amarga).

Zenón Mescco Huampotupa (Anansaya)

En todas las comunidades, para el momento de la siembra siguen usando guano 
de corral (de oveja en su mayoría, aunque también usan de vaca, caballo, cuy, galli-
na, etc.), es una de las principales comiditas de la tierra para poder nutrirse y poder 
transmitir estos mismos nutrientes a las plantas, para que vayan creciendo fuertes 
y puedan dar buena producción; es por este motivo que, como se indicó en el ca-
pítulo anterior, es importante la crianza, cuidado y alimentación de los animales, 
quiénes ayudarán con su guano en la crianza de nuestras semillas. 

Para el guano se junta el abono del corral de los animales, sea con las manos, con 
rastrillo o con escoba de ch’eqche, luego se traslada cargando o si es lejos utilizando 
acémilas de carga. El guano lo ponen al costado de la semilla para que de a po-
cos vaya llegando a la raíz de la planta. Florencia Viuda de Camargo (Huancancalla) 
nos dice: “Para que haya buena producción lo llevamos a nuestras chacras, abonos 
como del cuy y de la vaca, sino no produce el maíz, desde antes siempre se abonaba 
así, ahora también lo seguimos haciendo, sino el maíz produce menuditos”.

Hay cultivos a los que es indispensable ponerle buena cantidad de guano de co-
rral en la siembra como la papa nativa y la calabaza (por eso a veces se siembran 
donde durmió el ganado). En menor cantidad a los anteriores, necesitan el maíz, 
trigo, cebada; aunque algunas variedades como el maíz chullpi y el paraqay requie-
ren mejor y más nutrido terreno que otros maíces, como dijeron en Huancancalla. Y 
hay otros cultivos que no es indispensable echarles guano o basta con echarles una 
sola vez en la siembra, como el tarwi, la oca, las habas, arvejas, etc.

Por ejemplo, para la siembra de la papa nativa cubren las semillas con guano de 
oveja y de ganado, más o menos con una porción de un plato de guano por cada 
mata. Santiago Chávez Suni (Paucarccoto), nos dice con respecto a ponerle cantidad 
de guano a la papa nativa: “Por eso produce como la huatia en cantidad debajo de 
la raíz”.  Aunque en Anansaya; Juan Pallardel Chaiña, Mariano Huayllas Ccarhuachín 
y Francisco Huamán Valdez dicen que ahora las papas que cultivan necesitan de 
foliar y otros abonos porque sin eso ya no producen bien.

Tarpuy mita (tiempo de siembra)



78

Criándonos entre plantas y hombres

Todos los mayores entrevistados coincidieron que el abono químico malogra la 
tierra, la empobrece y altera el sabor de los alimentos; por ejemplo en Anansaya, 
dicen que la papa cultivada de forma natural es más harinosa, en cambio la que es 
con químicos es aguanosa. Sin embargo también señalan que ahora último varias 
personas de las comunidades están usando más abonos o fertilizantes químicos con 
el argumento de que la tierra ya no produce bien, pero ellos saben que esto sólo 
ayudará algunos años, porque la tierra seguirá empobreciéndose y dependiendo de 
los químicos año tras año.

2.8. LAS TÉCNICAS DE TRABAJAR LA TIERRA

“Ñawpaqka tarpuq kayku waqa masawan, kunan qhepakunataqa tukuy he-
rramientakunawan tarpuku kuti qoranawan, manañan qanñachu uywakuna, 
chaynallatan tarpushayku habasniykuta ima mihuytapas”.

(Antes lo sembrábamos con yuntas de ganado, actualmente lo estamos sem-
brando utilizando herramientas kuti, qorana, porque ya no tenemos animales, 
así lo estamos sembrando nuestras habas y otros productos). 

Paulina LLoqque Palomino (Chiuchis, Pantipata)

“Qheswa uhukunapiqa munaychata tarpuyku waqa masakunawan papa-
taqa tarpuyku runamasakunallawanmi aswan wichaykunamanqa sukallatan 
ruwayku”.

(En la parte de la quebrada nosotros sembramos bonito con yuntas de gana-
do. La papa la sembramos con yuntas de gente nomás, en las alturas lo hacemos 
en suka). 

Epifanía Salcedo Ccallo (Chuypa, Pantipata)

Las técnicas para sembrar varían, cuentan que antiguamente sembraban a mita-
des o en compañía el mismo terreno, es decir se dividían el trabajo, los gastos y la 
producción final en partes iguales, por ejemplo en la papa y en el maíz se lo podían 
dividir en huachos. En cuanto a las herramientas algunos usan yunta de toros (téc-
nica traída por los españoles hace 500 años) y otros sólo trabajo manual con herra-
mientas, donde algunas incluso son tal cual como usaban ancestralmente, como la 
chakitaqlla. La técnica a usar depende del tamaño, tipo y ubicación del terreno a 
trabajar, de si tienen o no ganados o personas cercanas que se los puedan dar en 
ayni o alquiler, pero en general sean tubérculos, cereales y leguminosas, se pueden 
sembrar de cualquiera de estas dos formas. 

En los últimos años en Chinchaypucyo, han ingresado algunos tractores que se 
alquilan porque facilitan el trabajo; pero las personas mayores comentan que con el 



79

tractor es malo porque el olor de combustible que despide, no le agrada a la tierra 
y tampoco ayuda en la crianza de la tierra, porque cuando la remueve desde abajo, 
expone todos los microorganismos que tiene y que con la lluvia se los llevan al año 
siguiente, causando más pronto la erosión, principalmente en las partes de ladera, 
como ha sucedido en algunas partes de la comunidad de Chinchaypucyo. Por todo 
ello también señalan que cuando uno trabaja con tractor, los primeros años no pro-
duce porque tiene que irse acostumbrando la tierra y siempre va a necesitar de 
fertilizantes químicos, ya no se puede producir “nomás”.

Como se explicó en el capítulo “La tierra”, en todas las actividades de la chacra se 
realizan los descansos.14

2.8.1. Con yunta de toros

Cuando se trabaja con yunta de toros en la siembra, el número de yuntas que se 
usa depende de la extensión del terreno, a partir de 3 yuntas de ganado son para 
grandes extensiones, pero cada uno avanza en un espacio determinado, para no 
volver a pasar por el terreno que pasó la otra yunta, a eso se denomina laymes. 

Cada yunta de ganado está conformada generalmente por las siguientes perso-
nas: a) El que lleva los ganados, es el waka qateq; b) el que guía, que le dicen guia-
dor y que sólo se necesita en las yuntas en donde recién el ganado se está aman-
sando, porque cuando ya tienen costumbre no necesitan guía; c) el que agarra la 
yunta, que es el yapuq o arador; d) los que desterronan o golpean los terrones para 
nivelarlos, les dicen allapakuna; e) el que pone el guano, es el guanero y f) el que 
pone la semilla, que es el husk’acho, y en el caso del que pone la semilla del trigo 
es el Marcelo.

Entonces en la siembra con yunta de toros están el waka qateq, el yapuq y el guia-
dor (en caso de ser necesario), éstos deben pasar la reja por el terreno para prepa-
rar y remover la tierra para colocar las semillas. Después de cada reja vienen atrás 
los allapas, que van desterronando. Y ya en la última reja, atrás viene el husk’acho o 
Marcelo, luego viene el guanero poniendo el guano a la semilla (excepto en caso de 
trigo o cebada que se siembran con voleo y no necesita guanero) y finalmente en el 
caso del maíz o papa, viene nuevamente otra yunta llamada ch’eqtapa, tapando la 
semilla que ya está con guano.

En terrenos temporales y algunos con riego, preferentemente en zonas cálidas 
y de quebrada, se pasa sólo la primera reja (incluso para algunos es el barbecho), 
pero también Santiago Chávez Suni (Paucarccoto) siembra con una sola reja porque 
no tiene ganado y prefiere acabar la siembra el mismo día, ya que un día más puede 
ser que no estén los implementos, ni las personas necesarias para la yunta. 

14	 Como los descansos son comunes a todas las actividades agrícolas, ya se han explicado en la sección 1.4.1.

Tarpuy mita (tiempo de siembra)



80

Criándonos entre plantas y hombres

Chakitaqlla, herramienta tradicional.

Cultivo asociado de maíz con quinua. Huambomayo.

Señoras de Pantipata interpretando una wanka.



81

Algunos testimonios relacionados:

“Antes en la pampa sólo era la siembra temporal, lo hacía solamente con 
yuntas, le ponían la semilla a la primera reja, no hacían el barbecho o el prepa-
rado de la tierra, lo sembraban directamente y producía muy bien, y siempre así 
nomás lo sembraban”. 

Sabino Tecse Huayllas (Huambomayo)

“Las costumbres de la siembra en Tamborada, en ese entonces hacienda, 
eran en siembra temporal, allí en la siembra del maíz lo hacíamos con 4 a 5 yun-
tas de ganado, se sembraban directamente a la primera reja o sea la semilla se 
pone directamente a la tierra tras las yuntas que van abriendo la tierra, a la vez 
preparando, removiendo y tapando la semilla a la vuelta. Para ello la persona 
que pone la semilla tiene que saber sembrar a una distancia tras otra, a unos 2 
a 3 pasos se pone la semilla por eso el maíz sale qayllalla (parejo)”.  

Marcela Bergara Carbajal (Ocra)

Si bien estos testimonios nos dicen que antes pasaban una sola reja en siembra 
temporal, aduciendo que el terreno era un poco más fácil de trabajar que en estos 
tiempos; pero generalmente se pasan hasta dos rejas por el mismo terreno. Cuando 
pasan la segunda reja es en la misma dirección que la primera pero más distancia-
da, y a veces se hace hasta la tercera reja, que para algunos es lo ideal especial-
mente cuando se va a sembrar maíz blanco. En Paucarccoto, Santiago Chávez Suni 
nos comenta que cuando son pampas fijas se hace con yuntas de toros en surcos y 
con varias rejas se pone la semilla que es el “muhu churaq husk’achu” (el husk’achu 
pone la semilla). 

“Para sembrar el maíz primero se ara con las yuntas de ganado, en la segun-
da reja se pone la semilla, se pone aquí, allá, a una distancia separada, no se 
siembra en surco”.

Nicanor Villafuerte Palomino (Chuypa, Pantipata) 

2.8.2.	Sin yunta de toros

Cuando no usan yunta de toros, lo hacen con herramientas tradicionales como 
kuti y chakitaqlla. En una siembra de papa, por ejemplo, es indispensable grupos 
de 3 personas,  donde están el que usa la chakitaqlla, el semillero que puede ser el 
husk’acho o Marcelo, el que pone el guano que es el guanero, y los allapakuna que 
desterronan y también son los que entierran la semilla. 

Antes también existían herramientas que actualmente ya no sirven mucho frente 
a los cambios de la tierra, del clima y de las plantas que como la grama pueden ex-
tenderse de manera excesiva dañando nuestros cultivos. Compartimos un recuerdo 

Tarpuy mita (tiempo de siembra)



82

Criándonos entre plantas y hombres

sobre la antigua herramienta q’asuna que era usada por los allapakuna, ahora re-
emplazada por kutis o picos. 

“Q’asunakuqa k’ullumantan kak manan ima fierromantachu kak, chayta-
qa wit’ukamuqku wayq’okunamanta paykunapaq hina allinta qawayuspanku 
q’asunankupaq, chaytan qoqku warmakunamanpas chaywan llank’anankupaq 
taksallatan paykunapaq hinallan kaq. Chay kutikunaqa manan kunan hinachu 
grama karan, qhepakunatañan yachanku allapawan kutiwanpas, fierro qora-
nawanqa llank’ayta aswan qhepataña pikutaqa ancha aswantaña kachu qora-
nawanqa yachanku llank’ayta. Kuti sutichasqa lazonqorana chaymi ancha ñau-
paqmantaraq karan llank’anapaq chakrakunapi”.  

(Las q’asunas eran de madera sin nada de metal, eso cortaban de las quebra-
das viendo que les serviría para eso, les daban también a los niños para que tra-
bajen con eso, era pequeño como para ellos. Esas temporadas no había mucho 
la grama como ahora, posteriormente ya, se acostumbró con el allachu (kuti) 
con lanzón de metal, luego se usa el pico, mucho más posterior el cacho. El kuti 
o lanzonqorana es la herramienta más antigua que se usaba en los trabajos de 
la chacra). 

Sabino Tecse Huayllas (Huambomayo)

Según Santiago Chávez Suni (Paucarccoto), algunos que hacen siembra tempo-
ral, por falta de tiempo o por estar en laderas, lo hacen “wakinqa challakillapi tar-
punku”, que se refiere a la siembra directa donde no se hacen surcos y puede ser 
con toros o sin toros, pero en caso se haga  con toros se pasa sólo una reja. 

Se dice que antiguamente los incas sembraban de esta manera, sin surcos, usan-
do los runachakis porque ellos no conocían las yuntas de ganado, ya que llegan en 
la colonia y los enseñan los españoles.

2.8.3.	Algunas formas de sembrar

“Huk lakawite muhucha urmayuktin utaq tarpuktinku, sapanka ichiypin 
winch’ukuqku chay muhu churakqa, chaynatan  rikuqkani kuraq yuyaq taytayta 
chaynatan winch’ukuqku, maypichus muhu kashan chayman qospaqku chayna-
tan lakawititaqa tarpuqku”.  

(Cuando caía una pepita de la calabaza lo sembraban, la persona que lo hacía 
se caía a cada paso, así sembraban, así he visto a mi padre y mi abuelo se caían, 
donde está la semilla se revolcaban, así sembraban la calabaza antes). 

Gregorio Chacón LLoqque (Racrarumi, Chinchaypucyo)

Si bien cada zona y familia del distrito de Chinchaypucyo tienen sus particularida-



83

Tarpuy mit’a (tiempo de siembra)

des para sembrar, comentamos algunas coincidencias y diferencias que encontra-
mos en las formas de sembrar, con las personas mayores de las diferentes comuni-
dades.

Las arvejas y  el frejol o poroto: Se siembran en t’akay, que es sembrar voleando 
o desparramando las semillas en el terreno, sin enterrarla mucho, porque inclusive 
si se quedara fuera al germinar se enraízan y se meten a la tierra, pero debe prote-
gerse de las aves que se pueden comer las semillas. También algunos siembran en 
surcos.  

Las calabazas, k’usis y zapallos: Para la siembra algunos hacen hoyos especiales 
para poner las semillas (2 semillas es suficiente), los que colocan las semillas son 
llamados wikch’upa, las colocan a 3 o 4 metros de distancia porque cuando la planta 
se arrastra por el suelo ocupa un gran espacio. Pero este cultivo tiene una forma 
muy particular de sembrar que se está perdiendo, Gregorio Chacón LLoqque (Chin-
chaypucyo) nos contó que bastaba con que en la chacra nombren a una persona 
para que ponga la semilla, diciéndole: “Lakawiti muhuta churaypuway” (Pónmelo 
las semillas de calabaza), y esta persona, aunque fuera mayor, tenía que revolcarse 
o caerse una y otra vez, cada vez que ponía la semilla y así terminaba la chacra. 

“Lakawitiqa karanpunin inkakunaq kasanmanta pachapas, chay raykun Peru 
suyumanta, lakawitiqa kaqllan kashan chay kutikuna hina, manan hukmanqa 
tukunchu, ichaqa huk hinamanpascha tukushan mana winch’ukachakuspa chu-
raqtinchis, chayqa rurunmanpasraqcha”.

(La calabaza siempre había desde la época de los incas, por eso es peruano, 
la calabaza sigue igual que esos tiempos, no ha cambiado, de repente está cam-
biando porque ya no hacemos revolcándonos, tal vez podría producir todavía). 

Gregorio Chacón LLoqque (Racrarumi, Chinchaypucyo)

Las habas: Teófilo Umeres Paucar (Pantipata) y Tomás Pilco Puma (Sunchumarca, 
Parccotica) dicen que para no perder las variedades es mejor sembrarlas separadas 
en varios terrenos, pero esto es difícil porque no todos tienen muchos terrenos. En 
Parccotica, las habas se siembran en qollpo, los varones llevan las chakitaqllas o 
kutis, y las mujeres con los niños ponen la semilla, de 2 a 3 habas por cada mata. Se 
siembra en surcos denominados challwaq waqtan, porque los surcos están ordena-
dos como huesos de pescado.

La siembra en surcos llamada challwaq waqtan, evita la erosión, se acostum-
braba desde el tiempo de los incas en algunos cultivos como  las lisas y en algunos 
casos con la papa. 

El maíz: Santiago Chávez Suni (Paucarccoto), nos dice que todas las variedades 
de maíz deben sembrarse por separado porque sino se mezclan en la polinización, y 
nos da un ejemplo: “Si lo sembramos el blanco junto con amarillo y el de tostar sa-



84

Criándonos entre plantas y hombres

len colores moteados, con otros colores se tiene que sembrar en melgas, a distancia 
del otro, los que saben así lo siembran. No se siembra común pues con el viento las 
semillas se juntan en la polinización, si están muy cerquitas”. 

La palta. Lucio Ccallo Toromanya (Ivin, Pantipata) nos cuenta que para plantar 
palta se hace un hueco de 80 cm. hasta 1 m. de profundidad aproximadamente, se 
pone guano natural y recién se pone la semilla. 

La papa: Varias personas mayores nos comentan que en las alturas de Pantipata, 
siembran la papa en suka, aunque algunos en la misma zona prefieren hacerlo en 
chukisqa, porque dicen que sale mejor. Siembran a una distancia aproximada de 40 
centímetros entre semilla, y la distancia entre surcos es aproximadamente 60 o 70 
centímetros.

La quinua y la kiwicha o achita: Se siembran en q’ochay (es como poner almáci-
gos), desparramando pocas semillas en surcos que se entierran con poca tierra, sea 
con la mano o con escobitas o ramas, o en hayt’apasqa (enterrar pateando con los 
pies, como le dicen en el anexo Ivin, en Pantipata). Las semillas se colocan “ralo no-
más” para que no crezcan tupidas, y más bien puedan separarse; también requieren 
agua inmediatamente para germinar, sino se secan, por ello la tierra debe estar bien 
húmeda. En Ocra, para la quinua, dicen que también lo siembran en chuki chuki, 
como a la papa, se hacen huequitos y se tapa la semilla con poquita tierra para que 
no se asfixie y pueda germinar. Se pone espantapájaros para espantar a las aves que 
pueden recoger las semillas de la tierra, en Pantipata ponen con ramitas para que 
los urpi no se las coman.

El tarwi: También lo siembran en t’akay. Puede ser que la tierra no esté prepa-
rada, y se hace en chukisqa (como le dicen en Pantipata), t’ipay o q’aqay, que es 
abrir la tierra con un kuti o allachu directamente (sin barbecho), se pone la semilla 
y se entierra con poquita tierra, y si hay hierbas o gramas se saca con kuti, la única 
diferencia que tiene el q’aqay es que se coloca en surcos. En Anansaya dicen que 
se debe sembrar entre 60 a 80 cm. para que en sus ramas produzcan más vainas. 
Por supuesto que si se siembra en terreno preparado y se aporca es mucho mejor, 
porque se ramifica y produce mucho más. 

El trigo: En todas las comunidades en la siembra del trigo, la tierra se desterrona 
el mismo día de la siembra. Algunos desparraman semillas como en el anexo Hua-
ñec (Sumaro), así a la semana ya está la tierra encima de la semilla y es más rápido, 
sino puede demorar en germinar hasta 2 semanas o hasta que la moje la lluvia. El 
trigo tiene que estar en una distancia entre 5 a 10 centímetros entre sí, porque si el 
trigo es muy tupido, no crecerá, ni producirá.



85

2.9.	EL MOMENTO DE SEMBRAR 

Los tiempos para sembrar son relativos, porque dependen de las lluvias, del piso 
altitudinal, de los cambios climáticos, de las señales, de si la semilla es maway, 
chuchin o demora en madurar, etc; pero al final es la naturaleza quien determina el 
mejor momento para sembrar. Mientras más alta sea la zona más pronto se debe 
sembrar, porque el cultivo tiende a demorar en madurar y le pueden afectar las he-
ladas, en cambio mientras más baja sea la zona más se retrasa la siembra, debido a 
que no será afectada por las heladas y el cultivo crece en menos tiempo, aparte de 
garantizar que las lluvias ya lleguen plenamente.

Aquellas personas que siembran varios cultivos y en varios terrenos lo hacen en 
distintos tiempos para que no se les cruce cuando tengan que trabajar, por ejemplo 
para Zenón Mescco Huampotupa (Anansaya), primero siembra en la parte baja añu, 
oca y lisas, y luego en terreno más alto siembra la papa; así cuando toca primera 
lampa en un terreno, en el otro aún no y viceversa. 

2.9.1.	Los Tubérculos

Achira: Se encuentra en el anexo Ivin en Pantipata, se siembra en agosto. 

Añu o mashua: Se siembra  aproximadamente entre setiembre y octubre. Crece 
preferentemente en zonas altas. En Anansaya dicen que siembran poco porque les 
coge una enfermedad como la sarna o también gusanos que se comen al añu. 

Lisas u ollucos: Se siembran entre setiembre y octubre, aunque a veces se puede 
sembrar hasta noviembre, como dijeron en la parte alta de Huambomayo; y tam-
bién en algunas zonas más templadas se puede extender hasta diciembre. 

Oca: Se siembra aproximadamente entre setiembre y hasta noviembre. Crece 
más en pisos medios. En Anansaya siembran poco porque les coge una enfermedad 
como la sarna o también gusanos que se comen a la oca. 

Papa maway: Estas papas también son llamadas mejoradas o modernas,  crecen 
en menos tiempo, en cualquier piso altitudinal y se pueden sembrar en cualquier 
momento siempre y cuando haya riego o lluvia, y que no les coja la helada. 

Papas nativas: En la parte alta, si es con riego se siembra entre agosto y setiem-
bre; si es chuchin es entre setiembre y octubre, aunque a veces lo extienden has-
ta noviembre. En parte media siembran desde setiembre hasta noviembre porque 
crece más rápido. Y en la parte baja, la papa nativa no produce.

Según Zenón Mescco Huampotupa, Lucas Mescco Huampotupa y Mariano Huay-
llas Ccarhuachín (Anansaya), las papas nativas se siembran todas las variedades 

Tarpuy mita (tiempo de siembra)



86

Criándonos entre plantas y hombres

juntas porque si se siembra una sola variedad la rancha les afecta más rápido, a 
diferencia de la papa mejorada que se debe sembrar una sola variedad.

2.9.2.	Las Leguminosas

Arvejas: Se siembran desde octubre hasta  febrero en las zonas más cálidas. 

Frejol o poroto: Se siembra en las partes medias entre octubre, noviembre y di-
ciembre. Y en zonas bajas a fines de diciembre y hasta los primeros días de enero. 
En Paucarccoto y Huancancalla dicen que después de diciembre ya no se le puede 
sembrar porque llega la temporada de sequía y el sol lo coge en flor. 

Garbanzo: En Huancancalla se siembra garbanzo desde octubre a diciembre, des-
pués del maíz, demora en madurar. Aunque en Sumaro dicen que la siembra se 
hace con el maíz y trigo. 

Habas: En la parte alta se siembran en setiembre y octubre, y en las partes bajas 
entre noviembre y diciembre. Aunque según las lluvias, como en los otros cultivos, 
pueden retrasarse o adelantarse.

Lentejas: Se siembran entre agosto o setiembre, y en zonas más cálidas puede 
sembrarse hasta diciembre.

Tarwi: Se siembra desde agosto y setiembre en partes altas, y en las partes me-
dias y bajas de octubre hasta noviembre. En Huambomayo dicen que en las partes 
más quebradas y bajas, el tarwi no produce porque se lo comen unos insectos, 
como el illakuro. Es una semilla hatun muhu porque puede demorar hasta un año 
en madurar sobre todo en las partes muy altas, por ello debe sembrarse apenas 
lleguen las lluvias para que no le coja la helada.

2.9.3.	Los Cereales

Cebada: Se siembra posterior al trigo, generalmente desde diciembre hasta todo 
el mes de enero; en partes altas como en Sumaro puede sembrarse desde noviem-
bre y en partes bajas hasta febrero, siempre dependiendo de la lluvia. 

En Sumaro dicen que la cebada de variedad challwaq waqtan (cervecera o tren-
za) es precoz, se siembra en noviembre y se cosecha en abril.

Kiwicha o achita: Se siembra en almácigos, porque como crece tupido, luego 
las deben separar. La kiwicha es similar con la quinua, la diferencia es que tarda en 
desarrollar un mes más. 

Maíz: Con riego. Son sobre todo el maíz blanco o paraqay sara (que madura en 
más tiempo), el amarillo q’ello sara y el chullpi (que demora en producir más que 



87

otros maíces), como nos comentaron en Paucarccoto y Huancancalla. Se siembran, 
sea en parte alta, media o baja, entre agosto o setiembre y en algunos casos hasta 
octubre como nos comentaron en Huambomayo.

En siembra temporal o chuchin tarpuy. Son la mayoría de maíces, pero sobre 
todo los maíces de tostar, porque cuando se siembran con riego no son sabrosos 
ni son granos grandes y hasta se pueden podrir con las primeras lluvias, como nos 
dicen en Huambomayo; también en temporal están el amarillo oro y el morado. 
Se siembran desde setiembre en las partes altas, de setiembre a noviembre en las 
partes medias, de octubre a diciembre en las partes bajas. Aunque Gregorio Chacón 
LLoqque (Racrarumi, Chinchaypucyo) dice que los maíces que se siembran en los 
meses de noviembre y diciembre ya no producen, sólo es chala. 

Según Juan Vicente Quispe Chávez (Huancancalla); en años con pocas lluvias el 
maíz da bien en la parte alta, porque con mucha lluvia se aguachina; pero en las 
partes bajas o qheswa, sin mucha lluvia se seca el maíz porque hay mucho calor y 
la tierra es más cascajosa.

Quinua: La siembra en partes altas es desde agosto hasta octubre, en partes 
medias de noviembre a diciembre y en partes bajas en diciembre. Se siembra en 
almácigos llamados q’ochay para que cuando crezca tupido se puedan separar. Ya 
sembradas a unos ocho días ya se ven plantitas, germina más rápido que los demás 
cultivos. 

Trigo: Mario Carbajal Eulate (Sumaro) nos dice que en parte alta se siembra entre 
octubre y noviembre; parte media entre octubre, noviembre y diciembre; y en par-
tes más bajas y cálidas en noviembre, diciembre y hasta los primeros días de enero 
como comentaron en Huancancalla. Aunque para Lorenza Puma Chaucca, Feliciano 
Carbajal Ccarhuachín y Trinidad Mejía Quispe (Sumaro); ahora ya existe mucha di-
ferencia para sembrar tanto en la parte de arriba como en la parte baja, “ya no hay 
ese orden que había antes”.  

Y para Gregorio Chacón Lloqque (Racrarumi, Chinchaypucyo), en diciembre ter-
mina el sembrío de trigo raqañay (yuraq cañarinsha). 

2.9.4. Otros cultivos

Calabazas, k’usis y zapallos: En Huancancalla y Chinchaypucyo se siembra entre 
agosto y octubre, porque si se siembra más tarde la lluvia lo aguachina, no produce 
y puede llegar a morirse. En Chinchaypucyo, Pantipata y Sumaro; dicen que si se 
siembran con riego son más grandes (la calabaza puede pesar hasta 10 kilos) pero 
son aguanosos y si es chuchin, son pequeños pero harinosos.

Palta y otros frutales: Según Lucio Ccallo Toromanya (Ivin, Pantipata) y otros ma-

Tarpuy mita (tiempo de siembra)



88

Criándonos entre plantas y hombres

yores de Pantipata; la palta se siembra en cualquier época, pero más que todo entre 
setiembre y octubre que es cuando ya va a llegar la lluvia.

En Huancancalla dicen que la chirimoya se siembra en febrero.

2.10.	 LAS WANKAS, LOS CANTOS A LA SIEMBRA 

“Trigupakqa, wankakuq t’akaypipuwan saruypipuwan, wankaqkuqa war-
mikunan qarikunaqa chihuspan kutichiqku, chansata warmikunata ruwaspa, 
qarikunaqa ‘¡Chihu!’ nispan niqku q’ala chaymi chinkapunña, manañan yuya-
puykupaschu chaypi rimaykunata manañataq hayk’aqpas ruwankuchu chayri. 
Ñaupaq wankaykunataqa ruwaqku octubre noviembre  killapi, hinantin waq nik 
muyuymantan uyarikuk”.    

(En caso del trigo, el wankay se hacía sólo en la siembra y la trilla, las que se 
encargaban de la wanka eran las mujeres y los varones respondían con el chi-
huy, haciendo las bromas a las señoras, los señores decían: “¡Chihuuu!”. Todo 
eso se ha desaparecido, ya ni nos recordamos las frases que se hablaban porque 
ya nunca lo hacen. Antes las wankas se hacían en los meses de octubre y no-
viembre, se oían de todos los sitios del alrededor).

Carmen Troncoso Puma (Sumaro)

“Llipinmanta wankayqa k’uchikuymi chakrata ruwaspa, chay ruwaypi qallay-
manta tukuykama chay chakraruwaypi, chaymantapas chakrayuqpa wasinpi 
ukyakullantaqmi chaypipas wankakunmi, chaymantapas chakrayuqpa qhapaq 
kasanman hina”.

(En todo caso wankay quiere decir la alegría de hacer la chacra, durante y 
al finalizar la actividad y también en la casa del dueño de la chacra, a seguir 
bebiendo y wankando, dependiendo de la economía del dueño de la chacra).

Juan Víctor Pacheco Acuña (Chinchaypucyo)

Las wankas son cantos rituales que utilizan un  lenguaje simbólico, que son parte 
de la alegría y comunicación que se debe vivir en la chacra entre todos los seres de 
la naturaleza con las semillas que se están sembrando y serán criadas mutuamente. 
Estos cantos que alegran, contribuyen a que la producción sea de calidad y cantidad. 

En Chinchaypucyo, Huambomayo, Huancancalla, Pantipata, Parccotica, Paucar-
ccoto y Sumaro; el wankay se hacía generalmente a partir del tercer descanso o 
hallpay, que es cuando las mujeres vienen con la comida para servir la merienda en 
la chacra, allí ellas hacían las wankas y los varones que ya estaban un poco marea-
dos, les respondían haciendo el chihuy. Estas wankas se realizaban sobre todo para 
la siembra del maíz como en Paucarccoto y Pantipata; o del trigo como en Chinchay-



89

pucyo, Sumaro y Huancancalla; o de la papa como en Pantipata; o del haba como 
en algunos sectores de Pantipata. Aunque Marcela Bergara Carbajal (Ocra), dice 
que las wankas se hacían sólo en la trilla y no en la siembra de trigo, y según Sabino 
Tecse Huayllas (Huambomayo), en la siembra del maíz no se hacía el wankay. 

“Trigo t’akaypiqa wankakukmi, mihuna q’epeq qoyakunan qhepakuqku 
chakrapi, inti haykuykama wankaspa, kukata hallpakuspa ahata ukyakuspa ima 
chaynataya wankaqku, chay tukuywanya ancha allinta trigoqa ruruq”.

(En la siembra del trigo se hacía el wankay, las señoras que traían la merien-
da se quedaban en la chacra hasta la tarde, haciendo las wankas, pikchando su 
coquita, tomando su chichita hacían el wankay, con todo eso el trigo producía 
muy bien).

Jorge Gallegos Estrada (Huambomayo)

Lamentablemente las wankas se están perdiendo porque ya no se practican, es 
más algunos mayores ya ni recuerdan los cantos, quizá porque antes se hacía en gran-
des extensiones de trigo y ahora se trabaja en pequeñas parcelas, o quizá porque al-
gunos ahora usan tractor, o como dicen también porque “ahora ya no hay ese ánimo”.

2.10.1.	 Algunas wankas o parte de sus letras

Luisa Mejía Victoria (Chinchaypucyo) recordó que en la siembra de trigo las mu-
jeres cantaban: 

“T’akayapuay Pachamamanchista
qori takllaykiwan
qolqe takllaykiwan
ustiaypaq”.

(Siémbremelo a nuestra Pachamama, 
con arado de oro 
con arado de plata 
para mi hostia).

Y los varones respondían:
“¡Haylli! chihuuu
t’ampa uma payanta
Diospagarachun”.

(¡Viva!, chihuuu
a la vieja chascosa 
que le pague Dios).

Victoria Gallegos Paile (Sumaro) recuerda estas wankas de la siembra y trilla de 
trigo: 

“Suyusunkichu
melgasunkichu
halk’amasachu
muro masachu
suyusunki”.

(Te gana,
dejando espacio 
la yunta de los manchados
o la yunta de los moros
te ganan).

Tarpuy mita (tiempo de siembra)



90

Criándonos entre plantas y hombres

Y los varones respondían:
“Chihuuu
Huancancalla señorakuna
yuyawashankishchu manachu”.

(Chihuuu
señoras de Huancancalla 
nos recuerdan o no).

“Yuyawankiraqchu 
ichari qonqaruankiñachu,
kay laro chinpa hamanq’ay,
waq laro chinpa hamanq’ay
wauuu”.

(Me recuerdas 
o me has olvidado
hamanq’ay de este lado, 
hamanq’ay del otro lado, 
wauuu).

Y los varones respondían con el chihuy. 

Otras sólo recordaron el canto de las mujeres:

“Qolqe rijawan
qolqe kuyundawan
melgayapashanki”.

(Con reja de plata, 
con coyunda de plata, 
me lo estás trabajando).

Manuela Quispe Reinoso (Parccotica)

“Suyusunkichu melgasunkichu
wayqechankitan kachamusayki auuu
yanamasachu ch’umpimasachu
suyusunkichu melgasunkichu
wayqechankitan kachamusayki
auuu”.

(Te gana, te deja lejos
te mandaré a tu hermanito auuu
la yunta de los negros o de los castaños
te gana te deja lejos
te mandaré a tu hermanito
auuu).

Silveria Valencia de Sánchez y Justina Ccahuana Mamani (Sumaro)

“Ay mamay llanthuykamuway
ay mamay llanthuykamuway
yauuuuuu
laymikunkichu suyuykunkichu
hawaykimanta qawayamuqtiy
wachusuyupi qhepakusqanki
yaauuuuuu”.

(Madre mía sombréame
madre mía sombréame
yauuuuuu 
le dejas un espacio, le ganas
cuando te miré de encima 
te habías hecho ganar en surcos
yaauuuuuu).

Tomasa Ñahuincamascca Huamán (Pumahuanca, Pantipata)

Gregorio Chacón LLoqque (Racrarumi, Chinchaypucyo) contó que la wanka de la 
siembra que él recuerda, decía toros “color callejón”, porque se refería a las man-
chas de color que tiene el toro en la espalda, que pueden ser de 2 a 3 colores. Y ésta 
era la letra de la wanka:  



91

“Hawaykimanta qawayllamuktiy
imamunayta laymiyshasqanki
qolqetaqllawan
qoritaqllawan
suyuwakawan
… uhhhh uuhhh”.

(Cuando te miro de encima 
qué bonito estabas trabajando
con taqlla de plata, 
con taqlla de oro 
con toros color callejón
... uuu, uuu).  

Otros recordaron el “chihuy”, el canto de respuesta de los varones:

“Cuando hacían la wanka las señoras, los varones respondíamos: “Wihuuuuu 
noqa ñawparayki noqataq primer qosaykiqa karani” (Wijuuuu yo te adelanté, 
yo he sido tu primer marido). Así se hacían como bromas y también respondían 
las mujeres”. 

Feliciano Carbajal Ccarhuachín (Cconcahuaylla, Sumaro) 

“… al finalizar el estribillo del canto de la wanka, el varón respondía: “Ma-
manta, urpinta, sonqonta” (Su mamá, su paloma, su corazón), y hasta insultan-
do a manera de chanza, gritaban y se llamaban”. 

Juan Víctor Pacheco Acuña (Chinchaypucyo) 

Florencia Chávez Viuda de Camargo (Huancancalla) recuerda que en las wankas 
de la siembra y trilla del trigo, los varones, decían: “Piqpa chakrantaq kay chakrari 
mana as allin dueñuyoq mana allin ahallapas haywarikuq. Qella wiraqochaq chak-
raqmi kay chakraqa” (Su chacra, de quién es esta chacra donde no alcanzan ni la 
chicha malograda. Esta chacra es del vecino ocioso).  

Carmen Troncoso Puma (Sumaro), con respecto a las wankas de la siembra y trilla 
del trigo, nos comentó: “Si no lo hacíamos las señoras, los señores nos sobaban con 
espino de ch’eqche en el poto, eso lo hacía el servicio, también lo hacía el Marcelo. 
Las mujeres también le decíamos: ‘Wankankalla niñuchakuna, ¿yuyariwankisraqchu 
manaraqchu?’ (Niñitos de Huancancalla, ¿nos recuerdan o no?). Si las señoras no 
hacíamos las wankas, nos metían con espinas por debajo de la falda. Todo eso era 
parte de nuestra costumbre”.

2.11. EL APOYO MUTUO ENTRE LOS CULTIVOS Y LA 
TIERRA

“Allpa sayk’usqaña kaqtin, manaña cebadapas, trigupas ruruqtin, manaña ni-
trógeno kaqtin, chayqa allinmi tarwi tarpuy kay mihuypiqa askhatan nitrógeno 
chaymi tarwi tarpusqanku qhepataqa t’akallankutaq cebadata, allintaraqmi qon 
ichaqa manan cebadapaq ronpisqa allpapi hinañachu”.

Tarpuy mita (tiempo de siembra)



92

Criándonos entre plantas y hombres

(Cuando el terreno ya está cansado, cuando ya no produce ni cebada ni trigo, 
por falta de nitrógeno, es bueno sembrar tarwi porque este cultivo contiene 
bastante nitrógeno, entonces después de sembrar tarwi vuelven a sembrar ce-
bada, da más o menos, ya no tanto como cuando la tierra era roturada para 
cebada). 

Eduardo Cruz Huamán y Dionicio Valdez Huayaconsa (Ocra)

En una lógica colectiva y de crianza mutua, ningún cultivo puede crecer inde-
pendiente de todos los otros seres que le rodean, por ello también los cultivos re-
quieren relacionarse y comunicarse entre sí para el beneficio de la tierra y de ellos 
mismos. Esto también implica el conocimiento de las personas mayores para saber 
cómo se relacionan y apoyan mutuamente los cultivos, de esta manera saber cómo 
asociarlos,  rotarlos y en qué tiempos hacerlo. 

Esto es contrario a las lógicas actuales que son individualistas, donde se propi-
cia el monocultivo para sacar cantidad de producto en el menor tiempo posible, 
sin respetar los ciclos naturales de la tierra y mucho menos que nuestros cultivos 
crecen en diversidad (entre cultivos, plantas silvestres, insectos, etc.) para poder 
mantener vivo un ecosistema. Los monocultivos, al no contar con los diferentes 
seres de la naturaleza que les ayuden en su crecimiento, van a requerir de otros adi-
tivos químicos que alteran y degradan todo el ecosistema en el que están ubicados; 
como viene pasando en varias partes de nuestro país. 

Sin embargo, en Chinchaypucyo aún persisten las formas de cultivar asociados y 
en rotación como mencionamos a continuación.

2.11.1.	 Cultivos asociados

“Chirimoyaqa taqrun llank’akun huqkunawan chaymi ninku paykuna puran 
llallinakunku nispa wiñankupas nispa”. 

(La chirimoya se cultiva asociada con otras plantas porque según dicen entre 
ellos producen en competencia, crecen también). 

Lucio Ccallo Toromanya (Ivin, Pantipata)

Ningún cultivo se siembra solo, debe estar acompañado y apoyado tanto con 
otros cultivos como con plantas o parientes silvestres, generando una especie de 
solidaridad entre sí, porque dicen que la chacra debe ser completa o “hunt’asqa”, 
todo debe crecer en diversidad. También están los cultivos de segundo orden, que 
son los que casi siempre se siembran asociados, wikch’upa se les dice. En Chinchay-
pucyo, en la gran mayoría de las comunidades y las familias, aún se mantiene la 
asociación de cultivos, basada en un conocimiento ancestral y en la experiencia de 
las personas mayores, porque tampoco podemos juntar cultivos de manera arbitra-



93

ria, debe haber cierta relación de apoyo mutuo entre ellos, como cultivos que son 
el sostén o soporte del otro, que ayudan a la nutrición de los otros, que controlan 
ciertas plagas, que protegen a otros cultivos de fenómenos naturales, que se llevan 
bien y hasta que compiten por crecer y producir más rápido, entre otros. Contamos 
algunos casos que nos relataron:

La siembra del maíz se asocia con varios cultivos, esto se llama chhallchi o chhal-
chisqa. En Chinchaypucyo, Huambomayo, Huancancalla, Pantipata, Paucarccoto y 
Sumaro, lo asocian con  frejol,  haba, arveja, garbanzo, tarwi, kiwicha y otros, tam-
bién lo asocian con calabaza, k’usi o jaminca, achoqcha, quinua, zapallo y lenteja 
(que crece como maleza); pero sobre todo se asocia con frejol porque el maíz le 
permite trepar para que no se enrede y se evita el riesgo de que se caiga al suelo, re-
ventando sus frutos y malográndose. Aunque también esta asociación maíz - frejol 
depende de sus variedades, por ejemplo en la comunidad de Chinchaypucyo dicen 
que el maíz paraqay se cultiva solo porque el frejol se enreda mucho y lo atacan las 
ratas; asimismo también están los frejoles que apoyan esta convivencia con el maíz, 
como en Paucarccoto que nos dicen que el frejol huevo de paloma no se trepa al 
maíz y produce en la base nomás, por lo que no se enreda y madura antes del maíz. 
Pero en general cualquier cultivo que se ponga en la chacra del maíz debe ser me-
dido para que no se perjudiquen, por ejemplo si se pone mucho frejol o calabaza, 
enredan todo el maíz y no lo dejan producir. También en Chinchaypucyo nos dijeron 
que el maíz carmesí y ch’ullpi, se deben cultivar cerca del maíz blanco porque si es 
cerca del amarillo la polinización lo vuelve híbrido o duro.

En Pantipata, Anansaya y Parccotica, dicen que el tarwi o las habas son el sopor-
te de las arvejas, por eso las asocian. Pero si se ponen las habas como soporte al 
frejol y arvejas, como las habas son muy bajas, se enredan entre frejoles y arvejas 
y no se dejan producir. En general las habas y tarwi siempre se cultivan con otros 
cultivos, porque comparten los nutrientes en el desarrollo de los diversos cultivos, 
inclusive las colocan en los bordes de la chacra, sobre todo el tarwi porque repele 
a los insectos y a los animales pues por su sabor amargo no se lo comen y por ende 
no ingresan a la chacra.

Marcela Bergara Carbajal (Ocra) comenta que donde se pone trigo, allí también 
producen bastante las jamincas, k’usis, calabazas. En Huancancalla, el trigo crece 
con lentejas, como maleza. En el anexo Cconcahuaylla de Sumaro, también  el trigo 
lo siembran con el garbanzo. Pero para Gregorio Chacón LLoqque (Racrarumi, Chin-
chaypucyo) y Mariano Asunción Gallegos Almirón (Sumaro), el trigo se cultiva solo 
y no puede entrar a la chacra combinado, porque se malogra.

Las papas nativas siempre se siembran asociadas entre variedades de papa, por-
que si se siembra una sola variedad produce mínimo, según nos dijo Ciprián Men-
doza Tecse (Anansaya): “Yaqa llapanpas taqrun llank’akun, chaymantan akllakun, 
sapaqsapaqchallata llank’aqtikiqa mana iman kanantachu rurun. Llallinakuspan 

Tarpuy mita (tiempo de siembra)



94

Criándonos entre plantas y hombres

allintaqa rurun” (En su mayoría se trabajan todos juntos, de ahí se escoge, si lo tra-
bajas separado no producen igual. Se compiten y producen mejor).

En Parccotica, la papa qompis la cultivan asociada a otras variedades de papa 
como huayro, halq’a qompis, peruanita y otros. Para Zenón Mescco Huampotupa 
(Anansaya), la papa no se asocia con ningún otro cultivo, se siembra solita; pero en 
Ocra y Parccotica dicen que la  papa la cultivan con añu para que no caiga granizo, 
le dicen chikchi warqaqpaq (para hondear el granizo).  

Algunos en Anansaya y Ocra dicen que el añu y la oca no se junta o asocian con 
nada, pero Benedicto Huamán Valdéz de Anansaya y otros de Parccotica,  señalan 
que se pueden cultivar asociados con habas, lisas y así producen en competen-
cia, pero comentan que el añu siempre gana en producción. Aunque también en  
Anansaya y Parccotica algunos prefieren cultivar las lisas solas, porque dicen que 
así producen mejor. 

Según Lucio Ccallo Toromanya del anexo Ivin y otros mayores de Pantipata; se 
siembran asociados palta, chirimoya y variedad de frutales (todo combinado), para 
que crezcan y produzcan en competencia.

2.11.2. 	La rotación de los cultivos 

“Hinatapunin sapa watan huk mihuyta tarpuna, huk watanqa huktañataq, 
sapa watanmi hukwan chaytaqmi allpata wanuyun chayqa rurunraqmi, hina-
tapuni allpataqa t’ikrana sapa watan wakman, chaytaqa allinta qawarispa ma-
naña ruruqtin manaña allinta mihuy kaqtin chaypiya huk mihuywan t’ikrana”.

(Siempre se tiene que cambiar la siembra con otro cultivo, cada año con eso 
la tierra se abona y puede producir todavía, siempre se tiene que rotar la tierra, 
esto según, viendo cuando ya no rinde o ya no produce bien el cultivo y ahí tie-
nes que cambiar con otro).

Gerardo Arcos Chávez (Huambomayo)

La rotación de cultivos aún se mantiene en las comunidades de Chinchaypucyo. 
Consiste en que cada año o por un periodo determinado se debe cambiar el tipo 
de cultivos para que la tierra pueda descansar, nutrirse y fortalecerse nuevamente, 
todo ello dentro de un ciclo donde se respeta a todos los seres de la naturaleza, 
en caso contrario los cultivos no producirán y la tierra se irá empobreciendo. Hay 
cultivos que ayudan a nutrir, abonan a la tierra y aportan nitrógeno con diversas 
partes de las plantas como son las habas, el tarwi, las arvejas o el frejol; que pueden 
rotarse en cualquier momento ya que ayudan a abonar la tierra. También están los 
cultivos que absorben más nutrientes de la tierra para producir sus frutos, como 
son la papa y la cebada, y en menor medida el maíz y el trigo.



95

Por ejemplo, en cuanto a los cultivos que nutren la tierra, el tarwi es de los que 
más abona y aporta nitrógeno, con sus raíces, sus tallos y hojas. Dicen que en su 
desarrollo derrama bastantes hojas, que se convierten en abono y hasta matan las 
malezas.

También de las habas, Mario Carbajal Eulate (Sumaro) nos comenta que son un 
transmisor que capta los rayos solares y los lleva a la raíz, y allí se forman unas boli-
tas que es la urea, que es un gran abono para el trigo. 

Y en cuanto a los cultivos que demandan mayores nutrientes de la tierra, los sa-
beres brindados por las personas mayores entrevistadas no tienen un orden rígido 
sino que se adaptan al tipo de terreno, a las costumbres de las familias, a la diver-
sidad de cultivos y a los tiempos en que han llegado; como en el caso de las papas 
nativas (que es un cultivo ancestral) que se deben sembrar en sitios roturados y que 
hayan estado descansando varios años.

Después de sembrar papa en Anansaya, Pantipata, Parccotica y Sumaro, nos dije-
ron que siembran oca, por ejemplo en Sumaro dijeron que siembran la variedad de 
q’ello zapallo en papa khanu chakra o qollpo;  en Parccotica siembran juntos oca y 
añu en los terrenos que fueron de papa el año anterior; también pueden sembrar 
lisas o habas como nos dijeron en Paucarccoto, y así la tierra se recupera. En Anan-
saya dicen que el añu también se siembra en el terreno que se ha cultivado papa y 
en Sumaro dicen que después de la papa, ponen maíz. 

Después del maíz, en algunas zonas de Sumaro y Pantipata refirieron que sólo 
ponían trigo. En cambio Gerardo Arcos Chávez (Huambomayo) comentó que des-
pués del maíz se siembra trigo, frejol, arveja o tarwi. Según Alipio Gamarra Camar-
go (Huancancalla) cuando después del maíz hacen roce o queman, se pone k’usi, 
zapallo, calabaza y da buena cantidad. Pero también hay particularidades como en 
Huancancalla que nos dicen que el maíz challwanqa, que es de tostar, debe crecer 
en el mismo sitio que el anterior año porque si se siembra en otro lugar no da.

El trigo debe sembrarse, según Mario Carbajal Eulate (Sumaro), en donde se ha-
bía sembrado papa o también habas o tarwi. Y para Gerardo Arcos Chávez (Huam-
bomayo), el trigo produce máximo 3 años en la misma tierra. 

De la cebada, en Ocra, dicen que si después de sembrar habas y arvejas, se pone 
cebada, hay buena producción. Mario Carbajal Eulate (Sumaro) nos dice que des-
pués de sembrar cebada se debe poner habas para nutrir nuevamente a la tierra.

Tarpuy mita (tiempo de siembra)



96

Criándonos entre plantas y hombres

Primer aporque o lampeo. Chinchaypucyo.

Cultivo de papas en crecimiento. Paro, Parccotica. Flores de habas.

Flores de arvejas chicharrones.



97

Wiñay mita
(Tiempo de crecimiento)

En este capítulo describimos varios saberes que se utilizan en todo el periodo 
de crecimiento de las plantas. En estos meses se hacen los aporques y deshierbes, 
acompañados de costumbres laborales, rituales y festivas. También se realizan di-
ferentes cuidados para que las plantas crezcan bien, para prevenir y combatir la 
aparición de enfermedades y plagas que atacan a las plantas.

3.1.	HALLMAY (EL APORQUE)

“Saphintan wayachisanchis allpata kuyuchispaqa aswan wiñanampaq, mana 
saphinta wayacheqtinchisqa eqo yapunmanmi, manan wiñanmanchu, nitaq ru-
runmanchu”.

(Al remover la tierra, estamos aflojando la raíz para que crezca, si no lo haría-
mos el aflojamiento de la raíz, se hace enano y no crece, no produce). 

Mario Carbajal Eulate (Sumaro)

“Hamuyku lampawan hallmaq, chaymanatari, ninku aysaychis, aysaychis, ha-
tunmanta huch’uykama, llank’aq kayku llipin llaqtamasiykunawan, chaymanta 
t’inkayku Santurumaman, kinsa kutita, chaymanta chakranchiskunapaqpas ru-
runampaq saminchayku wahaspa kananpaq”.

(Después veníamos a lampear, luego decían jalen, jalen, desde lo más grande 
hasta lo más chico, trabajábamos con todos los vecinos, después t’inkabamos a 



98

Criándonos entre plantas y hombres

Santo Roma1 tres veces, así para nuestras chacras, llamándo a las semillas para 
que produzcan).

Juan Pallardel Chaiña (Sequiopampa, Anansaya)

Cuando la planta está creciendo se hace el hallmay o aporque. Se utiliza lampas y 
por eso al aporque también se le llama lampeo, con estas herramientas se jala tierra 
amontonando alrededor de la planta, para fortalecer la raíz y su crecimiento. Algu-
nos también utilizan otras herramientas como kuti, picos y el kituchi para limpiar el 
barro de la lampa.

Los agricultores de Chinchaypucyo saben que sin esto las plantas no producirían 
bien, y también la tierra necesita de este hallmay para fortalecerse y producir. Por 
eso el aporque también tiene señales con las que la naturaleza comunica que ya 
debe aporcarse, y también existen varios cuidados y rituales que se realizan como 
agradecimiento a la tierra y a las plantas. En Paucarccoto y Huancancalla, al mo-
mento del aporque del maíz arrancan las hojas grandes y secas desde la raíz, para 
que haya mejor producción, para que la planta crezca libre y con alegría. 

Algunos cultivos necesitan un solo aporque, pero otros requieren dos aporques, 
también llamados primera y segunda lampa. Esta segunda lampa también es deno-
minada kutiriy, y se realiza cuando la planta ya está grande. En el maíz se hace a tres 
semanas o un mes después de la primera lampa. En Paucarccoto nos dijeron que se 
realiza para que el viento no tumbe a las plantas.

3.1.1.	La naturaleza nos indica cuándo aporcar

“Chaymi ruwana intinpipuni, chaypaqya allinta qawana tiemputa, manan 
hallmanachu t’urupi. Manan qolla killapipas ruwanaqku, hunt’a killapin allin. 
May pachachus qawanchis hinaspa killa kashan kuskan t’anta hina, chayqa ma-
nan alliraqchu, qollaraqmi kashan, llank’anaqa killa hunt’a kashaqtinmi, chaymi 
ima mihuypas allin hunt’asqa lloqsin. Chaypaqmi allinta qhawana, manan aqna 
ruwanallachu nitaq sinchi ch’ullapipas, ch’aki p’unchaypin llank’ana”.   

(Se tiene que hacer en sol, para eso hay que ver el tiempo, no se debe apor-
car con barro. No se debe hacer en luna creciente, en luna llena es mejor. Cuan-
do miramos la luna está como un pan partido, en eso no está bueno, es tierno 
no más, se tiene que trabajar cuando la luna está íntegra, así salen los frutos 
bien maduros. Nos tenemos que fijar bien, no se debe hacer común ni tampoco 
con rocío abundante, se tiene que hacer en días despejados). 

Santiago Chávez Suni (Paucarccoto)

El testimonio anterior se refiere al frejol, pero esto de fijarse en las señales de la 

1	 Sobre Santo Roma, que es una denominación que le dan a la papa, ver la sección 5.1.6.



99

naturaleza se aplica a todos los cultivos. Estas señas son la forma en que la natu-
raleza se comunica con los agricultores y es importante tomarlas en cuenta, de lo 
contrario el trabajo no será tan provechoso. Ver la luna, tomar en cuenta el rocío, 
observar algunas plantas y animalitos. Pues los seres de la naturaleza se alegran 
o entristecen según van creciendo las plantas, y eso es contemplado por los agri-
cultores. Por ejemplo, en Parccotica nos contaron que cuando madura el haba, el 
pajarito llamado pikchulin silba de alegría, como diciendo: “Ya tendré mi comidita”. 

En Parccotica nos mencionaron varias señales que indican que viene la lluvia: 
cuando el toro muge, cuando las aves lasiwanas andan correteando y silbando, 
cuando las urpis silban, cuando canta el pajarito rit’i pichincho, cuando el río sue-
na. Algunas comuneras de Pantipata cuentan que si durante los meses de enero y 
febrero florecen las plantas turpay y wallpawallpa, quiere decir que los frutos de los 
cultivos todavía no han llegado a madurar.

En Anansaya, Huancancalla y Sumaro, dicen que no se debe aporcar en luna 
menguante porque puede deteriorarse la planta. A las habas se le caerían las flores; 
en los tubérculos como la papa, la oca y la lisa, sus raíces saldrían para afuera, pro-
ducirían allí y se malograrían. 

“Imaynan kanman papa hallmaypi utaq seqeypi ruwanaqa killa hunt’a ka-
shaqtin, sichus ruwanki wañu killapi chayqa papaqa hanch’itan rurun. Wañu 
killakunapiqa manachu hina imapas ruwakunmanchu”. 

(Por ejemplo la primera o la segunda lampa de la papa siempre se debe hacer 
en luna llena, si lo haces en luna menguante las papas producen menudas. En 
luna menguante no se puede hacer casi nada).

Samuel Chacón Béjar (Sumaro)

Sin embargo, en Huambomayo, Pantipata y Parccotica, dicen que con la papa 
tampoco se puede aporcar en luna llena, pues las raíces crecen para afuera, lo me-
jor es en luna creciente. En Chinchaypucyo, Huancancalla y Paucarccoto, nos dijeron 
que para aporcar el maíz es mejor hacerlo cuando la luna está creciente. Nicolasa 
Tupa Salas (Paucarccoto) dice: “Hacen cuando la luna está media, no en llena, si es 
que aporcas en luna llena la producción es pésimo y el grano mismo es muy chupa-
do, cuando aporcas en media luna la producción es buena. Además cuando aporcas 
en luna llena aparece el hongo pacorma, no hay forma de curar”. 

Hay señales específicas para algunos cultivos, por ejemplo el crecimiento de al-
gunas frutas. Según Santiago Chávez Suni (Paucarccoto) y Vicente Huanccollucho 
Acuña (Parccotica), cuando hay bastante fruta, como capulí, durazno y tuna, se dice 
que no va a haber papas porque se contradicen con esas frutas. También en Parcco-
tica, dicen que en la etapa de floración del añu y la oca, si florece bastante se sabe 
que habrá harto fruto.

Wiñay mita (tiempo de crecimiento)



100

Criándonos entre plantas y hombres

3.1.2.	Pidiendo permiso; los rituales

“Hallmay wichaypeqa churakunmi iskay kuka k’intu mañaykuspa manaraq 
llank’ayta qallarishaspa”.

(En la época del aporque también pones un par de k’intus de coca como 
quien pide permiso a todos y luego inicias la labor). 

Ángel Huamán Concha (Ocra)

Para realizar el aporque también se pide permiso a la Pachamama, los apus y a las 
plantas mismas. Estos rituales son la forma en que las personas se comunican con la 
naturaleza, en una relación de mucho respeto y agradecimiento a todos los seres que 
nos proporcionan alimento. En Ocra nos cuentan que durante el aporque de papa se 
sahumea con incienso, coca y llama untu. Lo mismo se hace con otros cultivos, desde 
la palta de Ivin en Pantipata a la papa de Llaullicancha en Huambomayo, en este últi-
mo nos cuentan que se t’inka con la chicha al momento de hacer el aporque.

“En la parte alta está muy bueno, al suelo de la tierra se debe agradecer y ha-
cer humear con incienso o con coca y trago, así siempre hago, así para sembrar 
también lo hago humear por abajo del terreno diciendo: ‘Madre tierra dame 
buena producción’, igual para la primera lampa y segunda lampa. Cuando cae 
la granizada también lo hago humear por abajo diciéndole: ‘No te vas a asustar 
madre maíz de San Martín2’, así lo llamo hasta tres veces diciéndole ‘hanpuy 
hanpuy’ (retorna, retorna)”.

Santiago Chávez Suni (Paucarccoto)

Antes, hacían coincidir el aporque con el 2 de febrero, día de la Virgen Purificada3.

3.1.3.	La organización del trabajo

“Ñaupaq chakra llank’aykunapi huk qollanan kak, ñaupanku rik. Qaywaqa ka-
ran qhepa tukuy rikya, chunka kanku chayqa qhepa tukuy kakya qaywa kak. Lla-
pankupas manchakuqku qollanatan, pay sayayuqtinqa llapankun tatiqku. Chay 
samaypiya tinyaqku qenata waqachiqku, chaymantaya qollana qallariyllaqtaq 
llipikuya qatiqku chaynallatataqya samallaqkutaq hukmanta, chaytaqa kama-
chiq qollanaya, sayk’uspa weqaunin nanaqtin”.  

(Antes en los trabajos de la chacra había un capitán, el que iba adelante. Y el 
último era llamado qaywa, si eran 10, el último era qaywa. Todos le tenían res-
peto al capitán y si él se paraba todos dejaban de trabajar. Allí en ese descanso 
tocaban su tinya y quena, de allí comenzaba el capitán y todos le seguían y de 

2	 Sobre San Martín, el patrón del maíz, ver la sección 5.1.5.
3	 Sobre Virgen Purificada, ver la sección 5.2.2.



101

nuevo descansaban, eso lo decidía el capitán, según sentía que ya se cansaba, 
cuando le dolía la cintura).

Ángel Huamán Concha (Ocra)

El trabajo de la chacra estaba bien organizado, todos debían respetar su lugar 
para favorecer el trabajo. El que iba adelante era llamado qollana o capitán, con 
una función de guía, los demás le seguían y ninguno podía pasar al de adelante ni 
retrasarse. Para ser qollana tenía que ser el más hábil en el lampeo y por eso guia-
ba, determinando los tiempos de descanso según su propio cansancio. El que iba al 
final era el qaywa, que complementaba la función del qollana, cuidando que nadie 
se retrase y cuidando que todos estén trabajando bien. En Ocra nos contaron que 
en el aporque de la papa había una distancia de “3 lampas” entre cada trabajador, 
ninguno podía pasar al otro. 

Es pues una lógica colectiva y no competitiva, tomando en cuenta las habilidades 
y la fuerza de cada uno, respetando a los mayores y a los jóvenes. Actualmente esto 
ha disminuido por las influencias modernas.

“Chakra llank’ayqa manan llallinakuychu kaq machuwan waynawan, manan 
kallpa kaqllachu, waynakunawan machukunawan man kallpata tupachiswan-
chu.  Mayqenchus chayta ruwaqku multanakuqkun, icha ukyay yachaqkuna huk 
botella tragupaq llapanku ukyanankupaq chaymi karan multanakuy, chayllapas 
ñama riki paymantaña lloqsin qolqin. Chaytaqa ruwaq qollanan llallipakuktinku 
chay raykuya aqna kasukuy karan, manan pipas pitapas llallipakukchu chayqa 
karan aqnapunin kasunakuy kananpaq”.   

(El trabajo de la chacra no era competencia entre el viejo y el joven porque 
las fuerzas no son iguales, los viejos con los jóvenes nunca pueden medir las 
fuerzas. Si alguien se atrevía a hacer eso se le cobraban multas. Si sabían tomar 
una botella de licor, para que tomen entre todos, eso era la sanción, eso ya le 
costaba comprar con su dinero. Eso sucedía cuando alguien pasaba al capitán, 
por eso se mantenía ese orden, nadie podía pasar a nadie o ganarle, eso era 
parte del orden y del respeto).

Demetrio Ramos Choque y Lucio Huamán Concha (Ocra)

3.1.4.	Llauchiy (el deshierbe)

Después de realizar el aporque se hace el deshierbe, llamado llauchiy o qoriyay. 
Esto lo hace cada uno en su chacra, con segadora o ichhuna, arrancan las malas 
hierbas para que la planta pueda crecer sin que esas hierbas le quiten espacio, sol 
y alimento. Las hierbas arrancadas son colocadas en el mismo lugar para que se 
conviertan en alimento de la tierra y sirvan como abono a la planta. 

Wiñay mita (tiempo de crecimiento)



102

Criándonos entre plantas y hombres

Laguna de Mandorqocha en los límites de Chinchaypucyo con Huanoquite. La laguna atraía la lluvia.

Cultivo de tarwi en florecimiento.El fruto de la calabaza.



103

3.2.	PARTICULARIDADES DEL APORQUE Y 
DESHIERBE SEGÚN CADA CULTIVO

Cada planta requiere un cuidado especial, algunas necesitan dos aporques, otras 
sólo uno, algunas basta con deshierbarlas, otras requieren todo eso junto. 

Calabaza: El primer aporque se realiza entre octubre y diciembre, el segundo 
entre noviembre y enero. Aporcan junto al maíz, incluso a veces esta planta trepa a 
los maíces que le sirve como soporte; pero también resulta como mala hierba para 
el maíz. En Chinchaypucyo y Sumaro nos recordaron que a la calabaza, el zapallo y 
el k’usi, se les debe aumentar guano cuando están arrastrándose por el suelo.

Frejol: Se deshierba y aporca junto al maíz. 

Haba: La primera lampa es entre noviembre y diciembre, cuando ya han creci-
do las ramas del haba. La segunda lampa se hace un mes después, incluso hasta 
febrero y marzo. Se utiliza lampa y kituchi, trabajan de 2 a más personas, según la 
extensión del terreno. En Parccotica dicen que se necesita de 8 a 10 personas. Al 
mismo tiempo se realiza el deshierbe.

Maíz: El primer aporque se realiza a un mes y una semana después de la siembra, 
esto es entre setiembre y diciembre, según la comunidad y el sector. Por ejemplo en 
el anexo Ivin de Pantipata se hace hasta enero. 

La segunda lampa o kutiriy puede ser entre octubre y enero, se realiza tres se-
manas o un mes después de la primera lampa, cuando la planta ya está grande. En 
Paucarccoto nos dijeron que se realiza para que el viento no tumbe a las plantas. El 
deshierbe se realiza entre enero y marzo. 

Los cultivos que se siembran asociados al maíz, se aporcan junto a este, como las 
lentejas en Huancancalla, o la kiwicha en Pantipata y Sumaro.

Tubérculos: Para estas plantas se usaba lampa y santi. Actualmente usan algo 
similar al santi pero de metal, soldado a la misma lampa.

•	 Achira: Feliciano Cabrera Carbajal (Ivin, Pantipata) explica que la achira se tra-
bajaba como la papa, cuando crece se aporca y luego se deja hasta que madu-
ra en el lapso de un año.

•	 Añu y Oca: El primer aporque se realiza entre noviembre y enero. El segundo 
aporque al mes siguiente. 

•	 Lisa u olluco: Se aporca en diciembre y febrero. Según Zenón Mescco Huam-
potupa (Anansaya), el añu, la oca y las lisas se debe sembrar antes de la papa, 
para hacer coincidir la segunda lampa con la primera lampa de la papa.

•	 Papa: El primer aporque en algunos sectores lo hacen entre noviembre y 

Wiñay mita (tiempo de crecimiento)



104

Criándonos entre plantas y hombres

diciembre, otros por enero y febrero. En Parccotica, anexo Llaullicancha de 
Huambomayo y sectores como Qocha de Sumaro; se realiza la segunda lampa 
entre diciembre y marzo, pero en otros anexos como Tizabamba de Pantipata 
sólo se hace una lampa.

Una muestra de la diversidad de papas cultivadas se aprecia al momento de su 
florecimiento. Cada variedad florece diferente, por ejemplo la papa imilla flo-
rece azul, qompis blanco y las papas lorama, boli y khuchi aka florecen rosadas.

Trigo y Cebada: Sólo se realiza el deshierbe o qoriyay entre enero y marzo. En 
Paucarccoto dicen que cuando hay suficiente humedad, se puede arrancar las hier-
bas desde la raíz.

Plantas que no se aporcan: En Sumaro nos contaron que el garbanzo y la arveja 
no se aporcan, sólo se realiza el deshierbe. En Ocra, Anansaya y Sumaro dicen que a 
veces se aporca el tarwi, pero a veces no, según como esté creciendo.  

3.3.	EL TRABAJO ES UNA FIESTA

3.3.1.	La qhaswa

“Sara hallmaypiqa ruwakuk qenawan, tinyawan, q’ala chaykunaya unayña 
chinkapushan. Llapan chaywanya sara hatunta wiñaq allintataq ruruq, kunanqa 
mana para kaqtin, manan iman kananchu ñaupaq hinachu. Ñaupakqa huk ray-
mita hinan, takiyoq, tusuyoq q’ochukuymanta. Huk sarata p’akiruspa tusuyuqku 
maywirikuspa chaywan p’ananarikuspanku”.    

(El aporque del maíz se hacía con quena y tinya, todo eso se ha perdido hace 
mucho tiempo. Con todo eso el maíz crecía grande y producía bien, ahora con 
lo que no hay la lluvia, no produce igual que antes. Le hacíamos una fiesta, 
cantábamos y bailábamos en alegría. Rompiendo una planta de maíz, bailaban 
sobándose y moviéndose con él).

Gerardo Arcos Chavéz (Huambomayo)

Para que el trabajo se haga bien se realiza con música y alegría, como una fiesta. 
Eso es lo que llaman la qhaswa. Esto se realiza para que la gente esté feliz y así trabaje 
mejor, pero también para que estén felices las plantas y la tierra. Como varios apor-
ques coinciden con la época de carnavales4, las qhaswas están ligadas a esa fiesta. 

La música de la qhaswa es con tinya y quena, al compás de estos instrumentos se 
baila. Mario Carbajal Huamán (Chillcaccasa, Pantipata) cuenta que los músicos eran 
hurk’ados. Lorenza Puma Chaucca (Sumaro) dice que los niños también ayudaban 

4	 Sobre carnavales ver la sección 5.3.1.



105

en este trabajo a los mayores, y añade que no todos hacían la qhaswa igual: “Algu-
nos de los que trabajaban en cantidades, el aporque lo hacían con quena y tinya, 
pero los que trabajábamos poco no lo hacíamos. Para que hagan como una fiesta 
se preparaban bastante chicha y licor, los pobres que trabajábamos poco ya no ha-
cíamos así, todo dependía de las posibilidades de las personas, algunos trabajaban 
harto y algunos poco”. 

Sabino Tecse Huayllas (Huambomayo) nos cuenta que en las tardes, después del 
aporque del maíz, las señoras que cargaban la merienda también bailaban sobándo-
se con las plantas. Sacaban las plantas de maíces que estaban k’iski (tupidos) y aga-
rrándolas con la mano, bailaban varones y mujeres, moviendolas de un lado para 
otro; bailaban cantando canciones de carnaval. Esto también cuentan en Huancan-
calla, y Luisa Mejía Victoria (Chinchaypucyo) dice que cuando en la segunda lampa 
se rompía el mejor maíz, se lo ponían a la cintura o se lo amarraban con algo como 
un pañuelo y alegres estaban cantando y bailando. En el anexo Pumahuanca de 
Pantipata cuentan que antes, en la segunda lampa del maíz cantaban “Wiphala”.

Esa temporada también es de florecimiento y por eso solían recoger flores de 
varios colores, que echaban alrededor de las chacras. Esto cuentan en Parccotica.

“Compadres, comadrespinqa t’ikata apamunku, pallaruspa asqata apamunku 
imaymana t’ikakunata rosaduta, q’elluta, pukata. Chay t’ikakunata kanayunku, 
chaywan chakrata allpata t’akamunku, chaymanta ripukunku. Ñaupaqkunaqa 
compadres comadrespi t’akamuqku t’ikakunata llapan chakra muyuyta, 
panpantinta, q’osñichiqkutaqmi incienshuyoq, kukayuqwan”.   

(En la fecha de comadres y compadres traían flores, recogiéndolas en canti-
dades de todos los colores, rosadas, amarillas, rojas. Todas esas flores las que-
maban y con eso echaban a los terrenos de las chacras, luego se iban. Antes, en 
compadres y comadres ponían flores a todo el rededor de la chacra de la papa, 
y hacían humear con incienso y coca). 

Vicente Huanccollucho Acuña (Parccotica)

3.3.2.	Las wankas del aporque

“Papa hallmayta ruwaspankuqa tinyawan, qenawanmi ruwaqku, chaymanta-
pas wankaqku iman chakra takiykuta, kunanqa manañan qenata utaq tinyata-
pas waqachipunkuchu, manañataqmi wankaytapas yachankuñachu kay qhepa 
wiñaykunaqa, chayraykupascha kay pachakunaqa sinchi huk hina kapushan”. 

(Cuando hacían la segunda lampa de papa lo hacían con música de tinya, que-
na y realizaban sus wankas, ahora ya no utilizan quena ni tinya, tampoco la nue-
va juventud ya saben wankar, por eso los tiempos están bastante cambiados).

Agripina Mendoza de Carbajal (Chinchaypucyo)

Wiñay mita (tiempo de crecimiento)



106

Criándonos entre plantas y hombres

Al igual que en la siembra, durante el aporque también hay wankas, los cantos 
que se hacen en el momento antes de comer la merienda. El testimonio anterior 
relaciona los cambios climáticos actuales al olvido que se está haciendo de estas 
tradiciones, pues la música y el canto también eran una forma de alegrar a la natu-
raleza.

Son cantos que describen el trabajo agrícola, algunos dicen que se acompañaban 
con tinya y quena, Santiago Chávez Suni de Paucarccoto dijo que usaban lawata. 
Las mujeres wankaban desde las lomas y los varones tenían que contestar con el 
chihuy. Varios comuneros nos contaron que sólo se wanka en el aporque de la papa 
y del maíz, no de otros cultivos. Antes esto era muy común, pero ahora ya casi no 
se realiza. 

Wanka de primera lampa de maíz:

“Sarata hallmakushani qoraqorallata
kaychu kaychu chakrachayki
wallch’u wallch’u chakrachayki
rumi ranra chakrachayki
alqokiska chakrachayki”.

(Aporco maíz entre hierbas no más
esto, esto es tu chacrita 
tu chacrita sin forma
tu chacrita pedregosa
tu chacrita con alqokiska). 

Victoria Gallegos Paile (Sumaro)

Wanka de segunda lampa de la papa:

“Qheswa sach’aq rurun
urpillay ruruqma kashanki
puna sach’aq rurun
urpillay ruruqma kashanki
yau yau yauuu
wawayaya wawayaya
wawayayay wawayayayauu
sumaqchallata laymiykapuwaychis
sumaqchallata laymiykapuwaychis”.

(Pepa del árbol de la quebrada  
gracias, habías producido, 
pepa del árbol de la puna 
gracias, habías producido 
oye oye ooooye
wawayaya wawayaya 
wawayayay wawayayayauu 
despacito trabajenmelo el layme 
despacito trabajenmelo el layme).

Cornelia Huillca Tumi (Pantipata) 

En Pantipata, mientras las mujeres wankaban y los varones respondían con el chi-
huy, había un personaje llamado “servicio” que se encargaba de distraerlos, com-
pletando este juego colectivo, como describe Teófilo Umeres Pauccar:

“Para la segunda lampa de la papa, las señoras hacían el wankay, cuando 
llegaban con la merienda, el servicio te levantaba de los pies y los varones les 
respondían con el chihuy: ‘Ñawparayyyki mamayyy’ (Te adelanté mamá). Otra 
forma de responder era: ‘Ñawparayki señoray allinraqchu kashanki chikucha 
kashaqtiy uywawarankichu’ (Te adelanté señora, estarás bien todavía, cuando 
era chiquito acaso me criaste). Así el servicio les sobaba, diciendo: ‘Chihuy, chi-



107

huy’, les jalaba de los pies al momento que las señoras estaban haciendo el 
wankay con la chicha en la mano, tratando de perjudicar o distraer para que 
dejen el chihuy. Si lo lograban distraer, les sobaban. Las señoras también allí de-
cían: ‘Noqa yau maqtillo uywarayki warmachata yachachirayki’ (Oye jovencito, 
yo te he criado desde chiquito y te he enseñado todo)”.

3.4.	CUIDADOS DE LAS PLANTAS

3.4.1.	Las plantas se resienten

“Lakawititaqa qawana mana parashaqtinmi, ch’akipi mana parashaqtin, 
ichaqa haykunki parashaqtin, chayqa manan allinchu, qayllallamanta phata-
rapun, utaq q’illuyarapun ch’akiruspan urmarapun rurunkuna, chaytan ninku 
susurapun nispa, haykunaqa ch’aki kashaqtinmi. Ch’akipunqa noqanchis 
q’ellchasanchis rayku”.  

(A la calabaza se le puede mirar cuando no está cayendo la lluvia, en seco, si 
entras cuando está cayendo la lluvia se malogra, se revienta de canto, se vuelve 
amarillo y se le caen los frutos, le decimos susurapun, se debe entrar cuando 
está despejado. Se seca por lo que nosotros causamos, lo contaminamos).

Gregorio Chacón Lloqque (Racrarumi, Chinchaypucyo)

También hay plantas que suelen “resentirse” si uno no las trata bien o no respeta 
ciertas costumbres, por ejemplo la calabaza. De ésta cuentan que con riego es una 
planta perenne y produce en cualquier época del año, a esa calabaza perenne le 
llaman “auki lakawite”. Gregorio Chacón Lloqque (Racrarumi, Chinchaypucyo) dice 
que si en la chacra se mide el tamaño de la calabaza con la mano, se malogra o se 
pudre, no se puede medirla con la mano, para expresar su tamaño sólo se debe 
decir “ya está como para comer”. Incluso cuando se le mira mucho su fruto se des-
prende, y si lo señalas con cuchillo se raja de por sí. Feliciano Carbajal Ccarhuachín 
(Cconcahuaylla, Sumaro) añade que las calabazas y el zapallo se aporcan con cuida-
do, pues si la tierra llega a aplastar sus hojas, la planta se descompone.

Al aporcar hay que tener mucho cuidado, en el caso del maíz se cuida de no 
dañar las plantas, en caso de dañar alguna, había que pedirle disculpas, como nos 
cuenta Adrián Rodríguez Mejía de Huancarpata, Sumaro:

“Pichus sarata qonqayllamanta p’akiruq chayqa, samaypi sayarachiqku sara-
taqa chaypin t’inkapuqku sarakunaq sutinta oqariyuspanku”.  

(Si alguien rompía de casualidad el maíz, en el descanso paraban ese maíz y 
lo t’inkaban levantando el nombre de los maíces).

Wiñay mita (tiempo de crecimiento)



108

Criándonos entre plantas y hombres

También hay que tener cuidado de no entrar a la chacra cuando hay rocío, pues 
plantas como el tarwi y el frejol se resienten y ya no producen bien. Eduardo Cruz 
Huamán y Dionisio Valdez Huayaconsa de Ocra, lo explican sobre el tarwi: “Cuando 
está en floración no se debe entrar, cuando hay rocío, si es que entran pueden cau-
sar decaimiento de las flores y las vainas no se forman bien”. 

3.4.2.	El caso de las frutas

“Chaymantapas q’osñichikmi kayku t’ikashaqtin allin t’ikananpaq mana as-
tawan urmanampaq ima, chaymantapas mana uywakunaq mihurapunanpaq 
ima, incienshutapas kikin sach’amanmi warkuyku, wataspa chay q’apaya allinta 
kallpachan sach’akunata”.    

(También humeábamos en la floración para que florezca, para que no se caiga 
más su florcita, también para que no lo coman los animales, también el incienso 
lo colgamos al mismo árbol amarrado, porque ese olor alimenta a los árboles).

Lucio Ccallo Toromanya (Ivin, Pantipata)

Los frutales tienen sus propios cuidados. En Ivin (Pantipata) dicen que la palta se 
cultiva con riego, no es como otras frutas que pueden crecer sin riego. Cuando está 
produciendo se le hace el t’inkasqa y se hace humear los árboles porque dicen que 
de ese humo se alimentan los frutales.

También nos comentaron que un secreto para que produzcan bien consiste en 
amarrar un animal muerto en los árboles de lúcuma y palta; ya sea perro, chancho 
o algún animal silvestre. Lucio Ccallo Toromanya también explicó que existen paltas 
machos y paltas hembras:

“Huk paltakunapas kanmi mana ruruq, chaytan ninku orqon nispa, paltaku-
naqa chaykunaqa sapallankun kanan chay ruroq paltaykunaqa chinan kanku. 
Orqokunapis t’ikanmi ichaqa manan rurunchu. Tarpukutin wiñaqtinraqni orqo 
kasqa yachakun mana ruruqtin chayraqya yachakun”.

(Hay otras paltas que no producen, dicen que son machos y tienen que estar 
solos, las que están produciendo son hembras. Los machos también florecen 
pero no dan fruto. Se planta la planta y recién se sabe cuando crece, si da frutos 
es hembra y si no da es macho).

En caso de la chirimoya, en Huancancalla explican que cuando la planta ya está 
vieja, durante agosto y setiembre se poda con machete para que brote nuevamente. 

3.4.3.	Los parientes silvestres

En esta época de crecimiento también brotan las plantas silvestres que son 
parientes de las que cultivamos, estas también nos sirven como señales y a ve-



109

ces como alimento, como la ayala (quinua silvestre), papa araq, machoq lisasmin, 
hat’aqo, entre otros5. Algunas de estas plantas crecen en las chacras o cerca de los 
cultivos, indicándonos que ese sitio es bueno para cultivar esa planta, por ejemplo 
la husk’a (tarwi silvestre). También están otras plantas que no se consumen, que 
nos recuerdan que han sido los abuelos y abuelas de las plantas que actualmente 
consumimos, pero estas silvestres aún no están domesticadas; como la q’era que 
es un pariente del tarwi pero que sólo crece en las laderas, la k’ita lenteja y la atoq 
arveja que crecen en los arbustos, la atoq papa que crece en el valle donde no se ha 
removido la tierra por muchos años o también debajo de los árboles, y la atoq oca 
que también crece dentro de chacra.

3.5.	PELIGROS Y ENFERMEDADES DE LAS PLANTAS

“Ñaupaq kausayqa allin karan mihuykunapas hatuchaq hinaspapas askha tri-
gupas, sarapas, huk mihuykunapas; manataq onqoykunapas karanchu. Parapas 
paraq paranallanpi llanp’ullatataq kunan watakunataq mihuykunapas pisillaña 
ruruyninpis onqoykunaq rihurimuskanwan hinallataq uywakunapipas noqan-
chis runakunapipas”.

(Antes era mejor la producción, los alimentos eran de calidad y cantidad, tri-
go, maíz, y los otros alimentos han sido igual; no había enfermedad. La lluvia 
llovía en su momento y suave; pero hoy en día la producción es poca con las en-
fermedades que en los últimos años han aparecido que afectan a los animales 
y a los seres humanos).

Adrián Rodríguez Mejía (Huancarpata, Sumaro)

Pero así como la naturaleza nos brinda mucho, también puede afectar nuestros 
cultivos, la cantidad de lluvia, la granizada, varios insectos, animales y enfermeda-
des perjudican a la chacra. Para estos problemas también se recurre a la misma 
naturaleza para saber lo que va a pasar y así prevenir o combatir los peligros. 

Algunos dicen que antes no había todos estos peligros: “Antiguamente a los sem-
bríos  no atacaba ninguna clase  de enfermedades a los cultivos de trigo, papa” dice 
Pascual Gallegos Almirón (Huañec, Sumaro). Varios pobladores de Chinchaypucyo 
nos explican que con el cambio climático, con los químicos que se usan en la cha-
cra y las nuevas tecnologías; hay un desequilibrio que hace crecer los peligros, se 
incrementan las enfermedades o alteraciones climáticas, y aparecen nuevas enfer-
medades. Quizá porque ahora muchos ven las curaciones individualmente, sólo en 
la planta dañada, pero no con la consideración de que la naturaleza es un todo, un 
ecosistema y por ello se debe mirar una curación integral y tratar todo. 

5	 Sobre usos de estas plantas silvestres ver la sección 6.3.2. 

Wiñay mita (tiempo de crecimiento)



110

Criándonos entre plantas y hombres

3.5.1.	Ausencia de lluvia

“Mana paraqtinqa kaqllan muhu allpaq pachampi maychus allpaq mik’i kanan 
kama, sichus ñaupaqta lloqsimun chaymantataq usarirullantaq para, habasku-
naqa ch’akiy ch’akishanña maynin kutiqa muhun phatapun hank’a hina llapan. 
Chayqa manaya ima chakrapi llank’asqapas kanchu, kay tiempowan, ñaupakqa 
tarpuqkayku kaq tarpuna wichaypi, parapas chayamoq kaq wichaylla”.

(Si no hay lluvia la semilla sigue igual debajo de la tierra hasta que haya hu-
medad o si sale antes y después se escampa la lluvia, las habas están a medio 
secarse, hay veces la semilla se revienta. Totalmente nos está perjudicando el 
clima en los trabajos de la chacra, porque antes sembrábamos en su momento 
oportuno y las lluvias también caían en su temporada). 

Juan Pallardel Chaiña y Zenón Mescco Huampotupa (Anansaya)

La lluvia es muy importante para los cultivos, por eso se toma muy en cuenta las 
señas que indican si se atrasa o se adelanta, y se realizan rituales para que llegue o 
vuelva la lluvia, y son los niños quienes piden al cielo que venga la lluvia. En estas 
ceremonias se combinan lo religioso con lo ancestral. Fausto Puma (Sumaro) dice 
que para que sea un año de sequía, se fijan en el ave llamada chaka ruwaq, que vive 
al borde del río, si es que cantaba no caía la lluvia. 

En Huambomayo dicen que si deja de llover el trigo se seca, su raíz se vuelve 
como una tarántula o apasanka, le llaman apasankarunmi (se ha vuelto como tarán-
tula). Entonces hay que sembrar de nuevo. La quinua es otro cultivo muy sensible 
a la falta de lluvia. En Anansaya también indican que si la lluvia se atrasa malogra la 
siembra de la quinua.

¿Y qué hacer cuando no hay lluvia?

“Mana para kaqtin suyaykun hamunanta utaq lloqsiq kayku para mañakuq 
misericordiaspa khuyapayakuyta mañakuspa chaymantapas orqomukmi kayku 
santukunata inlishamanta chaytan apaq kayku puricheq, kaqllaqtaqmi warmay-
kuta paykunaq mañakamunanpaq, paykunaqa inosentillasaq kanku. Kunanqa 
llapan chaykunatan qonqapunku”. 

(Cuando no había lluvia estábamos esperando que venga o salíamos a pedir 
misericordia, sacábamos santos del templo y los llevábamos en procesión, man-
dábamos a nuestros hijos para que ellos lo pidan, porque ellos son inocentes. 
Ahora todo eso se olvidaron). 

Sabina Troncoso Chaucca (Sumaro) 

Pedir misericordia era labor de los niños. Salomé Gallegos Linares (Sumaro) cuen-
ta que el ecónomo del templo juntaba a los niños para que realicen este ritual. San-
tiago Chávez Suni (Paucarccoto) cuenta que en Huancancalla llevaban en procesión 



111

a la Virgen Asunta6, y los niños iban gritando: “Misericordia taytay, unuykita paray-
kita apachimayku” (Misericordia señor, mándanos tu agua, tu lluvia); acompañados 
con música de banda y él leía pasajes de la Biblia relacionados con el agua. “Eso lo 
hacíamos dos a tres veces en las noches. Había años que apenas cuando se arregla-
ba la Virgen en su anda, amanecía con la lluvia y ya no se sacaba en procesión, pero 
había años que se sacaba varias tardes, hasta que lleguen las lluvias”.

El mismo Santiago Chávez Suni nos cuenta que en Huambomayo y Huancancalla 
también hacían t’inka a los apus, pidiendo la lluvia: “Mandor, Ichuqocha, Ankas, 
Sombreruyoq inka, unullaykita paraykita apachimayku. Apu Willkawaman kay pa-
chatierraykita sumaqta q’emirimunki, qorivaraykiwan qolqevaraykiwan kay pacha 
urayman thuniyta munashan, wichaymanya q’emirimankiku” (Mandor, Ichuqocha, 
Ankas, inca Sombreruyoq, mándanos tu agua y tu lluvia. Apu Willkawaman protege 
esta tierra, sostennos bien, con tu vara de oro y tu vara de plata, esta tierra quiere 
derrumbarse para abajo, sostennos para arriba).

3.5.2.	Las lagunas que atraen la lluvia

“Rinku kachi kargata apaspa. Chaytan winchuyunku p’uyñuchapitaqmi or-
qomunku unuta chayta apanku chiyachinku Qonchakalla kama. Sapa mana pa-
raqtin rinku caballunkupi phawashaspalla Qonchakallaman chiyaqtikuqa qhe-
pankuta para chiyan”. 

(Van llevando cargas de sal, eso lo echan, recogen agua en un cantarito y eso 
llevan hasta Conchacalla. Cada vez que no llovía iban pues, en sus caballos a 
toda carrera hasta Conchacalla, llegaban y en seguida venía la lluvia). 

Francisco Huamán Valdez y Juan Pallardel Chaiña (Sequiopampa, Anansaya)

En la parte alta del distrito, en los límites con el distrito de Huanoquite, existen 
tres lagunas que según cuentan, tenían el poder de hacer llover. Las lagunas Ichuqo-
cha, Anqas y Mandor son consideradas apus, cuando faltaba la lluvia subían hasta 
allí, recogían agua de la laguna o arrojaban piedras o sal adentro, en ambos casos 
tenían que retornar corriendo porque de inmediato el cielo se cargaba y caía lluvia y 
granizo. Mariano Huayllas Ccarhuachín (Anansaya) cuenta: “Apenas cuando nos es-
tábamos acercando a la laguna se comenzaban a formar neblina negra y olas que se 
movían, cuando te acercabas cada vez más el agua comenzaba a sonar, queriéndote 
jalar. De repente se formaban olas y sonaba salpicándote todavía”.

No sólo los de comunidades cercanas iban a las lagunas, sino también los de 
Chinchaypucyo, que llevaban el agua para echarla en el río Ch’eqemayo. En Huam-
bomayo cuentan que llevaban agua de la laguna para echarla hasta el río Apurímac, 
en el sitio llamado Tinkoq, que está en el encuentro de dos ríos. En Anansaya dicen 

6	 Sobre Virgen Asunta ver la sección 5.2.4.

Wiñay mita (tiempo de crecimiento)



112

Criándonos entre plantas y hombres

que hasta los de la comunidad de Conchacalla, en el distrito de Anta, subían a lla-
mar la lluvia en estas lagunas. 

Dicen que esto sucedía porque las lagunas son seres vivos. Gerardo Arcos Chávez, 
Natividad Gonzales Gamarra y María Chávez Gonzales (Huambomayo), recuerdan 
que si alguien mataba a las qellwas (aves), se molestaban las lagunas y la tierra, que 
enviaban rayos y granizo, la gente tenía que huir corriendo. Y es que “era sagrado, 
por eso no aceptaba que hagamos estas cosas”. También informan que por eso se 
hacía un alcanzo a la laguna, haciéndolo humear con kukak’intu, llama untu y wi-
raqoya.

Pero estos secretos ya no se aplican en la actualidad, porque se ha perdido el 
respeto, y porque con las tendencias modernas de que todo produzca, se comenzó 
a criar truchas en las lagunas. Esto ha sido como domesticar las lagunas, que encima 
ahora ven gente constantemente en la zona, lo que las ha vuelto mansas y ahora ya 
no se puede recurrir a ellas cuando falta lluvia. 

“Kunanqa chay qochaqapiqa churapunku challwakunata, runakunapas ñataq 
ñataq haykunku. Chay kutikunaqa chay qochakunamanqa manan pipas haykuk-
chu, wak’a qochakunan karan, manan uywakunaqpas chiyanan, aswanraq runa-
qa ichaqa pisillaraqya karanku, kunankunaqa qhawaq sapakutinya rinku, chay-
kunawancha manaña k’itachu”.  

(Ahora en esa laguna han sembrado truchas y la gente entra cada rato. Pero 
esas veces a esas lagunas nadie entraba, eran consideradas sagradas, no llegaba 
ningún animal, ni gente, porque eran pocos, pero ahora se van a mirar, con todo 
eso se ha amansado). 

Lucas Mescco Huampotupa y Juan Pallardel Chaiña (Anansaya)

3.5.3.	Soqra (aguachinamiento)

“May watan ch’aki wata may watantaq sinchi para chaypas manan kanchu 
allin kuhichu. Sinchita paraqtinqa soqrarapunmi”.

(Hay años que es de sequía, hay años también que cae mucha lluvia y no hay 
la cosecha. Cuando cae mucha lluvia se aguachina).

Fausto Puma (Sumaro)

Y cuando por el contrario hay mucha lluvia, tampoco es bueno para los cultivos, 
porque hace crecer malas hierbas que perjudican al cultivo, y hasta pueden llegar a 
podrirse. Por eso es importante leer las señales de la naturaleza para poder prevenir 
esto.

Salomé Gallegos Linares (Sumaro) explica que mucha lluvia daña a la cebada y al 



113

trigo, la planta se seca y le llaman soqra. La cosecha se pierde pues los granos salen 
muy chupados. Luisa Mejía Victoria (Chinchaypucyo) explica que si hay mucha lluvia 
el maíz se vuelve amarillento o crece sin choclo, lo que es llamado “urwalla” (vacío, 
sin fruto).

La mucha lluvia también perjudica a la oca, frejol, haba y tarwi. A tubérculos 
como la papa y al año les da la tapura, que es cuando las papas se pudren. Para 
evitarlo, Mariano Huayllas Ccarhuachín (Anansaya) nos dice que hay que cosechar 
en ese momento, antes de que se pudra.

Para frenar los problemas de la mucha lluvia, en el anexo Sauceda (Parccotica) 
y en otras comunidades, cuentan que en el cultivo de habas, maíz o trigo, abren 
zanjas por el canto o del medio hacia los costados, a eso le denominan “wayan”. 
Pero en Sumaro, Seledueño Gallegos Puma dice que el trigo aguachinado ya no se 
puede curar. También en esta comunidad nos contaron que antes en la calle pinta-
ban una cruz con carbón, para que no llueva mucho, costumbre que sólo algunos 
mantienen.

Con demasiada lluvia también crecen muchas hierbas que resultan perjudiciales 
para los cultivos, por eso se hace el deshierbe. En Sumaro nos explican que al trigo 
le rodean el nabo, la sillkiwa o p’irka, ichu qora, willk’u, chikchipa, huacatay, cere-
zuela, avena. En el caso del maíz, Feliciano Carbajal Ccarhuachín (Cconcahuaylla, 
Sumaro) enumera el ruphu, silkiwa, la hierba gomosa ut’ati, el yuyo, hat’aqo, hua-
catay; Santiago Chávez Suni (Paucarccoto) añade el nabo, putaqllanku y sillkincha.

3.5.4.	El granizo

Algo muy peligroso es la granizada, puede afectar a todas las plantas y en todas 
las zonas, destrozando sus hojas y dejándolas como quemadas. Para esto lo primero 
es leer las señales que anuncian el granizo. Fausto Puma (Sumaro) dice que se sabe 
que caerá granizada cuando se junta yana phuyu (neblina negra) en el cielo. Clotilde 
Puma Sacsahuillca (Sumaro) indicó que otra señal es el rayo. Santiago Chávez Suni 
(Paucarccoto) explicó que el granizo cae cuando solea muy fuerte.

Se dice que el granizo es un ser vivo, que hay que espantarlo con algunos secre-
tos para que se vaya a otra zona y no ataque los cultivos. Lo más común era realizar 
humaredas, para que el humo espante al granizo. En Parccotica nos explicaron que 
“eso de despachar el granizo a otro sitio era un conocimiento incaico, los curande-
ros lo destinaban a otros sitios mediante sus ritos”. Esta costumbre se modificó con 
la aparición de los cohetes, ahora en vez de humaredas se lanzan cohetes para es-
pantar al granizo; aunque algunos también siguen realizando humaredas, en ambos 
casos se dice que el granizo se asusta y se va de la zona. Zenón Mescco Huampotupa 
y Mariano Huayllas Ccarhuachín (Anansaya), nos contaron que antes incluso había 

Wiñay mita (tiempo de crecimiento)



114

Criándonos entre plantas y hombres

un arariwa, un encargado de hacer las humaredas para evitar el granizo en la co-
munidad:

“Willakunkun ñaupaqkunamanta pacha kasqas huk chakrakuna qawaq 
sutinmi kasqa arariwa, huk runas kasqa huk kamachikuq hina, paysi pureq 
llank’asqakunata qawaspa kunan nisqanchis hina, maychus noqata niwanku, 
chay chikchi chayamuyta munaqtin, ñan noqaqa q’osñita churashanayña, icha-
qa chay arariwaqa ruwanan, qawananya chakrakunata sichus chikchiramuq 
chayqa pay ya sancionachikuq”.   

(Se cuenta que más antes había uno que cuidaba las sementeras que se lla-
maba arariwa, era una persona como un mayordomo, que caminaba fijándose 
los sembríos de la chacra. Por ejemplo, si me nombrarían a mí, si la granizada 
estaría por caer, yo ya tenía que estar poniendo humaredas, o sea la función del 
arariwa era cuidar los sembríos, si dejaba caer la granizada, él se hacía sancio-
nar).

Las humaredas tienen variaciones. Vicente Huanccollucho Acuña (Parccotica) nos 
cuenta que la humareda se hace con la planta chaman, recogiendo de las quebra-
das las plantas que tienen el tallo encrespado (llamado kuti chaman), y eso lo guar-
daban en sus casas hasta que se necesite, la humareda se acompañaba con muña e 
incienso. Dice que su abuelo soplaba el humo diciéndole: “Que se pase por encima, 
por otro lugar, pero que no entre por esa zona”. 

En Huambomayo dicen que al chaman se le acompaña con cáscaras de cebolla, 
ajos, también ojotas de caucho, sal, incienso. Sabina Troncoso Chaucca (Sumaro), 
indica que juntan hierbas como manka p’aki y muña. Feliciano Mejía Gallegos (Paro, 
Parccotica) describe que la humareda se hace con despachos. En Amantuy (Parcco-
tica) dicen que en las humaredas también se usa la planta de la muña o los tallos 
del markhu.

Evangelina Quispe Ayma (Huancancalla) narró que algunos añaden ojotas viejas 
a la humareda, y que al hacerlas suplican a Dios: “Ay papacito lindo hanaq pacha 
kamaqniy amaya permitiychu kay chikchikita chayamunanta mihunaykutacha apa-
runqa llapanta” (Ay papacito lindo, creador del cielo, no permitas que llegue tu 
granizo, lo llevará toda nuestra comida). En Sumaro gritaban: “Misericordia taytay 
hawallanta” (Misericordia señor, por encima nomás), para que el granizo pase por 
encima y no caiga al cultivo. 

En los últimos años las humaredas se están reemplazando por el uso de cohetes, 
Salomé Gallegos Linares (Sumaro) nos dice que ahora los niños y jóvenes ya no 
quieren hacer las humaredas, que también ha influido que ahora hay otras religio-
nes y les da vergüenza realizar estas costumbres. Algunos señores de Ocra dicen 
que el granizo tiene miedo a la señal de la cruz y al agua bendita, pero como algunos 
han cambiado de religión ya no usan estos elementos y les ataca el granizo.



115

En Parccotica, Juana Usca de Condori y Vicente Huanccollucho Acuña informan 
que ahora queman mucho y por todas partes, confundiendo al granizo y afectando 
los cultivos: 

“Chikchiqa muyumushallanmi k’anashallankutaq may pipas chayri, chaytaqa 
manan noqaykuchu k’anayku ñan pureqkunan k’ananku utaqchu warmakuna, 
manan pitapas hap’iykuchu chaycha chikchiqa muyupayamun llank’asqaykuta”.

(Siempre el granizo está dando vueltas porque están quemando por todo 
sitio, eso no lo quemamos nosotros, lo hacen los transeúntes o los niños tra-
viesos y no cogemos a nadie, por eso el granizo se merodea mucho nuestros 
sembríos).

No todos usan las humaredas, como explica Plácida Huillca Huamán (Ivin, Pan-
tipata): “Para que no caiga la granizada derramamos sal hacia el cielo, nosotros no 
acostumbramos casi poner humaredas, sólo lo hacemos con sal y se pasa, con eso 
nomás”.

En Anansaya también nos contaron que otro secreto era abrir la boca al perro 
y mostrar sus dientes a la zona de donde venía la granizada, pues los colmillos del 
perro producían temor al granizo. 

Santiago Chávez Suni de Paucarccoto cuenta: “Algunos practicamos hacer una 
señal de cruz con un cuchillo a la dirección donde se está formando, cuando lo hago 
así inmediatamente se desaparece, para eso el cuchillo tiene que ser de acero o por 
lo menos una segadera o algo de metal, pronunciando: ‘En el nombre del padre, del 
hijo y del espíritu santo, regresa’. Por eso cuando yo estoy en las chacras, cuando 
se forma la granizada me dicen: ‘Oye Dios poderoso, hazlo la cruz si no va caer la 
granizada’, así me bromean. Pero si viene de noche ya no se puede hacer nada, todo 
pasa mientras estés durmiendo”.

Y cuando ya cayó la granizada, se les debe hablar a las plantas, haciéndoles una 
ceremonia para curarlas del susto, y así éstas puedan recuperarse todavía. En Huan-
cancalla nos contaron que hacían humear con llama untu en tres esquinas de la 
chacra, llamando al espíritu de la planta. 

“Chakrakunata chikchiruqtinqa noqaykuqa wahapaqmi kayku mihuypa ani-
mankunata ‘hanpuy hanpuy mihuymama kaypin wawaykikuna waqaspa kayku 
ripusqaykimanta’ payllamanta imaynachus mauk’a p’achanta ch’utikun hina ku-
tinpun mihuyqa”. 

(Cuando la granizada cogía las chacras nosotros llamábamos el ánimo de los 
alimentos: “Ven, ven madre alimento, aquí tus hijos están llorando tu ausencia” 
y solito, como si se quitara su ropa vieja, reaccionaba la planta).

Víctor Gallegos Almirón (Huancarpata, Sumaro) 

Wiñay mita (tiempo de crecimiento)



116

Criándonos entre plantas y hombres

Manchachi o espantapájaros. Sumaro. Maíz creciendo en tierra seca.

Planta infestada del insecto illakuru.



117

3.5.5.	La Rancha

“Sichus tarpusun wañu killapi astawanmi rancha hap’irunqa imanaqtinchus 
allpa tarpusqanchismi mana kallpayoq kashan, trigutaqa t’akana kuskan killa 
kashaqtinña wañuman aypashaqtinña, kuraqkunaqa niqkun manan allpataqa 
llaminachu chay p’unchaykunaqa allpan sullunman, wiñayllan wiñan ichaqa 
manan rurunchu”.   

(Si lo sembramos en luna menguante más le va a coger la rancha porque está 
sembrado en tierra débil, el trigo debemos de sembrar desde cuarto creciente 
hasta menguante, los abuelos decían que si tocaban la tierra esos días, va a 
abortar, sólo crece y no produce). 

Mario Carbajal Eulate (Sumaro)

El granizo o el exceso de lluvia generan una enfermedad llamada rancha, es como 
un hongo que amarillea las plantas, se vuelven como quemadas, se secan y dejan 
de producir. La rancha ataca principalmente a la papa, pero también al haba, frejol, 
calabaza y quinua. También se dice que la rancha aparece si se entra a la chacra 
cuando ésta tiene rocío, por eso nunca hay que entrar a los cultivos cuando están 
con rocío de lluvia. Segundina Carbajal Huamán (Chillcaccasa, Pantipata) contó que 
la rancha se da cuando llueve mucho, pero a veces también cuando no llueve. Jose-
fina Mercado Amado (Huancancalla) añade que la rancha también aparece cuando 
hay heladas.

La rancha tiene peculiaridades según el cultivo, Francisco Huamán y Claudio Hua-
mán Umeres (Chillcaccasa, Pantipata) explicaron que antes la rancha no le afectaba 
a la papa, pero ahora sí. En Anansaya nos dijeron que a las papas qompis y sika, que 
son más precoces, les afecta más la rancha.

Para las habas, Nicolasa Tupa Salas (Paucarccoto) dice que les ataca la rancha 
cuando están floreciendo y cae la granizada. En la misma comunidad, otros nos di-
jeron que la rancha también puede dar si en el aporque trabajan las mujeres cuan-
do están en su periodo de menstruación, por eso sólo deben aporcar los varones. 
Sobre la calabaza, Luisa Mejía Victoria (Chinchaypucyo) dice: “La rancha ataca a la 
calabaza cuando los animales entran dentro, cuando la gente le mira mucho, por 
eso no produce”.

Existen varias formas de combatir la rancha. Zenón Mescco Huampotupa (Anan-
saya) explica que en el caso de la papa, hay que estar visitando constantemente los 
cultivos, para detectar la rancha en sus inicios y poder combatirla. Cuando ya está 
presente, se rocía con ceniza y orín fermentado (poqo hispay), como él nos lo indi-
ca: “Juntamos orín en un bidón, aunque sea un poronguito o aunque sea un p’uyñu, 
un chatito de arcilla, eso lo llenábamos y lo llevábamos con ajos, con muchos ajos... 
ya con eso pasaba. Cuando está comenzando la rancha tienes que rociar con eso, si 

Wiñay mita (tiempo de crecimiento)



118

Criándonos entre plantas y hombres

avanza fuerte ya se pierde, ya no se puede”. También nos cuenta que hay varieda-
des de papas nativas que resisten a la rancha, como la papa maqt’illo. Y en caso de 
las lisas, se rocía rocoto, ajo y orín macerado. 

Para la calabaza, Josefina Mercado Amado (Huancancalla) dice: “Es bueno tirar 
con caquita de cuyes, de ahí normal se produce, también se hace humear con pla-
centa de la yegua”.

Actualmente algunos usan fungicidas, pero esto puede traer efectos secunda-
rios, como cuenta Juan Pallardel Chaiña (Sequiopampa, Anansaya): “El año pasado 
en la chacra donde había cultivado papas nativas como suwayllu y pukasunchu, 
cuando ha afectado la rancha he fumigado con insecticida, entonces en el momen-
to de escarbar he notado que la papa que he fumigado había dado su producción 
muy menudos, y en la parte donde no he fumigado había dado su producción más 
o menos regular, entonces quiere decir que las papas nativas no necesitan abonos 
y otros químicos”.

Pero no toda la rancha es mala, también puede servir como señal para la cose-
cha de papa nativa, como explica Mariano Huayllas Ccarhuachín (Anansaya): “Para 
cosechar se fijan por la rancha, si ataca rancha amarilla dicen que va a haber pro-
ducción y cuando ataca rancha negra no va a haber. A la q’elluy rancha (rancha 
amarilla) le dicen mihuyrancha (rancha que aparece cuando el fruto está maduro)”.

3.5.6.	La Pakurma

“Cuando las nubes chocan, la nube de la sierra y de la costa, aparece la enfer-
medad llamada pacorma en el trigo”. 

Gualberto Ccallo Gamarra y Justina Sacsahuillca Cabrera (Paucarccoto) 

Pakurma o pacorma es un hongo que ataca al maíz, al trigo y la cebada, según 
nos informan en Anansaya, Sumaro, Huambomayo y Paucarccoto. En Huancancalla 
dicen que siempre coge al trigo y al maíz en las zonas altas. Gregorio Chacón Llo-
qque (Racrarumi, Chinchaypucyo) nos explica que la pakurma también es llamada 
pamkurmu o hap’uti, que al trigo le ataca porque no has cambiado de semilla. “De 
repente tú estás trabajando 8 a 10 años con la misma semilla y te está atacando. 
Esa semilla puedes comprarte de Arabito, nosotros compramos de Arabito y ellos 
nos compran a nosotros, como cambio. Con esta enfermedad el triguito se vuelve 
como negro, como harina, ya se malogra y está muriendo, sólo se tiene que cambiar 
la semilla”.

Zenón Mescco Huampotupa y Juan Pallardel Chaiña (Anansaya) indican lo mis-
mo, añadiendo que también se puede lavar la semilla antes de sembrar. “El trigo 
fósforo uma todavía está aguantando porque estamos sembrando lavando la semi-



119

lla, si lo hacemos así todavía resiste, si no lo lavas la semilla allí queda el polvillo de 
la pacorma y esto lo afecta cuando crece el trigo”.

El caso del maíz es particular, pues la pacorma también sirve como alimento7. 
Dicen que si aparece pacorma en el maíz, el dueño de la chacra debe comérselo, 
para que tenga suerte y haya buena producción; pues la pacorma es algo antiguo 
en el maíz y siempre aparece:

“Pakurmataqa paqarin ninkutaqmi saraq kuraqninmi nispa kanpunin sara 
chaqrakunapi”.

(Dicen que la pacorma se produce porque es la abuelita del maíz, siempre 
hay en el maizal). 

Gregorio Chacon Lloqque (Chinchaypucyo)

3.5.7.	Roya o polvillo

“Cuando la neblina se arrastra por el suelo es que lo coge el polvillo, las ga-
villas se llenan de polvo rojo y se desaparece el grano del trigo, algunos le hon-
dean con manzanas, eso lo quita el polvillo, algunos lo dejan así”.

Juan Vicente Quispe Chávez (Huancancalla)

La roya o polvillo es otro hongo que ataca al trigo cuando ya tiene espigas, la 
planta se llena de un polvo amarillo o rojo, los granos salen chupados, como si estu-
vieran comidos. Dicen que esto aparece cuando hay neblina baja, que roza el suelo. 
En Paucarccoto mencionaron la aparición de una nube roja como señal de que ata-
cará el polvillo. Lorenza Puma Chaucca (Sumaro) dice que el polvillo rojo aparece 
cuando el trigo se sembró muy antes, y Mario Carbajal Eulate (Sumaro) explica que 
la roya entra al cultivo cuando las nubes pasan por encima de los sembríos. En 
Anansaya dicen que el trigo más afectado es la variedad cañarinsha. 

La forma tradicional de combatir este hongo es lanzando manzanas al trigal, 
como nos explicaron Gregorio Chacón Lloqque (Racrarumi, Chinchaypucyo), Ma-
rio Carbajal Eulate y Manuel Jesús Gallegos Almirón (Sumaro), éste último añadió 
que la manzana se hondeaba al trigal diciendo “lloqsiy, lloqsiy” (fuera, fuera) por-
que se dice que el olor de la manzana ahuyenta al hongo. Esta práctica se sigue 
aplicando:

“Polvillo onqoypaq ichaqa kuraq yuyaqniykuqa wark’aqku manzanakunawan 
trigo chakrakunata q’aytu wark’akunawan, manzanakunataqa apamuqku Saylla-
pata uraymanta payqa chaypin tiyaran, chayta rikuspan noqaqas yachani kuraq 
yayaqninchiskunata rikuspa”.  

7	 Sobre la pacorma como alimento ver la sección 6.3.2.

Wiñay mita (tiempo de crecimiento)



120

Criándonos entre plantas y hombres

(Para el polvillo, mis abuelos hondeaban con manzanas a los trigales con hon-
da de lana de oveja, las manzanas los traían de debajo de Sayllapata porque él 
vivía allá, viendo lo que hacía mi abuelo yo también he aprendido). 

Natividad Chacón Vargas (Parccotica)

3.6.	ALGUNOS ANIMALES PERJUDICIALES PARA LOS 
CULTIVOS

Otro problema son las plagas, diversos animales que se comen las plantas en 
pleno crecimiento y malogran el cultivo. A estos también se les combate de diversas 
maneras para que no se acaben de comer todo el cultivo.

3.6.1.	Insectos y gusanos

“El illakuro se come las hojas de la calabaza, para esto lo polveamos con ce-
niza. También a las quinuas. Cuando esto se come las hojas, para eso la ceniza 
lo guardamos”. 

Luisa Mejía Victoria (Chinchaypucyo)

Otro peligro para los cultivos es la presencia de insectos y gusanos que se alimen-
tan de las plantas. Varios de estos animalitos atacan cuando ya está produciendo, 
dañando los frutos. Se llama kuru tanto al gusano como al insecto, diversos “kurus” 
atacan a los frutales, los cereales, algunas leguminosas como el haba y el frejol, y 
a todos los tubérculos. Para combatirlos algunos usan pesticidas, pero también se 
siguen usando formas naturales, pues siendo seres de la naturaleza, en la misma 
naturaleza están sus controles. En algunos casos sólo queda prevenir o bien apurar-
se en cosechar, pues no hay forma de controlar a los gusanos.

Uno de los más afectados es el maíz. Luisa Mejía Victoria (Chinchaypucyo) men-
ciona al pukaponcho, cuando ataca al maíz, la planta crece y no produce, las hojas y 
los tallos se vuelven rojos. Feliciano Carbajal Ccarhuachín (Cconcahuaylla, Sumaro) 
nombra al hut’uskuru, que se come las hojas y el choclo, y cuando llueve, la mazor-
ca comida se malogra. En el anexo Ivin de Pantipata nos mencionaron al gorgojo, 
silwikuru y t’uta.

En las zonas altas nos mencionaron los bichos que atacan a los tubérculos. El 
illakuru y el pikipiki atacan a las lisas y las papas. A la papa también le atacan el 
papakuru (gusano de la papa), carcoma o corcho, pierna negra, taladro y wayti. 
Varios de estos también afectan a la oca, pero también hay uno especial para esta 
planta, el oqakuru. Segundina Carbajal Huamán (Chillcaccasa, Pantipata) menciona 



121

al insecto qara casaca, que hace que la raíz se seque, se vuelva como ceniza y ya no 
produzca. 

En el caso de los frutales, los insectos se comen el fruto mismo o atacan a la 
planta. En Huancancalla mencionaron que las hormigas kuki se comen las plantas 
de chirimoya. Y sobre la palta, en el anexo Ivin (Pantipata), Lucio Ccallo Toromanya 
nos contó: “Habrá en su raíz quizá algún gusano por eso estará así, sólo les da a las 
paltas esta enfermedad. Antes no había enfermedades. A la palta chilena le está en-
trando un gusanito, no sé cuál será, es como los gusanitos de la carne, igualito, blan-
quito, chiquito. En el árbol mismo le agarra este gusanito sólo a la variedad chilena”.

Y dicen que en los últimos tiempos hay más de estos insectos y gusanos, que 
antes no había tanto y era más fácil controlarlos. Lucio Ccallo Toromanya (Ivin, Pan-
tipata) indicó que en los frutales no hay forma de prevenir, lo único que se debe 
hacer es recoger los frutos en su momento y no dejar que avancen los gusanos. 
También en Ivin, Tomasa Condori Cisneros explica que para el maíz, se lleva la ma-
zorca al campo y se desgrana, se hace solear y los gusanos se salen, aún haciendo 
eso quedan algunos en los granos.

En Chinchaypucyo y Paucarccoto cuentan que el sillwi se come el maíz cuando no 
hay lluvia, pero pasa cuando cae la lluvia. A veces se busca el gusano y matándolo, 
lo cuelgan en un palito; eso es un secreto para que no vuelva. En Ocra cuentan 
similar pero con las habas, dicen que lo tienen que buscar en la raíz del haba y sa-
cándolo, lo cuelgan al palito para que “esté llorando”.

En Anansaya dicen que cuando ya están floreciendo las plantas vienen los insec-
tos, entonces se ponen palos con telas, para que el viento las mueva mucho y así 
espante a los insectos. 

Los tubérculos se controlan escarbando lo más antes posible, Benedicto Huamán 
Valdez (Anansaya) dice: “Para que no entre la plaga a la oca, hay que escarbar lo 
más antes posible, es más hay que hacer solear”. Gregorio Chacón Lloqque (Racra-
rumi, Chinchaypucyo) explica que todo depende de cuándo se ha sembrado, si se 
siembra siguiendo las señales no hay problema, y él nos dice: “Porque siempre le 
ataca, cuando lo siembras y te está mandando esas estrellitas esos días, esos meses 
siembras, en esa época misma no te pasa nada; pero si lo varías, lo haces pasar esos 
días, entonces aparecen los gusanos”. 

3.6.2.	Los venados

“Actualmente suben los venados y se lo comen todo, hasta los maíces, se lo 
comen como las ovejas, y algunos, de los que tenemos ovejas pueden creer que 
nosotros hacemos dañar las chacras, o para que se lo coman nuestros chivos. 

Wiñay mita (tiempo de crecimiento)



122

Criándonos entre plantas y hombres

Se lo come todo el venado, hasta la planta misma de las habas, por eso ya no 
quieren sembrar, nosotros ya nos estamos haciendo viejos y nunca veíamos así, 
que se lo comían. Vienen por las noches en tropa, apenas se está oscureciendo 
ya están entrando a las chacras, hace poquito nos ha hecho asustar sonando 
‘qhen qhen’, se nos ha escapado, habían sido grandes. 

En la quebrada nuestras plantas de palta también se lo habían comido. Tam-
bién se lo come al frejol, se lo sacan hasta de la raíz. Mi hijo ha sembrado un 
poco de alfa por allá abajo, también eso se lo han comido. Entrando a comer lo 
rompen hasta los maíces, su vicio es habas, arvejas y frejol, se lo comen todo, 
rapidito nomás. Si fuera de día podrías atajar que no entre a tu chacra, pero 
ellos se vienen de noche”. 

Jorge Gallegos Estrada y María Chávez Gonzales (Huambomayo) 

Se dice que los venados son “animales de los apus”, que siempre han vivido de 
forma silvestre sin hacernos mucho daño, pero en los últimos tiempos se han repro-
ducido mucho y entran a las chacras en cantidad, destrozando y comiendo todo lo 
que pueden. Parece que como ya no hay pumas y otros depredadores, entonces los 
venados abundan y esto afecta a los agricultores. 

En Huambomayo también cuentan que dejan la chacra como un corral lleno de 
excrementos, como si fuera de las ovejas o cabras, por eso algunos cuidan sus cul-
tivos en las noches, para espantar esos venados. En Huancancalla dicen que por 
culpa del venado ahora ya no hay garbanzo, que se lo comen sin dejar crecer bien 
a la planta. 

La única forma de cuidarse de los venados es espantarlos, algunos los cazaban, 
pero como vienen de noche ya no pueden hacerlo. En Anansaya, Huambomayo, 
Huancancalla y Parccotica, ponen alrededor o en medio de la chacra, un muñeco 
hecho con ropas usadas, en forma de una persona. 

3.6.3.	Las aves

“En el trigo lo perjudicial es que se lo comen los pajaritos, el loro mucho más 
al maíz y también al trigo, esos animales del campo son también perjudiciales 
para la agricultura, pero eso lo teníamos desde muy antes”. 

Carmen Troncoso Puma y Jacinta Cruz Gallegos (Sumaro)

Cuando los frutos ya están madurando, llegan diferentes pajaritos que se los co-
men, entonces hay que competir con ellos y poner un manchachi o espantapájaros. 
También asustar a los pajaritos con hondas. Últimamente amarran plásticos en las 
plantas para que al movimiento del viento asusten a los pajaritos. 

Entre las aves que atacan los frutos nos mencionaron: kukuli, que come habas 



123

y arvejas; p’iskaka y pichincho también al haba, las palomas al garbanzo, el urpi al 
frejol, la ch’ayña a la cebada; y el loro a la cebada, trigo y al maíz. Uno particular es 
la perdiz, que se come arveja, tarwi, maíz, hasta oca y papa; como cuentan algunos 
pobladores de Huambomayo:

“Otro que es más perjudicial es la perdiz que se lo saca la semilla de la base 
de la planta de maíz, este ataca en la parte más baja que siempre tenemos que 
estar cuidando por las mañanas, hay bastante entre el kuranku, lo rasca como la 
gallina y se lo saca la semillita que es dulce, sacando eso lo tira al piso la planta 
del maíz. Eso lo hacemos asustar derramando caca de cuy y plumas de gallina 
al borde de la chacra, solo así deja un poquito. Tiene miedo a la caca del cuy, no 
sé qué significará para ellos”. 

Algunos nos dijeron que las aves también tienen derecho a comer, no se les ve 
como enemigos, sólo hay que cuidar que no se lo coman todo, cosechando nuestra 
parte y poniéndole esos manchachis para que dejen la chacra. Incluso algunos di-
cen que ni usan espantapájaros, como Alejandro Huaycochea Huamán (Chillcacca-
sa, Pantipata): “Manan manchachikunatapas churaykuchu hayk’aqpas, aqnallatan 
saqeyku pichinkukunata puchuntaña uqarikapuyku” (No utilizamos espantapájaros 
nunca, dejamos nomás a los pájaros, lo que sobra cosechamos). 

Lucio Ccallo Toromanya (Ivin, Pantipata) nos recuerda que las aves también son 
habitantes de la zona y tienen derecho a alimentarse: “Lorokunallan sinchita mi-
hun paltataqa, lluytan ch’akaspanku urmayachimunku panpaman, manan imatapas 
ruwaykuchu kaypitaq wasin chayri imay kutipas kallapipunin kashan” (Solamente 
los loros se comen bastante la palta, lo pican y lo hacen caer al suelo, nada hacemos 
porque acá es su casa y todo el tiempo estan acá).

3.6.4.	Otros

“También hay otro que es muy perjudicial para el trigo, el k’utoq, se lo lleva 
las gavillas del trigo y lo amontona en su nido, ese dicen que es el mismo qalay-
wito (lagartija). Lo hacía como si lo estarían cortando con segadora, por eso él 
es muy inteligente, aprovecha, antes que nosotros cosechemos él se lo guarda”. 

Carmen Troncoso Puma y Jacinta Cruz Gallegos (Sumaro)

Como menciona el testimonio anterior, también la lagartija ataca al trigo. Otro 
animal perjudicial es la rata8, en Pantipata cuentan que se come el trigo, en Chin-
chaypucyo y Huancancalla ataca al maíz. 

8	 Sobre la rata, ver la sección 4.8.2.

Wiñay mita (tiempo de crecimiento)



124

Criándonos entre plantas y hombres

Maíz en wacheo.

Mujeres cosechando trigo. Chinchaypucyo.

Cosechando fruta. Ivin, Pantipata.



125

Mihuy oqariy mita
(Tiempo de cosechar)

4.1.	LA COSECHA

“Oqaripuykun tusuyuspapuni, takiuspa lawa, huk mihunakunata, ahata ima 
ukyaspa, papakunata ima wayk’ukuspa chaynan karan”.

(Hemos cosechado siempre, bailando, cantando, haciendo lawas, comidas, 
tomando chicha, sancochando las papas, así era). 

Francisco Huamán Valdez y Juan Pallardel Chaiña (Sequiopampa, Anansaya)

Cuando las plantas ya han producido sus frutos, llega el tiempo de cosecha. Como 
en todo el proceso del cultivo, para la cosecha también se observan las señales de 
la naturaleza. Y en esta actividad también se realizan rituales y celebraciones, como 
agradecimiento a la naturaleza y para que el alimento esté bien cuidado. 

Es diferente la forma de cosechar cada planta. Lucio Ccallo Toromanya (Ivin, Pan-
tipata) explica: “Para escarbar papa se amarillean sus hojas y escarbas, en cambio 
en trigo y maíz, no. Ya seco se cosecha”. Según Tomás Pilco Puma (Sunchumarca, 
Parccotica) en la cosecha influye la cantidad de miembros de la familia: “La cosecha 
depende de la carga familiar, si fueran pocos dura más, si son muchos rápido se 
agota la cosecha”.

4.1.1.	Señales para la cosecha

“Qawarikun intita, ch’askakunata ima. Inti allinta k’anchiqtenqa allintan kuhi-
chu oqarikun, mana kaqtinqa manan kuhichu kanmanchu”.   



126

Criándonos entre plantas y hombres

(Nos fijábamos en el sol, en las estrellas. Si el sol alumbra bien eso es favora-
ble para la cosecha, si no lo hace no habrá cosecha).

Sixto Carbajal Huallpa (Sumaro)

Como sucede con la siembra y el aporque, para saber el momento de cosechar 
hay que leer las señales de la naturaleza. 

Eulogio Chile Zúñiga (Chinchaypucyo) menciona como señales para cosechar 
el florecimiento del gigantón y la paqpa o cabuya. Manuel Jesús Gallegos Almirón 
(Huañec, Sumaro) añade el canto del urpi como señal de que ya cesarán las llu-
vias, siendo tiempo de cosechar. En Paucarccoto nos dijeron que cuando hay harto 
wayt’ampu, unas larvas de mariposa que aparecen en los árboles de chachacomo, 
significa que habrá buena producción, pero si aparece poquito wayt’ampu entonces 
habrá poca cosecha. 

Sixto Carbajal Huallpa (Sumaro) relata que en temporada de cosecha, cuando la 
luna aparece inclinada hacia un lado se llama warku, y está anunciando que habrá 
mucha lluvia, lo que no es bueno para la cosecha. Y es que para cosechar trigo y 
otros cultivos, se debe hacer cuando ya la lluvia calmó completamente.

4.1.2.	Agradecimiento y respeto

“Mayupiqa kuhichuñan, chaypiqa haywarikunan añanchaykuna ima allpata 
allin ruruchisqanmanta, huk chikan ahachawan hich’achaykuspa ‘Sulpayki allpa 
mamay’ nispa kay wataqa allintan purututa oqariku kaypi ichaqa qayna wataku-
naqa manan”.

(En mayo ya es cosecha, se le debe agradecer a la tierra por haber producido, 
echando un poco de chichita diciendo: “Gracias madre tierra”, este año nos ha 
dado bueno el frejol aquí, pero los anteriores años no). 

Santiago Chavéz Suni (Paucarccoto)

Para cosechar, lo primero que se realiza es el agradecimiento a las divinidades, a 
la Pachamama, Dios y los apus. Mariano Huayllas Carhuachín de Anansaya explica 
que para cosechar se sahumea a los apus con incienso, llama untu y kuka k’intu.

Pero también se debe agradecer a las plantas mismas, al fruto mismo. En Par-
ccotica nos contaron que para escarbar la papa primero tenían que t’inkar a la papa, 
diciendo: “Nos vamos a alcanzar a Santoroma1”. Al llevar a sus casas hacían humear 
el troje con incienso y coca, también la casa hacían humear con incienso, coca y lla-
ma untu, para que la papa dure. En Paucarccoto esto también cuentan sobre la oca.

Y cuando se cosecha hay que tener respeto. En Anansaya y Parccotica nos dijeron 

1	 Sobre Santo Roma, que es una denominación que le dan a la papa, ver la sección 5.1.6.



127

que cuando se está escarbando la oca no se toma la chicha, porque el fruto se pue-
de malograr en el lugar donde está guardado.

4.1.3.	El orden para cosechar los cultivos

Por la diversidad de cultivos, éstos se cosechan en diferentes momentos. San-
tiago Chávez Suni (Paucarccoto) describe: “En febrero ya salen las arvejitas, choclo 
también hay, de lo que se ha sembrado primero o más antes. En marzo ya está 
maduro el maíz, en abril ya está secándose, yo lo corté en finales de abril porque el 
maíz se estaba pudriendo, en junio ya está seco en tendal”.

Pero la mayor parte se cosecha en los meses de junio y julio, como nos infor-
man en Parccotica: “Llapan mihuykunatapas chay killakunapin oqarikun, aqnata 
saqeoqtinchisqa lluyta uywankuwan qatiyunku mihuchipunku, habaskunatapas ru-
tuyku qomerllata” (Todos los alimentos tenemos que cosechar en esos meses, si lo 
dejamos se meten los animales a dañar, hasta las habas las cortamos verdes).

Los primeros cultivos que se cosechan son las arvejas, en Huancancalla las co-
sechan desde febrero y marzo, utilizando ichhuna, para transportarlas se utilizan 
costales y mantas, y para la trilla horquetas, caballos y sogas. En otras comunidades 
como Huambomayo y Sumaro nos dicen que las arvejas y habas se cosechan entre 
abril y mayo, algunos hasta junio porque estas plantas florecen hasta dos veces. 
Similar sucede con el frejol, Trinidad Mejía Quispe (Sumaro) dijo que el frejol se 
cosecha hasta en tres oportunidades: en febrero, en abril y en junio.

Otro cultivo que se cosecha temprano es la papa maway. Juliana Cruz Troncoso 
(San Román, Sumaro) dice que esta papa se puede cosechar desde los días próxi-
mos a Navidad2, en diciembre. 

En mayo se inicia la mayor cosecha, con el corte del maíz, quinua, kiwicha, tarwi y 
el escarbe de la oca, lisas, año y papa; todo esto se prolonga hasta junio. En junio es 
la cosecha de lenteja y garbanzo, el trigo y la cebada se cosechan entre junio y julio. 
También la achira se cosecha estos meses, como explica Feliciano Cabrera Carbajal 
(Ivin, Pantipata). Así, para julio ya se ha cosechado todos los cultivos. 

En algunos lugares hay plantas que se pueden demorar un poco más en la cose-
cha. Sabino Tecse Huayllas (Huambomayo) dice que el trigo se cosecha entre junio y 
julio, pero los de la parte alta de su comunidad, cosechan ya en agosto. En Anansaya 
cuentan que el tarwi es cosechado ya en agosto y setiembre.

De este orden escapan los frutales, que se cosechan cuando están en sazón (no 
muy maduras). En Huancancalla dicen que la chirimoya se cosecha en julio, pero 
mayormente las frutas pueden cosecharse desde cuando hay lluvias hasta el mo-
mento de la cosecha de las demás plantas.
2	 Con referencia a Navidad y Niño Velay, ver la sección 5.3.5.

Mihuy oqariy mita (tiempo de cosechar)



128

Criándonos entre plantas y hombres

“Warmakunapas mihunkun poqoruqtinqa, suwasuwaykusparaq. Pakachalla-
pin apaspa mihuramuqku waqkunapi, ña kachun paltachaña, utaq tunaschata, 
suwaruspan apanku”.  

(También los niños comen cuando se madura, robándose todavía. Llevan 
ocultitos y se lo comen en otro sitio, sea paltita, chirimoya o tunita, se lo llevan 
robando).

Presentación Huamán (Ivin, Pantipata)

4.2.	TRES FORMAS DE COSECHA

4.2.1.	El escarbe 

“Papa allaytaqa qarin qallarin, manan warmichu, chaymantañan warmiqa qa-
llarimunku”.

(En el momento del escarbe empieza el varón, no la mujer, después ya em-
piezan las mujeres).   

Mariano Huayllas Carhuachín (Anansaya)

Los tubérculos como la papa, oca, año, lisas y hasta la achira de Ivin (Pantipata), 
se escarban con kuti. Como dice el testimonio anterior, esto tiene su forma, pri-
mero deben escarbar sólo los varones, ya luego ingresan las mujeres a completar 
el trabajo. Con las papas recién cosechadas se prepara la huatia, haciendo hornos 
con los terrones de la tierra movida en el escarbe. Francisco Huamán Valdez (Se-
quiopampa, Anansaya), dice que esta comida se prepara especialmente el 24 de 
junio. En la huatia también se utiliza añus y ocas, pero estos deben solearse antes 
de cocinarlos.

4.2.2.	Kalchay (corte)

Las plantas de las que se utilizan sus frutos como el maíz, habas, tarwi, frejol, 
trigo, cebada, quinua y kiwicha; se cortan y se juntan en barbacos o arcos para que 
terminen de madurar y secar, en el caso del maíz y las habas a esto se le llama arkuy. 
Santiago Chávez Suni y Catalina Ferro de Chavéz (Paucarccoto), cuentan que si se 
corta el maíz el 1 de mayo, es buena señal para que no le pase nada al alimento.  

Santiago Chávez Suni también nos dice un secreto en el corte del frejol: “Tutapa-
llapi pelani p’unchayqa ch’akirapun p’itarapun, tutapallapi pallana” (Se hace por las 
mañanas porque de día se revientan). 

Según Bonifacia Castro Cruz (Chinchaypucyo), en el corte de trigo se cantaban 



129

wankas, pero más se hacía esto en el momento de la trilla. En Parccotica nos conta-
ron que se usaba pututu:

“Trigu rutuypiqa qollanan ñaupaq ñaupankuta putututa phukuspa, wakinku-
nataq qhepanta riqku, chaupipin samaqku chaytan niqku tambuy nispa chayna-
tan triguta apaqku iskaychunka kinsachunka runakunamanta ima”.

(En el corte del trigo la costumbre era que el capitán iba adelante tocando el 
pututu, el resto por detrás seguía, en medio camino hacían el descanso que se 
llama tambuy, así llevaban el trigo de 20 a 30 personas).

José Chávez Usca (Paro, Parccotica)

En el caso de la quinua y la kiwicha se corta o se rompe el tallo cuando la panoja 
está amarilla, porque cuando los granitos ya están muy secos, pueden llegar a volar 
con un viento fuerte o desprenderse, por ello es mejor que terminen de madurar y 
secar afuera. Pero de igual manera se debe cuidar que en el proceso de secado no 
se vuelen o esparzan los granitos.

4.2.3.	Pelay (sacar de raíz)

Algunas plantas no se cortan, sino que se arranca toda la planta seca desde la 
raíz. Esto se hace con la arveja y la lenteja, una vez arrancado se deja que los frutos 
terminen de madurar y secarse, para poder trillarlos y guardarlos como los ante-
riores. También algunos lo hacen así el frejol y el tarwi, pero la mayoría dicen que 
mejor es cortar el tarwi para que no dificulte al momento de la trilla. 

4.2.4.	Los riesgos 

“Kunanqa lluytama kuruyapushan añutapas, ullukutapas, mana oskhay-
lla oqariruqtikiqa. Ñaupaqkunaqa manan chaynachu kaq, kaqllan kakuq allpa 
uhupi allana kamapas. Chay kurukunaqa paqarimun kay pachaq huk hinaman 
tukupusqanmanta, allpapipas kunanqa sinchin kuru kapun chayqa kanpascha 
nishu runakuna miraqtinchis chaywanpascha anchata taytachata phiñachinchis, 
llullakuspa rimaspa, yanqanmanta tupaynayukuspa, chaya paypa phiñakuynin 
hamun”.

(Ahora se lo está agusanando al añu y a los ollucos, si no lo cosechas rápido. 
Pero antes no era así, normal estaba hasta que lo escarbemos en la tierra. El 
gusano es con el cambio climático, ahora en la tierra hay bastantes gusanos, 
también sería porque la gente nos estamos procreando mucho y con eso ofen-
demos mucho a Dios, hablamos mintiéndonos, hacemos calumnias, de eso nos 
viene el castigo de él).

Emillano Cruz Huamán (Ocra)

Mihuy oqariy mita (tiempo de cosechar)



130

Criándonos entre plantas y hombres

Aparte de los insectos, las aves y otros animales que pueden comerse los fru-
tos, en el caso de los tubérculos existe el peligro de los gusanos. Por eso hay que 
escarbar calculando bien el momento para evitar que esos gusanos se acaben el 
alimento. Como dicen en el testimonio anterior, en los últimos tiempos aparecen 
más gusanos que antes.

4.3.	EL DESHOJE DEL MAÍZ Y EL TENDAL

Cuando el maíz está en los arcos, sigue el deshoje. Víctor Cosme Chávez Grovas 
(Huancancalla) explica que para deshojar utilizan un palito con punta, como un cla-
vito, también utilizan clavos para quitar las panqas, que son las hojas que cubren el 
choclo como cáscara.

Gregorio Chacón Lloqque (Racrarumi, Chinchaypucyo) dice que terminando el 
deshoje se t’inka con un poco de chicha. Él cuenta que antes había una costumbre 
con el maíz de dos colores, llamado misa y nos dice: “También antes allí hacían el 
misanakuy, que consistía en obtener o coger el maíz de 2 colores, como una bande-
ra, diciendo: ‘Agárramelo este maicito’ y les decían ‘misarachikun, misarachikun’, les 
abrasaban, luego (el dueño del maíz) tenía que traer un poco de trago o coca, allí 
tomaban y hacían el sara t’inkay (t’inkar al maíz)”.

Cuando se ha deshojado, se traslada el maíz a un tendal, donde se hará secar. 
Matiasa Gallegos Almirón (Huañec, Sumaro) cuenta que: “El traslado de maíz lo ha-
cíamos en acémilas en las noches de luna, lo hacíamos de una a dos vueltas, de eso 
le dábamos de pago por cada vuelta una manta de maíz. Hay veces como llevába-
mos de noche no sabíamos cuántos hemos llevado. Lo llevábamos a Ñahuinqui que 
está un poco alejado, debajo de Sumaro, porque por las noches es fresco, no hay 
calor ni moscas. Riendo y conversando lo traíamos, no dormíamos toda la noche”.

El tendal se hace en un lugar abierto y con chala alrededor. Sabino Tecse Huayllas 
(Huambomayo) explica que “el tendal lo hacían así en una pampa a la intemperie, 
así nomás algunos. Algunos hacían un corral con chala, el tendal lo ubicaban en un 
sitio despejado que no sea sombra, que se vea todo el tendal al sol”. En Paucarccoto 
nos explicaron que traen paja de las alturas para poner al piso, recién encima de la 
paja se echa el maíz. En Huambomayo añadieron que el tendal se hacía humear con 
incienso, llama unto y wiraqoya.

4.4.	SARUY (LA TRILLA)

“Aquí lo estamos trillando con caballos nomás, no utilizamos las máquinas, 
ensartamos los caballos cuatro a cinco con una soga, ponemos una madrina 



131

para que jale a todos, a la madrina se pone como una banda con una soga y allí 
se amarran los caballos, cada uno separado del otro, con una técnica de ama-
rrar engasado para que no se ahorquen entre sí”. 

Eusebio Rondán Huillca (Pantipata)

Algunos cultivos necesitan que se realice la trilla, principalmente el trigo y la 
cebada. Se coloca el trigo o la cebada en una era donde se amarran a los caballos, 
a los que se hace dar vueltas en las que van pisando el trigo o la cebada, y así estos 
alimentos terminaban pelados, sin rastrojo. 

4.4.1.	La trilla y los caballos

Antes de amarrar a los caballos se hace una t’inka, Trinidad Mejía Quispe (Su-
maro) dice que al t’inkar usaban palabras ceremoniales, diciendo “Qori lazo, qollqe 
plaza” (Lazo de oro, plaza de plata). En Chinchaypucyo nos contaron cómo hablaban 
simbólicamente:

“Ñaupakqa niqku waqoto ‘yana machu ¿maymantas hamun?’, niqku ‘Huam-
bomayumanta’, caballu maymantas hamun Ch’ankamanta Llimphimanta”. 

(Antes decían y llamaban: “Viejo negro, ¿de dónde viene?”, y respondían “de 
Huambomayo”, también decían que los caballos venían de Chanca y de Llinphi). 

Al decir viejo negro se refieren al caballo, decían que venían de Chanca porque 
es una comunidad de Paruro que es famosa por la calidad de su trigo, Llimphi es 
un cerro de Pantipata en donde se crían caballos. Hablar así era como llamar a los 
espíritus del trigo y de los caballos.

En Paucarccoto nos contaron que los caballos tienen un orden, el de más aden-
tro es llamado madrina, porque sostiene toda la sarta. El de más afuera se llama 
ch’apata, éste debe ser el caballo más fuerte porque da la vuelta más grande. Y se 
empieza a girar primero hacia el lado derecho, hasta que el trigo o la cebada ya 
estén por el suelo, y de ahí para la izquierda una o dos veces, de ahí nuevamente a 
la derecha, así hasta acabar. 

Feliciano Carbajal Carhuachín (Cconcahuaylla, Sumaro) explica que eso se hacía 
cuando el trigo estaba bien seco, si todavía estaba húmedo se extendía a la era para 
que se seque bien, antes de la trilla. También cuenta que cuando se había sembrado 
en las laderas, como no se podía trillar ahí, se tenía que trasladar hasta la era, a ve-
ces con dificultad. Sabino Tecse Huayllas (Huambomayo) recuerda que antes conse-
guir los caballos era un poco difícil, se tenía que ir a solicitar con un cariño o t’inka, 
a veces el dueño de los caballos cumplía ese día, pero otras veces fallaba. También 
cuenta que usaban una horqueta para voltear al momento que se estaba trillando, 
se llama wist’a horqueta y tenía que ser con los dedos espaciados, diferente a la 
horqueta que se usa para el venteado posterior a la trilla. 

Mihuy oqariy mita (tiempo de cosechar)



132

Criándonos entre plantas y hombres

Trilla de cebada en Parccotica.

Juliana Valdez Tuyro seleccionando añu y oca en 
Llaullicancha. Huambomayo.

Aurelio Janampa (Anansaya) seleccionando 
quinua.



133

4.4.2.	La trilladora

“Antes cuando trillábamos con caballos, mandábamos un plato de merienda 
completa a la casa del dueño del caballo, que consistía en un plato de comida 
con cuy asado, torrejas, huevo estrellado, chicha, trago. Antes cuando trillá-
bamos con caballo el dueño era rogado, ahora con la trilladora lo hacemos en 
cualquier momento”. 

Sabina Troncoso Chaucca (Sumaro)

Actualmente unos continúan haciendo la trilla con caballos, pero otros ya usan 
máquinas trilladoras. Éstas facilitan el trabajo pero algunos nos comentaron que no 
lo hacen igual, que el trigo termina partido por la mitad, y no queda entero. 

Juan Víctor Pacheco Acuña (Chinchaypucyo) nos cuenta que cuando era niño, el 
hacendado Ezequiel Luna mandó llevar una trilladora a la hacienda Huambomayo, 
pero la mayor parte del trigo se malogró, porque estaba bien maduro y gordo. El 
hacendado dijo que hasta era preferible que el ganado muera a que el trigo se ma-
logre, y desde ese día volvieron a trillar con caballos.

4.4.3.	La t’inka después de la trilla

Al finalizar el trillado, para desatar los caballos se realiza la t’inka, como explican 
en Parccotica: 

“T’inkakuqmi raq’akunatapas rikch’ayninmanta, raq’ayuqmi paskaq wask’ata 
raq’ankunata sayachispa inti lloqsiq wichayman qawashaqta, hinallatataq-
mi ruwakuq watanankupaqpas, chaynatan kacharparipuqku wankayuspa 
t’inkayuspa ima”.  

(T’inkaban los caballos por colores, el dueño del caballo desataba la soga 
haciendo parar sus caballos mirando hacia donde sale el sol, lo mismo se hacía 
para amarrar, y así despedían cantando wankas y t’inkando).

Eugenio Chacón Ramos (Parccotica)

En Paucarccoto también nos explicaron que al finalizar se tira el wambar con 
chicha, y según como cae se ve la suerte de los animales. Es como agradecimiento 
a estos animalitos que ayudaron en el trabajo: 

“Paskakusqanpiqa ch’allakunmi ahawan, sichus wambarkuna urmayun wi-
chayninpaman, chayqa allintan apukunapas chaskinku sarusqanta, ichaqa may 
pachachus urmayun urayninpaman chayqa manan chaskinkuchu, ichaqa ima-
pas kanmanmi wañuy imapas kanmanmi utaqchus suwapunqaku. Ña saruyta 
tukuruspaña llapan ch’uyaña kashaqtin, churayunku huk chakana cruzta San Isi-
dro Labrador taytachaq sutinpi, bendicionta churayunanpaq watankama taqeq 
sayayunanpaq”.  

Mihuy oqariy mita (tiempo de cosechar)



134

Criándonos entre plantas y hombres

(En el momento de desatar se ch’alla con chicha, cuando los vasos o wambar 
caen hacia arriba, los apus reciben bien lo que ha pisado, pero si cae al contra-
rio, los apus no reciben, puede pasar muerte o robo. Cuando acaban de trillar 
y todo ya está limpio, ponen una cruz a nombre del señor San Isidro Labrador3, 
para que ponga su bendición para que dure hasta el año siguiente en el taqe).

Nicolasa Tupa Salas (Paucarccoto)

En Anansaya dicen que al desatar juntaban las sogas y hacían el t’inkakuy, dicien-
do: “Taytanchis Patron Santiagoq licenciallanmanta qori lasowan, qolqe lasowan 
t’inkaykusaq” (Padre Patrón Santiago4, danos tu licencia, este lazo de oro y este lazo 
de plata t’inkaremos). En Huambomayo dicen que también se sahumea al trigo para 
que regrese su ánimo, porque con la trilla se ha asustado.

Matiasa Gallegos Almirón (Huañec, Sumaro) menciona que a veces, cuando to-
maban, no acababan de trillar y tenían que hacerlo al día siguiente, entonces la 
persona que se ha prestado los caballos tenía que cuidarlos en la noche.

4.4.4.	Las wankas

Al finalizar la trilla se realizaban las wankas. En Sumaro nos contaron que des-
pués de comer la merienda, las señoras cantaban:

“Suyusunkichu melgasunkichu 
halk’amasachu muro masachu suyu-
sunki”.

(Te gana, te deja espacio 
la yunta de los manchados te ganan).

Entonces los varones respondían:
“Chihuuu Huancancalla señorakuna 
yuyawashankishchu manachuuu.
Yuyawankiraqchu 
ichari qonqawankiñachu 
kay laro chinpa hamanq’ay 
waq laro chinpa hamanq’ay wauuu”.

(Chihuuu señoras de Huancancalla 
nos recuerdan o nooo. 
Me recuerdas todavía 
o me has olvidado ya
hamanq’ay de este lado
hamanq’ay del otro lado, wauuu).

En Chinchaypucyo nos cantaron otra wanka en la trilla:

“Pillas pillas kirullayki urpillay 
sonqollayta suwayuwashan, 
chaskay chaskay ñawillayki urpillay 
sonqollayta suwayuwashan 
yauuuuuuuu.

(Tus dientes de coronas palomita 
mi corazón me están robando, 
tus ojos de estrellas palomita 
me están robando mi corazón 
yauuuuuuuuu.

3	 Sobre San Isidro Labrador ver la sección 5.1.2.
4	 Sobre Patrón Santiago ver la sección 5.1.4.



135

Maytas, maytas hamuranki urpillay 
clavelinaspa chaupinta.
Maytas, maytas hamuranki urpillay 
clavelinaspa chaupinta. 
Sisachantataq winch’iruwaq urpillay, 
ruruchantataq t’akaruwaq 
aaaayyyyyyyyyyyyyy”.

Dónde, dónde has venido palomita 
en medio de claveles.
Dónde, dónde has venido palomita 
en  medio de claveles.
Cuidado con derramar las panojas 
palomita, 
cuidado con derramar las pepitas 
aaaayyyyyyyyyyyyyy).

4.4.5.	El venteado

“Wayranaykipakqa wask’anpamanmi huñuna kay q’opata hina, allin wayra-
naykipaq. Chaypaqmi mask’ayku kinsa warmi warmakunaq chukchanta chay 
chukchawanmi phaña sedayuqwan watakun huk k’aspiman chaytan sayachikun 
eraq patanpi, chaymi wayraq hamunanpaq pppsssshhh nisparaq, niqkutaqmi: 
‘Hamuy hamuy niñachata apakuy wayra”.

(Para que lo amontones y ventees, tienes que ponerlo de largo, así como 
basura, para que puedas ventearlo. Buscábamos 3 cabellitos de unas niñas y 
con esos cabellitos y con la phañaceda, con eso lo amarran a un palito y lo ha-
cen parar en el canto de la era, es un secreto para que el viento entre sonando 
pppsssshhh, también decían: “Ven, ven viento llévate a la niñita”).

Gregorio Chacón Lloqque (Racrarumi, Chinchaypucyo)

El siguiente paso de la trilla es el venteado. La costumbre era hacerlo al día si-
guiente, para lo que se dejaba el trigo toda la noche; en Parccotica cuentan que lo 
dejaban diciendo: “Que se enferme”, porque al día siguiente se le tratará con más 
aprecio, como a un enfermo. En Sumaro nos dijeron que esto se llama “pampantin-
ta puñuchiqku” (hacerlo dormir esparcido en el suelo).

Al día siguiente recién se amontonaba el trigo o la cebada y se realizaba el ven-
teado. En Anansaya y Paucarccoto añaden que se quema el rastrojo que queda 
después del trillado, y observando hacia dónde va el humo, se ubica el montón de 
la cebada para ventear. En Anansaya, Chinchaypucyo, Parccotica y Sumaro, cuentan 
que pegaban kuka k’intu y llama untu a una ramita, a modo de llamar al viento.

Sabino Tecse Huayllas (Huambomayo) cuenta que se usaba la wayra horqueta, 
que tiene los dedos más ajustados o cercanos entre sí, y es menos pesada que la 
horqueta de la trilla. También se usaba una pala de madera, que los de la parte alta 
la hacían de chachacomo y los de la parte baja de pisonay, la pala de chachacomo 
era un poco pesada, en cambio la de pisonay era con poco peso. Como sólo algunos 
sabían hacer estas herramientas, los otros tenían que prestarse, “siempre se vivía 
compartiendo o prestándose entre ellos”. 

Mihuy oqariy mita (tiempo de cosechar)



136

Criándonos entre plantas y hombres

Sabino Tecse Huayllas también nos explica que se amontonaba el trigo con las 
horquetas, todas las personas que colaboraban en el trabajo daban vuelta alrede-
dor del montón cantando, las señoras hacían la wanka, bromeándose con los se-
ñores. El trigo se amontona en forma rectangular y para ventear se separa a dos 
lados, limpiando la paja con escobas de ch’eqche y muña, esto lo pueden hacer las 
mujeres y los varones, cuidando que la paja no tape al trigo que se está venteando.

Gregorio Chacón Lloqque (Racrarumi, Chinchaypucyo) explica que el venteado se 
hacía dando la vuelta en forma de ronda y cantando una wanka, así se hacía hasta 
completar 3 vueltas. Cuando finaliza el venteo se forma una cruz con la pala sobre 
el trigo amontonado, y esto se para en la cabecera. Francisco Ramos Quispe (Ocra) 
dice que entonces se pedía la bendición de San Isidro5. Alejandro Huaycochea Hua-
mán (Chillcaccasa, Pantipata) añade que se exclama: “Bendicionikita aparamuy pre-
senciakimanta” (De tu presencia tráenos tu bendición).

Gregorio Chacón Lloqque continúa explicando que para meter el trigo al saco, 
primero una señora tiene que dar 3 besos al triguito, pidiendo la bendición del 
Señor. Sabino Tecse Huayllas también cuenta que después de ventear el trigo se 
cargaba en caballos a la casa, también se usaban llamas para llevar a zonas altas 
como Llaullicancha en Huambomayo. Mario Carbajal Eulate (Sumaro) añade que 
llegando a casa y depositando el trigo pelado, hacían el k’intu de coca y lo hacían 
humear con incienso.

4.4.6.	La trilla de otros cultivos

Aparte del trigo y la cebada, también se trillan los cultivos que se han cosechado 
secos, como tarwi, frejol, arvejas y hasta habas; llamados en conjunto chhaqallo. 
Pero para estos sólo usan caballos cuando hay mucha cantidad que trillar, de lo 
contrario se hace el p’anay, que es golpearlas con un palo para que revienten las 
cáscaras, que luego se ventean.

Juan Pallardel Chaiña y Zenón Mescco Huampotupa (Anansaya) dicen que si se 
cosecha el tarwi arrancando de raíz se avanza más rápido, pero que al momento de 
la trilla se hace más voluminoso y maltrata las patas de los caballos, por eso cuando 
tienen tiempo, separan las vainas de los tallos manualmente.

Serapio Chávez Mendoza y Paulina Chávez Mercado (Huancancalla) indican que 
el garbanzo también se trillaba con caballos. 

Las habas y arvejas se pueden cosechar verdes, pero las que llegan a completar 
el proceso de madurar, se secan y se debe trillarlas para almacenarlas. Sobre la ar-
veja, Fulgencia Baca Leva (Huancarpata, Sumaro) dice que se trilla con la técnica del 
p’anay, pero algunos utilizaban caballos.

5	 Sobre San Isidro Labrador ver la sección 5.1.2.



137

En el caso de las habas, Mariano Huamán Huanccollucho y Francisca Ramos Valdez 
(Sauceda, Parccotica), explican que se trillan entre la primera y segunda semana des-
pués de cosechar, pues tienen que estar bien secas para hacer pisar con los caballos. 
Dicen que los trilladores son los caballos, a quienes se anima dando gritos. En Pau-
carccoto cuentan que al finalizar, también le colocan la cruz de pala, como en el trigo.

Todos estos alimentos, ya sea que se trillaron con golpes o con caballos, final-
mente se ventean y se trasladan a la casa utilizando caballos o acémilas. Los tallos y 
cáscaras de vainas que quedan también son llamados chhaqallo.

El caso de la quinua y la kiwicha es particular, porque cuando ya se tiene la panoja 
seca se deben desgranar y restregar para retirarle la primera cascarita; también se 
pueden golpear con un tronco llamado maki q’asuna (similar pero más pequeño 
que la q’asuna), luego se ventea en viento lento para cuidar que no vuelen los gra-
nos, seguidamente se cierne en harnero o se escoge con la mano las malezas que 
hayan quedado. Pero la quinua todavía requiere un proceso para poder ser consu-
mida, el mismo que explicaremos más adelante. 

4.4.7.	Algunas dificultades

Mario Carbajal Eulate (Sumaro), relata que hay una gramínea llamada cerezuela 
que se debe sacar en el deshierbe, pero como son muy similares a veces se deja 
crecer y al cosechar el trigo se corta junto con cerezuela y avena silvestre, así que 
hay que escoger éstas en la era. Incluso se puede escoger ya con el trigo trillado, en 
la casa, utilizando una ichara.

Gregorio Chacón Lloqque (Racrarumi, Chinchaypucyo) cuenta que a veces el trigo 
estaba duro y no se podía trillar, el caballo se cansaba y nada se avanzaba. Los abue-
los decían que eso era porque alguien había hecho brujería, para prevenir se utili-
zaba una soga llamada “sarta waskha”, que estaba trenzada hacia la izquierda, y en 
la que se amarraban nuditos y gasitas en el momento de la trilla para que proteja.

Otro peligro es la lluvia, aunque en esta temporada no llueve, a veces puede caer 
una lluvia, como cuenta Santiago Chávez Suni de Paucarccoto. Si amenaza la lluvia 
se tiene que almacenar rápido, pues si se moja se malogra. 

4.5.		 NUESTROS ALIMENTOS VAN A CASA

“Mihuykunataqa huñupuyku ancha sumaqtaya, papata churayku allinta 
qawarispa ch’akiman, askha muñayuqta, chay trigu, habas, cebadakuta imaqa 
waqaychayku taqekunapi trigu lastrohokunamanta ruwasqapi. Kay yachaykuna-
taqa yacharayku kuraq yuyaqkumantaraq, chaytaqa ruwaq kayku ancha susigu-

Mihuy oqariy mita (tiempo de cosechar)



138

Criándonos entre plantas y hombres

llawan, Pachamamamanta mañarikuspa unaypaq kananpaq, mana yarqayman 
chayanapaq. Noqayku warmikunan tarpunamantaqa llakikuyku tukuy chaqra 
llank’anakunamantapas noqaykuqa kayku chakra llank’aqllaya icharaqpas kayku-
man allin chaqra llank’aywan kuska”.    

(Los alimentos almacenamos con bastante cuidado, la papa en un lugar seco 
ya designado, con bastante muña. Los cereales como trigo, habas, cebada, en 
taqes construidos de rastrojo de trigo. Estos saberes los aprendimos de nues-
tros abuelos, esto lo realizamos con bastante cuidado, pidiendo a la Pachama-
ma que dure nuestro troje y que no pasemos hambre. Nosotras las mujeres nos 
preocupamos de la siembra  y todas las labores agrícolas porque somos parte 
del desarrollo agrícola).

Casimira Mescco Huampotupa (Sequiopampa, Anansaya)

Cuando ya se ha cosechado, secado y trillado los alimentos, es tiempo de alma-
cenarlos. Y para completar todo el proceso de crianza que hemos descrito, también 
existen algunos rituales y costumbres para que el alimento almacenado esté bien 
cuidado, no le pase nada malo y dure, como explican comuneros de Huancancalla:

“Mihuykunataqa ancha wayllukuywanmi, manan wishñiqkupaschu nitaqmi 
saruchakuqkuchu, qarankunatapas, p’anqankunatapas waqaychapuqkun. Wa-
kinkunaqa wahapaqkun mihuypa animankunata ima, pampakunapi tarispapas 
oqariqkun much’ayusparaq q’osñiyachiqku, iman chaykunawancha allinta mi-
huyqa wayllusunki”.   

(Los alimentos se guardaban con mucho respeto, no se derramaban ni se pi-
soteaban, hasta las cáscaras y las panqas se guardaban. Algunos lo llamaban el 
espíritu del alimento, cuando lo encontraban en el piso lo recogían besándolo y 
lo hacían humear, con todo eso la producción resulta muy bien). 

4.5.1.	El traslado

“Ñaupakqa ancha k’uchikuywanmi tusuyuspa, takiyuspa ima. Kuraq yuyaq 
mamayku mana tusuyta manaqtiykuqa niwaqku ‘tusuychis kusikuychis’ nispa. 
Allin wanlla sarata q’epirukuspayku wawata hinaraq wasaykupi. Mana allinta 
t’inkaqtiykuqa yuyaq mamaykuqa niqmi: ‘Mut’itaqa mihunkima hatun choqllu-
tapas, hatuchaqllantama pallarunki’. Chaynatan yachachiwaqku”. 

(Antes lo traíamos con mucha alegría, bailando y cantando. Nuestra abuela si 
no queríamos bailar nos decía “bailen, alégrense”. Cargándonos el mejor maíz 
como una wawa en la espalda. Si no t’inkaban bien mi abuela decía: “¡Mote sí 
vas a comer, sí vas a comer grandes choclos, sí vas a recoger!”. Así nos enseñaba). 

Luisa Mejía Victoria (Chinchaypucyo)



139

Como cuenta Luisa Mejía Victoria, al trasladar los alimentos se hacía con música, 
llevando chicha en chatos, que se consumían en los descansos del camino. Añade: 
“Todo eso era una costumbre, tal vez por eso ahora ya no hay la cosecha igual que 
antes, ahora lo traemos en silencio nuestro maicito de cualquier manera”. 

Gregorio Chacón Lloqque (Racrarumi, Chinchaypucyo) cuenta que los que eran 
de otras comunidades pero tenían chacras de maíz dentro de Chinchaypucyo, al 
llevar sus productos en mulas y caballos hacían el t’inkay, diciendo “Kinsachunka 
piara tawachunka curva” (30 piaras y 40 curvas), porque llevaban varias piaras de 
caballos por un camino de muchas curvas.

4.5.2.	Q’osñichiy (humear)

“Mihuy waqaychana wasikipiqa, sapa watanpas manaraq imatapas chura-
shaspa kachun trigu, sara q’osñichinaykipunin inshinshuchawan. Wasita allinta 
picharuspaya q’osñichiki inshinshuwanqa, qhepantaqa ña wayaqakuna mihuy-
nintin chayaramuqtinqa qallay wasi uhuman haykuq wayaqataya q’osñiyachinki 
inshinshuwan ña churaruspaña q’osñirachispa wahakun ‘Hanpuy hanpuy han-
puy ostia mama’ nispa”.     

(En tu despensa, cada año antes de poner lo que sea, trigo, papa, maíz, tienes 
que sahumear con inciensito. Primeramente a la casa limpiándolo lo sahumeas 
con incienso, segundo ya llegan los sacos con el alimento y el primer saco que 
entra se humea con inciensito, ya puesto y cuando está humeadito se le dice: 
“Ven, ven, ven hostia mama”, así lo llaman).

Gregorio Chacón Lloqque (Racrarumi, Chinchaypucyo)

El q’osñichiy (humear o sahumar) se realiza antes de almacenar los alimentos co-
sechados, se humea primero la casa donde serán guardados, luego los sacos donde 
vienen y finalmente el troje mismo. Esto se hace con incienso, kuka k’intu, llama 
untu y wiraqoya; para que los alimentos duren y no se malogren. En Sumaro nos 
dijeron que cuando se humean los alimentos cosechados, ellos nos acompañarán 
en casa y vivirán toda una temporada con nosotros.

Esta costumbre se mantiene hasta la actualidad y se realiza con todos los ali-
mentos cosechados. En Huancancalla nos dicen que se mantiene porque es algo 
privado, que se hace en cada casa. Y es que la modernidad no afecta tanto lo que se 
hace dentro de casa. Zenón Mescco Huampotupa (Anansaya) nos explica que el lu-
gar donde se guarda lo cosechado era llamado casa de despensa, por eso al humear 
se dice: “Despensa wasiyta q’apayrukusaq” (Haré sahumar mi casa de despensa).

Inocencia Ricra Huillca (Samancca, Pantipata) dice que en esta ceremonia se pide 
la bendición de Dios diciendo: “Wiña wiñay puchu puchuy kachun kay taqey” (Sea 
abundante para siempre este troje), refiriéndose a que los alimentos se mantengan. 

Mihuy oqariy mita (tiempo de cosechar)



140

Criándonos entre plantas y hombres

Taqe de maíz de Luisa Mejía Victoria (Chinchaypucyo). 

Selección de papa en Ocra.



141

4.5.3.	Selección de semillas

“Para la semilla separo los mejores maíces, con surcos rectos, no los torcidos. 
De allí los desgrano sacando de la base, sólo de la parte del medio, la cabeza 
también a otro sitio se saca, siempre para la semilla se desgrana así. Lo mismo 
se hace con las habas, se escoge lo mejor, separando los malogrados, se separa 
desde antes, así también el maíz”. 

Segundina Carbajal Huamán (Chillcaccasa, Pantipata)

Al momento de almacenar se hace la selección de semillas, se escoge los mejores 
granos o frutos, los más grandes y de mejor color, para después utilizarlos como 
semillas. Esto se hace con respeto. 

En el caso del maíz no se puede usar las mazorcas con granos torcidos, ni los 
granos de la base o la punta, porque son más pequeños. En Chinchaypucyo se usan 
los granos más grandes y del color propio de la variedad que sea, por ejemplo si es 
amarillo debe ser un grano amarillo puro. Estos granos seleccionados se guardan en 
saquillos. En Huambomayo y Paucarccoto dicen que se escoge los primeros 7 maí-
ces para semilla y se los sahumea, que es una forma de llamar al ánimo del maíz.

Zenón Mescco Huampotupa (Anansaya) dice que al almacenar la papa, se selec-
ciona y se guarda en un lado para consumo y en otro lado para semilla, en un troje 
llamado el semillero, del que se sacará para usarlo en la siembra. Guillermo Chacón 
Huamán (Ocra) explica que la papa para consumo se coloca en la marka, y la que es 
para semilla se guarda afuera, para que se verdee más pronto y se pueda utilizar en 
la siembra. En Ocra y Anansaya dicen que se hace igual con el añu.

Benedicto Huamán Valdez (Anansaya) dice que la oca siempre se guarda afuera 
de la casa, en el balcón. En Parccotica dicen que sólo guardan afuera lo que es para 
consumo, pero la semilla se guarda dentro de la casa, sobre paja y tapada también 
con paja.

Según Santiago Chávez Suni (Paucarccoto), del frejol se escoge los mejores y más 
grandes granos, siempre se tiene que escoger para la semilla de 2 a 3 kilos, porque 
si se siembra sin haber seleccionado, no crecen bien. 

Pero no todos los frutos cosechados se seleccionan, de algunos se escoge la se-
milla ya para el momento de sembrar. Mariano Huamán Huanccollucho y Francisca 
Ramos Valdez (Sauceda, Parccotica) dicen que la semilla de haba se escoge ya en el 
momento de la siembra o un poco antes. Isabel Estrada de Gallegos  (Cconcahuay-
lla, Sumaro) dice que el garbanzo no se escoge para la semilla, “lo sacas según que 
jale la mano”.  

En Chinchaypucyo nos cuentan que el trigo se guarda en saquillos, para sacar la 
semilla se cierne en el harnero y se escoge la cerezuela o cizaña, la avena silvestre 
y otras malezas. 

Mihuy oqariy mita (tiempo de cosechar)



142

Criándonos entre plantas y hombres

En el caso de frutas o calabazas, las semillas se obtienen ya cuando se consumen, 
igualmente se seleccionan las mejores, se hacen secar y se guardan en bolsitas o 
frascos de vidrio.

4.6.	LUGARES DONDE SE ALMACENA 

4.6.1.	El taqe (troje)

“Chay taqetaqa qarikunallan ruwaqku, paykunallan awaqku waskhachaku-
nawan imaynan llank’asqaykiman hina”.

(El taqe se encargaban de elaborar los varones, o sea de tejer con soguitas 
según a la cantidad que trabajabas). 

Gregoria Sánchez Valencia (Sumaro)

El lugar donde se guardan los alimentos cosechados se llama taqe o troje. Este 
es confeccionado por los varones en cuatro estacas a las que se amarra con sogas 
de paja. Nieves Usca de Huamán y Juana Usca de Condori (Parccotica) nos contaron 
que al hacerlo también t’inkaban a los apus. Vicente Huanccollucho Acuña (Parc-
cotica) recuerda que antes se utilizaba rastrojo de trigo, en Ocra cuentan que tam-
bién se puede usar q’oya, una paja dura que se utiliza para hacer monteras. María 
Chávez Gonzales (Huambomayo) dice que ella hace soqos taqe (taqe de carrizo). 

En los taqes se guarda trigo, cebada, maíz, tarwi, arvejas y habas, y se colocan 
en un lugar de la casa. Manuel Jesús Gallegos Almirón (Huañec, Sumaro) cuenta 
que antes era un orgullo llenar varios taqes, el que trabajaba se alababa diciendo: 
“Noqaqa llank’ani pisqa, soqta taqeta” (Yo trabajo 5, 6 taqes), pero que ahora ya no 
se hace muchos taqes por lo que veremos más adelante6.

4.6.2.	La marka (altillo)

La papa se guarda dentro de la casa en un altillo llamado marka. Esto también 
lo confeccionan los varones, utilizando palos, allí ponen paja y muña para que pro-
teja las papas, evitando que se malogren o les ataquen algunos animales. También 
pueden colocar eucalipto, que cumple la misma función. Recién encima se pone las 
papas y se tapa con paja y muña. En Amantuy (Parccotica) mencionan que también 
se usan los tallos del markhu para prevenir de los gorgojos.

Tomás Pilco Puma (Sunchumarca, Parccotica) dice que si las papas modernas se 
quedan expuestas al aire se vuelven agrias y verdes, por eso hay que guardarlas. 

6	 Ver la sección 4.8.2.



143

Zenón Mescco Huampotupa (Anansaya) cuenta que las papas nativas se cultivan 
varias variedades juntas e igualmente se almacenan.

El añu se guarda igual que la papa. En Anansaya nos informan que las lisas se 
almacenan en un kawitu, una especie de cama o parrilla de madera, tapándolo con 
paja. 

4.6.3.	En saquillos 

“Kunan kamapas q’oshñichikushallaykun kuhichuykutaqa allin tahayunanpaq 
qhepayukunanpaq, mihuyqa kausashanya, mana chaynata ruwaqtikiqa mana-
ya wayllusunkichu karunchapusunkiya. Kunanqa q’ala chayqa chinkapushanmi 
chay wayaqakunallapiña waqaychasankupi, huk k’uchupi huñuyusqata mana-
ñan kapunchu chay ñaupaq taqekuna”.   

(Hasta ahora seguimos humeando nuestra cosecha para que se quede y dure, 
porque el fruto está viviendo, si no das esa estimación se aleja. Ahora todo eso 
se pierde también con lo que están guardando en sacos, amontonado en un 
sitio, ya no hay esos taqes que se usaban antes). 

Salomé Gallegos Linares y Carmen Troncoso Puma  (Sumaro)

Actualmente se usa menos los taqes y en su lugar, se guarda los alimentos en 
costales o saquillos de seq’a (hechos de plástico). Jacinta Cruz Gallegos (Sumaro) 
dice que antes trabajaban harto trigo y con el rastrojo se hacía los taqes, pero ahora 
cultivan menos y no hay suficiente para hacer los taqes. Pero la razón principal es 
que las ratas roen los trojes y se comen los alimentos guardados. Isabel Estrada de 
Gallegos (Cconcahuaylla, Sumaro) cuenta que para evitar el ataque de las ratas, an-
tes la cebada la guardaban en ollas y latas, como después aparecieron los saquillos, 
ahora los guardan en estos.

En Huancancalla nos contaron que antes también se hacían trojes de adobe para 
el maíz. En Ocra nos dijeron que estos trojes de adobe eran para la cebada, pero si 
lo tenías mucho tiempo en el piso podía podrirse, por eso prefieren guardarlo en 
saquillos.

En Paucarccoto y Huancancalla explican que el frejol y el garbanzo siempre se 
guardan en sacos.

4.6.4.	Fuera de la casa

“Oqaqa hawapin waqaychakun wasi uhupiqa lluytan ismurapun, hinallataqmi 
añupas chaymantaqa ruwakun api chay raykuya chaynata waqaychakun”. 

Mihuy oqariy mita (tiempo de cosechar)



144

Criándonos entre plantas y hombres

(La oca se guarda fuera de la casa porque adentro se pudre, el añu también, 
se hace mazamorra, por eso es que se guarda así).

Ángel Huamán Concha (Ocra)

La oca se almacena en el balcón, sobre paja y tapado también con paja. En Ocra 
nos contaron que antes se guardaba en taqes pero fuera de la casa, se habría un 
poco en la base y por allí se iba sacando para el consumo, pero ahora le atacan mu-
chos gusanos y por eso se almacena en el balcón, además, antes cultivaban bastan-
te oca, pero ahora ya no tanto y no necesitan hacer tantos taqes. En Parccotica di-
cen que se guarda en una especie de barbaco o parrilla, sostenida por cuatro palos.

En Huancancalla cuentan que otro alimento que se guarda fuera de casa es la 
calabaza, amontonado en un lugar donde cae el sol, porque al solearse se endulzan, 
se vuelven más agradables. Evangelina Quispe Ayma (Huancancalla) añade que las 
calabazas que están más tiernas se guardan dentro de casa para que no maduren 
rápido. En Chinchaypucyo dicen que si guardas la calabaza dentro de casa dura 
hasta dos años, y si la guardas afuera sólo hay que cuidar que no le coja la lluvia, 
porque sino sus pepas comienzan a crecer dentro de la calabaza.

4.6.5.	El caso de las frutas

Las frutas tienen su forma particular de almacenarse, Serapio Chávez Mendoza y 
Rufino Alfaro Chávez (Huancancalla), dicen que la chirimoya se entierra debajo de 
las ramas y ahí madura. 

Sobre la palta, Lucio Ccallo Toromanya (Ivin, Pantipata) nos dice: “Paltaqa aqna-
llan poqon k’ukullata pallaramuqtikiqa ichaqa mana sasonnimpe pallaqtikiqa ma-
nataqya allintachu poqon, ismupunya yachanan hayk’aq pallaytapas” (La palta se 
madura normal cuando recoges en sazón pero si no recoges en sazón no madura 
bien, se malogra. Hay que saber cuándo recoger). 

4.7.	PROTECCIÓN DE LOS ALIMENTOS

4.7.1.	Los guardianes de nuestra cosecha

“Chaupi papa taqemanpas churaqkun huk wanlla papata taqeq hawan pa-
taman. Sarapipas kanmi taqe chayqa chay askha uñayuq sara choqllun kaq 
q’oruntallantin, chaytapas sara taqeq hawanmanmi churakun”.   

(También al medio del troje de papa ponían la papa más grande de la co-
secha, o sea encima de las papas que estaban en el troje. En el maíz hay uno 



145

llamado taqe, es la mazorca que tiene varios choclitos del mismo marlo, eso 
también se le pone encima del troje de maíz).  

Ángel Huamán Concha y Lucio Huamán Concha (Ocra)

Existen algunos frutos cosechados que son especiales y se colocan con respeto 
en medio del taqe, en Sumaro nos explicaron que éstos cumplen la función de man-
tener o criar a los demás alimentos durante todo el año, son sus guardianes.

En el maíz se coloca el sara taqe, que es una mazorca con varios choclitos. En 
Chinchaypucyo nos dijeron que al taqe primero se le humea: “May pachachus ta-
rikunki huk sarata askha wawachakunayuqta taqe nisqankuta, chaytapas allintan 
q’osñichiqku inshinshuwan kuka k’intuyuqwan chaytataqmi churaqku sara taqeq 
hawanman chaupinman. Chaynata ruwakuq allin mihuypa watantin kananpaq pu-
chupuchuy kananpaq” (Cuando se encuentra una mazorca con varias wawas llama-
da también taqe, se hacía una ceremonia de hacer urnas con incienso y kuka k’intu, 
y se ponía en medio del granero. Esta ceremonia se hacía para que el buen alimento 
dure todo el año, en abundancia).

Vidal Mejía Guevara (Chinchaypucyo) dice que el taqe de maíz es “señal de la 
bendición de nuestros dioses”. Gregorio Chacón Lloqque (Racrarumi, Chinchaypuc-
yo) dice que el taqe aparece cuando hay buena cosecha, que tiene tres choclos en 
la misma mazorca, pero si sólo tiene dos se llama aya q’epi (carga muertos), es señal 
de que morirá alguien de la familia o de los que trabajaron. Completa diciendo: 
“Ya nuestro alimento sabe que nos vamos a morir aunque nosotros no sabemos 
cuando”.

En el caso de la papa se coloca la papa wanlla, que son papas grandes y con algu-
nas ramas como manos, en Sumaro añaden: “Con ojos grandes como de la gente, 
que te miraban, a eso también se le humeaba para hacerlo sentar al medio del tro-
je”. Faustino Tecse Chacón (Ocra) dice que la tiaq papa (la que se sienta) tiene que 
ser con pocos ojos y con buena formación. 

Ángel Huamán Concha y Lucio Huamán Concha (Ocra), cuentan que también se 
buscaban piedras con formas de papas, choclos y otros, ésas se recogían, se humea-
ban y se colocaban en el taqe en medio del alimento correspondiente. Las perso-
nas que encuentran piedras con formas de un fruto de algún cultivo tienen mucha 
suerte. Tomas Pilco Puma (Sunchumarca, Parccotica) explica el significado de estas 
piedritas:

“Nikun ñaupakqa taqeq allin sayayunanpakqa churaqkus huk mayu rumi-
chata taqe uhuman chaysiya mana tukukukchu mayu rumi hina, anch’aynatan 
ruwaqku kiunata chaynasya kaq mayu rumi hina mana tukukuy ateq, chaynatas-
ya churaqku taqeq uhunman taytachaq bendicionnita mañayukuspa, huk apu-
yayata resaykuspa”.

Mihuy oqariy mita (tiempo de cosechar)



146

Criándonos entre plantas y hombres

(Dicen que antes para que duren dentro del troje, ponían una piedrita del río, 
por eso no se podía terminar, así lo hacían a la quinua, también esto significaba 
que como la piedra del río que no se puede terminar, así lo ponían dentro del 
troje pidiendo la bendición del señor, rezándole un padre nuestro). 

Cuando no se tiene estos frutos especiales o piedritas, la misma función cumple 
un k’intu de coca. Matiasa Gallegos Almirón (Huañec, Sumaro) dice que al medio se 
pone una mazorca de maíz como sentada, envuelta con el k’intu. Narciso Gonzales 
Laurente (Huancancalla) contó que otra forma era poniendo los maíces más gran-
des en forma de cruz.

Sabino Tecse Huayllas (Huambomayo) cuenta que al terminar de colocar los ali-
mentos en el taqe lo t’inkaban diciendo: “Sumaqtaya tahayunki santa santo sirvi-
yokunapaq. Qori taqe, qolqe taqe” (Quédate pues para servir a nuestros santas y 
santos. Troje de oro, troje de plata).

Teófilo Umeres Paucar (Pantipata) añade:

“Sapaqtan t’inkayku waqaychanaykupakqa kukawan llama utuyuqwan, chay-
natan ruwayku trigutapas, papatapas, saratapas llapan chay ruwaykunawanya 
kusisqa kausakurayku, allinya karan kausaypas”.

(Para guardar aparte lo hacemos el t’inkay con coca y llama untu, así lo ha-
cemos al trigo, a la papa y al maíz, con todo eso vivíamos felices, la vida era 
buena). 

4.7.2.	Las dueñas del taqe (troje)

“Taqekunamantaqa warmikunañan yachaqku, wasiman mihuy apayamus-
qankumanta pachaqa manañan qariqa llaminchu, chayqa kakllan kashan warmi-
llan taqetaqa llamishayku kakllan kunan kamapas warmikunalla ñaupaq hina”.    

(De los trojes se encargan las mujeres, desde el momento que te entrega el 
alimento en la casa, los varones ya no meten la mano, esa costumbre de ma-
nejar el troje las mujeres lo seguimos manteniendo hasta la actualidad, como 
antes).

Clotilde Puma Sacsahuillca (Sumaro)

Las mujeres son las que se encargan del troje desde el momento en que se colo-
can allí los alimentos. Matiasa Gallegos Almirón (Huañec, Sumaro) cuenta que oía 
a su padre decirle a su mamá: “Hoy yo te traeré el maíz y tú lo pondrás al troje”. Se 
dice que si los varones tocan el troje la cosecha se acaba rápido. Clotilde Puma Sac-
sahuillca explica que las mujeres saben calcular cómo gastar, en cambio los varones 
no calculan bien y si viene una visita pueden gastar mucho. Por eso se dice que los 
varones son “wayramaki” (mano de viento).



147

“Manan haykunanchu qari taqe wasiq kasqantaqa paykunaqa wayramakin 
kanku, warmikunallan pukyu makiqa kanku”.

(El secreto es que los varones no pueden entrar a la casa donde se almacena, 
ellos son “mano de viento”, solamente las mujeres porque tienen “mano de 
manantial”, mano perenne).  

Viviana  Huillca  Huamán (Pumahuanca, Pantipata)

Juan Pallardel Chaiña (Sequiopampa, Anansaya) cuenta que cuando las señoras 
salen, sacan los alimentos y dejan en unas canastitas, los varones sólo pueden usar 
eso. Seguidamente explica que:

“Paykunañan yachanku llapan wasipi kaqkunamantaqa, noqaykuqa apallay-
kun llank’asqaykuta chaymantaqa paykunañacha yachakunku. Chayqa kanqapu-
nicha qhepakamapas, chaypi tiyaqkunaqa warmikunapunin kanku, qarikunaqa 
llank’aqya lloqsiyku tutallamantaraq utaqya uywa micheq purunta riyku, payku-
napunin wasipiqa qhepakunku”.    

(Ellas ya toman la decisión de las cosas que tenemos en la casa, nosotros sólo 
lo entregamos, trabajando lo llevamos y lo entregamos al criterio de ellas. Eso 
siempre hasta los finales se mantendrá, porque las que están allí son las seño-
ras, porque los varones salimos en las madrugadas a trabajar o con el animal al 
campo y ellas son las que se quedan en la casa). 

Las mamás podían encargar a sus hijas mayores a sacar alimentos del taqe, pero 
no a los varoncitos. Alvino Inca Pérez (Pantipata) cuenta que en estos últimos años 
se está perdiendo esta costumbre porque ordenan a quien sea para que saque del 
taqe. Pero en la mayoría se mantiene la costumbre. Incluso al tener el primer hijo 
o hija se sabía cómo iba irle a ese hogar, como cuenta Matiasa Gallegos Almirón 
(Huañec, Sumaro):

“Sichus paqarimuk phiwiki warmicha chayqa niqkun taqecha nispa qari kaq-
tinqa niqkun wark’an nispa, chaynataya qhawaqku wawankupipas imaynacha 
kanqa wasi kausay chayta”.

(Si nacía una primogénita mujer decían taqecha y si nacía un varón decían 
warak’a, se fijaban hasta en los hijos cómo iba a ser un hogar).  

4.7.3.	El respeto a los alimentos

“Mihuypa sayayunanpaqaq t’inkaytan ruwaqku, traguchawan rimayuspa 
allinta sayayunki watantin nispa ñawin ahachawan, traguchawan. ‘Sara mamay 
kay wasiypi tiyaykunki wataman kunan hina kama’, nispa”. 

(Para que dure el alimento se hacía el t’inkay con traguito diciendo que dure 

Mihuy oqariy mita (tiempo de cosechar)



148

Criándonos entre plantas y hombres

durante todo el año, con la primera gota del trago y la chicha. Decían: “Madre 
maíz quédate en mi casa hasta el año, como ahora”).

Jorge Gallegos Estrada (Huambomayo)

Los alimentos depositados en los taqes también merecen respeto, pues se dice 
que también tienen su espíritu y es ese espíritu el que nos alimenta. Por eso se 
tienen varios cuidados con ellos. En Parccotica nos dijeron que no hay que juntar la 
papa nueva y la vieja porque discuten entre ellas.  

Gregorio Chacón Lloqque (Racrarumi, Chinchaypucyo) recuerda que de niño su 
mamá le decía “Imamanmi haykushanki wayra maki” (A qué estás entrando mano 
de viento), también le botaba de la casa si estaba silbando, diciéndole: “Phukuru-
shanki taqeyta” (Estás soplando mi troje).

Y las mujeres sólo podían sacar los alimentos del troje hasta el mediodía, pues 
si se sacaban más tarde ya no duraban los alimentos almacenados. En Ocra nos 
dijeron que ahora algunas sacan incluso en la noche y por eso ya no duran los ali-
mentos.

La estudiante Yony Valdez Lloqque, contó una historia de la zona de Osno, en la 
parte alta de la comunidad de Chinchaypucyo, que se la contó su tía Virginia Chacón 
Teniente: 

“Había una viuda que tenía maíces, en uno de los taqes había maíz amarillo y 
en el otro maíz hank’a (de tostar). Una noche que era bien noche, la viuda sacó 
unos pocos maíces hank’a del taqe, pero como era de noche, el espíritu de los 
maíces estaba andando y vagando en la forma de unos niños, cuando la viuda 
los sacó y los cocinó en la k’analla, el espíritu se fue hasta el cerro donde queda 
Panka y ahí se convirtió en 2 piedrecitas, y en el centro de ellos hay un hueco”.

En Parccotica nos contaron que si alguien robó papas de la chacra, se lleva a la 
casa las papas que quedaron y se hacen humear con incienso, pidiendo a los apus 
que vuelvan las papas. Y dicen que la papa retorna.

Rosario Álvarez Grajeda y Evangelina Quispe Ayma (Huancancalla), contaron que 
el 1 de agosto es un buen día, que se hace humear al troje para que sea buen año: 
“Qallay p’unchay agostupin qoshñichikuyku llapan mihuykunata wasiyku uhupi, 
chaymi allin niqku” (También el primero de agosto le hacemos humear a todos los 
alimentos dentro de la casa, así decían que eso era bueno).

4.8.	LAS AMENAZAS

“Ñaupaq wayna kashaqtiyqa, manan gurgujuqa karanchu, manan uyariku-
ranchu chaymanta rimaqtaqa, hinallaqmi ratamantapas. Papata waqaychaqti-



149

kipas kurun lluyta mihurapun chay ich’ukuru. Kay pachakunaqa huk hinamanmi 
tukupushan, manan ñaupaq hinañachu, waqaychaykuqtikipas mayu killa kaman 
kakuq paya papapas”. 

(Antes, cuando yo era joven, no había el gorgojo, no se oía hablar de eso, lo 
mismo pasa con la rata. Cuando guardas la papa también se lo come el gusano 
de la paja. Los tiempos están cambiando mucho, ya no es igual como antes, 
cuando guardabas la papa vieja duraba hasta el mes de mayo). 

Nicanor Villafuerte Palomino (Chuypa, Pantipata)

Los alimentos almacenados también pueden ser atacados por algunos animales, 
para eso, igual que durante el tiempo de cultivo, existen algunas costumbres, señas 
y rituales. Pero también nos informan que en los últimos tiempos estos problemas 
se han incrementado y ya no se puede combatir como antes.

4.8.1.	Los insectos

Plácida Laurente Chavéz y Rosa Camargo Mejía (Huancancalla) cuentan que hay 
un gorgojo que vive en las pepitas de los molles, de ahí se meten a la casa y afectan 
al maíz, volviéndolo polvo. Son de dos clases, uno tiene la boca como gancho y es 
grande, el otro es más pequeñito y vuela por el aire como mosca, dicen que éste es 
el peor, los matan echándoles agua hervida, pero los que vuelan escapan. A veces 
llega con gorgojos ya desde la chacra, dicen que en los últimos años cada vez hay 
más gorgojos, que no se pueden combatir con muña porque son duros, por eso 
tienen que usar pastillas o insecticida en polvo.

Nicanor Villafuerte Palomino (Chuypa, Pantipata) dice que él no usa esos insec-
ticidas en polvo, porque pueden hacer daño. “Por eso (del trigo y maíz) guardamos 
lo necesario para nuestro uso, para nuestra chicha y lo que queda lo vendemos, so-
brando para la semilla”. En Sumaro, Samuel Chacón Béjar y Antonia Estrada Sánchez 
cuentan que una forma de combatir es haciendo secar bien y aislando las mazorcas 
afectadas. Francisco y Nicolasa Tupa Salas (Paucarccoto) dicen que para eso se al-
macena con bastante eucalipto y muña. 

Para prevenir la presencia de los insectos, antes de almacenar se debe limpiar 
bien la casa. Luisa Mejía Victoria (Chinchaypucyo) explica que cuando aparece la 
polilla se limpia las paredes con escoba, y se hace humear con muña, eucalipto e 
incienso a la casa de troje. Gregorio Chacón Lloqque (Racrarumi, Chinchaypucyo) 
dice que el q’osñiy también sirve para evitar los insectos.

Segundina Carbajal Huamán (Chillcaccasa, Pantipata) dice que actualmente ha 
aparecido el ichukuru (gusano de paja) que se combate con esos “medicamentos”. 
Tomas Pilco Puma (Sunchumarca, Parccotica) recalca: “Es una plaga de estos tiem-

Mihuy oqariy mita (tiempo de cosechar)



150

Criándonos entre plantas y hombres

pos”, pero él dice que se puede combatir echando ceniza dentro de la casa. Nativi-
dad Chacón Vargas (Parccotica) dice que el ichukuru penetra a la papa muy adentro 
y ya no se puede hacer nada, esas papas se vuelven amargas.

4.8.2.	La rata

“Kunanqa waqaychashanku plastikumanta wayaqachakunallapiñan, kunanqa 
rataya muhurapun lluyta taqepeqa. Nirakun rataqa paqarimun familiantin tiyas-
qankunantan nispa, nirakun Qosqopiñan kashan nispa hinaya kaypipas rihuri-
run, mihunmi triguta, cebadata imatapas”.   

(Ahora lo estamos guardando en saquillos de plástico, porque en taqe se lo 
come la rata. Decían que la rata ha aparecido de lo que han convivido entre 
familias, decían que ya estaba en el Cusco y por fin ha llegado aquí, se come el 
trigo, la cebada y otros). 

Inocencia Ricra Huillca de Villafuerte (Samancca, Pantipata)

El animal más perjudicial y que se come los alimentos almacenados es la rata. En 
Huambomayo cuentan que antes sólo había ratones pequeños, que no eran tanto 
problema, pero ahora ha aparecido la rata y ésta llega a hacer su nido en los techos, 
hasta en el troje. Dicen que las ratas llegaron a partir del tren que va a la Conven-
ción, escondidas en los cajones de frutas, así llegaron primero a Izcuchaca y de ahí 
se dispersaron llegando hasta Chinchaypucyo.

La rata es la principal causa de que ya no se use mucho el taqe, pues este animal 
ataca fácilmente estos depósitos. Por eso lo guardan en saquillos, porque es más 
fácil controlar. En Huancancalla nos contaron que hay 3 clases de ratas, unas grises, 
otras blancas y marrones; que se suben al tejado y caminan sin tener miedo, que 
agujereaban hasta las ollas de fierro y mucho más al taqe. Para combatirlas ahora 
se cría gatos. 

Allí también, Rosa Camargo Mejía y Narciso Gonzales Laurente (Huancancalla) 
nos dijeron que las ratas aparecieron por los pecados de las monjas, por eso son de 
color gris, como los hábitos de las monjas.

4.8.3.	Cuento del ratón y el hak’achu 

Existen cuentos en los que se expresa que los animales también consiguen sus 
alimentos con esfuerzo, incluso los ratones. Como el siguiente relato que nos trans-
mitió Tomás Pilco Puma (Sunchumarca, Parccotica), sobre el ratón y un avecita lla-
mada hak’achu:

“Como sabemos el ratón siempre junta alimentos para comer, así en la co-



151

secha está debajo de las piedras, para eso ya también el hak’achu se roba sus 
alimentos que guarda para los meses de febrero, que para esa fecha todavía los 
frutos no están maduros, y no hay nada para comer. El ratón dice: ‘¿Quién no 
más se lo lleva lo que me guardé?’, y el hak’achu está gritando al lado de la casa 
del ratón. En uno de esos el ratón lo había encontrado llevando su cosecha y 
le dice: ‘Tú habías sido el que me robaba, en vez de que estés gritando en las 
rocas por que no te juntaste tú también comida, yo me junté con sacrificio’, y le 
dio palazos”. 

4.9.	NUESTROS ALIMENTOS SE TRANSFORMAN

Cuando se terminó la cosecha y almacenamiento, cuando ya se tiene los alimen-
tos en el taqe, algunos se usarán directamente en la preparación de diversas comi-
das, pero otros necesitarán cierto tratamiento para recién poder ser consumidos, 
para tener otras formas de prepararlos o que duren más. Estos alimentos requieren 
ser pelados, secados, lavados, o molidos. Aquí se inicia otro proceso que también 
se realiza en mutua crianza con la naturaleza. 

4.9.1.	Los alimentos que se transforman para ser consumidos 

Existen algunos alimentos que no se pueden consumir en su estado natural, que 
necesariamente debe realizarse un proceso para hacerlos comestibles.

El lavado y secado de la quinua

La quinua se lava para quitarle el amargor que tiene en su cáscara. Esto se realiza 
frotando en agua hasta que salga toda su lavaza y luego se cierne, la lavaza se pue-
de usar como detergente. Luego se extiende y se hace secar bien durante algunos 
días, porque si se guarda con humedad se puede honguear. Este proceso se realiza 
cuando se va a cocinar, sacando la quinua almacenada para recién lavarla.

El lavado de tarwi e insecticida natural

“Kunan kutikunaqa tarwitaqa chulluchishanku unu pila phaqchallapiña ma-
nañan mayumanpas apaykuchu, ñaupakqa apaqya kayku waq mayuman chay-
piya chulluchimuq kayku hayan q’aymananpaq huk wask’awan sach’aman wa-
taruspa, mana mayuq aparunanpaq, mana wataruktinqa mayusya wanturapuq 
hutaq manasya kakchu chakra ruwananku p’unchaypaq, chaymantapas kaklla-
taqya ch’asti runakuna pay kunapas apakapullaqkutaqya”.   

(Actualmente el tarwi se está poniendo a remojar en el caño de la pila, antes 
llevábamos al río del otro lado, allí lo remojábamos para que pase el amargo, 

Mihuy oqariy mita (tiempo de cosechar)



152

Criándonos entre plantas y hombres

amarrando con una soga a un árbol, para que no se lo lleve el río, si no lo ama-
rraban se lo cargaba el río o no había para el día que hacíamos la chacra, tam-
bién había una persona “maestro” que se lo llevaba).

Alejandrina Huayllas Reynoso (Anansaya)

El tarwi es un alimento que en su forma natural es amargo, por eso se hace hervir 
y esa primera agua se bota, luego se debe lavar y remojar el tarwi por varios días 
para que termine de salir su amargo y recién se pueda cocinar. Antes se lavaba co-
locándolo en un riachuelo, en Anansaya nos contaron que se hacía una especie de 
nido de paja, allí se colocaba el tarwi y se ponía al torrente, amarrándolo con una 
soguita; así se dejaba entre 4 días y una semana, dependiendo de la fuerza con que 
venía el agua. Actualmente lo colocan en un saquillo. Alejandrina Huayllas Reynoso 
recuerda los riesgos que se pasaba antes: “Una vez lo pusimos a remojar en una 
canasta en la quebrada y se lo había llevado el tarwi, sólo quedaba la canasta vacía 
en el río. Antes en esta comunidad había bastantes personas de malas costumbres, 
ellos veían la espuma que salía en el agua y por ahí lo seguían hasta donde estaba 
el tarwi remojando”. Natividad Gonzales Gamarra (Huambomayo) dice que para 
evitar esos problemas, algunos llevaban el tarwi a las zanjas donde nadie transitaba 
y allí lo dejaban amarrado con una cuerda.

Bonifacia Castro Cruz (Chinchaypucyo) añade que al remojarlo en agua se vuelve 
más fresco. Ahora algunos ya no lo remojan en el riachuelo, sino bajo el caño de 
agua. En Paucarccoto dicen que cuando se ha remojado pero no se llega a cocinar 
todo, lo que sobra se puede hacer secar como la chochoqa y luego se vuelve a pre-
parar. 

En Anansaya, Huancancalla, Ocra y Parccotica, dicen que cuando hacen hervir el 
tarwi, el agua de esa primera hervida se utiliza como insecticida, para bañar a los 
vacunos de garrapatas y piojos, y de esa manera desparasitarlos en forma natural. 
Lucas Mescco Huampotupa (Anansaya) dice que esta agua también se utiliza para 
fumigar los cultivos:

“Yo he hecho la prueba para fumigar la papa, a una chacra lo fumigué con 
puro químico y a la otra con pura agua de tarwi y ambos me resultaron igual, 
por eso ahora para fumigar uso agua de tarwi, porque su amargo mata a los 
insectos. Sólo me compro pegamento para combinarlo con eso, para que dure 
encima de las hojas. También hay hierbas amargas, con eso también se puede 
aumentar, haciéndolo hervir. También es muy bueno el zumo de la paqpa (ma-
guey), eso también se combina con un poco de agua, el jugo se saca golpeándo-
lo o machacándolo con algo, con todo eso se puede controlar de los insectos”.



153

4.9.2.	Los alimentos que tienen otras formas de consumirse

Derivados del maíz 
Del maíz crudo seco se puede hacer harina que se usa para cocinar, Gregorio Cha-

cón Lloqque (Racrarumi, Chinchaypucyo) cuenta que hace moler maíz para com-
binarlo con harina de trigo y elaborar pan, se muele como 2 arrobas de trigo y 1 
arroba de ese maíz. Con el maíz a medio tostar, llamado harwi, se hace harina para 
preparar lawas. Y con el maíz tostado se puede hacer harina que se usa en desayu-
nos y algunas comidas como sankhu. 

Otra forma de preparar el maíz es el sara pela o maíz pelado. Para pelarlo se uti-
liza ceniza o cal, Gregorio Chacón Lloqque (Racrarumi, Chinchaypucyo) dice que con 
ceniza es un poco difícil, se hace como barro, en cambio con cal es más fácil. Una 
vez pelado este maíz se prepara como mote o también para hacer picantes o lawas. 

El mote que sobra se hace secar y se convierte en chochoqa. 

Del maíz germinado se hace jora para preparar chicha. En Chinchaypucyo se uti-
liza la variedad de maíz chiwanuay.

Derivados del trigo y la cebada

Del trigo ya pelado se hace harina, se usa para pan y para poner a la chicha cuan-
do está fría, para que madure, el pakapa. Además el grano de trigo se puede tostar 
harwi y moler, se usa para cocinar. En Chinchaypucyo y Paucarccoto cuentan que el 
trigo o la cebada se tuestan en la tostadera a fogón, luego se muele, algunos lo co-
nocen como mashka y eso se utiliza en el desayuno diario, aunque ahora casi ya no.

Del trigo y la cebada pelada también se hace chaqepa o chaqe, en Huancancalla 
dicen que la variedad de cebada wentir es la más indicada. Agustín Almiron Robles 
(Sumaro) explica que lo tuestan medio cocido y lo llevan al molino de granos, pero 
no se muele completo, solo se hace que esté menudo. También se puede hacer en 
batán, luego se ventea y con eso se puede hacer sopas. 

Otra forma es el machacado, que puede hacerse del trigo o la cebada, que con-
siste en machacar el grano sea en molino o batán,  se usa para sopas o ponches.

De las habas

Las habas secas se pueden moler y convertir en harina, para elaborar ponches 
y lawas, en Chinchaypucyo nos cuentan que las muelen en batán de piedra. Las 
habas también se tuestan harwi y se pueden cocinar para comer con mote, eso se 
llama phuspu. Además se pueden tostar y comer directamente, es el dulce de niños 
y adultos pues se lleva en el bolsillo y por su dureza se come lentamente, como si 
fueran caramelos. 

Mihuy oqariy mita (tiempo de cosechar)



154

Criándonos entre plantas y hombres

Manuela Chacón Sánchez pelando quinua en 
batán. Chinchaypucyo.

Parte del proceso de preparado del chuño. Ocra.

Chala guardada en un árbol. Cconcahuaylla, 
Sumaro 



155

De la fruta

Las frutas se cosechan en sazón, es decir ni muy verdes ni muy maduras. Para 
consumirlas se requiere ayudarlas a que maduren, Lucio Ccallo Toromanya (Ivin, 
Pantipata) cuenta que para hacer madurar las paltas se hace calentar ropas viejas, 
con eso se envuelven y maduran rápido. En el caso de la chirimoya, se debe cuidar 
que no le agarre el frío y sólo madura cuando está tibio.  

De la fruta lúcuma se hace harina. Tomasa Condori Cisneros (Ivin, Pantipata) ex-
plica que primero pican, hacen secar, luego lo muelen y eso lo venden para que ha-
gan helados. Pero para alimentar a sus hijos preparan harina de lúcuma con frutas.

La llipht’a 

“Tullunkunamantapas llipt’an ruwaqku, k’anayuspa yuraqman usphaq tukunan 
kama kanayku qollpucha kanan kaman. Chayniyuqtan kukachata hallpakuyku”.

(También de los tallos se elabora la llipht’a, quemándolo hasta que la ceniza 
se vuelva blanco, quemar hasta que se vuelva suave y blanco. Con eso pikcha-
mos nuestra coquita).

Juan Pallardel Chaiña y Lucas Mescco Huampotupa (Anansaya)

En Anansaya nos explicaron que los tallos secos de la quinua se utilizan para ela-
borar la llipht’a que acompaña el pikchado de coca. Esa llipht’a de quinua también 
es alimenticia y  hace que se aproveche mejor la coca. En Ocra dicen que también 
se puede elaborar llipht’a con los tallos secos de las habas. 

4.9.3.	Deshidratación de tubérculos 

Para que la papa pueda conservarse más tiempo se realiza un proceso de secado 
o deshidratación, para el que se usan algunas variedades de papas nativas. Esto se 
realiza los meses de junio y julio, el resultado final es el chuño o la moraya, cada uno 
tiene un proceso de secado que varía un poco. Un proceso similar se realiza con la 
oca y la lisa.

Hay varias señas que indican que caerá helada: cuando cantan los leqechos (Ocra 
y Anansaya), cuando hay viento fuerte, mucho sol o mucho frío (Parccotica), cuando 
en las noches el Mayu (Vía Láctea) está como una nube (Paucarccoto).

Ángel Huamán Concha (Ocra), explica que hay secretos para saber si la helada 
caerá varios días. Cuando desde la mañana empieza a soplar el viento de abajo, 
hasta que se entre el sol, esa noche se tiene que tender la papa para hacer chuño. 
“Algunos piensan que porque una vez cayó la helada bien, creen que la siguiente 
noche también habrá helada, pero no siempre es así”. 

Mihuy oqariy mita (tiempo de cosechar)



156

Criándonos entre plantas y hombres

Chuño

Sobre el chuño nos explicaron en Huambomayo, Ocra y Parccotica que cuando 
hay bastante helada, especialmente el mes de junio, se deja la papa durante 3 días 
y 3 noches hasta que la helada le coja bien. Luego se tiene que pisotear para que 
salga el agua, después de un día se tiende para el secado. 

Marcela Bergara Carbajal (Ocra) cuenta que antes no necesitaban llevar la papa 
a lugares especiales, bastaba tenderla en los pastizales, pero estos últimos años no 
está cogiendo bien la helada, sólo está saliendo papa seca y de color negro, helada 
de un costado pero del otro no. Tomás Pilco Puma (Sunchumarca, Parccotica) aclara 
que según venga la helada, se adelanta o retrasa la elaboración del chuño.

Eugenio Valdez Hanampa (Ocra) nos informa que existen tres variedades de chu-
ño: yana ch’uñu, qara ch’uñu y p’osqo ch’uñu.

Se puede elaborar chuño de todo tipo de papas, pero es mejor hacerlo de papas 
nativas:

“Ch’uñuta ruwaqtikiqa kay musoq papakunamanta nishutan ch’usaqman 
tukun wañunmi, manan llasayninpas kanchu kay musoq papakunaqa unun ka-
mallan, chaya uchuychallaman tukupun ch’akipuspapas”.   

(Cuando haces chuño de las papas mejoradas pierde mucho volumen y peso, 
porque las papas mejoradas son pura agua, por eso disminuyen el tamaño y 
cuando se seca también se reduce). 

Lucas Mescco Huampotupa (Anansaya)

En Anansaya mencionan que las variedades kuyban, berrio y pharamalla sólo se 
usan para hacer chuño. Teófilo Umeres Paucar de Pantipata menciona que la yuraq 
waña sólo se utilizaba para chuño y moraya.

Moraya

La moraya es un proceso más largo de secado de papas, las que al final tienen un 
color blanco, a diferencia del chuño que es oscuro.

En Huambomayo, Ocra, Pantipata y Parccotica; nos explicaron que para elaborar 
la moraya, se lleva la papa a un lugar donde cae bastante helada, luego de que le 
cogió la helada dos o tres noches, amontonan esa papa y la pisan, la llevan a pozos 
de agua donde se remoja hasta 2 semanas; después la sacan para que seque al 
calor, luego de tres días o más las almacenan. Mariano Huayllas Ccarhuachín (Anan-
saya) especifica que ellos utilizan tres variedades de papa: azul waña, yuraq waña y 
simp’a waña. Añade también que al poner en las pozas, se pone con paja, y cuando 
al final se tiende al sol para que seque, allí también la helada coge a los que no ha 
cogido antes. 



157

Qachu ch’uñu (papa helada)

Cuando cae la helada, hay una forma de preparar la papa que es el qachu ch’uñu 
o primeros chuños. Se hace coger la papa con la helada, pero no se continúa el 
proceso del chuño, sino que esa papa helada se pela y se sancocha. Ésta tiene un 
sabor muy particular.

Qaya y linli

La papa no es el único tubérculo que se deshidrata, también se hace un proceso 
similar con la oca y las lisas, pero éstas no son tan conocidas como el chuño y la 
moraya.

En Ocra, Eugenio Valdez Hanampa y Leonarda Salón Huamán nos contaron cómo 
se elabora la qaya de la oca. Al cosechar se tiene que colocarlas en un pozo lleno de 
agua que se hace cavando un hueco en el curso de un riachuelo o una cequia, este 
pozo se tapa con ichu durante un mes. Cuando están cayendo heladas se saca la 
oca y se hace coger con la helada, luego se pisa y se hace secar, se ventea para que 
salga la cáscara y se pueda guardar limpio, resulta de un color blanquito. Dicen que 
la qaya se hace mejor de la oca agría y para ello la mejor variedad es p’osqo oqa.

Eugenio Valdez Hanampa también nos indica que de las lisas u ollucos menuditos 
se elabora el linli, pero tiene un proceso diferente. En este caso primero se hacen 
helar las lisas y luego se pone al agua durante un mes, al cabo de ese tiempo se saca 
y se vuelve a hacer helar, luego se seca y ya está listo.

La elaboración de qaya y linli también nos la explicaron en Parccotica y Anansaya. 
Estos derivados se usan cada vez menos, pero algunas comunidades están recupe-
rando su uso.

Además, la oca es un tubérculo que se debe hacer solear antes de comer, porque 
si no su sabor sería agrio. Una vez soleado se vuelve dulce. 

4.10.	 EL CAMBIO DE LAS SEMILLAS

“Muhu saliarapuqtinqa chaymantan trigupiqa paqarin hap’inanpakqa pakur-
ma, chaypakqa allin huk muhuwan churayllan”.

(Cuando la semilla se degenera es porque no se cambia, de eso es que al trigo 
le agarra la pacorma, la solución sería cambiar la semilla). 

Seledueño Gallegos Puma (Sumaro)

Y para completar el ciclo de las plantas cultivadas, tenemos que mencionar el 
intercambio de semillas, pues es lo que garantiza que haya una nueva producción. 
Esto es para que, así como las plantas nos brindan muchos beneficios, también 

Mihuy oqariy mita (tiempo de cosechar)



158

Criándonos entre plantas y hombres

nosotros les brindemos el ambiente adecuado y las ventajas necesarias para su 
crecimiento. Haciendo que este ayni o crianza mutua se prolongue en el tiempo.

Para que las nuevas plantas crezcan bien, se necesitan cambiar las semillas cada 
cierto tiempo. Esto hace que las semillas produzcan bien en un nuevo suelo pero 
con condiciones similares, con todos los cuidados que ya vimos anteriormente. Este 
intercambio es una forma de hacer viajar las semillas de Chinchaypucyo, que visiten 
otras tierras y familias, y a su vez otras semillas lleguen a nuestras tierras, de esta 
manera garantizamos su diversidad y subsistencia.

Si bien las personas mayores de las comunidades de Chinchaypucyo nos dijeron 
tiempos determinados en que cambian sus semillas, tampoco es que sean fijos, pues 
dependen de la variedad de la semilla. Se considera que si después de unos años la 
semilla sigue produciendo bien entonces no se cambia porque quiere decir que la se-
milla quiere quedarse más tiempo, pero en cambio si ya no produce bien, quiere decir 
que esta semilla ya envejeció y quiere ir a visitar otras tierras, hay que cambiarla.

Añu: En Ocra cambian las semillas cada 4 años, intercambiándolas o comprando 
nuevas semillas en Cusco o Izcuchaca. En Anansaya lo hacen cada 3 años, según 
haya sido la producción anual, intercambian u obtienen nuevas semillas en las fe-
rias.

Arveja: En Huambomayo y Sumaro no cambian, en Huancancalla lo hacen cuan-
do florece poco.

Cebada: En Sumaro cambian de 3 a 4 años, trayendo de lugares como Chacan 
(Anta). En Llaullicancha (Huambomayo) es de 4 a 5 años, obteniendo semillas de 
Cusco o Anta. En Parccotica es de 5 a 6 años. 

Frejol: En Huancancalla de 3 a 4 años, comprando en Cusco.

Habas: En Ocra es cada 2 o 3 años, intercambiando o comprando de Totora (Ccor-
ca) o Anta. En Parccotica depende del sector y de la producción, siendo entre 2 y 
4 años, mayormente hacen el cambio con otras comunidades o consiguen en el 
mercado. 

Lisas: En Parccotica es cada 4 a 5 años, intercambiando con otra comunidad o en 
el mercado. En Anansaya hacen igual pero cada 3 años.

Maíz: En Chinchaypucyo lo cambian de 1 a 2 años, intercambiando o comprando 
de Arabito (Huanoquite) o Urubamba. En Paucarccoto es de 3 o 4 años, consiguien-
do de Anta y Cusco. En Ivin (Pantipata) y Huambomayo es cada 3 años, en Huambo-
mayo nos explican que consiguen la semilla de zonas aledañas, como Huamanchar-
pa y Huancancalla, dicen que si no se corre el riesgo de que la semilla no se adapte 
y no prenda. En Pampaera (Huambomayo) da bien la semilla de Urubamba porque 
la tierra o el clima es similar. En Huancancalla dicen que cambian la semilla cada 2 
años, traen de Qqueñaparo y Arabito (Huanoquite). 



159

Al intercambiar, así como se trae semillas de otros lugares, las semillas del distrito 
Chinchaypucyo también son llevadas a otros lugares, y tiene que ser en zonas de 
similar clima, altitud y suelo. Gregorio Chacón Lloqque (Racrarumi, Chinchaypucyo) 
comenta que a veces el maíz chiwanuay no crece igual en otras zonas, eso es por 
que: “Manan kayqa allpanpiñachu, imaynan karachallaqpipas granon lloqsin” (Ya no 
está en su tierra, aunque en tierra pobre sale de granos grandes).  

Aunque no todas las variedades necesitan que se cambie de semillas, en Chin-
chaypucyo dicen que el maíz chiwanuay y el t’ika paraqay no se cambian.

Oca: En Parccotica cambian cada 3 o 4 años, las nuevas semillas las compran o las 
intercambian con otras comunidades.

Palta: En Ivin (Pantipata), Lucio Ccallo Toromanya explica que también las paltas 
se cambian: “Muhutaqa ukwan churayku machuyapuqtinña, manaña ruruqtin chay-
ñan wakwan churayku chayñan hukmantaqa churayku” (La semilla lo cambiamos 
cuando ya envejece, cuando ya no produce lo cambiamos y ahí recién plantamos 
otra vez).

Papa: En Ocra cambian cada 2 o 3 años, dependiendo de la producción, consi-
guen semillas de Anta, Cotabambas y otros lugares. En Huambomayo cambian de 4 
a 5 años, trayendo semillas de Izcuchaca o Chinchero. En Parccotica también de 2 a 
3 años, comprando del mercado o de otra comunidad.

Tarwi: En Ocra y Anansaya casi no cambian. En Parccotica es de 4 a 5 años, cam-
biando con otras comunidades o trayendo del mercado. En Huancancalla depende 
de cuanto ha producido, cuando produce poco recién cambian, intercambiando o 
comprando semillas en Anta.

Trigo: En Anansaya, Huancancalla y Paucarccoto cambian de 2 a 3 años, com-
prando de ferias en Cusco o Izcuchaca, pero también trayendo de Arabito (Huano-
quite) y Chinchaypucyo, o entre las mismas comunidades. En Ocra las obtienen de 
Chinchaypucyo y Huancancalla. En Parccotica y Sumaro es cada 3 años y se obtiene 
de lugares como Huancancalla, Pacas y Arabito. 

Gregorio Chacón Lloqque (Racrarumi, Chinchaypucyo) cuenta que antes compra-
ba semillas del INIA: “Por años he comprado, pero esos trigos ya no te sirven como 
el cañarin blanco o el yanabarba, si te haces una lawita ya no es espeso. En Arabito 
aun encuentras buenas semillas, ellos las mantienen”.

Mihuy oqariy mita (tiempo de cosechar)



160

Criándonos entre plantas y hombres

Santa Isabel de Sumaro visitando a San Antonio de Chinchaypucyo.

Celebración de Virgen del Carmen. Parccotica.San Isidro Labrador de Chinchaypucyo.



161

Llank’asqanchiskuna santon
(Los santos de nuestros cultivos)

“Sapanka mihuypapas kanmi santun, kunan trigukpas San Isidro, Mamacha 
ninkun cebadataqa, Qolqe ninkutaqmi tarwita, Roma ninkutaqmi papata, chayqa 
sapanka santunmanmi t’inkapunayki vinuwan chayllan wayllusunki. Noqanchis-
punipas apukunamantapunin kausanchis aukikunamanta ima”.   

(Cada alimento también tiene su patrón, por ejemplo del trigo es San Isidro, 
Mamacha dicen a la cebada, Qolqe dicen al tarwi, Roma dicen a la papa, enton-
ces a cada santo tienes que t’inkarlo con vino y ya la producción te acompaña. 
Nosotros mismos dependemos de los apus, de los aukis). 

Gregorio Gonzales Estrada (Anansaya)

Las festividades católicas que se celebran en el distrito de Chinchaypucyo, no son 
iguales en todas las comunidades, ni se festejan en la misma dimensión. Y varias 
de estas, que aparentemente vinieron con el catolicismo hace como 500 años, más 
bien tienen un trasfondo ancestral encubierto y ahora son parte del sincretismo 
cultural. Así, en varias personas mayores aún está presente una relación directa de 
estas festividades con las actividades en la chacra, las fechas en que se celebran 
pueden ser referentes para saber en qué momento sembrar, o el cómo se desarrolle 
la festividad (sea el clima, el rostro de la imagen, la organización, las ofrendas, etc.) 
son señales o formas de comunicación que les indica cómo será la chacra en ese 
año agrícola. Inclusive algunas imágenes de santos, santas o vírgenes pueden ser 
patrones de las chacras o tener asignados algún cultivo, alimento determinado o 
actividad agrícola específica. 

Quizá también por estos motivos los comuneros celebran las festividades con 
mucho fervor, dando lo mejor de sí, tanto como su tiempo, su trabajo y su dinero, 
para celebrar bien a determinada imagen; pidiendo que sus cultivos produzcan bien 



162

Criándonos entre plantas y hombres

y que no les ataquen inclemencias del tiempo o les caigan plagas. Varias personas 
mayores señalan que si siempre te acuerdas de una Virgen o un Santo determinado, 
le ofrendas, haces bien tu cargo en los días de su fiesta; esta imagen también te va 
a ayudar; y de manera inversa si no le cumples, también te puede ir mal.

Lamentablemente, con el transcurrir de los años se está perdiendo el trasfondo 
de estas festividades, el respeto hacia estos santos, santas y vírgenes, las relaciones 
de éstos con las actividades de la chacra. Aún algunos mayores recuerdan y lo re-
lacionan, pero las nuevas generaciones celebran tales festividades únicamente por 
motivos de costumbre, y también hay personas que ya no lo hacen por el ingreso 
de las nuevas religiones.

5.1.	LOS SANTOS DE ALGUNOS CULTIVOS Y 
ANIMALES

5.1.1.	La Santísima Cruz, arariwa de la papa

La cruz se celebra entre el 2 y 3 de mayo, en cada comunidad hay una o más cru-
ces que se festejan esa noche, como la Cruz de Huamansinchi en Chinchaypucyo. 
Pero sólo en la comunidad de Ocra nos dijeron que la cruz protege los cultivos de 
papa y por eso se le llama arariwa: 

“Santisma Cruz chakrakunaq arariwan, sapa watanmi santisima cruz lloqseq 
chakrakunaq patanman chakra llank’asqakuna qawaq, apakuqmi laymikunaman 
maypichus chay wata papakuna wiñan chayman. Chay cruzqa ruwakuq llaqta-
piya, chaymanqa apaqku bendicion churacheqya inlishaman, chaymanta ayllu-
man kutichimuspa walqachiqkun vendisasa uno botellachakunawan makinku-
naman”.  

(La Santísima Cruz es arariwa de las chacras, cada año la Santísima Cruz salía 
hacia el borde de las chacras a cuidar los sembríos, se le llevaba a los laymes 
en donde ese año crecían las papas. Esa cruz se construía en el pueblo, luego lo 
llevaban a hacerlo bendecir a la iglesia, luego después de retornarlo a la comu-
nidad se le colgaban a los brazos botellitas con agua bendita).

Ángel Huamán Concha y Encarnación Huamán Concha (Ocra)

Dicen que antes el 3 de mayo era una fiesta grande, estaba a cargo de los ma-
yordomos o capitanes, se celebraba con música de corneta, bombo y tambor toda 
la noche, bailaban k’achampa y chileno desde el día dos hasta el día cuatro. Antes 
llevaban esta cruz hasta Chinchaypucyo a escuchar la misa, acompañada por las 
danzas. Pero esa costumbre ha disminuido.



163

Ángel Huamán Concha (Ocra) cuenta que al final de la fiesta hacían el kacharpari, 
en el que se despedían bailando y a cada danzante le entregaban un silwi, que con-
sistía en un conjunto de alimentos trabajados en la comunidad, como papas, lana, 
carne, que se metían en una canasta, con canastitas y cucharones de madera. Tam-
bién entregaban papa por cargas, los carguyoc y caporales los repartían a todos. 
“Con todo eso había buena producción porque se le daba a todos por el sacrificio 
que habían pasado”.

En varias comunidades también ponían cruces, especialmente en sitios donde 
se trabajaba más la tierra, para que protejan a los cultivos del granizo, la helada o 
cualquier desgracia.

5.1.2.	San Isidro Labrador, patrón del trigo

“Trigoq santuntan San Isidruta suwapanku inlishaykumanta imaraykuchus 
munay risch’ayniyoq  karan chay rayku, puka uyachan karan, munaychatan 
p’achachiqku tukuy hunt’asqa yapunapaq hina, hunt’asqan karan. Chay ya raymi-
chapuqku chaymantataqya sumaqta mihuyta qopuq, huch’uy chakrakunallaman-
tan allinta oqariqku sumaqta triguta, kunanqa manan chaynañachu. Chaypitaqmi 
t’inkaqku triguta, chaymantapas sumaqta raymichaqku. Kakllatan hinallatataqmi 
ruwapuqku raymichakuyninpipas, hina imaynachus ruwakun chay trigu t’akaypi 
hina, chaypi wankaqku, chaymantapas t’antata ruwaqku sibunankupaq llapanku-
man, chaypipas chapuqa ukyakunmi, ahayoq hak’uyoq p’uyñukunapi munaychan 
karan chay ruwayqa kay aylluykupi”. 

(Nuestro santo del trigo que es San Isidro nos han robado también de nuestro 
templo, porque tenía una imagen muy hermosa, con una carita colorada, ves-
tía muy bonito, con sus herramientas de arado, era todo completito. Le hacían 
su fiesta y en recompensa les daba buena producción, de parcelas pequeñas 
levantaban buena cantidad y calidad de trigo, ahora ya no es así. Ahí es que 
le hacían su t’inka al trigo también, lo festejaban bonito. La misma costumbre 
hacían en su fiesta, simulando lo mismo que se hacía en la siembra del trigo, allí 
hacían el wankay, para esa ocasión se elaboraba pan para derramar al público, 
también allí se tomaba chapu, chicha con harina en chatos, era muy bonita esta 
costumbre en nuestra comunidad).

Jacinta Cruz Gallegos y Carmen Troncoso Puma (Sumaro)

En todas las comunidades identifican a San Isidro como el santo “sembrador” 
del trigo y lo nombran sobre todo en la siembra y en la trilla. Su fiesta es el 15 de 
mayo, actualmente sólo se celebra en Chinchaypucyo, antes se realizaba también 
en Huancancalla, Sumaro y Pantipata. Aunque esta festividad no se da en tiempo 
de siembra, se hace la representación del chakrakuy, que es la siembra del trigo 
con yuntas de ganado con todas sus costumbres, como los descansos. Dicen que 

Los santos de nuestros cultivos



164

Criándonos entre plantas y hombres

esto ayuda a que el Patrón San Isidro proteja al cultivo que ya está creciendo y que 
produzca bien. Algunos dicen que San Isidro es el que pone las semillas, a través del 
Marcelo. En Huancancalla contaron que antes en esta festividad también hacían 
ofrenda a la tierra y a los apus.

En sus conversaciones, las personas mayores cuentan que la primera variedad de 
trigo que llegó a Chinchaypucyo es el candaño, por eso la imagen de San Isidro lleva 
esta variedad en las manos, como una señal de que es la más antigua de la zona.  
La imagen tiene varios elementos que representan las acciones agrícolas, como el 
recipiente de cuerno llamado chambarro y la picana que lleva amarrada a un palo, 
con la que se conduce al ganado en la yunta. También se dice que la primera vez que 
habían trillado el trigo fue en la era de San Antón, que queda a media ladera en la 
subida al cerro Huamansinchi, y llevaría el nombre del pueblo colonial de aquellos 
años. 

En Sumaro, Jacinta Cruz Gallegos y otras señoras nos contaron que antes rea-
lizaban el chakrakuy durante la fiesta del Señor de Exaltación (14 de setiembre), 
debido a que en esta fiesta salían varias imágenes entre ellas San Isidro, la hacían 
coincidir con la época de siembra; así podían celebrar y alegrar a las semillas y a su 
patrón San Isidro, evitando que se resientan y abandonen nuestras chacras. Pero al 
parecer al irse perdiendo esta costumbre sólo están quedando trigos que no rinden 
ni tienen la calidad de antes, como menciona el testimonio:

“Chay raymitaqa ruwaqku Taytacha Exaltaciontawan kuska chunka tawayoq 
setiembre killapi, chay wankaq qoyakunapakqa ruwapuqku sumaq t’antakunata, 
wawakunata cheqaq hatunkunata, chayta q’epirukuspan wankaqku trigo t’akay 
wankakunata. Chaymantapas kaqmi huk patrón, mana wakay munaqkunataqa 
riendanwanmi waqtamuk hutaq waqtanawan, kunan kamapas chay patronman-
ta kaq wiraqochaqa Lloq’e sutinchasqa, kausakushanraqmi kunan kamapas. Lla-
pan chay kausaykunan chinkapun chay inlisha suwachikusqaykumanta pacha, 
aswan kunan huk taytachaq rikch’aynintan sayachipanku santuykuta, ichaqa 
manan ñaupa kaq hinañachu. Chaymanta pacha allin mihuykuna hukman ripun, 
aswanqa kay sumaq triguta”.  

(Eso lo hacían junto en la fiesta del Señor de Exaltación, el 14 de setiembre, 
para las señoras que hacían la wanka les elaboraban unos panes especiales, 
muñecas de tamaños reales, eso se cargaban y así realizaban las wankas alu-
sivas a la siembra del trigo. También había el doctor o patrón, a las que no 
querían hacer las wankas les tiraba con su rienda o chicote, hasta ahorita el 
señor que actuaba de patrón es de apellido LLoqque, vive todavía. Toda esa 
costumbre desapareció desde el momento que nos han robado de la iglesia, 
actualmente nos han repuesto la imagen del santo, pero ya no es igual que el 
antiguo que teníamos. Por todo eso los buenos cultivos se han trasladado a otro 
sitio, en especial el trigo).



165

En Chinchaypucyo dicen que San Isidro también es el santo del maíz porque sus 
andas se arreglan con maíces y los últimos choclos del año. 

5.1.3.	San Juan, patrón de las ovejas

Lo celebran el 24 de Junio. Se dice que si llueve este día, será un mal año. Ese día 
observan las estrellas qoto ch’aska para adelantar o atrasar la siembra. En Ocra rea-
lizaban el San Juan Velakuy, la velada de las ovejas. Varios mayores nos describieron 
esta fiesta.  

A media noche degüellan un cordero y cocinan su carne, luego juntan los hue-
sitos para hacer la t’inka. Después hacen “matrimoniar” a un animal macho y una 
hembra, poniéndole trencillas llamadas oveja t’ikachiy (hacer florecer la oveja, por-
que ponen lanas de colores en su oreja). Realizan la t’inka y al amanecer, a eso de 
las 4 a.m., sahumean el corral de las ovejas y más tarde los arrean diciendo: 

“Mama Castilla, kaypin yachanayki, kaypin corral puñunayki, kaypitaqmi mi-
hunayki, kaypin unu ukyanayki. Kunanqa sumaqta mirayunki, ama iskayaspalla”.

(Mamá Castilla1, éste es el lugar donde estás acostumbrada, éste es el corral 
donde duermes, éste el sitio donde pasteas, éste es donde tomas agua. Desde 
este momento procrearás bonito, sin dudar).

Luego juntaban todas las lanitas de las orejitas de las ovejas, y las llevaba el pas-
tor de las ovejas, mientras los demás seguían bailando y wankando. 

5.1.4.	Santiago, patrón de caballos y llamas

El 25 de julio es el día del Patrón Santiago, considerado patrón de los caba-
llos. En Ocra acostumbran colocar adornos en las orejas de los caballos diciendo 
“t’ikarisunchis” (florezcamos). En Anansaya y otras comunidades celebraban este 
día antiguamente, pero hoy ya no, sólo al desatar las sogas de los caballos después 
de la trilla, hacen una t’inka a este santo.

En Huambomayo dicen que también es patrón de las llamas. Francisco Huamán 
Janampa nos describió la fiesta del Patrón Santiago del anexo Llaullicancha. La fiesta 
comienza con la preparación de la chicha y el despacho para los apus, que queman 
en la noche, en un cerro con cueva. El día central realizan el t’inkay de los animales. 
A las llamas las adornan con trencillas de lana de colores rojo y blanco en sus orejas, 
y a los caballos los humeaban. Luego los t’inkaban con chicha fermentada usando 
vasos tradicionales como qeros de barro o de madera, también podían utilizar el 
ch’uru (concha marina). Llenando de chicha un par de estos vasos, el dueño del 

1	 Mama Castilla es una forma de referirse a las ovejas.

Los santos de nuestros cultivos



166

Criándonos entre plantas y hombres

animal tiene que botar el vaso, si cae boca arriba es bueno, si el vaso cae boca abajo 
significa que puede pasar accidente o robo. Luego de esta prueba pasan a bailar 
al compás de quena y tinya, comen chuño2 sancochado con kankacho de carne de 
cordero, y con papa sancochada.

En Ivin (Pantipata), Presentación Huamán nos contó una anécdota con el Patrón 
Santiago: “Hasta en nuestros sueños viene ensillado en un caballo, una vez mi hijo 
mayor me llevó a Satipo y no sé de qué mi yerna me resintió, yo estaba llorando, 
llegaron en la tarde mi hijo y mi yerna, dormimos y en mi sueño me dijo: ‘No llores 
hija, súbete a mi caballo, a mis ancas, nos iremos a nuestra casa, a nuestro pueblo’. 
Y de verdad me ha traído”. 

5.1.5.	San Martín, patrón del maíz

En Paucarccoto, San Martín es considerado el patrón del maíz. Santiago Chávez 
Suni cuenta que al hacer ofrendas en el cultivo del maíz, se dice: “No te vas a asus-
tar madre maíz de San Martín”. También nos contó que: “Cuando cae la granizada 
también lo hago humear por abajo diciéndole: ‘No te vas a asustar madre maíz de 
San Martín’, así lo llamo hasta tres veces diciéndole ‘hanpuy hanpuy’ (retorna, re-
torna)”. 

5.1.6.	Los nombres rituales de algunos cultivos

Al momento de hacer rituales se nombra a los cultivos por nombres especiales, 
ligados a algún aspecto sagrado que se relacione directamente con el cultivo. A 
veces se invoca este nombre junto al del patrón y por eso ambos nombres podrían 
confundirse.

A la papa le dicen “Santo Roma”, y dicen que su día es el 29 de junio, día de San 
Pedro, el primer Papa de la iglesia católica. Tal vez se relaciona a la “papa” con el 
“Papa” de Roma, a quien haría mención la frase “Santo Roma”. En Parccotica dicen 
que si llueve el 29 de junio es buena señal.

Al trigo le dicen “Hostia Mama” o “Madre Hostia”, pues con su harina se prepara 
la hostia que es utilizada en las misas.

Paro Mama (madre dorada) es la denominación que se le da a la cebada por el 
color dorado de sus granos. Y al tarwi le dicen Qolqe (plata) por su parecido a la 
forma de las monedas.

2	 Sobre el proceso de transformación del chuño, ver sección 4.9.3.



167

5.2.	LAS PATRONAS DE LAS CHACRAS

“San Isidruqa trigu t’akaqmi, chakrayuqkunataqmi kanku Mamacha Carmen-
wan Mamacha Asuntawan”.  

(San Isidro es sembrador de trigo y  las dueñas de las chacras son la Virgen del 
Carmen y la Virgen Asunta).  

Vidal Mejía Guevara (Chinchaypucyo)

En el anterior testimonio se informa que existen unos santos que son patronos 
de algún cultivo o animal, pero también hay las patronas de las chacras, de la tierra 
que se cultiva. En general los patronos de plantas y animales son varones, y las que 
bendicen los cultivos son mayormente mujeres, una división de género similar a la 
de los trabajos de la chacra. Las dos vírgenes mencionadas son las más celebradas 
en la actualidad.

5.2.1.	La visita de Santa Isabel a San Antonio

“Chaymanta mamacha Santa Isabel urayamuqtin apamuqku ima mihuychus 
lloqsimushanña chayta, musoq papachus utaq choqllo, utak ima frutakunachu 
kashan chay wichay, chaytan ruwaqku allin bendicion churanampaq allin puchu-
puchuy kuhichu kananpaq”.   

(También cuando bajaba Santa Isabel sacaban sus primeros alimentos del año 
como las papas nuevas, el choclo, algunas frutas de la temporada, eso lo hacían 
para que ponga muchas bendiciones y que haya abundancia en la cosecha).

Feliciano Carbajal Ccarhuachín (Cconcahuaylla, Sumaro)

El nombre antiguo de Sumaro era “Visitación de Nuestra Señora de Sumaro”, ha-
ciendo referencia a la visita de la Virgen María a su pariente Santa Isabel. La imagen 
de Santa Isabel de Sumaro está relacionada a San Antonio, patrón del pueblo de 
Chinchaypucyo que antiguamente se llamó “San Antón de Chinchaypuquio”. Dicen 
que estos santos se visitaban uno al otro como si fueran personas vivientes.  

El  17 de enero es la fiesta de San Antonio, esa fecha los comuneros de Sumaro lle-
vaban en procesión la imagen de Santa Isabel hasta Chinchaypucyo, para que visite a 
San Antonio. Jacinta Cruz Gallegos (Sumaro) relata que en el trayecto hacen humear 
con incienso y derraman flores todo el camino, atravesando sembríos, así deja sus 
bendiciones en las chacras para que haya una buena producción en las tierras. Los 
del pueblo de Chinchaypucyo llevaban sus primeros alimentos cosechados del año 
para ser bendecidos por la Santa y una parte se los daban a las personas de Sumaro, 
que habían trasladado la imagen hasta Chinchaypucyo. En el pueblo la gente decía 
“la Virgen ha traído sankhu y huevo”, porque a los de Sumaro les dicen sankhu.

Los santos de nuestros cultivos



168

Criándonos entre plantas y hombres

En la fiesta del Señor Exaltación de Sumaro (14 de setiembre), los de Chinchay-
pucyo correspondían llevando la imagen de San Antonio hasta Sumaro, a que visite 
a Santa Isabel, y ambos salían en procesión. En los últimos años se ha retomado 
esta costumbre.

5.2.2.	Virgen Purificada

“Chay killapiqa ñan llapankupas hallmayta tukunkuña chakrakunatapi ñan ha-
mushanña Mamacha Purificadaq p’unchaynin vendishon churaq, chay p’unchayqa 
incienshuwan qosñichina chakrakunata, wasikunatapas, uywakunatapas”.

(Todos deben terminar de aporcar las chacras porque la Mamacha Purifica-
ción viene a poner su bendición, ese día se debe sahumar con incienso las cha-
cras, las casas y los animales).

Ángel Huamán Concha (Ocra)

El 2 de febrero es el día de la Virgen Purificada, cuya fiesta coincide con el final del 
aporque. Gregorio Chacón Lloqque (Racrarumi, Chinchaypucyo) cuenta que ese día 
se hace humear la chacra. Sabino Tecse Huayllas (Huambomayo) dice que ese día se 
hacían los deshierbes del maíz y del trigo. 

En Sumaro y Chinchaypucyo dicen que la Mamacha Purificada es patrona del 
maíz porque los primeros choclos salen para su fiesta. En Sumaro antes se hacía 
un cargo y su anda se arreglaba con maíces. Cuentan que bajaban al Niño de  los 
brazos de la Virgen Purificada, lo llevaban a las casas donde le regalaban dinero o 
alimentos, como maíces y choclos. Eso se llamaba niño much’ay (el beso al niño). 
Todo lo que juntaban lo llevaban en burros al templo y se usaba en la fiesta.  Dicen 
que quien tenía el cargo de esta fiesta tenía que realizarlo por tres años.

Ángel Huamán Concha y Lucio Huamán Concha (Ocra) nos relataron toda la ce-
remonia de señalar o marcación de las ovejas, que se realiza el día de la Virgen 
Purificada. Esta costumbre se realiza t’inkando, humeando y pidiendo permiso a los 
presentes, a las ovejas y a las deidades, invocando que los animalitos se reproduz-
can y así se multiplique el rebaño.

Esta Virgen también está relacionada a la variedad de papa llamada araq, que es 
una variedad antigua y que puede crecer de manera silvestre. Dicen que estas pa-
pitas se escarbaban para la fiesta de la Virgen Purificada y para los carnavales, para 
preparar el t’impu. En Chinchaypucyo también se dice que la fecha de Virgen Puri-
ficada es la “despedida del nabo”3, cuando se deja de consumir esta planta porque 
ya empieza a florear, y porque ya hay alimentos tiernos para comer.

Sabino Tecse Huayllas (Huambomayo) cuenta que en la zona de Pampaera sem-
bró cebada el día 2 de febrero, día de la Virgen, y el cultivo salió de buena calidad.
3	 Sobre la “despedida del nabo”, ver sección 6.5.1.



169

5.2.3.	Virgen del Carmen 

“Mamacha Carmenllatan saqesqa hashenda runakunamanqa, chaytapas ma-
ñakuktinkuraq saqesqa, chaypis nisqa paymi kay allpakunaq allpayuknin nispa, 
aman kacharikunkischu maymanpas apanankuta, paytan allinta saminchanaykis  
nispa, kay rikch’ayninqa karan kunan q’epa kamapas hashenda wasipin”.  

(Sólo había dejado la Virgen del Carmen a los colonos de la hacienda, cuando 
le habían pedido para que les deje y les había encargado que ella era la dueña 
de esas tierras, que no dejaran que se la lleven a ningún sitio, tenían que vene-
rarla bastante, la imagen hasta el último estaba en la casa hacienda).

Santiago Chávez Suni (Paucarccoto)

Una de las imágenes más celebradas es la Virgen del Carmen que se festeja el 16 
de julio, fecha en que si llueve es una buena señal para los cultivos del año venidero. 
Existen varias imágenes de esta virgen en las comunidades de Chinchaypucyo, Ocra, 
Pantipata, Parccotica y Paucarccoto. Mencionamos algunas de ellas y su relación 
con los cultivos. 

En Paucarccoto, la imagen de la Virgen del Carmen está relacionada a la antigua 
hacienda. Cuentan que el hacendado se llevó a otras imágenes, menos esta virgen 
porque es considerada la dueña de estas tierras, como relata el testimonio anterior. 
Dicen que para esta fecha cada persona va con sus respectivas hurk’itas, para que la 
siembra del siguiente año sea buena.   

En Chinchaypucyo la fiesta venía desde la colonia, Victoria Flores Gonzales cuenta 
que en la década de 1920, la Virgen de la hacienda Paucarccoto visitaba a la Virgen 
de la hacienda Ccochapampa en el pueblo de Chinchaypucyo, allí las velaban y el día 
16 ambas entraban al templo, y salían en procesión junto a la imagen del templo. 
Cuando se dio la distritalización, esta virgen fue nombrada Hatun Varayoq Mama-
cha. Llegó a tener 12 danzas, pero en los años de 1980 la fiesta empezó a decaer.

En el caso de Parccotica, Pablo Pilco Puma y Jorge Gutiérrez Chacón nos relataron 
el origen de esta imagen:

“Hace aproximadamente 50 años, en la comunidad no había producción de 
los cultivos, la gente vivía prestándose. Y en la capilla sólo tenían la Santísima 
Cruz. Había una señora del Cusco que venía a comprar o hacer trueque con 
chicha y coca, ella les dijo que no tenían cosecha porque no tenían fe y así ella 
donó la imagen de la Virgen del Carmen que tenía en su casa.  

La trajeron en carro hasta Inquilpata, allí la alcanzaron los comuneros que 
la llevaron a pie por todo un día a la comunidad, descansando en el camino y 
acompañada por sus feligreses, cantando y bailando danzas wayllascha y chile-
no. Llegaron al anochecer”. 

Los santos de nuestros cultivos



170

Criándonos entre plantas y hombres

En Ocra, Demetrio Ramos Choque nos relató el origen de esta imagen, que la 
tenía en Hatun Huaylla un señor que se cambió de religión. Dice que en 1972, ese 
señor quería romper la imagen y los de la comunidad se la compraron. Desde en-
tonces celebraban con danzas chileno y llamera.

En San Román (Sumaro) y Ocra dicen que la papa maway se siembra en los días 
de la fiesta de la Virgen del Carmen. 

5.2.4.	Virgen Asunta

Esta Virgen es considerada patrona de las chacras. El 15 de agosto se celebra a 
la Virgen Asunta en Chinchaypucyo, con varias comparsas de danzantes. El 24 de 
agosto, que es la octava, se celebra a la Virgen Asunta de Huancancalla. Ambas 
imágenes tienen sus respectivas leyendas de la aparición de la virgen y las danzas 
que la acompañan, Bonifacia Castro Cruz (Chinchaypucyo) nos contó la historia del 
origen de la danza chujchu, en la que se relaciona esta danza con el cultivo del maíz:

“El chujchu es una danza antigua, la Virgen se había encantado en una roca 
por allá abajo, en sueños les había dicho: ‘Tráiganme maicito blanco’, el maíz 
blanco había sido el chujchu. Habían bajado con música y con la danza chujchu, 
quien había soñado era el que hacía el cargo, así me han contado. Por eso les 
había dicho en sueños: ‘Si me traen maíz blanco yo me iré contenta cuando me 
saquen’. Desde esa vez se sigue bailando sin desaparecer hasta la actualidad, la 
Virgen sigue pidiendo el chujchu”. 

Otra versión cuenta Enrique Huanccollucho Sánchez (Chinchaypucyo), que la 
imagen había aparecido en el sector Asaqwana y de ahí la llevaron al templo de 
Chinchaypucyo, pero volvió a desaparecer y en sueños les dijo: “Manan noqaqa 
ripuymanchu aqnallaka, tusukta pusamaqtikiska ripuymanmi, noqan munani qata-
tataqta qara q’epichatawan” (Yo no puedo irme así nomás, si es que me traen bai-
larines ahí si me puedo ir, yo quiero al que tiembla y al que carga cueros). Entonces 
la volvieron a llevar pero acompañada  con las danzas chujchu y llamera, y recién se 
quedó en el templo.

Santiago Chávez Suni (Paucarccoto) nos contó el origen de la imagen de Virgen 
Asunta de Huancancalla. Cuando había aparecido en el lugar denominado Huanta-
ro, se la llevaron al templo, pero igual que en la otra historia, desapareció y volvie-
ron a encontrarla en el mismo lugar de su aparición, esto varias veces, hasta que en 
sueños les había dicho que bailen t’aka t’akacha, hamank’ay y t’oqt’oqcha. Lograron 
averiguar que cada uno de esos nombres correspondía a una danza: t’aka t’akacha 
(baile separados) era llamera, hamank’ay (flor blanca) era chujchu y t’oqt’oqcha era 
albazo. La llevaron con esas danzas y ya no se volvió a desaparecer, desde entonces 
siempre le acompañaban esas danzas.



171

Santiago Chávez Suni también recuerda que en Huancancalla, cuando las plantas 
estaban creciendo y no había lluvia, se sacaba en procesión a la Virgen Asunta, y 
los niños iban gritando: “Misericordia taytay, unuykita paraykita apachimayku” (Mi-
sericordia señor, mándanos tu agua, tu lluvia); acompañados con música de banda 
y él leía pasajes de la Biblia relacionados con el agua. “Eso lo hacíamos dos a tres 
veces en las noches. Había años que apenas cuando se arreglaba la Virgen en su 
anda, amanecía con la lluvia y ya no se sacaba en procesión, pero había años que se 
sacaba varias tardes, hasta que lleguen las lluvias”.

5.2.5.	Santa Rosa

“Santa Rosaqa hamusqas Pantipatanta chakipi, niñuchanta q’eperukuspan, 
maychapicha samaykusqa molle sach’aq pachampi llanthunpi, chaymi mo-
lletaqa ninku, ‘Yayaq uywasanmi’ nispa, chaya llathuwanchis misk’i rurunpas 
ch’onqanapaq”. 

(Santa Rosa vino por Pantipata a pie, cargando su niño, en algún lugar había 
descansado bajo la sombra de un molle, por eso al molle le dicen “criado por 
Dios”, que sirve de sombra y que produce pepas dulces que sirven para chupar).  

Presentación Huamán (Ivin, Pantipata)

Santa Rosa es la patrona del anexo Ivin, y por la historia anterior está asociada 
al molle. Presentación Huamán nos contó toda la historia de la aparición de Santa 
Rosa en Ivin. Dice que habían dos vírgenes y su padre les había ordenado: “Tú Rosa 
vas a entrar a Ivin y tú te quedas en Pantipata”. Así, Santa Rosa anduvo cargando 
su niño, cansada y de calor la virgen dijo: “Me está dando sed, ¿Qué cosa voy a to-
mar?”, el niño fue detrás del molle y arañó una piedra, de donde brotó agua, juntó 
en sus manitos y le llevó a la santa diciendo: “Mamá, mamá, ya salió agüita, ahí 
está, tómatelo, te estará dando sed”. Luego, un varón que estaba sembrando k’usis 
encontró la imagen de la santa y su niño sobre una piedra con forma de batán, allí 
construyeron la iglesia y Santa Rosa se volvió la patrona del lugar.

Cuenta que antes hacían los cargos de albacer y alcalde, su padre hizo un cargo 
pero no le alcanzó para contratar una banda, sólo trajo músicos con arpa y violín, 
dice que por eso se enfermó y murió, por no haber cumplido bien el cargo. Esta 
creencia es común en el distrito, si uno recibe un cargo debe realizarlo lo mejor 
posible, si no le puede ir mal.

Micaela Ccoa Piñi (Chillcaccasa, Pantipata) nos relató que antes también celebra-
ban a Santa Rosa de Lima en Chillcaccasa. 

En general, el día de Santa Rosa, 30 de agosto, suele caer una llovizna conocida 
como “rosasparacha”, que indica que será un buen año. Esto lo mencionan en Chin-
chaypucyo, Pantipata, Parccotica y Sumaro.

Los santos de nuestros cultivos



172

Criándonos entre plantas y hombres

Danza llamera de Paucarccoto.

Procesión de Virgen Asunta en Huancancalla, acompañada por Santa Rosa y San Isidro.



173

5.2.6.	Virgen de Fátima 

Esta imagen es celebrada el 12 y 13 de mayo en el anexo de Amantuy de la co-
munidad Urinsaya Parccotica. Modesto Ccarhuachín y Maruja Quispe Ccarhuachin 
(Amantuy, Parccotica) cuentan que la imagen fue donada por la parroquia de Chin-
chaypucyo y desde esa fecha mejoró la producción de los cultivos. Antes celebraban 
con velada, procesión y corrida, compartiendo comidas y bebidas a base de los 
alimentos de la zona. Actualmente celebran la velada el día de la víspera y el día 
central sólo hay una misa.

También la celebran en Pantipata pero el 8 de setiembre. Antes también la feste-
jaban en Anansaya en el mes de mayo, pero esta fiesta se ha perdido. 

5.3.	OTRAS FESTIVIDADES

5.3.1.	Carnavales

“Cuando éramos niños jugábamos en carnavales, pintándonos la cara con 
pinturas. También se salía a hacer la qhaswa a las lomas del costado y a Ichulo-
ma, se agarraban de las manos, tomaban chicha y licor, y se iban a bailar, para 
eso también se tocaba la tinya y quena”. 

Mariano Huayllas Ccarhuachín (Anansaya)

La fiesta de carnavales está vinculada al día de la Virgen Purificada, y a los días de 
comadres y compadres. Esta fiesta coincide con la época de florecimiento, por eso 
en Parccotica, Vicente Huanccollucho Acuña recordó que en la fecha de compadres 
y comadres recogían flores de varios colores, las quemaban y las echaban alrededor 
de las chacras, mayormente de papa, haciéndolas humear con incienso y coca. 

En Sumaro contaron que previo a la roturación de terrenos para la papa, en car-
navales hacían el “layme muyuy” (dar la vuelta al terreno), dirigidos por los alcaldes 
varayoc. Tocaban música y bailan, derramando flores alrededor de las chacras. Esta 
fecha también está vinculada a la marcación del ganado.

Durante los carnavales, también se dan los aporques de diversos cultivos, por ello 
muchas de estas actividades agrícolas se hacían acompañadas de cantos y bailes 
de las qhaswas de carnavales, con tinya y quena. Eran una fiesta tanto durante el 
trabajo, como después.

Teófilo Umeres Paucar (Pantipata) cuenta que antes, en los carnavales hacían el 
qhasway utilizando los instrumentos de tinya y quena. Había autoridades varayoq 
que tenían un grupo de bailarines con su waylak’a, se vestían con “tablones”, que 
eran sacos tejidos que llegaban más abajo de la cintura, al bailar con estos tablones 

Los santos de nuestros cultivos



174

Criándonos entre plantas y hombres

se movían al ritmo de la tinya. También se ponían un sombrero grande de lana de 
oveja. Y se amarraban con las hierbas de añu añu y sach’a paraqay, con las que hon-
deaban al juez y el gobernador en la plaza.

En Huancancalla nos contaron que utilizaban lawata, tambor, tinya y quena. Baila-
ba una waylak’a que llevaba warak’as colgadas, agarrando la bandera nacional. Había 
wark’anakuy o enfrentamiento en la plaza de Huancancalla, donde las personas se 
hondeaban con manzanas. También había el cargo de Campo Vara y Llaqta Vara, el 
Campo Vara era el que invitaba comida a toda la población y hacía vestir a la waylak’a.  

Dicen que esta fiesta existe desde el tiempo de los incas, porque era la época del 
crecimiento de las plantas, con la llegada de la religión se ha mantenido y sincreti-
zado.

5.3.2.	San Lorenzo y el día del fuego en Ocra

Demetrio Ramos Choque y Serapio Tecse Maihua nos relataron que en la comu-
nidad Ocra se realiza la fiesta del fuego el día de San Lorenzo, cada 10 de agosto. 
Esta tradición se hace con despacho, para ello se recolecta todos los alimentos de 
la zona como papa, oca, añu, cebada, trigo, haba, arveja, quinua, olluco, tarwi, etc. 
También kuka k’intu y llama untu, juntando todo esto, el curandero hace el despa-
cho y alcance al fuego. Esta costumbre se hace en las casas y se realizaba con la fina-
lidad de que el fuego no queme las casas, los alimentos, los bosques, los pastizales 
de los animales, los apus que rodean la comunidad, es decir que no cause ningún 
daño. Hoy en día pocos continúan la costumbre.

5.3.3.	Señor de Exaltación 

El Señor Exaltación es la imagen de un Cristo crucificado que se celebra el 14 de 
setiembre en Sumaro y Parccotica. En Sumaro, esa fecha realizan una procesión 
de varias imágenes, como el Corpus de Cusco, en la que participan San Isidro, San 
Martín, Santa Isabel y San Antonio, que es traído desde Chinchaypucyo. En Sumaro, 
esta fecha se convirtió en la fiesta principal para todas esas imágenes, como vimos 
en los subcapítulos de San Isidro y Santa Isabel. 

La historia de la aparición del Señor Exaltación fue recopilada de Paulino Galle-
gos Chaucca (Sumaro, ya fallecido). Contaba que 3 niños pastores se encontraron 
con un misti (blanco) en la pampa de Qaqaniki y se pusieron a jugar con él. Este les 
había dicho: “Yo soy de un pueblo lejano de Cotabambas y mi nombre es Mariano 
Exaltación”, al enterarse de esto, los padres de los niños fueron a buscarlo y encon-
traron la imagen del Señor crucificado en un árbol de chachacomo. Era un 14 de 
setiembre, y se llevaron al Señor acompañándolo con las danzas chileno y qoyacha. 



175

En Parccotica, cuentan que un cuidante del ganado llamado “salq’a vaquero”, 
vio a un varón pasando rápidamente por el lugar llamado Iglesiayoq, ubicado entre 
el anexo Paro y la comunidad de Compone, pensó que era un ladrón y avisó en la 
hacienda. Al día siguiente el hacendado Ezequiel Luna fue con varios de sus tra-
bajadores y en el lugar encontraron la imagen de un crucificado, que estaba con 
una vela. Se lo llevaron a la hacienda Paro y desde entonces celebraban el 14 de 
setiembre, con danzas como wayllascha, llamera, con corrida y arranque de gallos. 
Con la reforma agraria desapareció la hacienda de Paro, algunos querían llevar al 
Señor de Exaltación a Pantipata.  Entonces el presidente de Parccotica de esa época, 
hizo que lleven la imagen al templo de Chinchaypucyo, pero por haberlo llevado, 
dicen que el Señor castigó al presidente, desaparecieron y murieron sus animales. 
Los comuneros de Parccotica bajaron al templo de Chinchaypucyo con las danzas 
llamera, wayllascha, chileno, y se lo llevaron a Parccotica, donde sigue hasta ahora.  

En Anansaya dicen que para sembrar las habas en la parte alta, lo hacen desde el 
14 de setiembre, pero esto depende de si ya han llegado las lluvias.

5.3.4.	Todos los Santos y Día de muertos

“Noviembrepiqa, ñan hallmakunña chaypipas Todos Santos raymichayqa tu-
pamullantaya chaymanta wayk’ukuspa mast’aspa churayku haywakuyta pata 
kinraykunapi kuraq yuyaqniykupaq, hunt’asqata t’antakunata, misk’ikunata, mi-
hunakunata, imaymana frutakunata chaynata ichaqa. Manan kanpusantumanqa 
apaykuchu, aswan t’ikakunata apayku, velakunata wakinkunaqa ukyakunkuya 
ichaqa noqaqa saminchariqllan rini responso ruwaq qolqimanta wañuqkuna-
manqa”.   

(Noviembre, ya es aporque y se hace la fiesta de Todos Santos y después de co-
cinarnos armamos la ofrenda en las mesas para nuestros antepasados, llenas de 
panes, dulces, comidas, frutas, así. No llevamos al panteón, pero llevamos flores, 
velas y algunos toman pero yo voy a poner responso a los difuntos por dinerito).

Ángel Huamán Concha (Ocra)

El 1 de noviembre es la fiesta de Todos los Santos o Todosantos, seguida del Día 
de los difuntos (2 de noviembre), en esas fechas se preparan comidas especiales y 
se realiza la visita a los difuntos. La fiesta está relacionada al inicio del crecimiento 
de los cultivos. Juan Pallardel Chaiña y Lucas Mescco Huampotupa (Anansaya) dicen 
que la siembra de la quinua se hacía días antes de Todos Santos, por que antes se 
decía que la quinua es “el gusto de los difuntos”. 

En las partes altas de Huambomayo, Chillcaccasa (Pantipata), Huañec (Sumaro) y 
en Parccotica; decían que la siembra de trigo y maíz debía ser antes de Todos Santos 
y así daba buena producción, pero en las partes altas de Paucarccoto, parte media 

Los santos de nuestros cultivos



176

Criándonos entre plantas y hombres

de Anansaya, y Huamancharpa (Huancancalla); prefieren sembrar la papa y otros 
tubérculos el día de Todos Santos y Día de los muertos, o los días posteriores para 
que produzcan grandes como del tamaño de las cabezas de los difuntos.

5.3.5.	Niño Velay

En la mayor parte de las comunidades, la tarde del 24 de diciembre se hace la 
velada del Niño, llamada Niño Velakuy o Niño Velay. Actividad previa a la Navidad.

En Sumaro cuentan que en Navidad celebraban al niño Jesús. Arreglándolo, lo ha-
cían visitar varias casas donde le ofrecían algunos alimentos. Matiasa Gallegos Almi-
rón de Huañec, recuerda que llevaban al niño desde el sector Huañeq hasta Sumaro 
y Chinchaypucyo, llevando alimentos como lúcuma y flores de hamanq’ay, para su 
velada, mientras los de otros sectores ponían mote, phatachi y otras comidas.

Alejandrina Estrada Pro y Bertha Estrada de Paile (Sumaro), nos contaron que la 
fiesta del niño se llamaba guión watakuy que era como un cargo, en cuya velada se 
amarraban flores de hamanq’ay en un palo (que era el guión) para que arreglen al 
niño. Esa imagen desapareció. 

Santiago Chávez Suni y Catalina Ferro de Chávez (Paucarccoto) cuentan que en 
Navidad, el ecónomo de la iglesia hacía los cantos llamados waylías. Ese día vestían 
al Niño cantando y el carguyoq invitaba a todos, porque “es época de compartir”. 

5.3.6.	Otras fiestas religiosas

Virgen Natividad: Su fiesta es el 8 de setiembre y se celebra en Pantipata. Allí se 
dice que cuando llueve en esa fecha es buen año y si no llueve los cultivos producen 
poco, por eso ese día las señoras piden a la Virgen que llueva. 

Pero la buena señal de la Virgen Natividad no se limita a esa comunidad, Trinidad 
Mejía Quispe (Sumaro) dice que ella aún realiza la siembra del maíz entre el 7 y 8 
de setiembre. 

San Miguel: Su día es el 29 de setiembre, Gerardo Arcos Chavéz (Huambomayo) 
dice que en la parte alta de la comunidad ese día se hace coincidir con la siembra 
de papa.  

Virgen del Rosario: Su día es el 7 octubre, Santiago Chávez Suni (Paucarccoto) 
dice que ese día siempre siembra habas, frejol y arvejas.  

Otros santos ligados al trigo: Juan Vicente Quispe Chávez (Huancancalla) y San-
tiago Chávez Suni (Paucarccoto) dicen que el trigo en la parte alta se siembra el día 
de San Simón, 28 de octubre. Santiago Chávez añade que en la parte baja de Pau-
carccoto el trigo se comienza a sembrar desde el día de San Andrés, 30 de noviem-



177

bre. En Chinchaypucyo cuentan que antes, en las partes altas del pueblo, se debía 
sembrar trigo el 3 de noviembre, día de San Martín de Porres.

Virgen Inmaculada: En el anexo Ivin (Pantipata) la siembra finaliza el 8 de diciem-
bre, día de la Virgen Inmaculada. Esta virgen también se celebra en Chinchaypucyo. 
Antiguamente también se celebraba en la hacienda Tamborada.

Fiesta de Reyes: En Chinchaypucyo, Huambomayo y Huancancalla, las arvejas se 
pueden sembrar desde diciembre, pero especialmente lo hacen en la fiesta de los 
reyes, el 6 de enero. De igual manera es en las partes bajas de Parccotica y Chin-
chaypucyo, la siembra de la cebada no debe pasar el 6 de enero. 

San Pedro: Su día es el 29 de junio, Teófilo Umeres Paucar nos mencionó que 
antes celebraban a este santo en Pantipata. Este santo está ligado a la papa por la 
denominación de Santo Roma.

San Marcos: En Chillcaccasa (Pantipata), antiguamente celebraban a San Marcos.
                    

5.4.	LAS DANZAS DE CHINCHAYPUCYO

En todas las fiestas del distrito existían varias danzas, los mayores de varias 
comunidades coincidieron en mencionar: chujchu, llamera, albazo, sursuwaylla, 
ch’unchus, k’achampa, chileno, qoyacha, wayllascha, qollas, contradanza, negrillos, 
borracho tusuq y huamanguino. De estas danzas, algunas todavía se bailan en la 
actualidad, otras se han modificado y algunas se han perdido, así mismo han traído 
nuevas danzas. Mencionamos las principales:

Albazo: Hilario Castro Carrasco (Chinchaypucyo) describió el albazo, como una 
danza que sólo tiene dos personajes, en Chinchaypucyo eran dos negros, un varón 
y el otro un varón vestido de mujer o waylak’a, cargando una muñeca en la espalda. 
El varón va jalando una mula adornada con esquelas y la negra le va golpeando con 
un cucharón de madera. Actualmente ya no se danza albazo.

Borracho tusuq: Manuela Tecse Gamarra (Chinchaypucyo) describe la danza bo-
rracho tusuq, que bailaban con botellitas en las manos y vestidos con sacos como 
majeños, pero su música era diferente al majeño. Hay una danza similar en Huaro-
condo, pero tiene varias características diferentes.

Chileno: Danza presente en la fiesta del Señor Exaltación de Sumaro y otras, bas-
tante mencionada en varias festividades antiguas. Esta danza hace referencia al re-
cuerdo de la guerra con Chile, también se baila en otras localidades de la región.

Chujchu: Hilario Castro Carrasco (Chinchaypucyo) nos describió la antigua dan-
za del chujchu de Chinchaypucyo. Tenía varios personajes: Machu chujchu, dama, 
almadero, silletero, médico, k’usillo y dos ukukus, también varios niños. El machu 

Los santos de nuestros cultivos



178

Criándonos entre plantas y hombres

chujchu era el principal y la dama su pareja, en un momento de la danza el machu 
chujchu temblaba, el médico le hacía oler una botellita y el silletero le ponía la silla 
para que se siente, mientras tanto el almadero golpeaba con una almohadilla. Usa-
ban máscaras de malla, el k’usillo tenía máscara de madera y una espada. La música 
era con pito, tambor y quena. Esta era la forma en Chinchaypucyo y en Huancan-
calla variaba un poco. Sin embargo ahora en Chinchaypucyo se ha perdido la danza 
antigua y ahora bailan similar al chujchu de Paucartambo. 

Bonifacia Castro Cruz (Chinchaypucyo) recuerda que los chujchus se despedían 
cantando: “Mama señora Asunta reyna kausaspacha kutimusaq wañuspaqa mana-
ñacha hamusaqchu” (Señora Reyna madre Asunta, si estoy vivo regresaré, si estoy 
muerto ya no vendré).

Huamanguino: Teófilo Umeres Paucar (Pantipata) describió la danza huamangui-
no, que bailaban cargando un muñeco hecho de madera o de un tronco tallado, con 
cabeza, pies y manos atados por sus articulaciones, lo que hacía que sonara cuando 
bailaban. Las chicas lo cargaban diciendo “huamanguino wawacha” (bebito huaman-
guino), cuando bailaban lo acercaban a los varones y les hacían besar el muñeco di-
ciendo “qanpachurikin” (es tu hijo). Eso lo hacían en la fiesta de Corpus. Manuela Tec-
se Gamarra (Chinchaypucyo) confirma lo del muñeco y añade que bailaban agarrando 
tijeras en las manos. ¿Quizás era una representación local de la danza de las tijeras 
de Huamanga (Ayacucho)?, lamentablemente esta danza se perdió hace varios años.

Llamera: Esta es la otra danza “preferida” de la Virgen Asunta, representa a los 
pastores o llameros, por eso bailan ataviados de cueros y con lanas que van hilando. 
Teófilo Umeres Paucar (Pantipata) dice que bailaban hilando lanas de colores. Esta 
danza casi se perdió, el año 2013 fue recuperada en la comunidad de Paucarccoto, 
como parte del proyecto de Turismo Vivencial (gestión 2011-2014). 

Qoyacha: Varios coinciden en señalar que era diferente a la mestiza qoyacha, Teó-
filo Umeres Paucar (Pantipata) dice que bailaban cargando un poco de paja en la es-
palda, Manuela Tecse Gamarra (Chinchaypucyo) menciona que se vestían con manta, 
lliklla, montera y pollera. Era similar a la que todavía se baila en Huarocondo (Anta).

Sursuhuaylla: Hilario Castro Carrasco (Chinchaypucyo) dice que esta danza la 
traían de la pampa de Anta, los danzarines tenían trajes parecidos al k’usillo del 
chujchu, con plumas y adornos en forma de equis en el pecho, también había una 
dama con sombrero de paja. La música era con pito, tambor y bombo. Manuela 
Tecse Gamarra (Chinchaypucyo) añade que se desplazaban en dos filas, cada una 
con su caporal: paña caporal (a la derecha) y lloq’e caporal (a la izquierda), éstos 
llevaban una capa grande. Actualmente se perdió esta danza, que debió ser similar 
a la k’achawaylla de Huarocondo y la k’achampa del Cusco. 

Wayllascha: Es una danza que se presenta en las fiestas de Virgen del Carmen 
y Virgen Asunta, bailada por puras mujeres. Es original de Chinchaypucyo, aunque 
también de otros pueblos como Huayllabamba (Urubamba).



179

SEGUNDA PARTE:

Las plantas nos 
transmiten vida



180

Criándonos entre plantas y hombres

Merienda en la siembra. Chinchaypucyo.

Preparación de huatia. Ocra.Mote, phuspu y chuño como parte del yanu.



181

Mihunanchis
(Nuestra comida)

“Porque cuando tomo chichita o cuando hago alguna tomadita, yo siempre 
en mi corazón digo: ‘Pachatierra mama qanpis ukyaykuy’ (Madre Tierra también 
sírvete). Eso es cariño para la Pachamama, porque algunos ni siquiera se acuer-
dan de Pachamama”. 

Zenón Mescco Huampotupa (Anansaya)

Como todo en el mundo andino, en las comunidades de Chinchaypucyo las comi-
das y bebidas también tienen vida, a diferencia de las grandes ciudades donde las 
consideran sólo objetos para quitar el hambre y la sed. La preparación de la comida 
obedece a toda una sabiduría de las mujeres, que involucra una ritualidad que hace 
que los alimentos mantengan su ánimo, que es lo que les da el buen sabor, olor, 
colores y su carácter nutritivo; por ello algunos mayores comentan que “lo que ali-
menta de la comida, es el espíritu de la comida”. 

La sabiduría también involucra el saber qué preparar dependiendo de la tem-
porada y de la actividad a la que acompañarán los alimentos; el recojo, selección y 
preparado previo de los ingredientes a usar; las formas y cantidades, cómo se com-
binan y cocinan los ingredientes; la forma de transportarlos cuando se hace chacra; 
y el cómo servirlos. 

Comer y beber también es un acto de amor de la naturaleza porque nos da sus 
frutos para ser consumidos; es un acto de compartir con los seres que nos ayudaron 
a su preparación como son la Pachamama, los apus y el fogón o brasa; es un acto de 
celebración y disfrute porque nos deleitamos con los múltiples sabores, olores y co-
lores que nos brinda la naturaleza; y finalmente es un acto de vida y comunicación 
porque la comida bien hecha nos nutre a través de su espíritu.



182

Criándonos entre plantas y hombres

En todo este capítulo nos referimos a las comidas, las relaciones que tenemos 
con ellas y con los alimentos que las componen, así como su diversidad según los 
distintos momentos en que se preparan y según cada comunidad de Chinchaypuc-
yo. Y en el subcapítulo 6.8. “Algunos saberes en la preparación de comidas”, se 
presenta una lista de ciertas comidas con sus preparaciones, según nos fueron con-
tando en las comunidades del distrito.

6.1.	LA COMUNICACIÓN CON NUESTROS ALIMENTOS, 
RITUALES

“Llapan mihuypas animayuqmi, manan rumichu, kausashanmi”.  

(Toda comida es espíritu, no es una piedra, tiene vida). 

Gregorio Chacón Lloqque (Racrarumi, Chinchaypucyo)

La comida y la bebida están compuestas del espíritu de elementos vivos que nos 
brinda la naturaleza, sean cultivados o silvestres; es por ello que los rituales tanto 
antes o después de la preparación, hacen que no se pierda ese espíritu de lo que 
vamos a consumir y que es lo que nos va a alimentar. También permiten la relación 
de respeto y de comunicación entre los seres humanos, con las deidades de la na-
turaleza, y con los alimentos que vamos a consumir. A diferencia de la comida que 
se hace industrialmente o que proviene de productos con químicos, que es comida 
muerta pues ya perdió su espíritu y no alimenta, tampoco involucra ningún tipo 
de relación o comunicación más que satisfacer mal las necesidades físicas del ser 
humano.

En estos rituales, aparte de pedir que salga bien la comida y/o bebida también 
se pide el bienestar de los que consumirán la comida; por ejemplo en caso de ser 
comida de chacra  se pide que brinde fuerza a los trabajadores, que no se cansen y 
el trabajo se acabe pronto y sin problemas. 

Es por ello que la preparación de todos los alimentos o bebidas debe hacerse sin 
apuro, independientemente de la actividad en que se consumirán (sea de diario, de 
fiesta, de chacra, de faena comunal, etc.), haciendo todos los rituales que requiera; 
pero ahora para las nuevas generaciones la comida se debe acabar en el menor 
tiempo posible, olvidándose las costumbres y formas tradicionales.

Existen rituales relacionados a las comidas y bebidas que son particulares a cada 
actividad, éstos se irán explicando progresivamente, ahora contamos algunos de los 
rituales generales, independiente a la actividad que estén acompañando.



183

6.1.1.	Previos a la preparación

“Manaraq wayk’uyta qallarishapaqa kukatan akullikunku mamakunaqa allin 
mihunaq kananpaq”. 

(Antes de cocinar las mamás pikchan coca para que salga bien la comida). 

Marcusa Lloqque Chacón (Anansaya)

Antes del preparado de los alimentos o las bebidas, se inician las acciones que 
nos armonizan con la naturaleza y los alimentos que iremos a consumir. Así, algunas 
señoras de Anansaya y Huambomayo nos cuentan que previo a la preparación de-
ben relacionarse con la coca, y por ello pikchan la coquita. Otras señoras de Huam-
bomayo nos contaron que se dirigen al fogón o brasa porque simbólicamente es 
donde está el alma de los difuntos y le entregan coquita y traguito para que salga 
bien la comida. También Roso Gamarra Saavedra (Huancancalla) y Eugenio Chacón 
Ramos (Parccotica), dijeron que antes de hacer los alimentos, las señoras gotean a 
la tierra y le soplan a los apus, sea chicha, trago o coca k’intu con llama untu. 

“También la coquita lo quemaban en la brasa, el traguito también lo echaban 
a la brasa, diciendo: ‘Almas benditas kunanqa tukuykunqaya chakra kallpancha-
yunkiya runata’ (Almas benditas, que se termine la chacra y dales fuerza a las 
personas que trabajarán). Ahora es todo rapidito, hasta la comida se prepara a 
lo apurado. Así siempre hacía mi suegra pikchando su coquita”. 

Natividad Gonzales Gamarra y María Chávez Gonzales (Huambomayo)

De igual forma cuando se mataba a un animal se lanzaba la sangre del animal 
muerto hacía la Pachamama y los apus, como nos comentaron en Chinchaypucyo 
y Ocra.

“Chay nak’asqaypiqa ch’allaykunin yawarninwan apukunata may waqkunata-
pas, ichaqa yuyaspa chaytapas ruwani kausashaqta rantispa”.

(Al momento de degollar hago el ch’allasqa con la sangre a los apus y lugares, 
si es que me recuerdo eso también hago cuando compro el animal vivo). 

Manuela  Tecse  Gamarra (Chinchaypucyo)

Y como los alimentos que vamos a cocinar están vivos debemos respetar sus 
usos, con quienes se llevan bien, sus combinaciones, y primordialmente brindar-
les cariño y respeto porque si no se pueden resentir y no cocinarán bien, no nos 
alimentarán o ya no quedrán producir más. Por ejemplo se dice que no se puede 
picar cebollas cerca de la chicha porque se malogra, tampoco podemos ofender o 
insultar a los alimentos, no podemos mezclar muchos alimentos cálidos o muchos 
frescos más bien debemos buscar un equilibrio, mucho menos podemos desperdi-
ciar alimentos tirándolos al suelo o dejando que se malogren, etc.

Mihunanchis (nuestra comida)



184

Criándonos entre plantas y hombres

“No se deben de pelar las papas nativas porque en lo posterior ya no llega-
rían a producir, se resienten. Porque esa papa ya está destinado para usarse 
solamente sancochado, no se le puede pelar con cuchillo. ‘Wayk’una papataqa 
manapunin mundanachu’ (No se debe de pelar a la papa de sancochar), tampo-
co a la papa qompis”.

Lucas Mescco Huampotupa (Anansaya)

6.1.2.	Después de la preparación

“Manaraq mihuyta qallarishaspan apukunaman phukurikun, apukunapas 
q’apayninwan, runakunawan kuska mihuynanpaq”.

(Antes de comer se sopla hacia los apus, para que los apus también saboreen 
junto con la gente).

Nicolasa Tupa Salas (Paucarccoto)

Cuando se culmina con la preparación de los alimentos, el primer plato de comi-
da o vaso de bebida se debe ofrecer a las deidades de la naturaleza, porque ellos 
también tienen hambre y sed. Algunos mayores en Anansaya, Ocra, Pantipata, Par-
ccotica y Paucarccoto nos dicen que cuando se le da a la Pachamama y a los apus (a 
éstos se les debe dar nombrándolos para que cada apu sepa a quién está dirigido), 
les soplan el primer plato de comida para que hasta ellos llegue el aliento del es-
píritu de la comida, así puedan saborear y alimentarse. De igual forma en todo el 
distrito se les hace gotear o t’inkar a la Pachamama y a los apus la primera cuchara, 
el primer plato o la bebida. 

“Wayk’uspaykuqa mañarikuykun apukunamanta aukikunamantawan, 
hich’achayuykun sutinkumanta waharispa sapankatapas, allinlla kachun nis-
pa, kaytan hawarimuykiku nispa kay llank’ay p’unchay allinlla kachun nispa, 
llank’apakuqkunapas allinta llank’ayuchunku tukuy sonqo tukuyunanku kama, 
chaynatan suegray ruwaq, t’inkayukuspapuni”. 

(Cuando cocinábamos pedíamos a los apus y a los aukis, lo echábamos men-
cionando sus nombres de cada uno, deseando que sea todo bueno y diciéndole 
que te estamos alcanzando para que todo este día el trabajo sea exitoso, que 
los trabajadores lo trabajen con voluntad y que lo acaben, así hacía mi suegra, 
siempre t’inkaba).  

Natividad Gonzales Gamarra y María Chávez Gonzales (Huambomayo)

Entre los seres de la naturaleza a los que se les brinda el primer plato de bebida y 
comida también están los difuntos o almas. En todo el distrito les ponen una cucha-
ra de comida o unas gotas de la bebida al fogón para que las almas de los difuntos 
puedan saborear la preparación. 



185

“Mihunakunata wayk’ukuspaykuqa manaraq qarayta qallarishaspan yuya-
riku wañukniykumanta kay pachamanta ripunkuña paykunaqa, chaypaqmi 
hich’achayuyku huk chikanta qoncha punkuman utaq sansapatachaman.” 

(Cuando nos cocinamos comidas, siempre antes de servir nos recordamos de 
nuestros difuntos que ya se han ido de este mundo, para ello echamos un poco 
en la puerta del fogón). 

Jacinta Cruz Gallegos (Sumaro)

“Wañupuqkunapaqpas ñawin ahatan haywariqku chaynata nispa: ‘Llukulla-
ya chakranchis tukurikuchun’ nispa. Kukachatapas haywariqkun  traguchatapas 
paykunaman, chaymantañan runakunaqa”. 

(Y para los muertos también se les ofrecía la primera gota de ñawin aha, di-
ciéndoles: ‘Que se termine rápido nuestra chacra’. Se les ofrecía coquita y trago 
primero a ellos, en seguida a la gente).

Natividad Gonzales Gamarra (Huambomayo)

“Qallay mihuna p’ukutaqa phukurikun apukunamanmi, chaymanta wañuqku-
naman, sut’uyachikunmi panpaman, aycha kaqtinqa sansamanmi churayukun 
animakunapas q’apaynin mihunampaq”. 

(El primer plato se sopla a los apus, también a los difuntos, se le hace gotear 
al suelo, si hay carne se pone a la brasa para que las almas saboreen).

Gerarda Valdez Mescco (Ocra) 

En el caso de la bebida que se brinda a las deidades, que es la chicha, se le debe 
ofrecer el ñawin aha, que es el primer vaso de chicha que se obtiene de la primera 
hervida del maíz. Esta chicha es usada básicamente para rituales, como lo expre-
só Rudecinda Quiño Huanccollucho (Racrarumi, Chinchaypucyo): “Ñawinnintaqa 
sut’uyachikun animakunapaq willka auki orqokunamanpuwan” (La primera gota se 
ofrece a las almas y a los aukis, los cerros sagrados). 

Inclusive luego de haber ofrecido los alimentos al fogón, a la Pachamama y a los 
apus, ya cuando la comida se trasladó a la zona de trabajo en la chacra y antes de 
servirle a los trabajadores, también se debe brindar a los seres de la naturaleza que 
nos acompañan, como refiere este testimonio de la trilla del trigo:

“Del primer plato se echa al suelo para las almas y soplan a los apus, antes de 
servir a los trabajadores”. 

Alejandrina Estrada Pro (Sumaro)

Así como es importante tributar e invitar nuestra comida a las deidades, tam-
bién esta comida debe haber salido bien para que nos guste a todos (incluyendo a 
las deidades), así como para que los alimentos no se resientan porque fueron mal 

Mihunanchis (nuestra comida)



186

Criándonos entre plantas y hombres

preparados. Evangelina Quispe Ayma (Huancancalla) nos cuenta que una vez, por 
descuido, se quemó su comida y sólo pudo llevar mote a la chacra y por eso, los 
loros se terminaron el maíz que había sembrado. 

6.2.	LAS COMIDAS Y BEBIDAS DE LA CHACRA 

“Ñaupakqa qoyakunapas yanapanakuqku aynipaq utaq paykunallamanta, 
aynipaq kaqtinqa qanpas yanapapunallaykitaqmi chakrata ruwaqtin chayna 
wayk’unapi, manan kunan hinachu karan qolqellapaqña, mihuna kharuman apa-
nayki kaqtinpas, ninallaykin kaq yanapaykuway aynillapaq kay mihuna q’epiyta 
chakraman nispa kunanqa q’ala chaypas chinkapunma, atispa mana atispapas 
qan kiki imatapas ruwakunayki llapanta, kunanqa manan yanapasunkikuchu, 
chaypiya mayninpiqa apanki inti t’iksuytaña chaytapas niwankuraqtaqya”.   

(Antes las señoras se ayudaban en ayni o voluntariamente, si era para ayni 
también tenías que ayudar en la cocina cuando se hace chacra, no era como 
ahora que todo es dinero, si tenías que llevar la comida a una distancia lejana, 
tenías que pedir apoyo en ayni para que te ayuden a cargar la comida a la cha-
cra. Ahora todo eso ha desaparecido, pudiendo o no, tú mismo tienes que hacer 
todo, ahora ya no te ayudan, en eso a veces llevas tarde y eso nos reclaman). 

Natividad Gonzales Gamarra y María Chávez Gonzales (Huambomayo)

Al ser la actividad agrícola una celebración, el compartir las comidas y bebidas 
es una de las partes más importantes, donde se muestran y degustan los sabores, 
colores y diversidad de los alimentos de temporada. Pero el compartir no es sólo 
en el momento del disfrute de los alimentos, sino también se comparten las tareas 
previas, ya que las encargadas de preparar los alimentos son las mujeres y lo hacen 
con otras mujeres, en ayni, así como llevar la comida y la chicha hasta donde estén 
trabajando los varones. 

6.2.1.	Al inicio de la chacra

Adrián Rodríguez Mejía (Huancarpata, Sumaro) nos comentó que en toda chacra 
es indispensable que los dueños de ésta lleven su chicha, coca y trago, para invitar 
a todos los que van a apoyar. Y ya antes de empezar el trabajo, cada persona varón 
o mujer que ingrese a la chacra, independiente de la hora que llegue, debe hacer 
la t’inka a los apus y a la Pachamama con el primer sorbo de la bebida que va a 
consumir, y soplar la coquita, o en caso contrario hacer otro ritual según sea su cos-
tumbre, pero siempre partiendo del respeto a los apus y a la Pachamama. Y recién 
así puede tomar chicha, trago y pikchar coca, para empezar el trabajo.



187

6.2.2.	La hurk’a, el alimento de los descansos1

“Papata llank’aspaqa ahaqa kampunin huk chikan tragupas, llipin kaytan 
hurk’a sutichakun, chaymanta llapanta ukyaspan llank’aq hatariyku”.  

(Cuando trabajamos la papa siempre utilizamos la chicha y un poco de tra-
guito, a todo esto lo denominamos hurk’a, después de tomar todo esto nos 
levantamos a trabajar). 

Jorge Gerardo Inca Huamán (Tizabamba, Pantipata)

Los descansos van variando según la costumbre de cada familia y comunidad, 
en algunas partes altas hacen sólo 2 descansos, que es lo mínimo, y en otros llegan 
hasta 5 descansos como en Chinchaypucyo; pero lo común es que en todos los des-
cansos y desde el inicio de la chacra debe haber la hurk’a que está conformada por 
la chicha, el trago y la coquita. Compartimos alguna información específica sobre 
los elementos que conforman la hurk’a en la chacra, empezamos por la coquita y el 
trago, luego le damos una sección especial a la chicha para explicar un poco de su 
proceso.

La coca

Al igual que la chicha, la coquita es un alimento espiritual, es una hojita sagrada 
y milenaria, necesaria en toda actividad en relación con la Pachamama y los apus, 
para poder comunicarnos, conectarnos y compartir con las diferentes deidades de 
la naturaleza. En la chacra también se torna imprescindible para al inicio poder so-
plar o t’inkar a los apus, así como acompañar a las primeras semillas que se van a 
sembrar, y otros rituales según la costumbre de las familias. 

También nos permite compartir, así como reforzar lazos de confraternidad y con-
fianza entre los que participan, ya que aparte de pikchar se entregan k’intus a los 
otros compañeros y compañeras que están en la chacra. La coquita nos da fuerza 
y energía durante todo el trabajo de la chacra, por ello debe haber en abundancia, 
los que participan deben poder pikchar coquita en todos los descansos, y algunos 
trabajadores incluso siguen pikchando mientras están trabajando. 

El trago

En la chacra también debía haber trago pero en menor cantidad que la chicha, 
su presencia es para despertarnos y alegrarnos. De él generalmente se toma un 
sorbito en cada descanso, no más. Y también es necesario como bajativo luego de 
la merienda, para que ayude a digerir los alimentos consumidos y que nos permita 
seguir trabajando en la chacra, sin la pesadez de los alimentos.

Sabino Tecse Huayllas (Huambomayo), nos cuenta que anteriormente el licor era 
el cañazo, no había el alcohol, y lo traían de Marcahuasi en Mollepata. Pero ahora 

1	 Sobre descansos en la chacra, ver la sección 1.4.2.

Mihunanchis (nuestra comida)



188

Criándonos entre plantas y hombres

último se está usando solamente el alcohol y por eso muchas veces los que van a 
trabajar a la chacra se quedan tomando en la casa de la persona que hace la chacra, 
y se van en la siguiente mañana.  

6.2.3.	La chicha

“Maychus lloqsini ima llank’aqpas ahataqa apakunipuni allinta ukyayuspan 
q’epiykuni, ahaqa ancha allinmi, unutaqa manan ukyaswanhu manan allinchu 
kanman, onqochiwasunmanmi”.  

(Cuando salgo a hacer cualquier trabajo me llevo chicha para tomar, lo car-
go, siempre es necesaria la chicha porque agua no podemos tomar, nos podría 
hacer daño). 

Santiago Chávez Suni (Paucarccoto) 

Esta bebida es primordial en la vida de las comunidades, sea en actividades dia-
rias, rituales o festividades, es una muy buena fuente de alimento y energía, incluso 
para las mujeres que recién han dado a luz. Por todo ello en el trabajo de la cha-
cra es imprescindible, porque aparte de aplacarnos la sed y darnos fuerza, es una 
bebida sagrada que junto con la coquita se tributa a las deidades y a las semillas o 
cultivos con los cuales nos estamos relacionando. 

“Los que no toman chicha son como un moscardón, porque la chicha da mu-
cha fuerza”.

Eulogia Llamocca Cisneros (Chinchaypucyo)

La chicha es preparada por las mujeres en ayni, como mínimo un día antes al tra-
bajo en la chacra, en varios rakis o chombas para que pueda alcanzar para todos y 
todas las que van a participar. En una chacra nunca debe faltar chicha desde el inicio 
hasta el final, inclusive a los que prestan las yuntas u otras personas, que no hayan 
trabajado directamente pero que hayan facilitado con algún aporte en el trabajo, se 
les debe mandar chicha en jarra o botella, así como merienda.

Existen variedad de chichas pero las más usuales en las comunidades de Chin-
chaypucyo, durante el trabajo en la chacra, son la de jora pura de maíz y la de jora 
de maíz con trigo o con cebada; pero también están la chicha blanca, la chicha de 
molle, la chicha de cebada, la chicha de caña de maíz, la chicha de tumbo, la chicha 
arreglada que es costumbre posterior y embriaga más rápido, entre otras. También 
están los molidos o harinas que se echan a la chicha en fechas especiales, como el 
chapu en la siembra de cebada o trigo, o como el molido de pepas de calabaza que 
comentaron en Ivin, Pantipata. 



189

Preparación de la jora

“Ñaupakqa ahaqa karan aswayqa sarallamantan trigumantawan, wakin ku-
tikunaqa churaqkupunin wiñaputa saramanta, chaytan taqroyuspa maranpi 
kutaqku sumaqmi kaq, allpa rakikunapin chaymi sumaq. Kunanqa chay moli-
nukunpi kutasqa q’aymama, manañan ñaupaq hinañachu sumaq misk’i, mana 
maranpi hiñachu mihunakunapas huk hinan kapun”. 

(Antes la chicha era más de maíz y trigo, siempre, a veces ponían también 
jora de cebada, jora de maíz, mezcladito molían en batán, en rakis o en chom-
bas de tiesto, rico.  Ahora con los molinos que usan es desabrido, no es dulce 
como antes, no es como en batán, hasta la comida ha cambiado de gusto). 

Victoria  Flores Gonzales (Chinchaypucyo)

En la mayoría de casos la chicha de maíz se hace del wiñapu o jora, que es el 
maíz germinado, aunque Victoria Flores Gonzales nos comentó que a veces tam-
bién ponían jora de cebada. Para Santiago Chávez Suni y Catalina Ferro de Chavéz 
(Paucarccoto), para la jora es mejor usar el maíz amarillo porque de otros maíces 
madura rápido y la chicha no aguanta. Se prepara remojando dos días el maíz, luego 
se envuelve con las hojas de maíz para enterrar en un pocito, pero hay que estar 
fijándose para que no se seque demasiado, si es así se le debe estar echando un 
poco de agua y también estar atento a cuando le salgan sus raíces y el ullihu crezca 
a la vista, así ya está lista la jora.

Marcela Bergara Carbajal (Ocra), nos dice de la chicha que se prepara actualmen-
te: “Ahora hacen una chicha mal preparada, sin fuerza (liuli aha), de baja calidad, 
allá en Tamborada lo hacíamos de pura jora, aquí preparan chicha parecida al suero 
de queso, pobre de jora de maíz”.

La preparación de la chicha

“Pacha qhonchuntan churakun waq semana ahawan chaytan churakun aha 
allin lloqsinanpaq, poqosa sumaq kakampaq. Kunachallampas chay aha ruway-
qa kashallanmi kaklla, ichaqa ñaupakqa manaya kunan hinachu lastikupi, ñau-
pakqa allpa rakikunapi kaq utaq k’akri tuminkunapi ima chaypiya ahaqa aswan 
sumaq”.

(Se pone la borra de la chicha de la anterior semana, la borra se pone para 
que la chicha esté bien fermentada, sabrosa. Ahorita mismo esa costumbre de 
chicha sigue igual, pero antes no era como ahora en plástico, antes era en los 
rakis o tumin hechos de barro, en eso la chicha era más agradable).

Manuel Jesús Gallegos Almirón (Huañec, Sumaro)

Mihunanchis (nuestra comida)



190

Criándonos entre plantas y hombres

En general, la chicha2 se hace a partir de la jora de maíz hervido, la jora de maíz 
debe molerse, cernirse y hacerse fermentar un día como mínimo, luego se hace 
hervir y se cierne, lo que resulta es el upi (la chicha tierna) que es dulce nomás. Des-
pués este upi se hace fermentar en un raki o chomba hasta que llegue a su punto, 
así ya está la chicha. Aunque algunos pueden optar por darle otra hervida. Con la 
chicha ya hervida y fermentada, se saca a otra chomba la parte cristalina que está 
encima de la chicha, que es la ch’uya aha. La chicha que quedó más espesa es la 
q’ata aha, se cierne y se pasa a otra chomba para que también fermente.  

Además se puede hacer chicha a partir de otras joras o se le pueden agregar 
otros ingredientes en su preparación, como la harina de trigo que ayuda a su fer-
mentado y hace que tenga espuma, para que la chicha sea más fuerte, incluso pue-
den agregarse frutas u hortalizas como beterraga para darle color. También algunos 
le echaban a la chicha el qoncho o borra de la chicha anterior, porque ya está bas-
tante fermentado y dicen que hace que la chicha salga más sabrosa, como comentó 
Matiasa Gallegos Almirón (Huañeq, Sumaro).

Eugenio Chacón Ramos (Parccotica) nos contó que antes la chicha se preparaba 
días antes para que sea más fuerte y esté bien fermentada, pero ahora muchas 
veces la chicha se prepara sólo la noche anterior a beberla, y por ello a veces no 
fermenta.

También Lucas Mescco Huampotupa y Mariano Huayllas Ccarhuachín (Anansa-
ya), nos explicaron que cuando no ha salido bien la chicha, la arreglaban con pakapa 
o qatipan, que consiste en echar harina de trigo encima de la chicha cuando todavía 
está un poco caliente y así tenga espuma, luego se deja fermentando. Aunque ellos 
mismos señalaron que se debe calcular la cantidad necesaria a echar, porque si la 
chicha es muy fuerte o madura puede hacer daño. Por ello Luisa Chacón Huancco-
llucho (Parccotica) dice que luego de tomar esta chicha, para evitar que se hinche 
la barriga, se debe tomar muña fermentada con cañazo, o también se puede poner 
con orégano negro o anís.

Un comentario común entre las personas mayores, era que uno de los secretos 
para que salga bien la chicha está en los instrumentos que se usan, que mantienen 
el sabor de la chicha. Como el batán para moler la jora, que está siendo reemplaza-
do por el molino, o los envases de tiesto sean chombas, rakis o tumines, que están 
siendo reemplazados por bidones de plástico; dicen que estos nuevos instrumentos 
hacen que la chicha se vuelva chuma, perdiendo su dulzor natural y adquiera el 
sabor que le da el plástico. 

No toda la chicha es igual, también tiene sus partes según en la etapa que se 
está elaborando, además tiene sus diversos usos y sus momentos de ser bebida o 
brindada a las divinidades; explicamos las partes:

2	 En la sección 6.8.8. se explica la preparación de variedades de chichas.



191

•	 Upi, es la chicha que sale de la primera hervida, aún sin fermentar. Es dulce y lo 
pueden tomar incluso los niños, hasta se puede hacer una mazamorra de ella.

•	 Ch’uya aha, es la parte clara de la chicha, que se saca luego de la primera her-
vida y hacer fermentar, es más amarillenta. Se dice que es la chicha de primera 
calidad.

•	 Ñawin aha, es el primer vaso de chicha que se sirve, generalmente para tribu-
tar a las deidades.

•	 Q’ata aha, es la chicha espesa que queda después de separar la parte líquida, 
también se toma en algunos momentos. 

•	 Borra o qoncho, es la base espesa de chicha que queda de la chicha anterior y 
que se usa para posteriores chichas. 

•	 Sut’uchi o hanch’i, es el desperdicio de la jora que se hizo hervir para hacer la 
chicha, y se usa para alimentar a los cuyes y chanchos.

6.2.4.	El descanso3 de la merienda y al finalizar la chacra

Generalmente el descanso de la merienda es el tercer descanso, que es el más 
largo, es donde se comparte la merienda o el picante, y comienza entre 12 am o 
1 pm (los horarios pueden variar). En este descanso, igual que en todos, está la 
hurk’a. La chicha se puede consumir antes de la merienda, después de la comida se 
toma el trago y para finalizar se pikcha la coquita.  Sobre la merienda explicamos en 
el siguiente subcapítulo.

Para finalizar la chacra, los dueños de la chacra también debían haber hecho 
previamente o en ayni, pan de trigo, que se entregaba a todos los que habían par-
ticipado en ella, a manera de jornal y como parte del cariño. Esta es una costumbre 
antigua del tiempo de las haciendas.

6.3.	LA MERIENDA

La merienda es uno de los momentos más importantes de la chacra porque como 
en toda fiesta, el momento del compartir los alimentos es uno de los más esperados 
y es donde se comparte la diversidad de alimentos que nos está dando la tierra. Y 
como en toda la sabiduría de nuestros pueblos, desde su transporte hasta cuando 
los consumimos, involucraba una ritualidad, como explicamos a continuación.

3	 Sobre descansos en la chacra, ver en la sección 1.4.2.

Mihunanchis (nuestra comida)



192

Criándonos entre plantas y hombres

6.3.1.	Las wankas4 y el transporte de los alimentos

“Antes las mujeres realizaban el wankay llevando la comida en el transcurso 
del camino, solas también lo hacían, mi abuelita me hacía cantar el wankay 
cuando yo era niña, diciéndome me vas a seguir, así lo realizábamos. Mi abueli-
ta tomaba chicha y cañazo, yo niña no podía”. 

Luisa Mejía Victoria (Chinchaypucyo)

Cuando las mujeres terminaban de cocinar la merienda, debían llevarla hasta 
donde estén trabajando los varones; y según a lo que se está trabajando podían ir 
y llegar wankando por el camino. Las wankas se daban en la siembra de maíz como 
en Paucarccoto o Pantipata; siembra o trilla del trigo como en Huancancalla, Ocra, 
Sumaro y Huancancalla; siembra de papa como en Pantipata, o de haba como en 
algunos sectores de Pantipata. Lo hacían de forma alegre, en Ivin (Pantipata) incluso 
llevaban flores que significan bienestar. Cuando ya las mujeres llegaban a la chacra, 
los varones les respondían gritando: “Chihuy”, y cantaban por un tiempo más, mu-
jeres y varones. Dicen que las wankas contribuyen a que la comida llegue bien, sin 
perder su espíritu alegre y que la producción de la planta que se está trabajando en 
la chacra, sea de calidad y cantidad; lamentablemente esta costumbre ya sólo está 
en la memoria de las personas mayores. 

6.3.2.	Los que servían

“El servicio se arrodillaba delante de la mesa quitándose el sombrero, allí 
todos comenzaban a rezar antes de empezar a comer, lo mismo hacían al ter-
minar de comer para que se levanten, ahora ya no hay eso, antes era de mucho 
respeto“.

Cornelia Huillca Tumi y Felicitas Huaman Chacma (Pantipata)

Con las mujeres en la chacra, luego de haber traído la merienda, se nombraba 
una persona para servir, que le llamaban “el servicio”, como nos cuenta Enrique 
Huanccollucho Sánchez (Chinchaypucyo). Esta persona tenía que servir con mucho 
respeto, por ello se quitaba el sombrero y las ojotas para extender la manta y armar 
la mesa para poner los alimentos que habían traído las mujeres. 

Según Feliciano Carbajal Carhuachín (Cconcahuaylla, Sumaro), cuando se traba-
jaba con mucha gente en la chacra, luego de haber nombrado el servicio y antes de 
comer la merienda se rezaba, para ello se arrodillaban con mucho respeto al pie 
de la mesa o donde estaba extendido el mote en una manta, y decían: “Dios Yaya, 
Dios Churi, Dios Espíritu Santoq sutinpi consumiapaychis” (En el nombre de Dios 
Padre, del Dios Hijo y del Dios Espíritu Santo, sírvanse a consumirlo) y comenzaban 
a comer. 
4	 Sobre las wankas, ver secciones 1.5.5. , 2.10. , 3.3.2. y  4.4.4.



193

Ya cuando terminaban de comer todos, el servicio se quitaba el sombrero y do-
blaba la manta de mote. Manuel Jesús Gallegos Almirón (Huañec, Sumaro), nos 
dice que antes de levantarse, todos los comensales se ubicaban sentados en fila y 
le decían al servicio: “Kunanqa almanchiskunapaq rezayapusun” (Ahora recemos 
para nuestras almas), así rezaban nombrando a las personas mayores que habían 
fallecido, que podían ser familiares de los presentes o personas de mucho respeto 
que ya no estaban con los presentes. Sin embargo, Enrique Huanccollucho Sánchez 
(Chinchaypucyo), nos dice que más bien rezaban para doce almas por la cantidad 
de los doce apóstoles, hasta cumplir 12 rezos, junto con las señoras merienderas, y 
así culminaban con la merienda. 

Esta costumbre ya se olvidó, las personas mayores comentan que esto era parte 
del respeto al momento de comer,  era el respeto al santo, a la tierra, a los mayores, 
pero como en los tiempos actuales ya no hay ese respeto, se perdió.

6.3.3.	Los primeros y mejor servidos

Juan Víctor Pacheco Acuña (Chinchaypucyo) explica que primero se servía co-
mida al mayor que se sentaba a la cabeza y era el Capitán o Qollana, quien tenía 
el rol de ir adelante como autoridad en el trabajo de la chacra; además se atendía 
de manera especial a las otras personas mayores. Un trato especial también tenían 
los dueños de las yuntas (sea en roturación, barbecho o siembra), o los dueños de 
los caballos (en caso de trilla); ya que por más que no estén en la chacra siempre 
se les debía mandar su merienda muy bien servida, a ellos y a su familia, a veces 
incluso en un plato de mayor tamaño que se le llamaba mediano, acompañado de 
un porongo, mak’a o jarra de chicha, una botella de trago y coca; para que apar-
te de mostrarles nuestro agradecimiento por su apoyo, puedan apoyarnos en una 
próxima oportunidad.

“Ñaupaq mianuta mihunata qoktiyku, ancha voluntaswanmi ranq’akunkuta 
mañayuwaqku, mana chaynata apaqtikiqa, nisuqmi kasunkiku qhayna wata-
rispasas chika mihunallaykitapas apamuwarankichu, maqlla ichaqa. Chaynata  
hunt’asqata qoktikiqa, mañayukya kasunki ranq’akutapas chay raykuya ancha 
munakuywan apaq kayku”.    

(Antes, cuando le dábamos el mediano, con voluntad nos prestaba sus caba-
llos, sino lo llevabas,  así te decían: ‘Acaso el año anterior me has traído siquiera 
un poco de tu comida, tacaña’. Si le dabas con todo eso, te prestaba sus caba-
llos, por eso le llevábamos con muchas ganas).

Gerardo Arcos Chávez y Jorge Gallegos Estrada (Huambomayo)

Actualmente, con el ingreso de tractores o máquinas trilladoras a algunas zonas 
del distrito, ya no se usan yuntas de ganados ni se trilla con caballos, y sólo se le 

Mihunanchis (nuestra comida)



194

Criándonos entre plantas y hombres

da una comida al dueño de la máquina, que ya no es merienda, porque no es tanto 
trabajo y tampoco se requieren tantas personas que apoyen como cuando es trilla 
con caballos. Pero en algunas zonas donde aún no ingresan las máquinas todavía se 
mantiene la costumbre.

6.3.4.	La merienda

“Hinallataqmi sara hallmaypipas utaq tarpuypipas wankaspan mihunataqa 
apayku, chaymantaqmi apayku t’ikata tukuy rich’aqta chaupi p’unchaytataqmi, 
samaypi mihuyku llapayku qarikunapas warmikunapas. Chay t’ikakuna apasqay-
kutaqa chaupi mast’amanmi churayku chaytaqa churan huk comadrin hutaq 
compadrin, chaypitaqmi chakrayukqa mañakun t’ikakuna llipikuman rakipu-
nanpaq, llapankutaqmi t’ikarukunku”.

(Igualito en hallmeo de maíz o en la siembra, llevábamos la merienda wankan-
do, así llevábamos flores de diferentes colores y en el medio día, en el descanso, 
comemos todos varones y mujeres. Las flores que llevábamos se ponían al me-
dio de la mesa y a uno de sus compadres o comadres, el dueño de la chacra le 
suplica para que reparta las flores a todos, y todos se ponían las flores).

Jesusa Ccallo de Maqquerhua (Ivin, Pantipata) 

Mientras los varones estaban desde el día anterior, preparando todos los insu-
mos o herramientas necesarias para hacer la chacra, las mujeres también estaban 
trabajando desde el día anterior en sus viviendas, preparando la chicha  y los ali-
mentos, que se compartirán en la chacra en la hora del descanso principal. Toda 
esta preparación se hace en ayni, ya que cada señora puede hacer un uchu o pican-
te, o algún otro acompañamiento que tenga la comida, y luego se juntan todos los 
platos que vienen a conformar la merienda. 

Muchas veces, previo a la merienda se sirve el yanu, una combinación de varios 
alimentos hervidos. Puede tener chuño5 phasi, phuspu, mote, papawayk’u, qaya6 
phasi, oca, añu. Los ingredientes del yanu varían según la zona y disponibilidad de 
la familia, por ejemplo en algunas zonas altas como en Anansaya a veces no había 
mote en el yanu, porque no siembran este cultivo por la altura, y asimismo en zonas 
bajas a veces tampoco tenían chuño phasi porque eso se prepara en zonas altas.

“Yanuyqa ch’uñu phasi, mut’i, phuspu. Chaykunatan sutichakun yanuy nispa, 
chaytaqa ruwakuq chakra ruwaykunapi mihunallataqya kaq”.

(El yanu era el chuño phasi, mote, phuspu. Eso se decía yanu, que se usaba 
para hacer la chacra como parte de la merienda). 

Victoria Huayllas de Mescco (Anansaya)
5	 Sobre el proceso de transformación del chuño, ver sección 4.9.3.
6	 Sobre el proceso de transformación de la qaya, ver sección 4.9.3.



195

La merienda presenta varios uchus o ajiacos de alimentos según la temporada, 
se puede combinar alimentos secos con otros frescos. Pueden usarse tarwi, arvejas, 
calabaza, lisas, habas, trigo, quinua, porotos, u otros que hubiera en la comunidad, 
también podía tener solterito, o picantes como qolla habas o quinua graneada, asi-
mismo podían ponerle torreja o tortillas (excepto en Sumaro en la siembra de tri-
go), y algunas carnes como cuy mayormente, o pato como dijeron en la siembra en 
Huambomayo. También se le ponía queso, como en Huambomayo y Paucarccoto. 
Estas carnes, huevo o queso que van encima de la merienda se denominan hawana.

“Ñaupaqkunaqa uchu mihunakunan ruwakuq chay tukuy rinch’aq purutukuna-
manta, suyupurutumata, chaytan pelaruqku usphawan kay garbansusta hina chay-
tan wayk’uqku chakra mihunakunapi, sumaqmi kaq ichaqa empachoson niqku”.

(Antes se preparaba ajiacos de los porotos de colores, suyu poroto, lo pe-
laban con ceniza como al garbanzo, eso lo preparaban para las comidas de la 
chacra, era rico pero decían que era empachoso). 

Santiago Chávez Suni (Paucarccoto)

Si bien siempre en una actividad en la chacra se sirve una merienda, algunas son 
más sencillas como las del hallmay o aporque, que puede ser sólo un picante, a 
comparación de algunas más completas como la merienda de siembra y de cosecha, 
que es más variada y especial porque marca el inicio y final de la crianza mutua con 
nuestros cultivos. Todo ello también dependiendo de las costumbres de cada zona 
y familias, por ejemplo: A pesar de que en las comunidades es costumbre que la 
huatia se come sobre todo en la cosecha o escarbe de papa, un caso particular es 
la comunidad de Anansaya y Ocra, donde nos dijeron que antes en la siembra de la 
papa hacían la huatia con las semillas, escogiendo las más grandes y deseando que 
produzcan bien y grandes. En cambio en la siembra de oca o cebada, según Ray-
munda García Huanccollucho (Ocra), hacían phata uchu. Y en la cosecha y era del 
trigo, Gregorio Chacón Lloqque (Racrarumi, Chinchaypucyo) nos dijo que se hacía 
qowi kanka, torrejita, tajada de queso y aycha uchu.

También sucede que cuando la chacra es muy alejada, sobre todo en zonas al-
tas, ya no se lleva merienda, sino que los trabajadores varones y mujeres van con 
su fiambre o qoqawi. Zenón Mescco Huampotupa (Anansaya) nos comentó: “En la 
siembra de papa se lleva qoqawi nomás, su papita, ají molidito llevamos, quesito en 
cualquier sembrío”.

Compartimos algunos testimonios sobre en qué consistían las meriendas en acti-
vidades determinadas de la chacra:

“Para el preparado del terreno, se preparan las comidas de haminkas (varie-
dad de calabaza), o cualquier ajiaco. Lo llevas en ollas junto con platos, cucharas 
y mote, para servirlos se hace un bulto, para cargar a la chacra”.

Bonifacia Castro Cruz (Chinchaypucyo)

Mihunanchis (nuestra comida)



196

Criándonos entre plantas y hombres

“La merienda de ‘papa yapuy suka’ (roturación de la papa), lo hacemos en 
los cerros, allí llevamos la comida así: ajiaco de lisas que trabajamos en la parte 
alta, tarwi, picante de habas verdes con zanahoria, tomate, cebolla, y su torre-
ja de trigo, porque tenemos trigo nomás. También ajiaco de llulluch’a, esto es 
alimento incluso para los niños por lo que se usa en vez de la carne. Quinua 
graneada se usa a cambio del arroz, ajicito con queso y haba tostada en vez del 
maní, a veces también moraya7 y papa sancochada, y encima lo ponemos cuy 
asado y queso. Así cargamos con apoyo de otras al cerro, nos ayudan en ayni 
para llevar lejos, no hay carro, lo cargamos en ollas. Tenemos también chicha 
que hacemos con un poco de jora y trigo, cebada, lo hacemos el pakapasqa”.

Luisa Chacón Huanccollucho (Parccotica)

“Wathiata ruwayku, champakunawan hornuta ruwayku, warmikunaqa apa-
munku uchukutata, qesuchatapas churakunku, sichus asqa mihuy kaq, astawan 
kusisikuspa, mihuyku wathiata llipiyku niqku: ‘Haku, haku wathiamusunchis”.

(Hacíamos huatia, armábamos el horno con terrones, las mujeres traían ají 
molido, quesitos, si había harta cosecha nos alegrábamos más, comíamos la 
huatia todos juntos y decían: “Vamos, vamos, haremos huatia”). 

Juan Pallardel Chaiña (Sequiopampa, Anansaya)

“Para la trilla del trigo preparamos la merienda que consiste en ajiaco de 
tarwi, con lisas uchu y quinua uchu; encima se pone torrejas, huevo estrellado 
y cuy asado”.

Sabina Troncoso Chaucca (Sumaro)

6.3.5	 El sankhu y el chapu

Victoria Flores Gonzales (Chinchaypucyo) y Tomás Pilco Puma (Sunchumarca, 
Parccotica) nos explicaron que en la siembra del trigo o la cebada se acostumbraba 
comer el sankhu en la hora del descanso de la merienda pero antes de la comida 
principal, por lo que la hora de la merienda era realmente un banquete de diversi-
dad de alimentos y preparaciones. 

Posteriormente el sankhu fue reemplazado por el chapu, que es una bebida de 
la siembra del trigo o la cebada. Miguel Sánchez Ramos dice que su papá, Sabino 
Sánchez Quispe (Chinchaypucyo, ya fallecido), le contó que el origen del chapu fue 
cuando alguien echó sankhu a la chicha servida en el cacho del toro y ese sabor le 
gustó a la gente, así se quedó como parte de la costumbre propia de Chinchaypuc-
yo, y que desplazó al sankhu.

7	 Sobre el proceso de transformación de la moraya, ver la sección 4.9.3.



197

Según las comunidades de Paucarccoto y Sumaro, antes el chapu también se to-
maba en la hora de comer la merienda y antes de la comida principal, pero esto no 
le convenía al trabajador, porque se saciaba con el chapu y ya no comía la merienda. 
Así fue hasta el año 1960 aproximadamente, en tiempos de las haciendas, que se 
mantuvo esta costumbre de tomar el chapu en el descanso de la merienda, pero 
luego se cambió al descanso de las 10 o 11 am de la mañana, llamado hallpa, como 
le dicen en Sumaro y Pantipata, o que también representa el segundo descanso en 
comunidades como Anansaya y Ocra, que es la hora en que hay hambre en la chacra 
y que tampoco se cruza con la comida; así nos comentaron Nicolasa Tupa Salas y 
Santiago Chávez Suni (Paucarccoto).

Durante la siembra y en el descanso que corresponde tomar el chapu, una perso-
na echa la chicha al wambar y el Marcelo, que es el que pone las semillas y por tan-
to el único que no se ha ensuciado las manos, pone el hak’u o la mezcla de harinas 
con una cuchara, y es el mozo o el servicio quien reparte el chapu. 

Benedicta Amado Núñez (Chinchaypucyo), también dice que luego del trabajo 
de la chacra se repartían esta harinita del chapu para llevarla a su casa para el de-
sayuno.

6.4.	LA COMIDA DIARIA

La relación con los alimentos que cultivamos no sólo pasa por lo que comemos 
en la chacra sino con las otras comidas que se consumen en el día a día, y que es-
tán en directa relación a la temporada y producción de cada zona. Por ejemplo en 
la época de cosecha se tiene diversidad de alimentos cultivados y frescos; pero en 
épocas de preparación del terreno y de crecimiento de los cultivos, no hay muchos 
alimentos, ya que se consume lo que ha quedado en el taqe de la cosecha de la 
campaña anterior, pero como también es temporada de lluvias están los alimentos 
que provienen de los parientes silvestres, que son las hierbas que crecen en esta 
temporada. También están las hojas de algunos cultivos que podemos consumir, 
como de la quinua o de las lisas por ejemplo. Y en menor dimensión, están los 
alimentos que podían truequear o intercambiar con comunidades cercanas, o que 
habían comprado. 

Por todo lo anterior, la alimentación de diario era y hasta ahora es diversa y local, 
porque depende de la temporada y producción local, no demandándoles mayores 
gastos económicos. Esto lo mantienen preferentemente las familias que no habitan 
en zonas con varios comercios como la capital del distrito. 

“Ñaupakqa mihuk kayku llank’asqallaykuta, sarata, papata uchuchakunata 
tarwimanta, tukuy ima noqaykuq llank’asqaykuta”. 

Mihunanchis (nuestra comida)



198

Criándonos entre plantas y hombres

(Antes sólo comíamos lo que producíamos, maíz, papa, segunditos de tarwi, 
todo lo que nosotros mismos trabajamos).

Yolanda Llaccta Carbajal (Cconcahuaylla, Sumaro)

Se consumen sobre todo cereales, tubérculos, leguminosas, hortalizas, hierbas, 
frutas de temporada, también lácteos y huevos para los que cuentan con gana-
do y gallinas respectivamente; en cuanto a la carne se consume más para fechas 
especiales, aunque en estos últimos tiempos se nos dice que las carnes son indispen-
sables en nuestra dieta diaria. Existen múltiples testimonios de personas mayores, 
que nos expresan que antes ellos eran más saludables, más fuertes y vivían por 
más tiempo; gracias a su forma de vida y a una dieta basada en la producción y 
diversidad local; y por supuesto las personas que en estos tiempos mantienen esos 
saberes de alimentación, mantienen la vitalidad de los abuelos y abuelas.

Con respecto al intercambio y venta de alimentos  de otros lados, Bonifacia Castro 
Cruz (Chinchaypucyo) recuerda que antes traían palillo del Valle, que molían bien 
para dar color amarillo y achiote que lo estrujaban con cuchara en agua, para darle 
el color rojo a las comidas. Algunos hasta ahora siguen usando estos condimentos.

En general, aún existen familias que mantienen las formas tradicionales de 
alimentarse, aunque no podemos negar que ya hay una fuerte introducción de los 
nuevos alimentos, principalmente por interés de los jóvenes que gustan de las co-
midas de la ciudad como arroz, fideos, carnes y frituras que no son buen alimento; y 
también están las señoras que venden comida en las calles del pueblo de Chinchay-
pucyo, donde hay bastante la presencia de arroz y pollo. 

6.4.1	 Desayunos

“Desayunokunaqa waka lechemanta trigu hak’uyoq. Erqekunapas chaytan 
mihuqku hak’uyoqta chaywanya allin kallpalla”.

(Desayunábamos leche de vaca con harina de trigo. Los niños también co-
mían eso y eran más fuertes y robustos).

Victoria  Flores Gonzales (Chinchaypucyo)

Los desayunos también dependían y dependen de la disponibilidad de cada fa-
milia, de los alimentos o animales que tenían, o de otros alimentos que hayan inter-
cambiado o comprado. Podían ser café, mate de harina de habas, apis, leche sola, 
leche con harinas o hervida con salvia, algunos usan mates de las hierbas cálidas 
o frescas como valeriana, pimpinela, tronquitos de chili chili u otras hierbas, con 
alguna harina o hak’u de trigo o cebada, sankhu, etc. Antes no contaban con azúcar. 

“Achitata hank’aruspa pisichallamanta, askhamanmi tukurun huk p’uku 
hunt’aman, chaytan churanki leche t’inpuman chaytan t’impurachispa ‘chuk, 
chuk chuk’ chayqa tonikus”.



199

(Tostando la achita y poquito nomás, se hace harto y sale un plato lleno, eso 
lo pones a la leche y hace hervir ‘chuc chuc chuc’, es un tónico). 

Manuel Jesús Gallegos Almirón (Huañec, Sumaro)

Zenón Mescco Huampotupa (Anansaya) nos contó que el café lo compraban en 
crudo del Valle, lo tostaban con azúcar y cáscara de naranja, y eso lo molían en ba-
tán. Lo acompañaban con pan de trigo que hacían una vez al mes en el único horno 
que quedaba en el sector Cochapata, en Chinchaypucyo.

6.4.2.	Almuerzos y cenas

“Siempre nos mandaban nuestras mamás: ‘Corre, vayan a recoger las hojitas 
de la quinua para poner a nuestra lawita”.  

Juan Pallardel Chaiña y Lucas Mescco Huampotupa (Anansaya)

Las comidas del almuerzo o cena eran en base a alimentos que tuvieran en la 
zona, podía ser un solo plato como ajiacos o picantes de alimentos frescos como ar-
vejas, habas, lisas, calabaza, tarwi, etc; o de secos como habas secas, arvejas secas, 
frejoles, quinua, trigo, etc; o también solteros. También podía ser una sopa o lawa 
sea de trigo, quinua, maíz, huevo, chaqe de trigo o cebada, lisas, calabaza y otras 
opciones más como las hojas de lisas o llipcha (hojas de quinua) que nos comentó 
Zenón Mescco Huampotupa. O están las hauch’as en base a las hojas de los cultivos 
o de plantas silvestres como el nabo, que explicamos más adelante. 

A veces también podía ser un segundo y una sopa. Y la carne era sobre todo 
para fechas especiales, aunque a veces podían poner pequeños pedazos de carne, 
ch’arki o queso a sus comidas.  

También podían acompañar los almuerzos con papa, chuño8, mote, tostado o ha-
bas tostadas y hervidas, según el alimento que hubiera en la zona. Inclusive cuando 
no había tiempo para preparar el almuerzo por estar en otras actividades; algunos 
de estos acompañamientos podían reemplazar la comida y aplacar el hambre como 
mencionan estos testimonios en relación al maíz:

“Manan hayk’aqpas mot’iqa manaqa kanchu, qallay mihuymi noqaykupakqa. 
Mana kaqtinqa imatan wiksata ruwasunman. Purunkunapiqa manaya kanchu 
mihuna wasikunapas”.

(Nunca mote puede faltar, es el primer alimento para nosotros. Si falta, qué 
cosa se pondría al estómago, campo es campo, no hay pensión, no hay restau-
rante). 

Gregorio Chacón Lloqque (Racrarumi, Chinchaypucyo)

8	 Sobre el proceso de transformación del chuño, ver sección 4.9.3.

Mihunanchis (nuestra comida)



200

Criándonos entre plantas y hombres

“Wasiman chayaruspaqa mana chaupi p’unchay mihuna kaqtinqa, mot’itan 
orqorukuspa mihuyku, saraqa pasaqlla mihunaykun noqaykupaq, sarataqa mi-
hukun hak’api, t’eqwapi, chayraykun pasaq mihunayku”.  

(Cuando llegamos a la casa no hay almuerzo, entonces nos sacamos mote 
y comemos, el maíz es la principal comida para nosotros, el maíz se come en 
tostado, en pelado). 

Santiago Chávez Suni (Paucarccoto)

En Pantipata cuentan que: “Unos  días nos preparamos un segundo, sea quinua, 
tarwi u otra cosa, otros días nos preparamos sopas como chaqe, harwi lawa, otros 
días nos preparamos segundos de tarwi o arvejas, un día lo hacemos o bien sopa o 
segundo, encima de esas comidas le damos a nuestros bebés un matecito o refresco 
de cebada o muña”.

Y todas las comidas se acompañaban con un mate tibio de alguna hierba que 
apoye a la digestión y ayude a limpiar el organismo.

6.4.3.	Fiambre o qoqawi

Cuando los comuneros salen a pastear sus animales o se alejan grandes distan-
cias de su vivienda, se llevan su qoqawi que puede consistir en llevar tostado de 
maíz, mote, papa hervida o sankhu sea con queso o algún pedazo de carne seca. Y 
en temporada de setas, cuando están por partes altas, según Severino Sacsahuillca 
Gamarra (Paucarccoto): “En las tardes en tiempo donde hay setas o qonchas tienes 
que buscar comiendo canchita de trigo, ahí aparece”.

6.4.4.	Dulces

“Santupiqa misk’iqkunatan ruwakuq duraznumanta utaq apikunatapas chaytan 
yaqachus hina obrero, paymi karan inlishamanta yachaq chaymantapas tukuy 
k’uchukunapin qaparimoq kay ‘durazno misk’i, manzana misk’i’ nispa, chayman-
mi llapanku reqku qochikuk makachakunantin chaynatan willakuk kuraq mamay”. 

(En Semana Santa se preparaba dulce de durazno y dulce de manzana, y eso 
lo repartía creo el obrero, que era encargado de la parroquia. En todas las es-
quinas gritaba “¡dulce de manzana, dulce de durazno!” Y todos iban a recoger 
en ollitas. Así me contó mi abuelita). 

Victoria  Flores Gonzales (Chinchaypucyo) 

Los dulces eran más apis o mazamorras, en base a alimentos que cultivaban en 
cada zona o comunidad como trigo, calabaza, quinua, kiwicha, moraya, maíz, etc. 
Habían apis concentrados de varias harinas como la mazamorra “mama qonqachi” 
(hace olvidar a la mamá) de Ivin (Pantipata), que comentan que le gustaba mucho a 



201

los niños y se les daba cuando recién se les despechaba, por ello su nombre.

En cuanto a preparaciones en hapu (horno de terrones), estaba el k’usi kusao, 
que era de k’usi (variedad de calabaza) bastante soleado, por lo que estaba dulce. 
Decían que ayudaba a la producción de la tierra, quizá por eso Josefina Mercado 
Amado (Huancancalla) nos decía que esto se acostumbraba hacer también cuando 
trillaban cebada o trigo, ya que con el rastrojo o paja que quedaba armaban una 
fogata y allí ponían el k’usi, la jaminca o calabaza bien madura.

“K’usiqa ima sumaqmi kaq, k’usi kusaotan noqaykuqa mihuk kayku, chaynan 
ñaupakqa allpapas allinta ruruk, aswan allitan ruroq kay allpaqa”.

(El k’usi era una cosa muy rica, el k’usi kusao nosotros teníamos que comer, 
así harto que producía antes la tierra, más producción tenía la tierra). 

Manuel Jesús Gallegos Almirón (Huañec, Sumaro)

También había dulces como el api de molle, o con las frutas de estación como 
duraznos, manzanas, aguaymanto, peras, etc. 

Pero en general, estos dulces o eran con chancaca, o no tenían mucha azúcar o 
eran sin nada de azúcar, sobre todo los que eran de frutas. Tampoco se consumían 
con mucha frecuencia, y quizá por consumir poca azúcar también las personas eran 
más saludables.

“Ichaqa ñaupaq taytaykuqa, mamaykupas manan ukyaqkuchu sinchi misk’ita 
chay ya kausaranku ch’ila karanku, kunanqa lluytan misk’i wañuchimushan ru-
nakunata, yaqa pachak chunka pisqayuk watanku kaman kausaranku chaynan 
karan Juan Pallardelpa taytan. Kausarakun chaynata kuraqkuna kausaranku ma-
nan machaqkuchu, nitaqmi misk’ikunata ch’onqarankuchu sinchita… warwa ka-
chillan kachipas karan”.   

(Pero antes nuestro padre y nuestra madre no tomaban mucho dulce, por 
eso existían fuertes, ahora el dulce está matando a la gente, hasta 115 años 
vivió su papá de Juan Pallardel, qué te parece. Vivían porque nuestros abuelos 
ni tomaban mucho, ni chupaban mucho dulce... pura sal, lo que decían warwa, 
esa sal nomás había).  

Zenón Mescco Huampotupa (Anansaya)

Además estaban las frutas que intercambiaban o compraban de otras zonas, 
como recordó Zenón Mescco Huampotupa (Anansaya): “El  campesino se mantenía 
con lo que producía netamente de trabajar en su chacra. Si alguien venía del va-
lle en tiempo de cosecha, iba ofreciendo fruta diciendo: ‘Kaychallatapas mihuykuy 
kaychata apamushayki’ (Come si quiera, estito te estoy trayendo). Y recibían con-
tentos mi papá y mi mamá, nosotros también estábamos bailando viendo frutas. 
Nos partía y ni siquiera nos alcanzaba. Mi papá y mi mamá decían: ‘Véndenos, te lo 
daré papa’ y daba papa, habas, oca, lisa y así ya comíamos”.  

Mihunanchis (nuestra comida)



202

Criándonos entre plantas y hombres

Raymunda García (Ocra) comiendo en 
p’uku.

Merienda de papa yapuy. Parccotica.

Un plato de merienda.



203

6.5		  ALIMENTOS SILVESTRES

“Chaymanta chay killapas sutichakun yarqay killa nispa, manaraqya mihuna  
kanchu chakrapi ruruk, taqellamantaraqmi orqokamun mihuna, chay pisi kaq-
llataya”.

(Enero también se llama mes de hambre, todavía no hay comida que produce 
la chacra, sacamos lo poco que queda del troje).

Ángel Huamán Concha (Ocra)

“Llulluch’aqa chay ch’uya unoq phatamusqankunapin, chayqa ancha alimen-
ton kakllataqmi imaymana vitamikuna kan, imaynan qonchapi, k’allampapi hina”.

(Llulluch’a hay en los ojos de los manantes limpios, es alimento y tiene mu-
chas vitaminas, como las setas y los hongos).

Liberata Aranívar (Parccotica)

Las temporadas de lluvia, que se relacionan a cuando las plantas cultivadas toda-
vía están creciendo y aún no hay toda la cosecha, son conocidas como los meses de 
hambre ya que la alimentación es en base a lo que aún queda guardado de la cam-
paña anterior de la chacra, y de los alimentos silvestres que nos brinda sabiamente 
la naturaleza justo en las épocas que menos alimento hay. Por ello se recolectan las 
asnapas o las hierbas yuyu y hat’aqo; los parientes silvestres de las plantas cultiva-
bles; y en zonas altas también se recolectan las algas llulluch’a y los hongos llama-
dos qoncha (setas), k’allampa, pako, entre otros.

6.5.1.	Las hierbas 

Las asnapas son la variedad de hierbas que salen principalmente en temporadas 
de lluvia, que ayudan a condimentar y darle sabor a las comidas, también facilitan la 
digestión de las comidas o equilibran los alimentos frescos con los cálidos. Algunas 
hierbas son culantro, perejil, hierbabuena, payqo, ruda, huacatay, chikchipa, muña, 
orégano, etc; y las siguen usando en lawas, uchus, carnes, uchukutas, mates u otras 
preparaciones. Son las mujeres las que conocen cómo se deben combinar estas 
hierbas para que caigan bien a la comida, como nos dijo Inocencia Ricra Huillca 
(Samancca, Pantipata): “Para que no caiga muy pesada la comida le echamos las 
asnapitas, por ejemplo al tarwi le ponemos huacatay, culantro, hierbabuena, con 
todo eso no nos hinchaba la barriga, no nos hacía daño. Si lo hacíamos ajiaco de 
quinua también usábamos las mismas hierbas”. 

En Huambomayo nos dijeron que usan la muña en sopas de chuño9; en Paucar-
ccoto el payqo se consume en sopas y lawas de moraya, de maíz y otros; en Aman-

9	 Sobre el proceso de transformación del chuño, ver sección 4.9.3.

Mihunanchis (nuestra comida)



204

Criándonos entre plantas y hombres

tuy (Parccotica) usan las hojitas de muña o también de markhu en sus lawas de maíz 
y trigo; y para desayunos usan pampa anís, pilli pilli y salvia que lo toman hervido 
con leche. Y así hay infinidad de hierbas que usan en sus diversas preparaciones. 

El yuyu y el hat’aqo, que son variedades de nabo silvestre, crecen en la chacra 
como mala hierba, pero dicen que contiene bastante hierro, por eso al momento 
de deshierbar se recogen estas plantas para preparar el yuyu hauch’a o estofado de 
loro, una comida que tiene su preparación particular y la acompañan con mote o 
choclo, phusphu y uchukuta. Las señoras de Huambomayo cuentan que el hauch’a 
se usa para acompañar platos como el phata uchu y arvejas uchu. Estas hierbas 
aparecen en el mes de enero y febrero aproximadamente, y desaparecen cuando ya 
están apareciendo los primeros frutos en los cultivos, como si ya hubieran cumplido 
su labor.  Bonifacia Castro Cruz de Chinchaypucyo nos menciona la despedida del 
nabo:

“Yuyuq ripuyninmanta. Ripuntaqmi Mamacha Purifikadaq p’unchayninpi chay 
iskay p’unchay febrero killapi, qolla arvejasman qolla habasman, qolla choqllu-
man, paykunamanya encargayukuk: ‘Qankunañaya uywaripankichis wawaykuna-
ta noqaqa ñan ripushaniña k’uchukayña noqapaq tukukapunayña, amaya waqa-
chipankichu wawanchiskunata’ chaynatan ripun yuyupas”. 

(La despedida del nabo. Se despide en la fiesta de la Virgen Purificada10 el 2 
de febrero, encargando a las arvejas verdes, habas verdes, al choclo; diciéndo-
les: “Ustedes ya también criarán a nuestros hijos, yo ya me estoy yendo porque 
ya me acabé, no les hagan llorar a nuestros hijos”. Así se va despidiendo).  

6.5.2.	Los parientes silvestres

Son como su nombre lo dice parientes o familiares silvestres de las plantas que 
cultivamos como alimento, algunos de estos parientes son antepasados que logra-
ron ser domesticados por nuestros ancestros para tener las plantas alimenticias que 
ahora consumimos. 

No todos los parientes silvestres son comestibles, mencionaremos algunos de los 
comestibles que nos comentaron los mayores de las comunidades. La ayala o ayara 
es la quinua silvestre que crece en la chacra o en casas abandonadas, sus hojas 
pueden comerse. De igual forma se puede comer la machoq lisasmin (lisa vieja) que 
crece en las chacras y cercos de piedra. Están las achoqchas que son parientes de la 
caigua, sólo que son más pequeñas y con espinas, se pueden comer en ensaladas 
o segundos. También está la papa araq, que son variedades antiguas de papa que 
crecen en los cultivos sin que se los haya sembrado, con la particularidad que los 
frutos se extienden en la tierra y hay que rastrearlos, como nos comenta Natividad 
Gonzales Gamarra (Huambomayo):
10	 Sobre Virgen Purificada, ver sección 5.2.2.



205

“También hay una papa de la perdiz (yuthu papa) es una papa silvestre que 
crecía en la parte baja,  que traía mi suegra y le decía a mi hijo: ‘Te lo voy a asar 
en el fogón’, y de verdad era harinosa y dulce. Esa papa era de un color marrón 
con blanco, lo traía de allá de Molle orqo, pero estos años ya no hay, está des-
apareciendo. Y como lo indica su nombre, la perdiz rascaba la raíz de esa papa, 
por eso tiene ese nombre”.  

Además están los chullcos que son parientes silvestres del ajo, que se recogían 
en las temporadas de siembra de maíz o papa, y que son parecidos a la planta pulla 
pulla, como nos cuenta Bonifacia Castro Cruz (Chinchaypucyo):  

“Ch’ullkusqa pallakuq chakrakunamantan chay sara tarpuy wichaykuna chaya 
warmakunapas pallakuqku kusisqallaña, chakrakunata rispankuqa niqku: ‘Apa-
mushanin pullapullata’ nispa k’uchillañan kaqku, noqan nik kani tatau nispa, 
imaynataq chaytari mihuynan, noqa rispayqa noqapas apamukmi kani, noqapas 
pullapulla nispan nik kani ch’ullkustaqa”. 

(El chullcos se recogía de las chacras en temporada de siembra de maíz, por 
eso los niños recogían contentos, cuando iban a las chacras decían: “Estoy tra-
yendo pulla pulla”, estaban alegres, yo decía: “Tatao como comería eso”, cuan-
do iba me traía yo misma y decía: “A chullcos lo habían llamado pulla pulla”).

De los chullcos se hace ajiaco, también se podía acompañar con algún ajiaco de 
quinua, arvejas o con picante de haba seca. Dicen que ahora ya no se consume tan-
to porque ya casi no hay chullcos.

6.5.3	 Algas, hongos y otros

Las algas

La llulluch’a es un alga que tiene forma de bolita verde y es muy alimenticia, se 
saca de las lagunas y manantes en zonas altas. Se utiliza en sopas o segundos. Li-
berata Aranívar (Parccotica) cuenta que para la época de secas se lava, se seca y se 
guarda, para poder seguir usándolas todo el año. 

Los hongos 

De los hongos llamados qonchas o setas, y k’allampas, se cuenta que aparecen 
cuando caen los rayos y truenos, por ello en esas ocasiones es que los pobladores 
salen para las partes altas a recogerlos. Se preparan principalmente en la comida 
llamada q’apchi de setas y son bastante alimenticios. 

Existen otras variedades de hongos en el campo, como el paqo, pero no todos 
son comestibles, por ello se debe saber ver y reconocerlos, para poder recogerlos. 

Otro hongo es el que sale en el fruto de la planta del maíz cuando está creciendo, 

Mihunanchis (nuestra comida)



206

Criándonos entre plantas y hombres

es la pacorma o pakurma, que es como una especie de algodón blanco, se come 
en picante o ensalada cuando está tierno, porque cuando madura se vuelve negro, 
amargo y ya no se puede comer. 

Otros alimentos silvestres

Entre los alimentos silvestres, también nos nombraron al wayt’ampu que es una 
larva de mariposa que crece en los árboles de chachacomo y que aparece cada 2 
años, entre los meses de julio y sobre todo agosto, que son los meses donde se 
recoje. Pero no se puede guardar todo el año porque se convierte en mariposa, en 
Ocra dicen que se puede consumir hasta noviembre. Se consume tostada.

Existen más alimentos silvestres, pero hemos señalado los que son más conoci-
dos y se consumen con más frecuencia.

6.6.	COMIDAS DE FECHAS ESPECIALES

En días especiales como fiestas de la comunidad o acontecimientos familiares, el 
momento de la comida no era sólo para alimentarse sino también para compartir y 
celebrar la actividad que venían desarrollando, así como para conocer la diversidad 
y cariño de los pobladores o familia a cargo de la festividad. Por ello éstos se esfor-
zaban por mostrar en sus comidas sus variados alimentos y animales que tenían, 
según la temporada, muchas veces también invitaban pan de trigo a los invitados. 
Por supuesto estas comidas también se preparaban en ayni. En cuanto a la bebida, 
la chicha preferentemente de maíz, era infaltable en todo el día de  la celebración; 
después de la comida debía acompañarse siempre con un traguito como cañazo 
para la digestión y si la festividad era de noche o velada había un ponche de habas.

“Antes no era así, hacíamos la chicha así como para la chacra, chuma nomás. 
Aparte era ch’uya aha, luego q’ata aha, eso se servía primero, una vuelta, dos 
qochas. En seguida entraba ch’uya aha, en seguida entra el trago en cuartilleras, 
a ambos lados, según a la cantidad que estaban para los varones entraba dos 
cuartillas, una a cada lado, también para las mujeres según la cantidad, así se 
daba a ambos lados”.

Benedicta Amado Núñez (Chinchaypucyo)

“La rakicha (porción de chicha) se invita chicha así tal como es, sin azúcar, 
ahora ya lo invitan chicha arreglada, lo tenías que invitar viendo la porción o 
cantidad que te han colaborado, pancito también lo tenías que dar dos o tres 
pares por persona, dependiendo de la cantidad que te han traído”.

Benedicta Amado Núñez (Chinchaypucyo)

Muchos de estos alimentos festivos, si bien aún se mantienen en varias familias 



207

y festividades, en varios casos han sido desplazados por comidas y bebidas más re-
cientes como pueden ser estofados, asados de algún tipo de carne, lechón al horno 
u otras preparaciones en base a carnes, y acompañados de papas, arroz o tallarín; o 
también se dan caldos como comentaron Bonifacia Castro Cruz y Vidal Mejía Gue-
vara (Chinchaypucyo), y Víctor Gallegos Almirón (Huancarpata, Sumaro). En cuanto 
a las bebidas aún está presente la chicha, y el traguito que a veces ya no es cañazo 
sino alcohol, pero el nuevo elemento es la cerveza que ahora está presente hasta 
en las comunidades más alejadas. Estas nuevas comidas pierden la diversidad de 
colores y sabores que se ofrecía en las comidas de antes, también son más rápidas 
y no demandan un trabajo de ayni, son más individualistas.

6.6.1.	En acontecimientos familiares

Compartimos algunas comidas o meriendas que nos narraron que consumían 
antes y otras que hasta ahora consumen en fechas especiales y familiares.

Acabado de casa

Matiasa Gallegos Almirón (Huañeq, Sumaro), nos contó que antes para la cons-
trucción de casa, para levantar la pared y el techado, se sacaba la primera chicha, 
chu’ya aha.

En Ocra, en el techado de casa se come ajiaco de lisas y de arvejas, soltero, qui-
nua graneada, con torrejas de chuño11 y de maíz, huevo estrellado y queso. También 
se acompañaba con el yanu que está compuesto de qaya12, chuño con hierbabue-
na, papa sancochada, phuspu. Y además estaba el ají molido con setas. Al maestro 
constructor le sirven el plato más grande y mejor servido. En Ocra, Parccotica y Su-
maro también nos hablaron que preparaban algún plato con carne como estofado 
de cordero, puchero o merienda.

Luego de la comida se toma el llamado “wiksa bajacha” o cañazo con anís para 
la digestión. 

Aniversarios o matrimonios

Juan Pallardel Chaiña (Sequiopampa, Anansaya) recuerda que antes, cuando era 
niño, para aniversarios o matrimonios preparaban algo hervido con carne y papas, 
como el t’impu. Asimismo nos cuenta que actualmente se acostumbra hacer el asa-
do o el estofado de cordero condimentado con asnapas de la zona, pero si hay 
lechón o chancho también se usa. 

Salomé Gallegos Linares (Sumaro) nos explicó que en las fiestas: “Nos degolla-
mos nuestra oveja, el cuy o la gallina, según a lo que tenemos en nuestra casa. Si 
eran muy pobres o no criaban ningún tipo de animal, no faltaba el cuy, eso nomás 

11	 Sobre el proceso de transformación del chuño, ver sección 4.9.3.
12	 Sobre el proceso de transformación de la qaya, ver sección 4.9.3.

Mihunanchis (nuestra comida)



208

Criándonos entre plantas y hombres

nos matábamos, o si teníamos nuestra gallina”. También se podían hacer alguna 
merienda.

Bienvenidas y despedidas 

Fortunata Chávez Ferro (Paucarccoto) dice que en su comunidad hay la costum-
bre de que cuando los hijos o hijas se van a Lima, o cuando regresan, se les prepara 
la comida de pepián de cuy, soltero (con cochayuyo, habas verdes, zanahoria, ce-
bolla y queso), hauch’a de nabo o acelga según lo que haya en la época. También 
preparan torreja de nabo, de tarwi, de calabaza. Y lo acompañan con chicha de maíz 
o chicha de tumbo, que es como refresco. 

Cumpleaños u otros días especiales

Cuando era por cumpleaños, al homenajeado o la homenajeada se le daba el 
plato más grande y mejor.

Según Víctor Gallegos Almiron (Huancarpata, Sumaro) y Vidal Mejía Guevara 
(Chinchaypucyo), en los días especiales como cumpleaños u otros acontecimientos, 
el desayuno consiste en ponche de habas con huevo y cañazo. 

Para el almuerzo, Mariano Huayllas Ccarhuachín (Anansaya), Bonifacia Castro 
Cruz y Benedicta Amado Núñez (Chinchaypucyo), Santusa Huanccollucho Chile 
(Ocra), Catalina Ferro de Chávez (Paucarccoto) y Rosa Paile Estrada (Sumaro); se 
cocinaban ajiacos o uchus sean de tarwi, arvejas, calabaza, lisas u otros; o también 
quinua graneada como dijeron en Ocra; o soltero de habas como comentaron en 
Paucarccoto. Y de hawana se acompañaba con alguna carne principalmente con 
cuy, pero si es que tenían gallinita la mataban; también ponían huevo estrellado 
o torreja como comentaron en Anansaya, Chinchaypucyo, Huambomayo, Ocra y 
Sumaro; o también queso como dijeron en Paucarccoto y Ocra. Todo dependía de 
los alimentos y animales que tuviera la familia que celebraba el acontecimiento y 
de su presupuesto, en algunos casos la comida podía ser sólo un ajiaco. Y también 
casi siempre se acompaña con uchukuta o ají, en Ocra nos dijeron que era de setas 
cuando era temporada. 

Del mismo modo Alejandro Huaycochea Huamán (Chillcaccasa, Pantipata) nos 
comentó que por cumpleaños también comían cuy asado o al horno con papa san-
cochada, chuño13, mote y acompañado con su uchukuta. También el asado podía 
ser de otras carnes como cordero, alpaca, res.

También pueden preparar qowi lawa, sopa de chayro, caldos, etc.

Funerales

Felícitas Vargas Mejía (Chinchaypucyo), Plácida Laurente Chávez y Rosa Camargo 
Mejía (Huancancalla) y Gabino Zúñiga Gamarra (Paucarccoto); dicen que antes la 
13	 Sobre el proceso de transformación del chuño, ver sección 4.9.3.



209

comida phata uchu era un plato de funeral porque se servía en los entierros. En 
Huancancalla nos dicen que esta comida se debía consumir sola porque si le ponían 
el hauch’a de hat’aqo, ya era comida para chacra. 

Para Irma Ramos de Sánchez (Chinchaypucyo), la sopa de mondongo también se 
consume en entierros.

Otras comidas especiales

También se consideran comidas de fiesta la diversidad de meriendas, la sopa de 
chayro phata o sopa de maíz pelado como entrada, y como platos centrales qowi 
kanka, comidas con carnes como asado de cordero, t’impu, chiriuchu, qowi lawa, 
sopa de mondongo, caldos, etc. Como bebidas, ponche de habas sobre todo en 
épocas frías o en noches como veladas, y durante el día chicha. 

Otras comidas posteriores son el lechón, el rocoto relleno como entrada, fideos 
o arroz para acompañar meriendas, la cerveza, etc. 

6.6.2.	En festividades religiosas

Del mismo modo están las comidas o meriendas que se consumían en festivida-
des tradicionales o religiosas de las comunidades, y que se celebran como cargos. 
Aparte de brindar la comida a los asistentes también era indispensable la chicha, 
algún traguito como bajativo y tradicionalmente debía estar el pan de trigo para 
regalar.

Varias de estas festividades también tienen relación directa con la chacra como 
se muestra en el capítulo 5, “Los santos de nuestros cultivos”.

Los Carnavales14

Bertha Estrada de Paile (Sumaro), comenta que en todas las comunidades se 
come puchero o t’impu con varias carnes y tubérculos como papa, chuño15 y otros. 
Se sirve completo con un poco de caldo. 

Viernes Santo

Liberata Aranívar (Parccotica), dice que se preparan los 12 platos, los que incluyen 
qolla habas, q’apchi de habas verde, sopa de huevo, chupe de lisas con llulluch’a, 
sopa de calabaza, qolla lawa, torreja con llulluch’a. También se come choclo con 
queso. Además se preparan postres como api de trigo, api de quinua, guisado de 
manzana, guisado de duraznos. Al final se toma un matecito de muña o de algunas 
hierbas. Similar también nos comentaron en Anansaya, Ocra y Sumaro. 

14	 Sobre carnavales ver la sección 5.3.1.
15	 Sobre el proceso de transformación del chuño, ver sección 4.9.3.

Mihunanchis (nuestra comida)



210

Criándonos entre plantas y hombres

Santísima Cruz16, 2 y 3 de mayo

Ángel Huamán Concha (Ocra) contó que velaban la cruz toda la noche del 2 de 
mayo, y en la madrugada del 3 de mayo comían cuy, huatia, soltero, tortilla, huevo 
estrellado y ya en la noche del 3 comían cuy para hacer el kacharpari, que le llama-
ban tiyachiy. También podían ser variedad de ajiacos según temporada como nos 
comentó Eulogio Chile Zuñiga (Ocra). En cambio Marcelina Mejía Huamán (Chin-
chaypucyo), nos cuenta que el 3 de mayo la comida era cuy, huatia, picante de lisas, 
arvejas tostadas, tarwi, quinua, torreja de maíz, huevo estrellado y chicha de jora. 
En Anansaya nos dijeron que en la noche de la Santísima Cruz (2 de mayo), se comía 
puchero y huatia.

San Isidro Labrador17 “Chakrakuy”, 15 de mayo

En Chinchaypucyo, Bonifacia Castro Cruz contó que quien tenía el cargo de al-
tarero acostumbraba mandar preparar los ajiacos de tarwi y arvejas, qowi kanka, 
huevo estrellado, tortilla, queso, tostado de maíz y acompañaban con chicha; ac-
tualmente esto va variando según el presupuesto del cargo. También recordó anéc-
dotas que pasaban ese día con la comida: “Cuando traían el asado de cuy, debajo 
del altar tenían que cuidarse bien con palos porque los jóvenes se amontonaban 
y arranchándose el cuy en pedazos, se lo comían; esa costumbre era desde antes, 
quitoneándose hasta se peleaban, lo llevaban lejos y los que estaban sentados en la 
mesa no comían el asado de cuy, porque se lo llevaban todo”. 

En Huancancalla todas las señoras hurk’adas por el mayordomo de la fiesta de 
San Isidro, y también familiares, comadres y ahijadas del carguyoq, preparaban la 
comida que consistía en guiso de garbanzo, de olluco, de tarwi, de arvejas, tallarín, 
soltero; y se acompaña con huevo estrellado, cuy asado, gallina, cordero, queso en 
tajadas. Se toman bebidas como chicha de jora, q’ata aha, ch’uya aha y vino prepa-
rado con maíz morado y jugo de uva, que servían el día central. También se reparte 
pan de trigo mandado hacer por los del cargo.

En Paucarccoto, Catalina Ferro de Chávez nos dice que la merienda consistía en 
lisas uchu, tarwi con su llatan, soltero, ajiaco de arvejas peladas, cuy asado, torreja 
de quinua con acelga, torreja de calabaza y uchukuta de q’aq’as (tipo de pez de río). 
Y se reparte pan a todos los asistentes al momento de finalizar la representación de 
la chacra. En seguida se toma las dos variedades de chicha q’ata aha y ch’uya aha, 
que se llevaban en odre a la pampa de la plaza. Después de la comida se tomaba un 
poco de cañazo, que llevaban en chambarro. 

San Juan velakuy18, 23 de junio
En Ocra, nos comentaron que consumen q’aspa, que es asado de cordero con 

papa o moraya.  
16	 Sobre la Santísima Cruz, ver sección 5.1.1.
17	 Sobre San Isidro Labrador, ver sección 5.1.2.
18	 Sobre San Juan Velakuy, ver sección 5.1.3.



211

Virgen del Carmen19, 16 de julio

Según Irma Ramos de Sánchez (Chinchaypucyo) en esta festividad se consume 
tradicionalmente sopa de mondongo, aunque Bonifacia Castro Cruz (Chinchaypuc-
yo) nos dijo que también se podía consumir alguna sopa con carne y otra sopa con 
huevo, como la sopa de viernes. En Chinchaypucyo, Ocra, Parccotica y Paucarccoto; 
además nos indicaron que consumen una merienda en base a alimentos de tem-
porada y otros  platos especiales al amanecer, como q’aspa con papa sancochada y 
chuño20 (Ocra) o puchero (Paucarccoto). En cuanto a la bebida, en la velada pasan 
ponche y también antes se servían 2 tipos de chicha, primero la ch’uya aha y en 
seguida la q’ata aha.

Virgen Asunta21, 15 de agosto

Para Irma Ramos de Sánchez (Chinchaypucyo) en esta festividad se consume tradi-
cionalmente sopa de mondongo; aunque también se consume una merienda a base 
de alimentos de temporada o lechón. En Huancancalla dijeron que hacen puchero.

Santa Rosa22, 30 de agosto

Presentación Huamán (Ivin, Pantipata), contó que antes se servía masantin, pri-
mero alcanzaban el t’impu y luego servían el chaqe de trigo. “Le alcanzaban prime-
ro caldo, luego chaqe, eso se invitaba, si es que tenían hijos con sus hijos más, hay 
veces les alcanzaban a los niños en un platito aparte diciendo: ‘Cuando sean gran-
des estos niños, harán cargo como nosotros’ y cierto era, hasta las mujeres cuando 
entrábamos en uso de razón hacíamos nuestro cargo de estandarte y otro, estos 
dos cargos hacíamos de niños, el otro no me recuerdo”.

Señor de Exaltación23, 14 de setiembre

Enriqueta Almirón Robles (Huancarpata, Sumaro) y en Parccotica, indicaron que 
se preparaba una merienda con tarwi, lisas, arveja o picante de habas, con cuy y 
torrejas.

Todos los Santos y Día de muertos24, 1 y 2 de noviembre
“Todosantuspakqa saratan teqwakunku. Churakun haywarikuykunata t’anta-

kunamanta, tukuy rikch’aq mihunakunatan wayk’ukunku haywarinankupaq”. 

(En Todos Santos para la ofrenda van a pelar maíz, preparan ofrendas de pan, 
se preparan todo tipo de comidas para las ofrendas).

Esther Flores Huampotupa (Chinchaypucyo)

19	 Sobre Virgen del Carmen, ver sección 5.2.3.
20	 Sobre el proceso de transformación del chuño, ver sección 4.9.3.
21	 Sobre Virgen Asunta, ver sección 5.2.4.
22	 Sobre Santa Rosa, ver sección 5.2.5.
23	 Sobre Señor de Exaltación, ver sección 5.3.3.
24	 Sobre Todos Santos, ver sección 5.3.4.

Mihunanchis (nuestra comida)



212

Criándonos entre plantas y hombres

Salomé Gallegos Linares (Sumaro) nos cuenta que para el 1 de noviembre,  día 
de todos lo vivos, siguen matando el lechón o chancho, que se acompaña con pan 
y tamales; pueden preparar en grupos o familias según la costumbre. Aunque en 
varias comunidades de Chinchaypucyo ha disminuido la crianza de estos animales 
porque producen enfermedades, malogran los cultivos y las calles, por ello sólo 
pueden criar dentro de casa. Quizá por eso también en Anansaya y Ocra nos dijeron 
que también en esta fecha podían consumir asado de cordero o de cuy.

“Chay noviembre killakunapi Todosantuspi churaykun haywakuykunata tukuy 
rikch’aq mihunakunata chay wañoqpa mihunankunata chayna hunt’asqata, huk 
patarapi as allin allchasqapi llikllawan ch’in wasipi”.  

(En el mes de noviembre en Todos Santos ponemos la ofrenda de toda clase 
de comidas, todo el gusto que tenía el muerto y así todo completito, sobre una 
mesa bien arreglada con manta, en una casa silenciosa). 

Rosa Paile Estrada (Sumaro)

Y para el 2 de noviembre, en la comunidad de Ocra nos dicen que cocinan para 
las almas según la costumbre y según lo que le gustaba al muerto, como sopa y 
ajiaco de lisas, asado de cuy, ocas y papas cocinadas, entre otros; algunos también 
hacen lechón o asado de cordero. También se acostumbra mandar hacer pan de ha-
rina o trigo, t’antas (panes) con formas de wawas y de caballos. De todo lo cocinado 
ponen un poco de cada preparado en la ofrenda, desde el desayuno. 

Niño Velay25, 25 de diciembre

Alejandrina Estrada Pro y Bertha Estrada de Paile (Sumaro), nos contaron que 
en la fiesta del niño en Navidad, se preparaba una merienda con tarwi, aycha uchu, 
picante de habas, tortillas de maíz y cuy asado. Algunos también comentan que se 
comparte chocolate y bizcochos o panetón, que es una costumbre posterior.

6.6.3.	El pan de trigo

“Ñaupakqa lluymi t’antata ruwaqku chakra ruwanankupaq, chaytan rakimuq-
ku kay hornalta hina llapan runakunaman, qolqe rantitan qoqku, t’antataqa huk 
raki trigumantan ruwaqku utaq armumanta, lluymanmi rakimuqku chay kutiku-
naqa”. 

(Antes todos hacían pan para que hagan chacra, lo repartían como jornal a 
toda la gente, les daban como pago, hacían pan de una chomba de trigo según 
al tamaño de sus chacras, hacían de una cuartilla, de una chomba y armu, les 
repartían a todos en ese tiempo). 

Manuela  Tecse  Gamarra (Chinchaypucyo) 

25	 Sobre Niño Velay ver la sección 5.3.5.



213

Antes el hecho de brindar pan de trigo en una chacra o en una festividad era un 
acto de cariño y agradecimiento. En el trabajo de la chacra era indispensable repar-
tirlo al finalizar la jornada del día como parte del jornal a todos los que participaron. 
En las festividades religiosas los carguyoq debían repartirlo a todos los asistentes, 
como en el día final o kacharpari donde incluso se ensartaba junto con otros ali-
mentos en los silwis de los que habían sido cargo o habían ayudado a la realización 
de la fiesta. También lo podían entregar en otros días.

El pan de trigo se hacía en molinos de piedra, moliendo con todas sus cáscaras, 
por eso se decía que antes era más alimento, porque ahora se resta un poco el trigo 
para ponerle harina blanca y se prioriza el tema comercial más que el alimento. 
También algunos hasta ahora hacen su propio pan con su trigo y lo mandan a los 
hornos que tuvieran en su comunidad, pero antes eran muy pocos los hornos, por 
ello a veces se podía hacer pan sólo una vez al mes, porque dependía de cuándo 
podían ir al horno. Quienes tienen sus hornos, hasta el momento siguen haciendo 
pan y lo venden, pero el de harina blanca está desplazando al de trigo. 

Manuela Tecse Gamarra (Chinchaypucyo) recuerda que había un pan de forma 
redonda y el otro de forma larguita porque tenía manteca de chancho, pero “ahora 
perro y gato hacen pan tamaño de una galleta.”

“T’antaqa huk kargupiqa kananpunin, ruwakunpunin ichaqa triguq llaqtanmi 
chaymi t’antaqa ruwakun”. 

(El pan en un cargo es indispensable, siempre se hace porque también es la 
tierra del trigo, por eso se prepara el pan).

Salomé Gallegos Linares (Sumaro)

6.7.	LOS UTENSILIOS DE ANTES

“Chay qoya Fideliaq hornunqa chicharo hinan q’apamoq kaykuna kamaraq 
pichaqtinku, ña ya q’apamushaqña. Kunanqa manan chaynañachu, kunanqa pi-
chashanku api t’antakunawan, chaypascha kunanqa mana allin sumaqchachu. 
Ñaupakqa molliwanpunin pichaq kayku mana kaqtinqa kapuli k’allmakunawan 
manan iman aqna ima sach’aq k’allmanwanchu”.  

(El olor del horno de la señora Fidelia era como chicharrón, llegaba hasta aquí 
cuando estaban barriendo, ya estaba oliendo. Ahora ya no es así, como están 
limpiando con trapo mojado, tal vez por eso ya no tiene mucho sabor. Antes 
siempre teníamos que barrer con molle o si no había, con ramas de capulí, no 
se utilizaba cualquier rama). 

Manuela Tecse  Gamarra (Chinchaypucyo)

Mihunanchis (nuestra comida)



214

Criándonos entre plantas y hombres

Catalina Ferro (Paucarccoto) enseñando el 
odre. 

Plato de moraya con wayt’ampu.

Tomás Pillco Puma (Sunchumarca, Parccotica) 
exhibe los utensilios de madera que elabora.

Dos platos de merienda con tenedores de ramitas.

Dulces tradicionales, se aprecia varios apis y sankhu.



215

Las personas mayores coinciden que mucho del sabor y textura de los alimentos 
de antes era por los utensilios que usaban, que también provenían de la tierra, que le 
impregnaba sus sabores y olores a lo que consumiríamos, manteniéndolos sanos, ya 
que no había aluminio, plomo u otro tipo de óxido que hay en los utensilios de ahora.

“Chay tarwitaqa manaraq aderezopi churashaspa kutakunraqmi, ñaupakqa 
kutaq kayku maranllapin tunauwan, kunan qhepatañama molinupas rihurimun 
chayllapiñan maywirunku, kutarunku, wakinqa mana molinuyku kaqtin maran-
llapin kutakushayku”.

(El tarwi antes de ponerlo en aderezo, se muele, antes molíamos en maran 
con su tunao, ahora estos últimos años apareció el molino y ahí no más lo mue-
ven para que se muela. Los que no tenemos molino, seguimos usando el batán). 

Victoria Huayllas de Mescco (Anansaya)

Algunas personas mayores aún usan el maran, batán o mortero de piedra, para 
moler sus alimentos; aún los tienen en sus casas, dicen que con eso se mantiene 
el sabor. Cuentan que antes había pocos molinos de piedra a los que recurrían de 
vez en cuando, mayormente cuando debían moler cantidad como arrobas. Actual-
mente ya no hay molinos de piedra, pero hay molinos de metal en casa de algunas 
familias, igual son pocos, pero algunos recurren a ellos previo pago, por la facilidad 
en el proceso de moler. 

Y para cernir las harinas, Tomás Pilco Puma (Sunchumarca, Parccotica) nos cuen-
ta que usaban el harnero que hacían de cueros o de metal. 

En cuanto a las ollas, antiguamente eran de tiesto en varios tamaños. Alejandrina 
Huayllas Reynoso (Anansaya) nos dijo que cada olla tenía su propio nombre, como 
huch’uy manka (olla pequeña), hatun manka (olla grande) que servía para hacer 
chicha, también llamada k’auchi. Además también había el raki para fermentar la 
chicha y el tumin o mak’as para llevar la chicha a la chacra. Son varios los que aún 
mantienen estos recipientes de tiesto en sus casas, pero ya casi no los usan en sus 
actividades cotidianas.

Las señoras de Parccotica nos cuentan las anécdotas que pasaban llevando la 
comida a las chacras. “Cuando las señoras traen comida en caballos, el caballo se 
arisca y lo echa la comida por todo sitio y no hay la merienda para los trabajado-
res; o también pasaba que cuando las señoras cargábamos en ollas de tiesto, nos 
caíamos resbalándonos y toda la olla se nos rompía. También recordamos bastante, 
cuando antes llevábamos la chicha en tumin, nos caíamos o nos resbalábamos y lo 
rompíamos, y toda la chicha se echaba al piso”.

Santiago Chávez Suni y Catalina Ferro de Chávez (Paucarccoto), y Vicente Huan-
ccollucho Acuña (Parccotica); nos contaron que antes también podían llevar la chi-
cha en odre de cuero de ganado. El odre lo cargaban al caballo con una soga de 6 
brazadas porque pesaba mucho, al medio del odre tenía su templador para que 

Mihunanchis (nuestra comida)



216

Criándonos entre plantas y hombres

cada vez que se hinche, se pueda sacar el palito del templador y salga el gas, para 
que no se reviente. Finalmente la chicha la tomaban en wambar, que hasta ahora 
se siguen usando. Otros también dicen que tomaban en qocha. 

También para llevar licor antes había el chambarro, que es un cacho que tiene 
tapa. Inclusive la imagen de San Isidro Labrador26 hasta ahora sigue portando uno. 

“Ñaupakqa imakunapas k’akrillamantan karan, p’ukukunapas, hanq’araku-
napas, chaymanta chay wist’anakunapas karan k’ullumanta hinallataq p’uku-
kunapas”.  

(Antes los utensilios de casa eran la mayoría de tiesto, como los platos o po-
cillos, también había cucharas de madera y los platos también).

Natividad Chacón Vargas (Parccotica)

Los platos y los cubiertos eran de madera, principalmente de aliso y chachacomo, 
porque no se hongueaban con la humedad y tampoco se cuarteaban, especialmen-
te el aliso. Eran fabricados en las mismas comunidades a través de talladores arte-
sanales o los que tenían tornos, como nos comentó Zenón Mescco Huampotupa 
(Anansaya). De igual forma había platos de tiesto o barro que intercambiaban o 
compraban en otros lados. 

6.8.	ALGUNOS SABERES EN LA 
	 PREPARACIÓN DE COMIDAS

El preparar las diferentes comidas y bebidas en las comunidades obedece a toda 
una sabiduría transmitida por generaciones, preferentemente a las mujeres, que 
son las que saben mantener el espíritu de la comida, balancear cálidos y frescos, 
potenciar propiedades nutritivas, adaptarse a cocinar según los alimentos de tem-
porada, y saber qué preparar según los momentos que vivimos en cada comunidad 
y según a lo que requiera nuestro organismo. Algunas personas de las comunidades 
de Chinchaypucyo nos compartieron un poco de ese saber para preparar sus comi-
das tradicionales. 

6.8.1.	Desayunos

Harina de cebada: Alvino Inca Pérez (Pantipata) indicó que antes tostaban la ce-
bada, la molían en batán, la cernían en ichara y con la harina tomaban desayuno 
mezclada en algún mate de hierba reposada. 

Hak’u: Se tostaba el trigo, se molía en batán y se mezclaba con agua hervida, con 
alguna hierba reposada, eso se tomaba en el desayuno. 
26	 Sobre San Isidro Labrador, ver sección 5.1.2.



217

Pepas de calabaza tostadas: Evangelina Quispe Ayma (Huancancalla) tuesta las 
pepas secas de calabaza, luego las muele y de allí las pone a una olla con agua hasta 
que dé un hervor, y lo vuelve a cernir. Ella dice que parece desayuno de cacao por el 
sabor y porque tiene bastante grasa. 

Tarwi con leche: Dominga Chacón Huallpa (Ccaccapata, Anansaya) contó que el 
tarwi lo hacían en desayuno con leche. 

Tostado de achita (kiwicha) con leche: Julia Laurente Chávez (Huancancalla) y 
Sabina Troncoso Chaucca (Sumaro), contaron que antes la achita la tostaban, la 
echaban a la leche cuando ya está hirviendo y nuevamente la hacían hervir hasta 
que reviente la achita. También la podían tostar aparte, hasta que reviente, y la 
echaban a la leche.

Tostado con leche: Santiago Chavéz Suni (Paucarccoto) cuenta que otra forma 
de desayunar es tomar leche hervida fresca acompañándola con tostado de maíz. 

Otros desayunos: También toman leche de vaca hervida con salvia y con harina 
de trigo u otras harinas tostadas, café, ponche de habas, apis, mates de hierbas 
frescas como valeriana, pimpinela, tronquitos de chili chili con alguna harina como 
de trigo, sankhu, entre otros.

6.8.2.	Acompañamientos y ensaladas

Arroz de maíz tierno: Tomasa Condori Cisneros (Ivin, Pantipata) dijo que los maí-
ces tiernos también los consumían pelándolos, haciéndolos hervir y aderezándolos, 
salía como segundo de arroz. Y recalcó: “Más que todo preparamos esta comida 
para el hallmeo de maíz”.

Ensalada de calabaza: Gregorio Chacón Lloqque (Racrarumi, Chinchaypucyo) se-
ñaló que se realiza de las calabazas más tiernas, que son las que están naciendo, 
y dijo: “Eso es más agradable que el pepino”. La calabaza picada se mezcla con un 
poco de cebolla y culantro, se pone un poco de sal y se come con mote. 

Frejol o poroto tostado: En Chuypa e Ivin (Pantipata), en Huancancalla y Paucarc-
coto, hay una variedad del frejol o poroto que se tuesta en k’analla muy caliente y 
se come al igual que el maíz tostado. 

Huminta: En Ivin (Pantipata) y Sumaro dijeron que la huminta se hace sobre todo 
de maíz fresco y tierno, con huevo; aunque Tomasa Condori Cisneros (Ivin, Panti-
pata) nos dice que cuando el maíz está un poco seco se puede hacer con calaba-
za. Para la huminta primero se tiene que pelar el maíz, luego moler en batán y se 
mezcla con queso, leche y otros, según la costumbre. Luego se pone la mezcla en 
p’anqas,  que se cierran y se ponen a hervir. 

Maíz tierno en la brasa: Fortunata Chávez Ferro (Paucarccoto) cuenta que su 

Mihunanchis (nuestra comida)



218

Criándonos entre plantas y hombres

abuelita le enseñó a hacer el maíz cheqche tierno en la brasa, se asa haciendo dar 
vueltas hasta que se cocine, decía que era bueno para que haya buen choclo.

Palta sancochada: Tomasa Condori Cisneros, Lucio Ccallo Toromanya y Jesusa 
Ccallo de Maqqerhua (Ivin, Pantipata), comentaron que la palta debe estar bien 
madura para sancocharse. Se combina con cebolla, perejil, sal, a veces también le 
ponen tomate. Esto lo acompañan con papa y mote, y lo consumen sólo en la casa, 
no en la chacra. Recordaron que eso lo preparaban desde sus antepasados.

Pan de trigo: Manuela Tecse Gamarra (Chinchaypucyo) explicó que para preparar 
pan de trigo, primero molía el trigo en molino, luego hervía agua y reposaba hierba 
de hinojo para su sabor, le ponía azúcar y un poco de sal, y se mezclaba con el trigo 
molido. En seguida se frotaba bien la masa,  se ponía manteca de chancho y cuando 
tomaba punto, la masa se llenaba en la artesa (caja donde fermenta la masa) para 
que fermente hasta un nivel determinado. Ella dice que antes se hacía fermentar 
con chicha de pura jora y bien fermentada, también se hacía con levadura seca, 
pero luego apareció la levadura fresca. Cuando ya fermentaba la masa, nuevamente 
se frotaba bien y se hacían bolitas de masa que seguían fermentando, y se tendía en 
tablas; se ponía a la pala y se llevaba al horno. Antes sólo se tendía en manteles de 
tela blanca encima de frazadas o ponchos, y sobre una cama de adobes; la tablita 
sólo era para llevar el pan. 

Manuela Tecse, también habló sobre lo importante de cómo limpiar el horno que 
se usa para el pan: “También utilizan un palo con ramas para limpiar o barrer las 
cenizas del horno, antes eran ramas de molle o ch’illka, ahora lo limpian con trapos 
húmedos, antes cuando barríamos con molle el pan olía a lejos, ahora los hornos 
ya no huelen lejos”.

Quinua graneada: Luego de estar bien lavada la quinua, se tuesta de a pocos 
en la k’analla hasta quedar marrón sin reventarse, ni quemarse; y luego se pone a 
hervir en una olla con poca agua hirviendo, donde ya está el aderezo, y se le pone 
sal para evitar que reviente.

Sankhu: Se consume en todas las comunidades; sea en las merienda en la chacra 
o como fiambre cuando van a pastear el ganado, también les daban a los niños 
cuando iban a clase, porque les da fuerza y quita el sueño. Leonarda Acuña Gon-
zales (Paucarccoto) dice que es la comida en tiempo de sequía. Generalmente se 
prepara de maíz, trigo o cebada, puede ser de uno de estos tres cereales o combi-
narlos. Estos granos se deben tostar, moler y mezclarse con un poco de agua her-
vida y reposada con hinojo o manzanilla, canela, y azúcar o sal. Algunos pueden 
ponerle manteca en el agua mientras hierva, como nos comentó Felícitas Vargas 
Mejía (Chinchaypucyo), o también le ponen un poco de leche como nos indicó Nico-
lasa Tupa Salas (Paucarccoto); todo ello se mezcla hasta que espese bien y quede un 
poco seco. Según Felícitas Vargas Mejía ahora existe también el sankhu mejorado 



219

que es la combinación de varios cereales y leguminosas tostadas y molidas como el 
trigo, maíz, habas, garbanzo, arveja y cebada.

Tamal: Según Tomasa Condori Cisneros (Ivin, Pantipata), en Chinchaypucyo y en 
Paucarccoto, nos explicaron que para preparar tamales primero se pela el maíz (en 
Paucarccoto lo pelan con ceniza), en seguida se lava y se muele en molino a manilla. 
La masa se hace con el maíz molido, un poco de agua, sal o azúcar, manteca, huevo, 
palillo, y soda que ponen algunos como en Paucarccoto, todo ello se frota; luego 
se pone la mezcla en las p’anqas y en caso de ser salado se pone el relleno como 
cebolla y carne cocinada, se cierran y se ponen a hervir. 

Tostado de wayt’ampu27: Hepifania Mayhua Chacón (Ocra) dijo que la larva lla-
mada wayt’ampu se debe recoger, lavar bien, hacer secar y tostar en k’analla; luego 
lo pasan a la sartén caliente con cebo de oveja, de llama, o manteca de chancho, 
allí lo fríen con sal y ya está listo para comer. Lo sirven con chuño28 phasi, moraya, 
mote, tostado de maíz o con su ensaladita. Dicen que tiene propiedades curativas 
para el asma.

Otros acompañamientos: Pueden ser habas tostadas, maíz tostado, mote, cho-
clo hervido con queso, haba hervida fresca, phuspu, huatia de habas, añu u oca 
sancochada, qaya cocida, chuño phasi, papa al horno o hervida, kiwicha tostada, 
ensalada de achoqcha, ensalada de palta, entre otros. 

6.8.3.	Lawas o sopas

Chuño29 lawa: Emiliano Cruz Huamán (Ocra) cuenta que se muele el chuño seco 
en batán, después se remoja en agua cambiando 2 veces para que se pase el agrio 
del chuño. Luego se hace hervir con papa y tripas de oveja picadas, aderezado con 
cebolla china, asnapas picadas como khuñu muña y chikchipa. También se incluyen 
verduras como zanahoria, zapallo y haba seca.

Chuño Saqta30: Gerarda Valdez Mescco (Ocra) explica que primero se remoja el 
chuño seco y luego se golpea en la musk’a o batán hasta desmenuzarlo. Esto se 
prepara con chuño, lisas picadas en larguitos, papa y tripa picada. Cuando ya ha 
hervido se le echa hierbabuena de tallo negro, orégano y culantro. 

Lawa de trigo arwido31: Nicolasa Gonzales Gonzales (Huancancalla) indicó que 
primero hacen el arwido del trigo, con un poco de maíz, un poco de haba, un poco 
de arveja y cebada, con todo eso se hace el arwido; moliéndolos en batán o molino, 
luego se hace la lawa.

27	 Sobre el wayt’ampu, ver sección 6.5.3. 
28	 Sobre el proceso de transformación del chuño, la moraya y la qaya, ver sección 4.9.3.
29	 Sobre el proceso de transformación del chuño, ver sección 4.9.3.
30	 Saqta, se refiere a chancado o machacado.
31	 Arwido, se refiere a tener granos a medio tostar, es similar al harwi.

Mihunanchis (nuestra comida)



220

Criándonos entre plantas y hombres

Mondongo: Irma Ramos de Sánchez (Chinchaypucyo) dijo que pela el maíz blan-
co con ceniza y prepara carne de res o de ovino en trozos. Por otro lado se hace 
hervir ajo, cebolla, comino, papa pelada íntegra, chuño, también se usan hojas de 
colis (parecido a la col pero es una planta nativa), luego se echa el maíz cocinado. Se 
sirve con un trozo de carne, papas, chuños, y el mote. En Chinchaypucyo y Sumaro 
nos dicen que se consume en fiestas patronales y en entierros.

Pharqa de cebada: Gerarda Valdez Mescco (Ocra) señaló que debemos tostar un 
poquito la cebada, luego molerla y separar las cáscaras. Luego se echa la cebada y la 
zanahoria en una olla con agua, posteriormente habas y papas, para que quede tipo 
lawa. Al final se le echa hierbabuena de tallo negro, orégano, culantro y se sirve.

Qaya32 lawa: Raymunda García Huanccollucho (Ocra) explica que se hace a base 
de qaya (chuño de oca), con habas, papas, arvejas, cecina y asnapitas, también le 
ponen espinacas. 

Qowi lawa o qowi caldo: Victoria Flores Gonzales (Chinchaypucyo) explicó que 
primero pone al agua hervida papa y variedades de verduras como cebolla, haba 
verde, zanahoria, etc.; y sin nada de grasa. En otro lado al cuy lo atraviesan con un 
palito, le va dando vueltas en el fogón tratando de que chupe la sangre y se termine 
de sacar todo el pelo que le resta; una vez que esté chupada la sangre y a medio 
cocinar, se saca al cuy del fogón y se divide en 4 partes, con la cabecita serían 5, se 
lavan bien estas partes y todo se pone al caldo que está hirviendo. Finalmente se le 
pone maíz molido y asnapas. 

La misma Victoria Flores nos dijo que también se puede hacer poniendo sólo ver-
duras al inicio, y ya a cada plato servido se le echan 2 ó 3 morayas, porque la papa a 
veces puede malograr al caldo. También se puede granear quinua y se pone al plato 
como el arroz graneado. 

Sopa de calabaza: Benedicta Amado Núñez (Chinchaypucyo) y Teófila Lauren-
te Chávez (Huancancalla), preparan un aderezo con tomate, cebolla, comino, ajo, 
aceite, sal; se pone a hervir la calabaza picada, en caso haya carne se pone desde el 
inicio, después se agrega la papa, zanahoria, repollo y otras verduras.

Sopa de chayro phata33: Gregoria Ramos Mescco (Sequiopampa, Anansaya), nos 
explicó que para hacer el phata se hace hervir el trigo toda la noche, con patas de 
ganado, oveja o similar. Ya para la preparación se hace el aderezo con agua, cebolla, 
tomate, condimento, sal; después se agrega el phata, carne ya cocida, maíz pelado, 
choclo y verduras como zanahoria, zapallo y habas verdes.

Sopa de huevo: Natividad Chacón Vargas y Manuela Quispe Reinoso (Parccotica), 
dijeron que se hace el aderezo con ajos, comino, aceite y otros insumos, se le echa 
huevo y lo principal son las asnapas como paiqo o ruda. “Esas comidas también 
actualmente ya no saben preparar, se está perdiendo”.

32	 Sobre el proceso de transformación de la qaya y la moraya, ver sección 4.9.3.
33	 Phata se refiere a que se cocina hasta reventarse.



221

Sopa de maíz chimur: Dionicia Afán Gallegos (Chinchaypucyo) contó que con el 
maíz chimur molido y partido, se hace hervir en aderezo con carne, también se 
pone un poco de lisas picadas y zanahorias en larguitos, papas enteras ya cocidas. 
Se sirve con carne, papas y asnapas que se ponen encima.  

Sopa de quinua: Purificación Chacón Huallpa (Anansaya) y Felícitas Vargas Mejía 
(Chinchaypucyo), hacen hervir la quinua lavada con pellejo o manteca de chancho, 
porque así revienta la quinua. Luego se adereza con aceite, cebolla, tomate, condi-
mentos, sal, aceite; se echa agua y verduras como zanahoria, zapallo, habas verdes, 
arvejas, queso picado, lisas, la quinua ya cocida. Aunque Purificación Chacón dice 
que lo echa lavado nomás, para que con todo se cocine, también le pone carne de 
oveja y al final se echan las asnapas.

Otras lawas o sopas: También preparan sara lawa, qolla lawa (sopa de choclo o 
maíz tierno), lawa de arwido de arvejas, chaqe de cebada, chaqe de trigo, chupe de 
lisas, chaqe lawa, entre otras.

6.8.4.	Carnes o asados

Cómo matar el cuy: Para Bonifacia Castro Cruz (Chinchaypucyo), la forma de ma-
tar al cuy es primero calentar regular cantidad de agua que esté casi por hervir, 
luego se agarra al cuy del pescuezo y se dobla para atrás como quien rompe leña. Ya 
con el cuy muerto se mete al agua caliente, palmeando el sitio que está mojado y se 
comienza a pelar del pescuezo, para que se le quite bien el pelo. Cuando el cuy está 
cambiando de pelo, no se pela bien y se debe raspar con cuchillo. Ella nos dice: “Si 
el agua está muy caliente se cocina y no se puede pelar, esto es su secreto.” 

Cuy al horno: Fortunata Chávez Ferro (Paucarccoto), comentó que el cuy se con-
dimenta con ajo, comino, sal, huacatay. A veces lo hacen dormir 1 o 2 días antes de 
meterlo al horno para que salga rico; aunque a veces es un poco duro.  

Ch’ullan o t’ullan (qoweq qowinnin): Santusa Huanccollucho Chile (Ocra), nos 
dice que se hace de la panza del cuy, se rellena con papas picadas, zanahoria, sangre 
de cuy, con huevo, moraya34 y hierbabuena. 

Qowi kanka o cuy asado: Para Bertha Estrada de Paile (Sumaro) y Presentación 
Huamán (Ivin, Pantipata), el cuy se condimenta con ajos, cebolla, cominos molidos, 
huacatay y se asa en la brasa en la puerta del fogón, metiendo un palito por medio 
del cuy para poder sostenerlo al momento de asarlo. 

Otras carnes: También pepián de cuy, asado de cordero y alpaca, trucha y otros.

34	 Sobre el proceso de transformación de la moraya, ver sección 4.9.3.

Mihunanchis (nuestra comida)



222

Criándonos entre plantas y hombres

6.8.5.	Segundos

Ajiaco de habas secas: En Ocra se ponen a remojar las habas secas en agua tibia, 
luego pelan las cáscaras, en seguida se pone a hervir aderezo con papas, allí se le 
echa las habas hasta que se cocinen bien. En los condimentos se usan manteca de 
chancho y palillo para que le de color.

Ajiaco de garbanzos: Para Adriana Gamarra Gamarra (Huancancalla) e Isabel Es-
trada de Gallegos (Cconcahuaylla, Sumaro), el garbanzo se debe pelar con ceniza y 
en agua hervida, hasta que se quite la cáscara e inmediatamente se lava bien. Luego 
se pone a hervir el garbanzo con agua en una olla para que se cocine suave, con su 
aderezo como aceite, comino, ajo, cebolla, sal, orégano, huacatay y culantro; y allí 
se le ponen las papas. 

Ajiaco de quinua: Bonifacia Castro Cruz y Felícitas Vargas Mejía (Chinchaypucyo), 
Marcusa Lloqque Chacón (Anansaya), dijeron que luego de lavar la quinua, el se-
creto es que se debe hacer hervir sin sal hasta que reviente, porque con sal nunca 
revienta (igual es con otros alimentos como el trigo). Bonifacia Castro también dice 
que otro secreto es: “para que reviente rápido se pone pellejo de chancho, con eso 
se cocina como queso”. Con la quinua ya cocinada, en paralelo se debe haber hecho 
un aderezo con cebolla, tomate y condimentos que se hacen hervir con papa, aquí 
sí se pone sal, y todo ello se mezcla con la quinua para finalmente agregarle las 
asnapas. 

Arvejas Uchu: Para Adriana Gamarra Gamarra (Huancancalla) se debe pelar la ar-
veja seca con ceniza y hacer hervir; para el aderezo se prepara ajo, comino, cebolla, 
huacatay, culantro, sal y aceite. Para Nilda Chacón Surco (Sunchumarca, Parccotica), 
se deben tostar las arvejas en tostadera, luego lavarlas y hacerlas hervir junto a la 
papa helada, al final se agrega el aderezo con tomate, aceite, sal, ajo, comino, con-
dimentos y la asnapa picada. También nos dicen que cuando no se cocina bien, el 
estómago se hincha, más que todo cuando se come en la noche.

Aycha uchu o ajiaco de carne: En Sumaro nos dicen que es similar a la matasqui-
ta, se ponía a hervir la carne con bastante cantidad de papas hasta que se espese 
y en el aderezo usaban ajo y comino, también debe tener su picante. Se acompaña 
con tarwi.  

Chullcos35 uchu: Bonifacia Castro Cruz (Chinchaypucyo) pela la cáscara de los 
chullcos, luego los lava y limpia en agua directamente. Los chullcos limpios los pone 
a hervir con papa, ajos, cebolla, zanahoria picada, sal, cebo de oveja o manteca, 
cuando todo se cocina bien se estruja con cucharón, finalmente se agrega culantro 
o huacatay para que dé sabor. También se le puede poner pellejo de chancho.

Habas uchu: Para Rudecinda Quiño Huanccollucho (Racrarumi, Chinchaypucyo), 

35	 Sobre los chullcos, ver sección 6.5.2.



223

primero se pelan las habas verdes, se prepara el aderezo utilizando manteca de 
chancho, se estruja la papa harinosa y en seguida se echan las habas verdes. Se 
sirve con ají y asnapas. 

Huatia: Zenón Mescco Huampotupa (Anansaya) y Lorenza Puma Chaucca (Suma-
ro), dicen que la huatia es sobre todo en la época de cosecha o escarbe de papa en 
los meses de mayo y junio, también algunos lo hacen cuando escarban oca y añu. 
Se puede hacer con varios tubérculos y hasta habas, pero el ingrediente principal 
es variedad de papas nativas que se acompañaban con uchukuta y queso. Simeón 
Huillca Chacma (Huiscapay, Pantipata) señaló que antes en Pantipata la huatia la 
hacían sobre todo de papa paulo y oqa papa, que ya están desapareciendo. Los 
hornos que hacían para la huatia dependían del gusto de cada uno, podían ser de 
terrones como la mayoría los realizaba o piedra que eran más escasos, pero en 
cada uno tiene un sabor diferente. Luego les ponían paja o arpilleras y tapaban con 
tierra. En Ocra señalaron que también hay otro tipo de huatia, el hapu kusau (en 
tierra fundida).

Benedicto Huamán Valdez (Anansaya) contó que uno de los secretos de la hua-
tia es que nadie puede orinar cuando se está poniendo al horno caliente: “Chay 
secretuqa oqa watiata ruwashaqtiki runa hisp’apakuktin ninku paykuna purallan 
hisp’anayukun” (El secreto es cuando estás haciendo tu huatia de oca y la gente 
orina, se dice que entre ellos se orinan). 

K’usi uchu: Teófila Laurente Chávez (Huancancalla) contó que primero pica el 
k’usi (variedad de calabaza más pequeña), lo hace hervir en agua junto con las pa-
pas hasta que esté bien cocinado, después hace el aderezo con tomate, cebolla, sal 
y  condimentos. En seguida echa al aderezo, el k’usi y papas, se combinan y una vez 
todo hervido se agregan las verduras. Se sirve acompañado con arroz o picante. 

Lakawite o calabaza uchu: Benedicta Amado Núñez y Bonifacia Castro Cruz (Chin-
chaypucyo), señalaron que se deben usar las calabazas hak’u (harinosas) y que se 
cocinan rápido; porque están las qallwi que no se pueden cocinar. Ya con la calabaza 
elegida y sacada la cáscara, se pica delgadito y se lava. Para Benedicta Amado Núñez 
primero se ponen a hervir las papas, pero para Bonifacia Castro Cruz primero es la 
calabaza y luego debe escurrirlo en una coladera y recién allí se prepara el aderezo 
con ajos y comino, y se agregan las papas. 

Lisas uchu o ajiaco de lisas: Bonifacia Castro Cruz (Chinchaypucyo), Raymunda 
García Huanccollucho (Ocra), Nilda Chacón Surco (Sunchumarca, Parccotica), Ca-
talina Ferro de Chávez (Paucarccoto) y Rosa Paile Estrada (Sumaro); contaron que 
primero se pican las lisas y las lavan varias veces. Luego se hace el aderezo con 
manteca o aceite, ajo, comino, cebolla, tomate y sal; se le echa poca agua y cuando 
está hirviendo, se ponen las lisas y luego las papas hasta que se espese, finalmente 
se le pone asnapas. Se sirve con arroz y picante de habas. 

Mihunanchis (nuestra comida)



224

Criándonos entre plantas y hombres

Linli36 uchu: Zenón Mescco Huamputupa (Anansaya) cuenta que se hace un ade-
rezo con cebolla, tomate, sal, aceite, comino y agua. Cuando hierve ponen zana-
horias, papas en cuadraditos, cuando se cocinan las papas echan el linli (chuño de 
lisas) molido. Ahora pocos preparan este plato.

P’esqe de quinua: Natividad Gonzales Gamarra y María Chávez Gonzales (Huam-
bomayo), indican que primero lavan bien la quinua frotándola con las manos. Luego 
la ponen a hervir con pedazos de queso, allí también se le ponía el hat’aqo37 pero si 
no les alcanzaba el tiempo sólo se pone con papas, queso y su aderezo.

Phatachi38 de chimur: Salvador Francisco Ticona Ramos y Dionicia Afán Gallegos 
(Chinchaypucyo), comentaron que primero se muele el maíz chimur, luego se lava 
en agua varias veces para sacar las cáscaras, después se cocina con aderezo hasta 
que reviente y se granee regularmente como arroz, y ya está listo.

Phatachi uchu de trigo: Segundina Carbajal Huamán (Chillcaccasa, Pantipata) y 
Raymunda García Huanccollucho (Ocra);  hacen reventar bien el trigo, luego se pre-
para un aderezo, se le pone papas trozadas y se hace hervir con pellejo de chancho.  

Poroto uchu (Ajiaco de frejol): Irma Ramos de Sánchez (Chinchaypucyo) explicó 
que primero se lava el poroto y luego se pone a remojar en agua tibia por un tiempo 
determinado. Después se pone a hervir agua con ceniza y cuando ya esté hirviendo 
se le echa el poroto remojado para que vuelva a hervir hasta que se pele la cascara, 
apenas suceda esto se retira inmediatamente del fuego para colarse y lavarse varias 
veces, retirando las cáscaras y así evitar que la ceniza le dé mal sabor al poroto. Una 
vez hecho esto se pone en una olla un poco de agua con aderezo de cebolla, ajo, 
comino, un poco de achiote, palillo molido, y sal al gusto; en seguida se pone las 
papas picadas hasta que den un hervor, luego se echa el poroto y se hierve hasta 
que espese bien y se retira del fuego. Se sirve con alguna ensalada y después de 
consumirlo se debe tomar una copa de cañazo o vino para la digestión. 

Elena Bustos Mejía (Ivinpampa, Sumaro) dice que para preparar el frejol uchu, se 
selecciona y se limpia el frejol, luego se hace hervir hasta que esté bien cocinado 
(se debe cambiar el agua hasta tres veces para votar el ácido que es muy pesado); 
ahí se ponen papas, verduras, huacatay y culantro molido para que sea verdecito y 
nuevamente se hierve hasta que espese. Se sirve con quinua graneada y ensalada 
de hierbabuena con cebolla.

Q’apchi de setas39: Bonifacia Castro Cruz (Chinchaypucyo), cuenta que primero 
lava bien las setas, hasta que salga toda la tierra, pajas, pastos, y estén blanquitas 
como el papel; luego las pone a un aderezo con ajos, cominos y con papas ya troza-
das y hervidas.

36	 Sobre el proceso de transformación del linli, ver sección 4.9.3.
37	 Sobre el hat’aqo, ver sección 6.5.1.
38	 El término phatachi se refiere a hacer reventar.
39	 Sobre setas, ver sección 6.5.3.



225

Quinua Uchu: Dominga Chacón Huallpa (Ccaccapata, Anansaya) y Nilda Chacón 
Surco (Sunchumarca, Parccotica), lo preparan primero lavando bien la quinua, po-
niéndola a hervir sin sal y luego le agregan la papa pelada; ya cuando ambos están 
cocinados le agregan el aderezo con tomate, cebolla, condimentos, comino, aceite, 
sal, ajo y en seguida la asnapa picada. Dominga Chacón también le agregaba habas 
y queso. 

Solterito o picante de frejol: Luego de limpiar, lavar y remojar el frejol, se pone 
a hervir con pellejo de chancho hasta que estén bien cocidos, en seguida se pica el 
pellejo de chancho, se le agrega rocoto rojo picado, zanahorias cocinadas picadas 
en larguitos, cebollas picadas en larguitos y con bastante huacatay picado. Se sirve 
con papas sancochadas.

Soltero o picante de habas: Rudecinda Quiño Huanccollucho (Racrarumi, Chin-
chaypucyo), Rosa Gallegos Cruz (Sequiopampa, Anansaya), Catalina Ferro de Chávez 
(Paucarccoto)  y  Nilda Chacón Surco (Sunchumarca, Parccotica); contaron que ha-
cen hervir la zanahoria picada y habas verdes peladas. Una vez que estén cocinadas, 
se bota el agua y se agrega cebolla picada en trozos, ajo, tomate, queso, sal al gusto, 
también le pueden poner perejil o culantro picado. Dijeron que también le agregan 
cochayuyo bien lavado, se acompaña con papa sancochada y algunos con rocoto. 
También se le podía poner ch’iñis (peces desecados) o cecina, como lo comenta-
ron Zenón Mescco Huampotupa (Anansaya) y Bertha Estrada de Paile (Sumaro).  
Asimismo sólo Zenón Mescco Huampotupa nos dijo que también al picante puede 
entrar khuchiqara (cuero de chancho). En Ocra y Anansaya dicen que en épocas que 
no hay haba verde lo pueden hacer con habas secas. En Pantipata nos dijeron que 
este plato también es llamado paya soltera (vieja soltera).

Tarwi uchu: Natividad Gonzales Gamarra y Adriana Gamarra Gamarra (Huam-
bomayo), Gerarda Valdez Mescco (Ocra), Alejandro Huaycochea Huamán (Chillca-
ccasa, Pantipata), Nilda Chacón Surco (Sunchumarca, Parccotica), Catalina Ferro de 
Chávez (Paucarccoto), Rosa Paile Estrada y Bertha Estrada de Paile (Sumaro); expli-
caron que luego de haber remojado el tarwi para sacarle su amargor, proceden a 
molerlo en batán o molino, y se prepara un aderezo con cebolla, ajo, tomate, comi-
no, sal, aceite o grasa de chancho u oveja; aquí se le echa la papa pelada y cortada, 
y después el tarwi molido, cuando ya está todo cocido se le echa la asnapa. Antes 
también lo teñían con palillo. Se debe comer caliente porque cuando se enfría pue-
de hacer daño al estómago. 

Tarwi kirku: Dominga Chacón Huallpa (Ccaccapata, Anansaya) dijo que luego de 
remojar semanas el tarwi, para hacer pasar el amargo, se pone días a secarse sin 
moverlo hasta que se pase un poco, luego se extiende para que se siga secando, 
luego se lava y remoja en agua. Cuando ya está kirku se pone a hervir en adere-
zo con papas, allí también se pone huacatay, culantro u otras asnapas. Algunos lo 
acompañan con hauch’a.

Mihunanchis (nuestra comida)



226

Criándonos entre plantas y hombres

T’impu o puchero: Teófilo Umeres Paucar (Pantipata); Salomé  Gallegos Linares y 
Bertha Estrada de Paile (Sumaro); comentaron que lo preparaban todo hervido con 
yucas, papas, zanahorias, maíz pelado, chuño, carne, kulis (variedad de repollo) y 
un poco de arroz; todo ello con su aderezo. También le ponen camote, garbanzo, 
durazno, como nos comentó Teófilo Huamán Janampa (Ocra). Se sirve completo 
con caldo. Él también nos dijo que mayormente lo preparaban las viudas y viudos. 

Yuyu40 h’aucha: Bonifacia Castro Cruz (Chinchaypucyo) y Marina Gallegos Hua-
mán (Ocra) dicen que se hace de yuyu o hat’aqo (variedades de nabo silvestre), se 
hierve con ceniza o soda, para que puedan suavizarse y recién volverse comestibles, 
aunque según ellas mejor es con soda porque se mantiene verde, ya que con ceniza 
se amarillenta y huele a ceniza. Luego se lava, se cierne y se escurre formando bo-
litas; por otro lado se hace un aderezo con poca agua, aceite, ajo, tomate, comino 
y cebolla. Aparte, las papas sancochadas se pelan y se pican en cuadraditos y se 
agrega al aderezo caliente, removiéndola, y allí se echa el nabo escurrido desmenu-
zándolo. También lo pueden hacer de acelga.

Otros segundos: Ajiaco de achoqcha, q’apchi de habas, q’apchi de arvejas, qolla 
habas, añu uchu, entre otros.

6.8.6.	Torrejas

Torreja de harina de cebada: Tomás Pilco Puma (Sunchumarca, Parccotica) dice 
que para las torrejas hacen moler la cebada en molino, debe quedar muy menudo y 
sin cáscara;  antes lo molían en batán y debían cernirlo en harnero. Luego le echan 
cebollas, asnapas y lo fríen.  

Torreja de maíz: Jacinta Cruz Gallegos y Bertha Estrada de Paile (Sumaro), mue-
len el maíz en molino, antes lo hacían en batán y bien menudito. Luego le echan 
agua y hacen una masa con el maíz, aunque Bertha Estrada dice que también le 
echa un poco de harina de trigo a la masa. Se ponen todos los condimentos, entre 
ellos las hojas de cebolla picadas y se fríen en aceite caliente, manteca de chancho 
o cebo de ganado. Jacinta Cruz comentó que también le ponen papa cocida y es-
trujada. En Ocra las torrejas las hacían con harina de maíz y chuño41, también con 
cebollas y acelgas picadas.

Victoria Flores Gonzales (Chinchaypucyo) nos cuenta que antes, para la torreja de 
maíz de la merienda, se cocinaba la papa huayro, se estrujaba, la hacían dormir con 
huevos; al día siguiente le ponían otros huevos a esa misma mezcla, y le ponían a la 
masa maíz molido, cebolla, perejil; y recién se hacía la torreja. 

Para Nicolasa Tupa Salas (Paucarccoto), esta torreja necesita cebolla, sal, oré-

40	 Sobre yuyu, ver sección 6.5.1.
41	 Sobre el proceso de transformación del chuño, ver sección 4.9.3.



227

gano, hierbabuena, huacatay, harina de maíz, con habas peladas, quinua y papa 
sancochada pelada; eso se muele en un batán con huevos (si no hay, se usa lisas) y 
con soda para que se hinche y suavice, al final se fríe.

Torrejas de garbanzos: Para Isabel Estrada de Gallegos (Cconcahuaylla, Sumaro) 
al hacer las torrejas se pelan los garbanzos con ceniza, luego se lavan quitándoles 
las cáscaras y se limpia bien. En seguida se hacen hervir hasta que espesen, se es-
trujan con el cucharón hasta hacer una masa y se le agregan asnapas, huevos, pa-
pas sancochadas estrujadas, cebollas picadas; se mezcla toda la masa y finalmente 
se fríe en manteca de chancho. 

Otras torrejas: También hay torrejas de quinua, papa, chuño, nabo, tarwi, cala-
baza, llulluch’a, entre otras.  

6.8.7.	Uchukutas o ajís

Uchukuta de q’aq’as: Catalina Ferro de Chávez (Paucarccoto) explicó que el 
q’aq’as es un tipo de pez que cogen desde tiempos antiguos en el río Apurímac 
y lo hacen secar. Este pez lo asan en fuego, lo muelen con ajos, comino, culantro, 
huacatay y ají.

Uchukuta de setas: Santusa Huanccollucho Chile (Ocra) contó que usan setas 
frescas o que han secado en el sol. Cuando son secas, primero las remojan en agua 
tibia, las muelen en musk’a con alguna hierba sea huacatay, chikchipa, culantro u 
otro, allí se pone un poquito de rocoto y harina de habas tostadas.

Llatan de pepa de calabaza: Evangelina Quispe Ayma (Huancancalla) comentó 
que tuesta las pepas de calabaza, las muele y usa en llatan. 

6.8.8.	Chichas y otras bebidas 

Chapu: En casi todas las comunidades el chapu es una bebida de la siembra del 
trigo o la cebada. Se prepara con harina hecha en batán, sea de trigo o cebada tos-
tada (según el cultivo que se siembre) y mezclada algunas veces con otras harinas 
como de maíz chullpi en Paucarccoto, o de maíz y kiwicha en Huancancalla, o de 
achita (kiwicha) en Ivin. A esta preparación recién en los últimos años se le ha pues-
to azúcar, canela y anís. Durante la siembra, por cada persona, esta preparación se 
echa al wambar que ya está con chicha, y así la persona que va a tomar debe mo-
verlo con un palito para poder tomarla.

Chicha arreglada: Victoria Flores Gonzales (Chinchaypucyo) dice que esta chicha 
se prepara en cánticos y en fiestas. Se hace con harinas, con maíz negro, con bete-
rraga, con cerveza negra, con huevo batido. También le ponía un poco de cañazo, 
azúcar y eso se llama p’asñacha.

Mihunanchis (nuestra comida)



228

Criándonos entre plantas y hombres

Chicha blanca: Victoria  Flores Gonzales (Chinchaypucyo), indica que esta chicha 
“se debe hacer con paciencia para hacerlo limpio”; en su preparación usa quinua, 
maíz blanco, habas, trigo molido y achita (kiwicha); todo bien molido, se mezcla, 
se hace hervir bien y se hace dormir. En Ocra, para hacer esta chicha se muelen las 
habas, luego se hace hervir y enfriar para separar la harina.

Chicha de caña de maíz: Santiago Chávez Suni y Catalina Ferro de Chávez (Pau-
carccoto), recuerdan que se realizaba chancando las cañas de maíz y salía una bue-
na chicha.

Chicha de cebada: Santiago Chávez Suni y Catalina Ferro de Chávez (Paucarcco-
to), nos comentan que si bien se preparaba esta chicha, la dificultad era para moler 
porque el grano era más duro.

Chicha de jora de maíz: Para la elaboración de esta chicha se usa jora de maíz 
bien germinado para que salga dulce, como nos comentaron Sabino Tecse Huayllas 
(Huambomayo), Marcela Bergara Carbajal (Ocra) y Jacinta Cruz Gallegos (Sumaro); 
para ello primero muelen la jora en batán, la ciernen y la hacen fermentar un día 
para luego hervirla. Antes en Tamborada y en diversas festividades se acostumbra-
ba a servir la ch’uya aha, Bonifacia Castro Cruz (Chinchaypucyo) cuenta que esta 
chicha se podía arreglar con harina y azúcar para que tenga espuma, y  si uno quiere 
color se hierve con betarraga o molle. Con la chicha que queda, el q’ata aha, se cier-
ne en ichara y se pasa a otra chomba para que fermente, esta chicha es más fuerte 
y espesa; también se le puede poner la borra o pakapa cuando está tibia.

Chicha de jora de maíz con trigo: Según Presentación Huamán (Ivin, Pantipata) 
y Segundina Carbajal Huamán (Chillcaccasa, Pantipata), para la chicha muelen bien 
la jora y el trigo candaño en batán, se mezclan y se hacen hervir juntos. Luego de 
haber cocinado se cierne en un trapo, como nos dice Segundina Carbajal, aunque 
en otros lados lo hacen en canasta. Después se hace fermentar hasta que llegue a 
su punto “que a la gente lo hace emborrachar” como dijo Presentación Huamán. 
Se saca el ch’uya aha a otra chomba y se hace fermentar. Presentación Huamán 
también nos dice que “en otro raki se queda el q’ata aha o la chicha espesa, que si 
se fermenta también te hace emborrachar, para eso ayuda el trigo porque se hace 
con bastante trigo candaño”. 

Chicha de molle: Para Adriana Gamarra Gamarra, Josefina Mercado Amado y 
Víctor Cosme Chávez Grovas (Huancancalla), se juntan las semillas del molle, con 
la mano las frotan para descascarar, en seguida las hacen ventear y hacen remojar 
las semillas por unos días. Josefina Mercado Amado dice que en esa misma agua 
que han remojado las semillas, prepara la chicha y ya no necesita dulce; luego hace 
hervir las semillas con esa misma agua, con jora de maíz y con harina de trigo para 
hacer el llamado pakapay, para su espuma. Despues se cierne en trapos, se hace 
fermentar un día y está lista, nos dicen: “Esta chicha es demasiado fuerte, te hace 
emborrachar al toque”. Para Santiago Chávez Suni y Catalina Ferro de Chávez (Pau-
carccoto), si la chicha de molle se hace únicamente con molle sale muy fuerte. 



229

Chicha con pepas de calabaza: Jesusa Ccallo de Maqqerhua (Ivin, Pantipata) nos 
explicó que primero tuesta las pepas de calabaza, luego las muele y las pone a un 
chato. Este preparado se le pone a cada wambar de chicha, como el chapu, y se 
mueve con un palito que tiene amarradas hojas de maíz. 

Chicha de tumbo: Fortunata Chávez Ferro (Paucarccoto) nos dijo que es como 
un refresco y como en su comunidad abunda el tumbo, licuan la fruta con azúcar y 
eso toman. 

Ponche de habas: Rudecinda Quiño Huanccollucho (Racrarumi, Chinchaypucyo)  
señaló que primero se deben tostar las habas en la k’analla, luego descascararlas y 
molerlas bien, si se muele con batán debe cernirse. Luego se hace hervir agua con 
canela, clavo de olor, y se mezcla la harina de habas con azúcar para que no se haga 
grumos, se echa removiendo hasta que todo hierva nuevamente y ya está listo. 

Otras bebidas: También está el refresco de maíz morado, teqte (chicha de qui-
nua) y mates diversos.

6.8.9.	Dulces o postres

Api de lakawite o mazamorra de calabaza: Luisa Mejía Victoria (Chinchaypucyo), 
Evangelina Quispe Ayma (Huancancalla) y Presentación Huamán (Ivin, Pantipata); 
nos explican que se prepara picando la calabaza bien madura y soleada para que 
esté dulce, se sacan las pepitas y se pone a hervir con canela y clavo de olor hasta 
que se deshaga toda la calabaza. Una vez que esté bien cocinado, se tuesta el maíz 
amarillo, se muele y se pone a la mezcla al final, se remueve mientras da su último 
hervor para que se espese. El azúcar se echa según el gusto, porque generalmen-
te ya tiene su propio dulce y no necesita. También se le puede echar leche, como 
comentó Luisa Mejía Victoria, quien también nos dijo que lamentablemente este 
plato ahora se está perdiendo.   

Api (mazamorra) de leche: Manuel Jesús Gallegos Almirón (Huañeq, Sumaro) 
recuerda que es como mazamorra, a la leche le echan harina de trigo molida y se 
hierve.

Api (mazamorra) de molle: Presentación Huamán (Ivin, Pantipata) nos contó que 
se recogen las pepas del molle para hacer el api o mazamorra. Las pepas se remo-
jan, removiéndolas a cada rato, luego se cierne en la ichara o ahora en colador, 
seguidamente se frotan bien y se cierne todo en una olla. Se prepara con harina de 
maíz, como una lawita de maíz, también puede hacerse con harina de maíz arwido 
(a medio tostar) o harina de maíz crudo. No se utiliza canela ni clavo porque es muy 
cálido y el molle ya es cálido, tampoco se pone azúcar porque el molle tiene su 
dulce natural. 

Mihunanchis (nuestra comida)



230

Criándonos entre plantas y hombres

Api (mazamorra) de moraya42: En Pantipata muelen la moraya, le ponen canela, 
clavo y azúcar; y se echa la leche de vaca para hervir todo. Raymunda García Huan-
ccollucho (Ocra) indica que la harina de moraya es la que hace que espese.

Api (mazamorra) de trigo: Victoria Flores Gonzales (Chinchaypucyo) y Liberata 
Aranívar (Parccotica), lo preparan a partir del trigo pelado, lo muelen y  después se 
hace como chaqe lawa, con leche. Se puede usar agua de salvia y anís, se endulza 
con azúcar.

Api (mazamorra) maman qonqachi: En Ivin, se prepara la mazamorra de leche 
de vaca con 7 harinas como tostado de quinua, kiwicha, arvejas, habas, maíz, trigo; 
y todo esto se hierve con canela.

K’usi kusao: Manuel Jesús Gallegos Almirón (Huañec, Sumaro) cuenta que se ne-
cesita el k’usi (variedad de calabaza, más pequeña) maduro, duro y bien soleado. Se 
hace un horno grande de piedra y allí se mete el k’usi con bastante calda con leña; 
por toda la noche, 9 a 10 horas aproximadamente, para que esté bien cocinado. Se 
come en los meses de mayo y junio. 

Otros dulces o postres: También se prepara dulce de durazno, guisado o dulce de 
manzana, dulce de peras, api de maíz, api de quinua, torta de quinua, entre otros.

6.9.	TAMBIÉN SON ALIMENTO PARA LOS ANIMALES Y 
LA TIERRA

Estas plantas no sólo proporcionan alimento y salud a las personas, sino también 
a los animales. Las partes que no se comen se dan a los animales que se crían, para 
así no desperdiciarlas. Algunas se utilizan como abono y otras en los rituales, con-
virtiéndose en alimento para la Pachamama y los apus.

6.9.1.	Alimento para el ganado

Las plantas secas son denominadas rastrojo o lastrojo, esto se guarda y se utiliza 
para alimentar al ganado en la época seca, cuando no hay pasto. Se les da humede-
ciendo el rastrojo. Así se alimenta a vacas, cabras y ovejas. En Huancancalla, Pau-
carccoto y Sumaro dicen que se usa el rastrojo del maíz, en Huancancalla añaden 
los del frejol y garbanzo. En Pantipata, Parccotica y Paucarccoto mencionan al trigo 
y la cebada. Fulgencia Baca Leva (Huancarpata, Sumaro) incluye a la arveja y otros 
a las habas. 

Francisco Huamán Janampa (Llaullicancha, Huambomayo) indica que las cáscaras 

42	 Sobre el proceso de transformación de la moraya, ver sección 4.9.3.



231

sobrantes de la preparación de chaqe o morón, también sirven como afrecho para 
las vacas y toros. En Paucarccoto y Sumaro especifican que para esto se utiliza los 
trigos candaño o yana barba. 

En el caso de la papa, en Ocra nos dijeron que sus tallos sirven para la alimenta-
ción del ganado, ya sean vacas, ovejas o caballos. 

Según Luisa Mejía Victoria (Chinchaypucyo) las calabazas que sobran en el año 
sirven para alimentar a los chanchos. En Paucarccoto y Anansaya dicen que cuando 
las ocas están por malograrse,  se lo dan de comer a los chanchos y así no se desper-
dician. En Ivin (Pantipata), Lucio Ccallo Toromanya nos cuenta que cuando las paltas 
se caen de los árboles, los perros y chanchos se lo comen apenas se ha caído. Dice 
que con eso el chancho engorda rapidito. 

6.9.2.	Alimento para el cuy

“Qarantan khuchi mihun qowikunapuwan, ichaqa t’inpusqa kaqtin, mana 
chayqa qowiqa hankullata mihuktinqa manan allinchu ninkun qowiqa mihuy 
muchuytan wahan nispa chaymi ninku, muchuy simi qowi nispa”.   

(De su cáscara se alimentan cerdos y cuyes, siempre y cuando esté hervido, 
si no el cuy es mal agüero cuando come crudo, muchos dicen que el cuy llama 
la escasez de la comida).

Francisca Huillca Hancco de Cruz y Dionicio Valdez Huayaconsa (Ocra)

El testimonio anterior se refiere a la cáscara de la papa y la peculiaridad que pue-
de atraer escasez, por lo que hay que hervirla. Entre otros alimentos que se dan a 
los cuyes, Marcelino Mendoza Cabrera (Huambomayo) mencionó las vainas verdes 
de las arvejas, Santiago Chávez Suni (Paucarccoto) dijo que se les da chala del maíz y 
rastrojo de trigo, ambos remojados. Agustín Almirón Robles (Huancarpata, Sumaro) 
añadió la cáscara que sobra cuando se prepara chaqe o morón.

6.9.3.	Alimento para la tierra

En Huancancalla, Pantipata, Parccotica y Paucarccoto, mencionaron que el ras-
trojo de trigo y cebada también sirve para abonar la tierra. Y es que las partes de las 
plantas que no se usa como alimento ni como forraje, se devuelven a la tierra pues 
sirven para abonarla. Es una forma de alimentarla.

La otra forma de alimentar a la tierra, son los diversos rituales que mencionamos 
a lo largo del libro. En estos rituales se ofrece a la Pachamama, algunos alimentos 
específicos que son de su agrado. En Paucarccoto mencionan el maíz, Berta Almirón 
Sánchez (San Román, Sumaro) señala a la cebada corriente, Serapio Chávez Mendo-
za y Paulina Chávez Mercado (Huancancalla) indican al garbanzo. 

Mihunanchis (nuestra comida)



232

Criándonos entre plantas y hombres

Variedades de trigo. Anansaya. Variedades de maíz. Paucarccoto.

Variedades de habas. Sunchumarca, Parccotica.

Variedades de frejoles de tostar. Ivin, Pantipata.



233

Hunt’asqan Chinchaypukyupiqa
(La diversidad de cultivos

en Chinchaypucyo)

“Llapan hunt’asqa pisi pisi llapas”.

(Todo completo pero en pequeñas cantidades). 
Santiago Chávez Suni (Paucarccoto)

La riqueza de las comunidades de Chinchaypucyo es la diversidad, pues gracias 
a sus diversos pisos ecológicos, así como su variedad de suelos y climas, produce 
alimentos variados, algunos de éstos vienen de tiempos ancestrales, incluso nadie 
sabe de dónde llegaron, como el caso de la lúcuma: 

“Manan yachaykuñachu pis loqmata churaran chaytaqa, watanmanta hinan 
lluyta t’ikrapushan saphinmanta machuyaspa. Noqaykuq churasaykuqa manan 
wiñanchu kay askha watapiña kaq huch’uyllan kashan”. 

(De la lúcuma no sabemos quien ha plantado, el árbol se va cayendo año en 
año de ser tan viejo, desde la raíz. Lo que hemos plantado nosotros no desarro-
lla, en tantos años están de tamaños pequeños, siguen siendo plantas).

Feliciano Carbajal Ccarhuachín (Cconcahuaylla, Sumaro)

También sucede que algunas de estas variedades se están perdiendo, principal-
mente las que son nativas, porque son desplazadas por los nuevos cultivos y ya no 
son cuidadas por las personas, entonces se dice que se resienten y se van. También 
son expulsadas por los nuevos insumos químicos que llegan a la chacra y no se 
llevan bien con nuestros cultivos nativos. Pero todavía los mayores los recuerdan.

“Ñaupa papaqa karan araqmi, mana chanintan wiñaq sara chakrakunapi, 
sapa chakrata ruwaqtinku warmakuna pallaqku araqtaqa wasinkuman apaku-
nankupaq. Kunankunaqa sinchita chay foliarkunawan fumigaspan chinkachipu-
shanku kay papachakunata, ñan qollupunña”.  



234

Criándonos entre plantas y hombres

(Antes la papa más antigua era la papa araq, crecía bastante en las chacras 
donde cultivaban maíz, cuando se hacía la chacra los niños recogían araq para 
llevarse a sus casas. Hoy en día por fumigar tanto con foliar, se está perdiendo 
estas papitas, prácticamente ya se perdió). 

Zenón Mescco Huampotupa (Anansaya)

También están los alimentos que fueron traídos por los españoles durante la con-
quista y ya son parte de su diversidad e incluso algunos mayores los consideran 
nativos, como las arvejas, habas, trigo, cebada, etc. Otras variedades de alimentos 
han sido traídos recientemente de otras zonas fronterizas al distrito, por institucio-
nes agrarias, industrias o los mismos comuneros. Y por supuesto han ido surgiendo 
otras variedades que se han adaptado al terreno o se han polinizado con otras. 

En este capítulo sólo queremos mostrar la diversidad de alimentos que tienen 
por comunidad y algunas de sus variedades, sin desarrollarlas, porque esto ya sería 
competencia de un estudio más riguroso y científico. Sólo apelamos a la memoria 
de los mayores sobre qué es lo que tienen y qué han perdido, como han sido todos 
los capítulos anteriores. Empezaremos por los alimentos que más cultivan en cada 
comunidad, para luego describir todas las variedades que las personas mayores del 
distrito recuerdan que han existido o hay hasta el momento. 

7.1.	LOS ALIMENTOS QUE MÁS ABUNDAN POR 
COMUNIDAD

Casi todas las comunidades cuentan con varios pisos ecológicos en sus diferentes 
anexos y sectores, pero existen comunidades como Pantipata y Sumaro que por 
su extensión, por su ubicación geográfica y porque trabajan todos sus pisos altitu-
dinales, tienen desde zonas altas donde cultivan papa nativa, hasta pisos bajos y 
más cálidos donde salen frutales como palta. Mencionamos los cultivos que predo-
minan en cada comunidad, no queremos decir que sean todos los existentes, son 
solamente los que existen en más abundancia.

Anansaya: papa, lisa, añu, oca, haba, cebada, trigo, quinua, tarwi, arveja.

Chinchaypucyo: papa, trigo, haba, maíz, cebada, quinua, kiwicha, tarwi, arve-
ja, zapallo, variedades de calabazas, frejol, frutas de estación como tuna, durazno, 
manzana, capulí, pera, paltas menudas, níspero, membrillo.

Huambomayo: papa, añu, oca, lisa, cebada, trigo, haba, tarwi, quinua, kiwicha, 
maíz, frejol, arveja, variedades de calabazas, zapallo, frutas de estación como tuna, 
manzana, capulí, pera, membrillo, tumbo, níspero silvestres y otras. 

Huancancalla: papa, oca, lisa, cebada, quinua, tarwi, trigo, maíz, kiwicha, haba, 



235

arveja, frejol, variedades de calabazas, zapallo, lenteja, palta, frutas de estación 
como tuna, pacae, durazno, capulí, higo, manzana, peras, entre otras. Antes crecía 
garbanzo.

Ocra: papa, oca, lisa, añu, haba, cebada, tarwi, quinua (muy poco), trigo. 

Pantipata: Esta comunidad tiene tres tipos de clima, playa, valle y altura; por eso 
la diversidad de alimentos que cultivan como papa, lisa, añu, oca, cebada, quinua, 
haba, trigo, tarwi, maíz, arveja, frejol, kiwicha, lenteja, variedades de calabazas, 
zapallo, zapote, chirimoya, pacae, palta, café, lúcuma, manzana, aguaymanto, du-
razno, tumbo, tuna, capulí, aguaymanto y otras frutas de estación.

Parccotica: papa, añu, lisas, oca, habas, quinua, cebada, tarwi, trigo, maíz (poco), 
arveja, calabaza, frutas de estación como tumbo, tin tin, entre otros.

Paucarccoto: papa, lisa, añu, oca, cebada, maíz, trigo, haba, tarwi, quinua, arveja, 
garbanzo, kiwicha, frejol, lenteja, variedades de calabazas, zapallo, frutas de esta-
ción como capulí, tuna, tumbo, tin tin, níspero, entre otros.

Sumaro: Sobre todo trigo y maíz, desde tiempos antiguos. Y en los diferentes 
pisos que hay en sus anexos: papa, añu, oca, lisa, tarwi, haba, cebada, quinua, kiwi-
cha, arveja, frejol, lenteja, variedades de calabazas, zapallo, frutas de estación como 
tuna, pacae (no hay constante, un año sí otro no), lúcuma, durazno, chirimoya, pal-
ta, manzana, entre otros. Antes crecía garbanzo.

7.2.	LAS VARIEDADES DE ALIMENTOS

“Saborchanmi aswan sumakqa, chay yuraq Urubamba sarwan rinch’ana-
chisqaqa chayqa q’ayman manan gustuchan kanku chay chiwanway q’ellu sara-
puwan sumaqmi gustuyoq”. 

(Su saborcito es más rico, a comparación de ese maíz blanco urubambino que 
es desabrido, no tiene gusto. Lo que tiene el chiwanuay y el amarillo es que hay 
gustito, rico es).

Gregorio Chacón Lloqque (Racrarumi, Chinchaypucyo)

“Qachun waqachi (la que hace llorar a la nuera), hay diversas variedades 
como del color rojo y azul, éstas tienen bastantes ojos como su nombre indica. 
Esto le daban las suegras a las nueras como una prueba para ver si sabían pelar 
papa o no, así saber si eran buenas mujeres”. 

Ciprián Mendoza Tecse (Anansaya)

Son muchísimas las variedades de cada cultivo en las diferentes comunidades, 
cada una con sus propias historias, sus propios sabores, sus propias preparaciones, 

La diversidad de cultivos en Chinchaypucyo



236

Criándonos entre plantas y hombres

sus otros usos como en la medicina o quizá también nos ayudan en la crianza de 
nuestros animales, entre otros. Inclusive algunas variedades pueden llamarse de 
diferentes maneras en dos o más comunidades del mismo distrito, porque llegaron 
de diferentes maneras y en distintas épocas a cada familia que las acogió.  

“Hay ocas grandes, hay formas como mano, eso se llama tanqechas (como 
forma de mano encogida), eso se quitonean los niños por la forma”.  

Raymunda García Huanccollucho (Ocra)

Así, de las variedades que existen en el distrito, algunas se van perdiendo, otras 
van llegando. Pero en sí, siguen cambiando y adaptándose en el contexto actual 
donde por el cambio climático, los insumos químicos en la chacra y las nuevas ten-
dencias de la globalización, algunas variedades o cultivos nativos se están desapa-
reciendo. En Ocra recuerdan que antes la quinua producía mucho y ahora siembran 
muy poco porque no produce como antes, y el garbanzo casi ha desaparecido de 
Huancancalla. 

Presentamos algunos datos generales sobre el tiempo y cantidad de producción 
de los cultivos, y nombramos las variedades por cada cultivo según lo que recuer-
dan las personas mayores. Algunas de estas variedades se indican con algunas ca-
racterísticas puntuales que nos dieron sobre su origen, su situación actual, su tiem-
po de crecimiento y su preparación.

ACHIRA 

Se trabaja como la papa, madura en casi un año, de agosto a los meses de junio 
y julio. Crece en la misma población de Ivin (Pantipata).

No nos hablaron de variedades.

AÑU O MASHUA

En Anansaya, Ocra, Parccotica y Sumaro también le dicen inacio. Su tiempo de 
crecimiento depende del piso altitudinal, por ejemplo en Llaullicancha (Huambo-
mayo) demora de 6 a 7 meses, y en algunas zonas de Sumaro puede crecer hasta en 
10 meses. En buena producción una mata puede producir entre 60 a 70 tubérculos, 
pero en zonas con menor rendimiento puede dar entre 20 a 30.  Sus variedades son:

•	 Alqa: Pantipata
•	 Ambrosio: Pantipata. 
•	 Frutilla: Paucarccoto.  
•	 K’usi: Ocra
•	 Lima: Anansaya, Ocra, Parccotica, Pantipata (nativo) y Sumaro. En Ocra dijeron 

que se come en sopa, huatia, hervido y  para mermelada.
•	 Plátano: Anansaya, Ocra y Pantipata. 



237

•	 Q’ello: Anansaya, Huambomayo, Ocra, Parccotica, Pantipata y Sumaro. 
•	 Ruyaq: Anansaya, Ocra, Parccotica, Pantipata y Sumaro.
•	 Sambo: Anansaya, Ocra y Pantipata (nativo).
•	 Saqra: Anansaya, Ocra, Parccotica (nativo y está extinguiéndose) y Paucarccoto.
•	 Velasco: Paucarccoto. Lo comen en sopa, huatia y sancochado.
•	 Yuraq: Anansaya, Ocra (se está perdiendo), Parccotica, Paucarccoto, Pantipata y 

Sumaro (se está perdiendo). 
•	 Zapallo: Ocra y Paucarccoto, se consume sancochado o en ajiacos.

ARVEJA

Demora de 6 a 8 meses. 
•	 Blanco: Huancancalla (nativo y precoz). 
•	 Chicharrones: Anansaya (ya no cultivan) y Pantipata (precoz). 
•	 Qompis: Anansaya, Huambomayo, Huancancalla, Pantipata, Parccotica (nativo) y 

Sumaro (nativo). 
•	 Verde: Huambomayo y Parccotica (nativo). 

CALABAZA

En Huancancalla le dicen qoto. En Huañec (Sumaro) una mata llega a producir de 
10 a más frutos. Manuel Jesús Gallegos Almirón dice que una mata de k’usi puede 
dar hasta 20 frutos pero pequeños. 
•	 Blanco o Yuraq: Es antigua, hay en Chinchaypucyo, Sumaro, Huancancalla y Pan-

tipata (también le dicen misti).
•	 Blanco con rayas verdes: Es antigua, hay en Chinchaypucyo y Pantipata (también 

le dicen yuraq muru).
•	 K’usi: Chinchaypucyo, Huambomayo, Huancancalla, Pantipata, Paucarccoto y Su-

maro.
•	 Limonada: Es antigua, hay en Chinchaypucyo y Huancancalla. 
•	 Muro: Sumaro. 
•	 Naranjo: Sumaro. 
•	 Q’omer o verde: Una de las más antiguas, hay en Chinchaypucyo, Huanccancalla 

y Pantipata.
•	 Suyucha: Una de las más antiguas, hay en Chinchaypucyo.
•	 Tintimuro: Huancancalla. 
•	 Verde con Blanco: Es antigua, hay en Chinchaypucyo. 

CEBADA

En Huambomayo, Pantipata, Parccotica, Paucarccoto y Sumaro; dicen que crece 

La diversidad de cultivos en Chinchaypucyo



238

Criándonos entre plantas y hombres

de 6 a 7 meses, según el clima. Puede producir desde 30 a 80 granos por planta, 
dependiendo que tenga condiciones adecuadas. 
•	 Alemana: Pantipata y Sumaro (ya se dejó de trabajar).
•	 Conder: Pantipata y Sumaro (nativo).  
•	 Corriente o criollo: Anansaya, Ocra, Pantipata (le dicen chupa sapa), Parccotica 

y Sumaro (nativo).
•	 Crillon: Existe en todas las comunidades que tienen climas templados. Algunos 

le dicen t’iski.
•	 Kulli o morada: Es nativa en Parccotica y Sumaro. También hay en Ocra, Pantipa-

ta. Dicen que demora en madurar y lo siembran asociado con cebada corriente. 
•	 Challwaq waqtan: Es parecido al costillar del pescado, por ello su nombre. Es 

precoz y más trabajoso para trillar, por eso quizá ya no cultivan en Anansaya, 
Huambomayo, Paucarccoto y Pantipata (dicen que no rinde). En Parccotica le di-
cen cervecería. En Sumaro es nativo y aún se sigue sembrando.

•	 Qara: Huancancalla y Ocra (hay en poca cantidad). 
•	 Q’arapoto: Pantipata (ya desapareció).
•	 Soqta huacho: Pantipata. 
•	 Wentir: Huancancalla y Paucarccoto (dicen que produce más que otros y fue traí-

do por la cervecería). 

FREJOL O POROTO

“El frejol de granos pequeños produce mucho más que de los granos grandes 
pero el que produce granos grandes sólo produce enredándose al maíz. El frejol 
canario poco se enreda al maíz y produce más cantidad que el sol de oro”.

Santiago Chávez Suni (Paucarccoto)

Juvenal Huillca Huaman (Samancca, Pantipata), nos indicó que crece en 6 meses 
y produce hasta 400 o 500 gramos por planta. 
•	 Amarillo: Huambomayo (nativo),  Huancancalla (nativo), Paucarccoto y Sumaro.
•	 Blanco: Es antiguo y produce cantidad, hasta en partes altas. Está en extinción.
•	 Cabra ñawi: Es antiguo. Huambomayo, Pantipata y Paucarccoto (ya no existe).
•	 Callejón: Es antiguo, antes había en Huambomayo. También había la variedad 

yana callejón.
•	 Canario: Huambomayo, Pantipata (le dicen yuraq limeñas) y Paucarccoto. 
•	 Cheqche: Es antiguo, se usa para tostar. Huambomayo (ya no existe), Pantipata 

(cultivan poco) y Paucarccoto.
•	 Huevo de paloma: Es antiguo. Está en extinción. 
•	 Negro: Sumaro.



239

•	 Panamito: Huambomayo, Huancancalla, Paucarccoto y Sumaro. Es precoz.
•	 Sangre de toro o rojo: Chinchaypucyo, Huancancalla (nativo), Sumaro, Pantipata 

y Paucarccoto. 
•	 San Jacinto: Huancancalla (nativo). Es precoz.
•	 Sol de oro: Es nativo, hay en Huancancalla, Paucarccoto y Pantipata. 
•	 Q’ello limeñas: Pantipata.
•	 Yanaruma: Huancancalla.

FRUTAS

“Qallay mihuyqa lloqsin noviembre killapaqmi duraznukuna, sumaq blan-
killuskuna, ancha sumaq duraznukunan lloqsimuq, kuskan taqataqmi lloqsin 
mayu killapaq. Iskay kutitan lloqsin qarpayniyoqpiqa”.  

(El primer fruto es para el mes de noviembre, salen los duraznos, qué ricos 
blanquillos, qué ricos duraznos salían, y otra mitad es para el mes de mayo. Dos 
veces salían con riego). 

Manuel Jesús Gallegos Almirón (Huañec, Sumaro)

En cuanto a frutas son más de estación y son perennes como árboles de duraznos 
(amarillos y blanquillos), árboles de capulí, árboles de manzanas. También tin tin, 
tumbo, tuna (amarilla, blanca y roja), níspero, aguaymanto, sach’atomate. Y en las 
zonas más cálidas palta, chirimoya, lúcuma, pacae, higos, etc.

HABA

En Huambomayo, Huancancalla, Pantipata, Parccotica y Sumaro; dijeron que cre-
ce entre 6 y 8 meses. Produce de 20 a 50 vainas por mata. En Anansaya dicen que 
en tierra más fértil puede dar hasta 80 unidades por mata, en San Román (Sumaro) 
dicen que normalmente da de 60 a 70. 
•	 Amarillo gigante: Anansaya
•	 Antamama o verde chacha: Anansaya y Ocra. Dicen que no rinde.
•	 Anteñita: Parccotica. Demora en madurar.
•	 Azul: Es nativo en Anansaya, Pantipata y Parccotica. También hay en Huancanca-

lla, Ocra y Sumaro.
•	 Ch’eqche: Es nativo, hay en Anansaya, Pantipata y Parccotica. 
•	 Chiulli: Parccotica.
•	 Chiwanuay: Chinchaypucyo.
•	 Estaquilla: Anansaya, Ocra y Paucarccoto (ya no siembran).
•	 Iñico: Anansaya.
•	 Kulli o qollis: Anansaya (nativo), Chinchaypucyo, Huancancalla, Ocra, Pantipata 

La diversidad de cultivos en Chinchaypucyo



240

Criándonos entre plantas y hombres

(nativo), Parccotica, Paucarccoto y Sumaro. Es precoz, produce bien y es sensible 
a la rancha.

•	 Morado kulli: Es nativo, hay en Anansaya y Parccotica.
•	 Munay angélica: Es reciente, hay en Anansaya, Parccotica, Paucarccoto, Sumaro. 

Dicen que produce bien. 
•	 Negro: Pantipata.
•	 Oqe o gris: Pantipata.
•	 Paqay: Paucarccoto
•	 Peruanita: Ocra.
•	 Puka o rojo: Huancancalla, Pantipata y Parccotica
•	 Puka sillwi: Parccotica
•	 Q’asa: Es nativa, hay en Anansaya, Chinchaypucyo, Pantipata, Parccotica y Sumaro.
•	 Q’asa yuraq: Es nativa, hay en Chinchaypucyo y Parccotica.
•	 Q’ello o amarilla: Anansaya (nativo), Huancancalla, Ocra, Pantipata (nativo), 

Parccotica (precoz), Paucarccoto (ya casi no se cultiva) y Sumaro. Dicen que pro-
duce bien, en Sumaro y Anansaya también le dicen q’ello paqa.

•	 Q’ello qelqa o q’ello qelqado: Huancancalla, Pantipata (nativo), Parccotica (nati-
vo) y Sumaro.

•	 Qelqado o qelqaro: Es resistente, precoz y produce bien. Hay en Anansaya, Ocra, 
Pantipata, Parccotica y Sumaro. También es conocido como ch’onchol o q’epicha.  
En Parccotica le dicen moyoqen a la variedad oqe qelqado.

•	 Qomer sillwi: Es nativo, hay en Pantipata, Parccotica y Sumaro. 
•	 Qomer o verdes: Es nativo, en Anansaya, Huambomayo, Pantipata, Parccotica. 

También hay en Chinchaypucyo, Huancancalla, Ocra, y Sumaro. 
•	 Qompis: Anansaya.
•	 Rosado: Paucarccoto.
•	 Sillwi: Anansaya, Huancancalla y Pantipata.
•	 T’ika: Anansaya.
•	 Verde Anta: Anansaya, Chinchaypucyo, Huancancalla, Parccotica y Paucarccoto.
•	 Wanqoyro: Antes había en Parccotica. 
•	 Yuraq mestiza o yuraq o blanca: Anansaya (nativo), Huambomayo (nativo), 

Huancancalla, Pantipata, Parccotica y Sumaro (le dicen yuraq paqa). Es precoz.
•	 Yuraq Paraqay: Está desapareciendo en Parccotica.
•	 Yuraq sillwi: Pantipata (nativo), Parccotica (nativo) y Sumaro (hay poco).

KIWICHA O ACHITA

En Chinchaypucyo este cereal es más conocido como achita. Da en 6 a 7 meses, 



241

según el clima. En Paucarccoto comentaron que cuando sembraban, al siguiente 
año crecía normal, como mala hierba. 

En cuanto a sus variedades, las personas mayores nos dijeron que había 2 varie-
dades nativas, no recordaban nombres pero hay básicamente en Chinchaypucyo, 
Huambomayo, Huancancalla, Pantipata, Paucarccoto y Sumaro.

LENTEJA

Crece de 7 meses a más. En Huancancalla y Paucarccoto ya no cultivan pero crece 
como maleza en cualquier parte, hasta donde hay kikuyos. 
•	 Yanaromano: Pantipata. 
•	 Corriente: Huancancalla, Pantipata (nativa) y Paucarccoto.

LISA U OLLUCO

En Huambomayo crece de 6 a 7 meses, pero en zonas más frías puede llegar a 
crecer en 8 meses o más. Produce de 50 a 80 tubérculos por mata, pero en tierras 
pobres da poco más de 20.  
•	 Muro: Ocra.
•	 Papa lisa: Es nativo en Huambomayo, Pantipata y Parcotica. También hay en 

Ocra, Paucarccoto y Sumaro.
•	 Puka: Anansaya, Ocra, Pantipata (nativo), Parccotica (nativo) y Sumaro.
•	 Q’ello o amarilla: Es nativo y hay en Huambomayo, Ocra, Pantipata, Parccotica. 

En Anansaya desapareció.
•	 Ch’eqche: Anansaya, Ocra (nativo), Pantipata (nativo), Parccotica (nativo) y Pau-

carccoto.
•	 Rosado: Anansaya y Paucarccoto, dicen que se utilizan en sopas y segundos.
•	 Suyt’u: Anansaya.
•	 Yuraq o blanca: Es nativo y hay en Anansaya, Huambomayo, Ocra, Pantipata, 

Parccotica, Paucarccoto y Sumaro (es precoz).

MAÍZ

En Huancancalla y Paucarccoto crece en 7 u 8 meses, en la parte baja de 6 a 7 
meses, los maíces precoces lo hacen en 6 meses. 
•	 Amarillo oro: Huambomayo (nativo), Huancancalla (nativo) y Paucarccoto. De 

larga duración. 
•	 Carmesí: Chinchaypucyo (nativo). De larga duración.
•	 Ch’eqche: Es nativo en Pantipata, Parccotica y Paucarccoto. También hay en Chin-

chaypucyo, Huancancalla, y Sumaro. Es precoz y de tostar.
•	 Ch’uspi: Huancancalla, Huambomayo, Pantipata. En Huambomayo algunos dicen 

que es el ch’eqche.

La diversidad de cultivos en Chinchaypucyo



242

Criándonos entre plantas y hombres

•	 Challhuanca: Huambomayo, Huancancalla (nativo) y Paucarccoto.
•	 Chimur: Chinchaypucyo (nativo, se cultiva poco porque no hay semillas) y Panti-

pata. Es precoz y está en extinción.
•	 Chiwanuay: Es nativo, hay en Chinchaypucyo, Huancancalla, Sumaro. De larga 

duración.
•	 Ch’ullpi: Es nativo, en Chinchaypucyo, Huambomayo, Huancancalla. También hay 

en Pantipata, Paucarccoto y Sumaro. De larga duración y de tostar.
•	 Confites: Huancancalla. 
•	 Coposo: Chinchaypucyo (traído en los años 60, pero ya se dejó de cultivar).
•	 Estaquilla: Chinchaypucyo (traído recientemente). Es precoz y para tostar.
•	 Hayaparu: Sólo la mencionaron en Ivin (Pantipata), lo usaban para chicha.
•	 Kulli sara o morado: Chinchaypucyo (también llamado yana sara), Huancancalla, 

Paucarccoto. Es poco precoz.  Se utiliza para chicha morada y para teñir la chicha, 
tiene 2 variedades, el de nariz blanca que tiene bastante tinte y el de nariz roja 
que no tiene tanto tinte. 

•	 Oqe Sara: Chinchaypucyo, Huambomayo, Huancancalla, Pantipata, Paucarccoto 
y Sumaro. Es precoz.

•	 Pampasara u oro: Chinchaypucyo. Es reciente y precoz.
•	 Paraqay o blanco: Es nativo en Chinchaypucyo, Huambomayo, Huancancalla, 

Pantipata y Sumaro. Tambien hay en Parccotica y Paucarccoto. Es de largo creci-
miento. Se usa para mote o para sara pela. En Huancancalla los menudos se usan 
en tostado. 

•	 Pesqoruntu: Chinchaypucyo y Paucarccoto. Es de tostar.
•	 Phusoqo: Es nativo en Chinchaypucyo, Huambomayo, Paucarccoto y Sumaro. 

También hay en Huancancalla y Pantipata. Es poco precoz y de tostar.
•	 Pillpicha: Huancancalla.
•	 Porcor: Huancancalla. Es de tostar.
•	 Puka: Sumaro. 
•	 Puka Uwina: Chinchaypucyo (nativo).
•	 Q’osñicha o wayra sara: Paucarccoto. Conocido porque cura el mal del viento.
•	 Saqsa: Chinchaypucyo (nativo), Huancancalla y Sumaro.
•	 Saqsa uwina: Chinchaypucyo (nativo).
•	 T’ika paraqay: Chinchaypucyo (antiguo) y Huancancalla. De larga duración.
•	 Uchukullo: Chinchaypucyo.  Es precoz. Traído de Cachimayo.
•	 Uwina: Es nativo. Chinchaypucyo, Huancancalla, Pantipata, Paucarccoto y Suma-

ro. También conocido como q’ello sara o amarillo. Es precoz y usado sobre todo 
para mote porque tiene granos grandes, también es usado en chicha.  



243

•	 Uwina chiwanuay: Chinchaypucyo (nativo) y Huancancalla (nativo). Es poco pre-
coz y de largo crecimiento.

•	 Vino sara chillpi: Paucarccoto
•	 Wakamolle: Chinchaypucyo (está desapareciendo).
•	 Wast’aq: Chinchaypucyo (se cultiva poco). Es poco precoz y de tostar.
•	 Wayra sara: Chinchaypucyo (nativo) y Huambomayo. Es poco precoz.
•	 Yaspay: Pantipata

OCA 

También le dicen apiña. En Anansaya, Ocra, Pantipata y Parccotica crece de 7 a 8 
meses. En Huambomayo es de 6 a 7 meses y en Sumaro de 9 a 10 meses. Según el te-
rreno la producción varía de 10 a 25 tubérculos, o hasta 20 a 35 en tierras especiales. 
•	 Asnoq ch’utun o zapallo: Ocra.
•	 Calos: Parccotica (nativa).
•	 Higos: Es nativa en Ocra, Pantipata y Parccotica. También hay en Paucarccoto. 
•	 Inka zapallo: Paucarccoto.
•	 Intiq kiron: Es nativa, hay en Parccotica y Sumaro. 
•	 Masuca: Pantipata (nativa).
•	 Puka: Paucarccoto y Pantipata.
•	 Pawqar: Ocra (nativa), Pantipata y Parccotica (nativa).
•	 P’osqo: Anansaya (nativa), Huambomayo (nativa), Ocra (ya no hay), Pantipata (ya 

no hay) y Parccotica. Es la oca agria, que se usa en qaya1.
•	 Q’ello o amarillo: Es nativa, hay en Pantipata, Parccotica y Sumaro.
•	 Q’ello zapallo: Es nativa, hay en Huambomayo, Pantipata, Parccotica y Sumaro. 

En Ocra ya se perdió. 
•	 Sauceda: Es nativa, hay en Pantipata y Parccotica.
•	 Yana o sambo: Es nativa, hay en Huambomayo, Ocra, Pantipata, Parccotica y Su-

maro.

PALTA
“Chay sach’ankunaqa kausan iskaychunka, kinsachunka, watatan, chay injer-

to paltakunaqa pisqa soqta watallan allin, chaymantaqa ñut’uyarapunmi”. 

(La planta dura 20 a 30 años, esas paltas injertos dicen que no tienen tanto 
tiempo, 5 a 6 años, de ahí dicen que ya se varía y se vuelven chiquitos).

Lucio Ccallo Toromanya (Ivin, Pantipata)

Sus variedades:

1	 Sobre el proceso de deshidratación de la qaya ver sección 4.9.3.

La diversidad de cultivos en Chinchaypucyo



244

Criándonos entre plantas y hombres

•	 Chanchamayo: Pantipata.
•	 Chileno: Pantipata.
•	 Corriente: Pantipata (es la más antigua) y Sumaro.
•	 Colombiano: Pantipata.
•	 Familiar: Pantipata.
•	 Madera: Pantipata.

Otras variedades como hass, fuerte, turu runtu, navidad y otras nativas. También 
hay en Huancancalla y Sumaro.

PAPA

“Noqan kay kunan papata churarani mana taqyallayukta mana imallayukta 
aswanpas uywa taqyallayukta ichaqa chikachankunallan lloqsimun, mana hatu-
chachaqchu. Chay abono quimicowan churaqtikiqa ay hatunkunan chay papaqa, 
ichaqa chay papaqa unun kaman, manan hak’uchu. Nitaqmi oskhay chiaqchu 
wayk’uktiki, chay papataqa huk, iskay orapas t’impuchillawaqmi, ichaqa chay ay-
llu papachataqa manan kuskan orapaschu”. 

(Yo he probado esta papa mejorada sin nada, sin abono, sin nada, sólo abono 
de corral, pero sale asicito nomás, ya no así grande. Porque cuando ponen ese 
abono químico, guano lo que dicen, pucha mejor es esa papa, pero esa papa es 
aguanoso, no es harinoso. Rapidito no cocina esa papa, aunque sea una o dos 
horas puedes hacer hervir, pero papa nativa, no… ni siquiera media hora). 

Zenón Mescco Huampotupa (Anansaya)

Generalmente, si son nativas se están cosechando entre mayo y junio. Demoran 
en madurar aproximadamente 6 meses, pero puede ser más o menos tiempo de-
pendiendo del piso altitudinal, la calidad del suelo, del clima y de la misma variedad 
de papa. Producen como 10 papas por mata, pero en tierras altas y fértiles pueden 
producir de 30 a más papas. 

Papas nativas
•	 Amachi: Anansaya
•	 Araq (variedades: azul araq, halq’a araq, puka araq o puka qhacha, yana araq, 

p’ati araq, condorillo, yuraq araq): Anansaya (existen desde el tiempo de los in-
cas), Chinchaypucyo, Huancancalla (nunca se cambia la semilla), Pantipata y Su-
maro (están desapareciendo).     

•	 Asaqaña: Huambomayo
•	 Berrio: Anansaya.  
•	 Boli (puka boli): Anansaya (muy poco), Ocra y Paucarccoto (casi no existe).
•	 Casablanca y variedades: Anansaya, Huancancalla y Paucarccoto (ya casi no exis-

te).



245

•	 Cheqchina, yuraq choqlluscha o yuraq cheqchina: Anansaya (trabajan muy poco 
y es precoz), Huambomayo (ya casi no hay), Huancancalla, Ocra, Pantipata (es 
antigua), Parccotica (desapareció) y Sumaro. 

•	 Choqllos (yuraq choqllos): Anansaya, cultivan muy poco y también le dicen wa-
qachi.

•	 Espinkuy: Anansaya, trabajan muy poco. 
•	 Halq’a condoritay: Chinchaypucyo y Ocra.
•	 Huayro: Anansaya, Chinchaypucyo, Huancancalla, Ocra, Pantipata, Parccotica y 

Sumaro.
•	 Imilla: Anansaya, Chinchaypucyo, Ocra y Parccotica (está desapareciendo).
•	 Khallwas o qarwas: Sumaro. En Anansaya y Ocra hay poco.
•	 Khuchi aka: Anansaya, Huambomayo, Ocra y Sumaro. En Pantipata, Parccotica y 

Paucarccoto, ya casi no existe.
•	 Kuyban (variedades: yana kuyban, oqe kuyban): Anansaya, Ocra (precoces), 

Pantipata, Parccotica (cultivan muy poco) y Sumaro. 
•	 Leqecho: Anansaya.
•	 Lompo y variedad azul lompo: Chinchaypucyo (en extinción) y Ocra.
•	 Lorama: Anansaya y Ocra (todavía trabajan).
•	 Mantaro: Anansaya y Sumaro.
•	 Maqt’illo: Anansaya (es precoz), Huambomayo (dice que es igual al yana suway-

llu), Ocra, Pantipata y Parccotica. En Anansaya dicen que es  igual a la maqt’acha 
y que es traída de Apurímac, su nombre antiguo es qamaranchu.

•	 María huanca: Anansaya.
•	 Murinki: Anansaya, Ocra y Parccotica.
•	 Musk’a: Pantipata.
•	 Olones: Chinchaypucyo, Huambomayo, Ocra, Parccotica (ya casi no hay) y Suma-

ro.
•	 Oqa papa: Pantipata (aún trabajan pero poco).
•	 P’asñascha (variedades: puka p’asñascha, oqe p’asñascha): Anansaya y Sumaro.
•	 Pharamalla: Anansaya. 
•	 P’itikiñas (variedades: puka p’itikiñas, yana p’itikiñas, yuraq p’itikiñas): Anansa-

ya (trabajan muy poco), Ocra, Pantipata y Parccotica (ya casi no hay).
•	 Puka poncho: Ocra.
•	 Puka warmi: Anansaya.
•	 Pumaq maki: Anansaya (está desapareciendo).
•	 Qachun waqachi: Anansaya, Huambomayo, Ocra, Pantipata, Parccotica (casi 

La diversidad de cultivos en Chinchaypucyo



246

Criándonos entre plantas y hombres

no existen), Paucarccoto (casi no existen) y Sumaro. Conocida también como 
p’asñawaqachi.

•	 Qompis (alqa o halq’a qompis, puka qompis, t’ika qompis, yuraq qompis): 
Anansaya, Chinchaypucyo, Huambomayo, Huancancalla, Ocra, Paucarccoto, Pan-
tipata, Parccotica  y Sumaro. 

•	 Q’elloqantu: Anansaya. 
•	 Ramuncha: Pantipata.
•	 Runtus papa (variedades: oqe runtu, q’ello runtu): En Anansaya y Ocra hay muy 

poco.
•	 Such’u o sunch’us (variedades: halqa sunch’u, llusk’a sunch’us, puka sunch’us, 

yuraq sunch’us o phaspa sunch’us): Siguen cultivando pero muy poco, hay en 
Anansaya (dicen que maduran antes), Ocra, Sumaro, Pantipata, Parccotica y Pau-
carccoto. 

•	 Suwayllu (variedades: muru suwayllu, puka suwayllu, oqe suwayllu, orqo su-
wayllu, yana suwayllu, yuraq suwayllu): Anansaya (cultivan muy poco), Huam-
bomayo, Huancancalla, Ocra, Parccotica (ya casi no existen), Pantipata (aún tra-
bajan), Paucarccoto (ya casi no existen) y Sumaro (antigua pero ahora hay muy 
poco). Al puka suwayllu algunos le dicen suyt’u. 

•	 Suyt’u (variedades: puka suyt’u, oqe suyt’u, yana suyt’u, yuraq suyt’u): Anan-
saya, Huambomayo, Ocra (algunos le dicen suwayllu), Pantipata y Parccotica. En 
Anansaya dijeron que la papa puka suyt’u sólo es recomendado para sopa. 

•	 Valicha: Sumaro.
•	 Wallatitas: Anansaya y Huambomayo. 
•	 Wamampa chupan: Ocra. 
•	 Waña (variedades: simp’a waña o azul waña, puka waña, ruyaq waña o yuraq 

waña): Anansaya, Ocra (ya no hay), Pantipata, Parccotica (desaparecieron), Pau-
carccoto (casi no existen) y Sumaro (hay muy poco). Es de largo crecimiento.

•	 Waqoto (soqo waqoto): Anansaya, Ocra (hay poco). En Pantipata y Parccotica 
desaparecieron.

•	 Yana qhalk’a: Pantipata.
•	 Yana k’usi: Anansaya. 
•	 Yana unu qompis: Anansaya, Ocra, Pantipata (en extinción) y Parccotica.
•	 Yuthu: Huambomayo (papa silvestre que traían de Molle Orqo, está desapare-

ciendo).
•	 Yut’u runtu: Anansaya, Ocra (hay poco), Pantipata (en extinción) y Parccotica.
•	 Variedades que ya desaparecieron: garmindia, t’alaqo, paulo, halq’asunchu.

Papas modernas o mejoradas 



247

•	 Amarilla: Pantipata y Parccotica.
•	 Mariba: Existe en algunas comunidades, en pisos cálidos.
•	 Blanca: Huambomayo y Ocra. 
•	 Canchán: Anansaya, Chinchaypucyo, Huambomayo, Ocra, Pantipata (precoz), 

Parccotica (precoz) y Sumaro.
•	 Ch’aska: Anansaya (se perdió porque su semilla no rinde), Chinchaypucyo, Ocra, 

Pantipata, y Parccotica (hay poco).
•	 Peruanita: Anansaya, Chinchaypucyo, Huambomayo, Ocra, Pantipata y Parccoti-

ca.
•	 Revolución: Pantipata (precoz) y Parccotica.
•	 Sica: Anansaya, Chinchaypucyo (poco precoz), Huambomayo, Ocra, Pantipata, 

Parccotica y Sumaro.
•	 Única: Chinchaypucyo.
•	 Yungay: Anansaya, Huambomayo, Ocra, Pantipata, Parccotica y Sumaro.

QUINUA

Da entre 7 a 8 meses, según el clima. 
•	 Puka o roja: Ocra, Pantipata (también llamada choqllos), Parccotica y Sumaro 

(también le dicen puka mestiza).
•	 Q’ello o amarilla: Ocra, Parccotica y Sumaro. En Anansaya y Pantipata cultivan 

muy poco.
•	 Yuraq o blanca: Pantipata (nativa), Parccotica (hay poco) y Sumaro. En Anansaya 

y Ocra da en poca cantidad. En Pantipata y Sumaro la conocen como mestiza 
quinua o señora quinua. 

•	 Negra: En Pantipata, en poca cantidad.

TARWI

En otras partes lo llaman chocho. Crece entre 9 meses y en partes altas puede 
demorar hasta un año, dicen que en zonas muy frías puede tardar más. Produce 
entre 30 a 50 granos por mata. 
•	 Café ch’eqche: Paucarccoto.
•	 Ch’eqche o yana ch’eqche: Es nativo, hay en Huancancalla, Pantipata, Parccotica, 

Paucarccoto y Sumaro. 
•	 Ch’umpi: Es nativo, hay en Huancancalla, Pantipata, Parccotica, Paucarccoto y 

Sumaro.
•	 Ch’umpiñawi o limiña: Es nativo, hay en Huancancalla, Pantipata y Parccotica.
•	 Oqe: Ocra.
•	 Q’ello ch’eqche: Anansaya.

La diversidad de cultivos en Chinchaypucyo



248

Criándonos entre plantas y hombres

•	 Q’asa o romano: Es nativo, en Anansaya, Huancancalla, Pantipata, Parccotica y 
Paucarccoto.

•	 Qolqe: Anansaya.
•	 Sillwi o qolli: Huambomayo.
•	 Yana chumpi: Anansaya.
•	 Yana: Es nativo, hay en Huancancalla, Ocra, Pantipata, Parccotica, Paucarccoto y 

Sumaro.
•	 Yana ñawi o yana senqa: Es nativo, hay en Anansaya, Huambomayo, Huancanca-

lla, Ocra, Pantipata, Parccotica, Paucarccoto y Sumaro (nativo). También llamado 
halq’amuru.

•	 Yuraq: Es nativo en Huambomayo, Huancancalla, Pantipata, Parccotica, Paucar-
ccoto y Sumaro. También hay en Anansaya y Ocra. 

TRIGO

En Huambomayo, Huancancalla y Paucarccoto; el trigo produce de 6 a 7 meses. 
•	 Andino: Anansaya (se cultiva poco), Chinchaypucyo, Huambomayo, Parccotica 

(precoz) y Sumaro (precoz). 
•	 Barbilla: Chinchaypucyo (nativo). 
•	 Cahuide: Parccotica.
•	 Candaño: Es nativo. En Anansaya, Chinchaypucyo (es el más antiguo), Huancan-

calla, Pantipata, Parccotica (también le dicen ollanta) y Sumaro está desapare-
ciendo. En Huambomayo y Paucarccoto ya se perdió. Demora en madurar, por 
ello se siembra en noviembre. Dicen que es igual al yana barba. Sus variedades: 
chumpi candaño, q’ello candaño, soqo candaño, tata candaño y waña candaño 
(ya desaparecieron por completo), yana candaño o t’ata barba, yuraq candaño 
(ya desapareció); en Sumaro también dicen que otra variedad es atoq waño.  En 
Huambomayo y Sumaro indican que el trigo candaño o yana barba se usaba para 
elaboración de panes y en phatachi (trigo reventado). En Pantipata dijeron que el 
q’ello candaño era bueno para la chicha.

•	 Cañarinsha: Es antiguo. Anansaya (está desapareciendo), Chinchaypucyo, Huam-
bomayo (dicen que es igual al yuraq marquez), Huancancalla (está desaparecien-
do), Pantipata, Parccotica y Sumaro (se cultiva pero poco). Se siembra en no-
viembre porque demora en madurar. Es igual al cañarin. También existía el yuraq 
cañarinsha, chumpi cañarinsha y yana cañarinsha que ya desaparecieron.

•	 Caviere: Parccotica (se siembra muy poco).
•	 Ch’umpibarba: Es antiguo, hay en Parccotica (se cultiva muy poco).
•	 Ch’umpi marquez: Sumaro (antes había).
•	 Florencia (variedades: chullpe florencia, florencia corriente, florencia aurora): 

Son antiguas. Anansaya y Chinchaypucyo (ya desaparecieron). Huambomayo, 



249

Huancancalla, Parccotica y Sumaro están desapareciendo. También antes había 
el ruyaq florencia o yuraq florencia, ya desapareció. 

•	 Fósforo uma: Anansaya (nativo y trabajan poco), Chinchaypucyo, Huambomayo 
(ya no cultivan por la pacorma), Huancancalla (es antiguo y demora en madurar), 
Ocra, Parccotica y  Paucarccoto (nativo).

•	 Huanca o gavilán: Anansaya (se está perdiendo), Chinchaypucyo, Huambomayo 
(nativo y se está perdiendo), Huancancalla (es nativo y el más precoz), Ocra, Par-
ccotica (está desapareciendo) y Paucarccoto (se perdió por el polvillo).

•	 Kukuli: Chinchaypucyo (se perdió la semilla), Pantipata, Parccotica y Sumaro (se 
trabaja poco). Demora en madurar, por ello se siembra en noviembre.

•	 Mariba: Pantipata.
•	 Marquez (variedades: yana marquez y yuraq marquez) Antiguo. Anansaya (ya 

desaparecieron), Chinchaypucyo (ya no hay), Huancancalla (se cultivan muy 
poco), Parccotica (se cultivan muy poco), Paucarccoto y Sumaro (están desapare-
ciendo). Algunos en Sumaro dicen que el yuraq marquez es igual al cañarinsha, 
que ya está desapareciendo. Demoran en madurar.

•	 Ñut’u rifay: Sumaro (ahora trabajan).
•	 Ollantay: Parccotica.
•	 Qompa: Es nativo, hay en Huambomayo y Paucarccoto. 
•	 Rifay: Es antiguo, hay en Anansaya (está desapareciendo), Chinchaypucyo (desa-

pareció), Parccotica (se perdió) y Sumaro (se perdió).
•	 Tata waña o t’arka waño: Es antiguo, en Chinchaypucyo (ya desapareció), Par-

ccotica (está  desapareciendo) y Pantipata.
•	 Waña: Parccotica (es antiguo) y Sumaro.
•	 Yuraq waña: Huancancalla (antiguo) y Pantipata (está desapareciendo).
•	 Yuraq t’ata: Anansaya (antiguo, está desapareciendo).

Otras antiguas variedades que ya se perdieron: moray, raqañay, san isidro, chi-
leno, estaquilla.

ZAPALLO

En Huañec (Sumaro), una mata de zapallo llega a producir hasta 6 zapallos. 
•	 Kanka zapallo: Huancancalla.
•	 Q’ello zapallo: Huancancalla y Sumaro.
•	 Qosñi zapallo: Huancancalla.
•	 Zapallo rojo: Sumaro.

También hay variedades en Huambomayo, Huancancalla, Chinchaypucyo, Panti-
pata y Paucarccoto.

La diversidad de cultivos en Chinchaypucyo



250

Criándonos entre plantas y hombres

Un proceso de curación. Paucarccoto.
De abajo a arriba: Apu Huañec, Sumaro y el apu 
Salkantay.

Exponiendo algunas plantas medicinales. Ocra.



251

Allin kausaywan uywanakuspa
(La crianza mutua y la salud)

“Hanpiqa yuraq tunasmi, chaytan mihuna tutamantankuna ruphapakuypaq 
ima uhupi qoñikunapaqpas”.

(La medicinal es la tuna blanca, eso se come en las mañanas para la fiebre e 
inflamaciones interiores).  

Feliciano Carbajal Ccarhuachín (Cconcahuaylla, Sumaro)

Nuestra salud también depende de la crianza mutua que tenemos con las dis-
tintas plantas cultivables y silvestres, porque ellas también nos curan; siempre que 
sepamos cómo relacionarnos con ellas para que nos brinden su espíritu sanador. Y 
esta relación, como en todas las que se dan con todos los seres de la naturaleza, se 
basan en el respeto mutuo, el cariño, la reciprocidad y la comunicación.

En el campo no sólo encontramos nuestro alimento sino también nuestra medici-
na, que está en las comidas que preparamos y donde empieza nuestra salud, en los 
frutos y plantas que cultivamos que tienen determinadas propiedades para curar 
ciertos males, y también está en las plantas medicinales; estas tres no van aisladas 
sino que se complementan y son parte de las causas directas de nuestra salud. Para 
hablar de salud también se debe tomar en cuenta nuestro estado de ánimo, nues-
tro espíritu, porque la salud en las comunidades de Chinchaypucyo y en el mundo 
andino, se basa en el equilibrio de todo el ser, en la integralidad de lo físico con lo 
espiritual. 

Por ello la medicina no está sólo para curar, como en una lógica occidental, sino 
para alimentar, equilibrar, prevenir, reforzar y sanar. Y aquí es sumamente impor-
tante la sabiduría transmitida por nuestros ancestros, por las divinidades y otros 



252

Criándonos entre plantas y hombres

seres de la naturaleza, para saber qué requerimos los seres humanos para estar 
bien. 

8.1.	LAS COMIDAS QUE NOS DAN SALUD

“Wiksamantapacha paykikin allinta mihunan imaymanata: tarwita, yuyu 
hauch’ata, kinua lawata, ch’uñu lawata, trigo lawata, cebada harwi lawata, hi-
naspapas aychachayoqta puni, hinaspapas mayninqa runtutawan mihuna. Chay-
mantataq frutata mihuna”.

(Desde la barriga ella misma tiene que comer bien, de todo: tarwi, yuyu 
hauch’a, lawa de quinua, lawa de chuño, lawa de trigo, lawa de harwi de ce-
bada, siempre con su carnecita, a veces con huevo. Después tiene que comer 
fruta).

Zenón Mescco Huampotupa (Anansaya)

La sabiduría de las diversas preparaciones de comidas, en base a sus cultivos y 
otras plantas silvestres, no sólo busca satisfacer nuestra hambre y darnos los múl-
tiples sabores de la naturaleza a nuestro paladar, sino darnos salud, tal como se ha 
demostrado ancestralmente; pues sin necesidad de los alimentos y medicamentos 
de ahora, las personas eran fuertes y saludables, vivían más de 90 años (incluso 
pasando los 100) y seguían trabajando la chacra hasta los últimos años de su vida, 
como reconocen muchos pobladores de Chinchaypucyo. Inclusive en el distrito aún 
hay personas de casi 100 años o que sobrepasan esta edad, que mantienen una vida 
con las costumbres de alimentación y salud del pasado.

La alimentación era en diversidad y según lo que nos brinde la temporada, pues 
se consumían cereales, tubérculos, leguminosas, calabazas, hortalizas, hierbas, fru-
tas de temporada, etc. El uso de lácteos y huevos era esporádico, y aún más esporá-
dico era el consumo de carnes sea de cuy, gallinas, ovejas, alpacas, etc; pues básica-
mente se consumía en fechas especiales como festividades comunales o familiares. 

“Qowi aychan aswan allin mihuyqa waka aychakunamantapas”.

(La carne del cuy es más alimento que la del ganado).

Mariano Huayllas Ccarhuachín (Anansaya)

Pero el tiempo pasó y los nuevos alimentos como arroz, fideo, pollo, condimen-
tos, golosinas, gaseosas y otros alimentos envasados elaborados con aditivos, sa-
borizantes, preservantes y otros insumos químicos, están desplazando a los de an-
tes; quizá porque sus sabores terminan siendo adictivos o porque se preparan más 
rápido como nos dijo Victoria Flores (Chinchaypucyo): “Porque es fácil de hacer, 
preparan fideos, sopa de arroz, porque están apurados. A veces están apurados, le 



253

echan el arroz con papita y habita, y es más fácil; por eso es que lo hacen, no porque 
les guste sino por la facilidad, el apuro. Pero hay personas que no les gusta el apuro, 
tratan de levantarse temprano y preparan la sopa que quieren,  pero a los chicos no 
les gusta eso, y es lo contrario”. 

Así se va perdiendo la sabiduría de la preparación de la alimentación y las formas 
de combinación, por eso les “agarra” la anemia o la desnutrición a varios niños y 
niñas, que viven en un distrito donde contradictoriamente hay bastante diversidad 
de alimentos. Algunos lo atribuyen a que ya no se combinan los alimentos, como lo 
dice Demetrio Ramos Choque (Ocra): “Y a veces no saben preparar las señoras, no 
le dan combinado a sus hijos, le dan puro trigo, puro maíz o no comen las verduras. 
Es importante combinar para el crecimiento, para que protejan de la enfermedad. A 
veces les dan una cosita nomás a los niños. Sin papita nomás antes comían, porque 
puro triguito molían, eso hacían hervir  y con agüita le ponen y le dan, por eso es 
desnutrido el niño”.

Cuando entrevistamos a las personas del distrito sobre qué comidas te ayudan a 
estar bien, nunca nos hablaron de proteínas, carbohidratos, lípidos u otros términos 
convencionales que se usan para hablar de una comida nutritiva, pero sí nos hablan 
de cálidos y frescos en la búsqueda del equilibrio de la comida, o sobre qué comidas 
son buenas para el crecimiento, si estás enfermo, si la mujer acaba de dar a luz, o 
cuando estás débil, entre otras situaciones.

“Allinmi wiñashaq erqekunapaq, tarwi mihuna mihuchiyqa aychatapas mihu-
chiwaq hinan”.  

(Es bueno para los niños cuando están en el momento de crecimiento, dar 
comida de tarwi es como si estarías dando de comer carne).

Eduardo Cruz Huamán y Dionicio Valdez Huayaconsa (Ocra)

“Ancha allin mihuyqa ch’uñun manataq unupi chullusqachu chay rayku, lla-
pan vitaminallantin kashan”.

(El más alimento es el chuño porque no está remojado en agua y contiene 
todas sus vitaminas). 

Epifanía Salcedo Ccallo (Chuypa, Pantipata)

“Las arvejas son nutritivas, más que todo para niños que crezcan fuertes y 
sanos, naturalmente”. 

Adriana Gamarra Gamarra (Huancancalla)

“No hay que comer comidas guardadas, las comidas calentadas hacen daño”. 

Benedicta Gonzales Chávez (Huancancalla) 

La crianza mutua y la salud



254

Criándonos entre plantas y hombres

8.2.	LOS FRUTOS Y PLANTAS CULTIVABLES QUE 
CURAN

“Con estos alimentos también curas, por ejemplo si te rompes, tienes cual-
quier accidente o fractura, preparamos con el trigo, maíz, todo eso pues, como 
un parche especial”. 

Ceferino Segundo Condori Aguilar (Paucarccoto)

Aparte de brindarnos alimentos, los frutos y plantas que cultivamos, también nos 
pueden curar algunas enfermedades o lesiones, si aprendemos a relacionarnos con 
ellos y conocer bien sus variedades y sus usos. 

Existen determinadas variedades que tienen sus particulares formas de prepa-
ración, ya sean hervidas, tostadas, harinas, emplastos, deshidratadas, etc., o com-
binadas con otros alimentos, que nos pueden aliviar de diversos males de manera 
inmediata. Las formas son múltiples, varían según la costumbre de la familia o la 
comunidad; compartimos algunos de estos conocimientos.

Añu o mashua: En Anansaya, Huambomayo, Ocra y Pantipata; dicen que es para 
la inflamación de próstata, se debe comer en ayunas, sancochado y en buena canti-
dad. Alejandro Huaycochea Huamán (Chillcaccasa, Pantipata) señala que cualquier 
añu es medicinal para la próstata, pero en Ocra dicen que la medicinal es la varie-
dad lima añu.

Para Zenón Mescco Huampotupa (Anansaya), cualquier variedad de añu es tam-
bién buena para la inflamación y los riñones. 

Arveja: En Chinchaypucyo, las cáscaras de las arvejas son muy útiles para curar el 
mal de los riñones y para desinflamar, también se usan para calmar los dolores de  
la cintura y otros males.

Calabaza: La calabaza se utiliza para enfrentar varias enfermedades. Manuel Je-
sús Gallegos Almirón (Huañec, Sumaro) dice que es para el hígado y para el riñón. 
Gregorio Chacón Lloqque (Racrarumi, Chinchaypucyo) nos comentó que ayuda al 
estómago a enfrentar los efectos de haber consumido muchos alimentos cálidos y 
también para contrarrestar los efectos de tomar bebidas alcohólicas. 

Luisa Mejía Victoria (Chinchaypucyo) explica que la calabaza es medicinal para el 
cáncer, la próstata y la inflamación. Además, la raíz del k’usi es para las mujeres que 
sufren hemorragias, para esto se saca el huatito (colita o tronquito del k’usi) que 
está pegado, se tuesta en brasa hasta que esté como café, luego se muele y se toma 
en agua hervida con sidra.

También dicen que las pepas de la calabaza, zapallo y sus variedades son buenas 
para desparasitar.



255

Cebada: En todas las comunidades nos explicaron que el mate de la cebada me-
dio tostada, con pelos de choclo, cáscara de papa y cola de caballo, sirve para males 
de los riñones. En Anansaya también dicen que esto es para la fiebre. En Pantipata 
dicen que este mate es bueno para la inflamación y se utiliza principalmente la va-
riedad soqta huacho, que es bien fresca.

Chuño: Genuario Chávez Ochoa (Chinchaypucyo) dice que el chuño negro se uti-
liza en caldo, para las señoras que han dado a luz.   

Habas: En Ocra indicaron que las habas son para malestares del pulmón, además 
su cáscara cura la tos y la bronquitis. En Huancancalla, Pantipata, Parccotica y Suma-
ro; explicaron que el haba tostada y molida se toma en desayunos, para curar la tos.

Kiwicha o achita: Manuel Jesús Gallegos Almirón (Huañec, Sumaro) nos dice que 
la achita es buena para el hígado, resultando mejor que un tónico.

Lisas: En Anansaya, Pantipata y Parccotica; con la puka lisas se hacen emplastos 
para la inflamación. En Anansaya también dijeron que las lisas son frescas y buenas 
para combatir la fiebre. Eustaquio Silva Carbajal (Chillcaccasa, Pantipata) y Zenón 
Mescco Huampotupa (Anansaya) agregaron que las puka lisas o rosadas, además 
son utilizadas para el dolor de muelas, se muelen en el batán y se colocan en la cara 
como un emplasto, y en 1 o 2 horas alivia el dolor. 

Maíz: Los pelos del choclo son buenos para los riñones, algunas personas toman 
como refresco al momento que tienen sed. Saturnino Sacsahuillca Supanda (Pau-
carccoto) dice que los pelos de choclo se consumen con cáscara de papa y cebada 
tostada. En Huancancalla se usan los pelos de la variedad yana sara, en Paucarcco-
to de la variedad amarillo, y Gregorio Chacón Lloqque (Racrarumi, Chinchaypucyo) 
indica que el pelo de la variedad chiwanuay es para el hígado y las inflamaciones. 

Para Raymunda Chacón de Vargas (Racrarumi, Chinchaypucyo) el maíz paraqay 
es medicinal para el mal de costado, se saca los embriones y se toma haciendo her-
vir. Eustaquio Silva Carbajal (Chillcaccasa, Pantipata) añade que el paraqay es bueno 
para la fiebre, para eso lo muelen y hacen fermentar en agua de cebada. 

Además, en Sumaro nos contaron que el maíz blanco se usa como talco para 
poner al bebé cuando se escalda, también para emplastos con clara de huevo y con 
un poquito de mostaza. También es un potente desinflamante, y para curar heridas 
se combina con la hierba yana kisa (ortiga negra) y yemas, se pone como una maza-
morra o api. En Chinchaypucyo se considera fresco y lo combinan con otras hierbas 
frescas para tomarlos como mate en inflamaciones. 

Oca: En Anansaya, Ocra y Parccotica dicen que la oca es buena para la fiebre, 
tanto de la gente como de los animales, para eso se toma su jugo molido en batán y 
cernido. Zenón Mescco Huampotupa (Anansaya) dijo que se usa la variedad p’osqo 
oqa.

La crianza mutua y la salud



256

Criándonos entre plantas y hombres

Palta: Lucio Ccallo Toromanya (Ivin, Pantipata) nos informa que la  pepa de palta 
es para cólicos y diarrea. Se prepara moliéndola, luego cocinándola en fuego lento y 
después se toma en mate. Asimismo dice que hay algunas paltas que tienen mucha 
grasa y no son recomendables para el hígado, como la palta chilena que adentro es 
amarilla. 

Papa: En Chinchaypucyo, Huambomayo, Ocra, Parccotica y Sumaro; dicen que su 
cáscara es buena para el riñón, que se debe tomar combinando con otros ingredien-
tes como cebada tostada y plantas como cola de caballo. En Parccotica indican que 
también es buena para males del hígado, gastritis y ayuda a la digestión. En Sumaro 
toman la cáscara en mate para la inflamación.

Principalmente usan la variedad de papa qompis o alguna de sus variedades 
como alqa qompis. Ciprián Mendoza Tecse (Anansaya) nos dijo que los curanderos 
secan y usan molida la variedad alqa qompis. 

En Parccotica, Ocra y Sumaro, la cáscara de qompis o alguna de sus variedades 
también se usan para dolor de muelas, en emplasto. Sin embargo Eustaquio Silva 
Carbajal (Chillcaccasa, Pantipata) explica que para esto sólo es buena la variedad 
puka suytu.

Zenón Mescco Huampotupa (Anansaya) dice que la papa lorana se usa para curar 
heridas, cortándola en rodajas y colocándola como emplasto. También cuenta que 
la papa qompis es buena para los bebés que se enferman por mamar en exceso 
“ñuñupasqa”. 

Trigo: Se utiliza para curar fracturas y torceduras. En todo el distrito nos mencio-
naron que con su harina, más otras hierbas como soldaquesolda y altea, se hace un 
emplasto que se coloca en la parte de la fractura, golpe o herida. Y dicen que para 
esto principalmente se usa la variedad de trigo candaño o yana barba, aunque algu-
nos nos dijeron que también se usa la variedad fósforo uma (Paucarccoto) o yuraq 
marquez (Huambomayo y Huancancalla). En Chinchaypucyo y Sumaro el emplasto 
se prepara con harina de trigo candaño o tata candaño y harina de haba blanca.

Ciprián Mendoza Tecse y Andrés Troncoso Tecse (Anansaya), dijeron que el trigo 
también es bueno para el corazón y fortifica los huesos.

Tuna: De esta planta no sólo se usa el fruto, sino también su penca, específi-
camente de la tuna blanca. Florencia Chávez Viuda de Camargo (Huancancalla) y 
Feliciano Carbajal Ccarhuachín (Cconcahuaylla, Sumaro) dicen que la penca se usa 
en emplastos para desinflamar y curar del calor, o las heridas y golpes. Feliciano 
Carbajal Ccarhuachín recomienda que la fruta se coma en las mañanas para la fie-
bre o para las inflamaciones interiores.



257

8.3.	LAS PLANTAS MEDICINALES Y LOS HANPIQRUNA

“Imasmari imasmari
¿imataq kanman?
Poqoypi q’omer punchu
Ch’akiriypi puka punchu
¿Imataq kanman?”.

(Adivina adivina
¿Qué es?
en tiempo de lluvia con poncho verde,
en tiempo seco con poncho rojo,
¿Qué es? ).

Ch’ikllur

En las comunidades de Chinchaypucyo aún siguen usando plantas medicinales por-
que es un saber que viene de generación en generación, y al ser una zona con diversos 
pisos altitudinales, tienen variedad de hierbas medicinales que están al alcance de la 
mano. Pero todo ello es posible siempre que sea en una crianza mutua, es decir que 
los seres humanos sepan cuidarlas y respetarlas, y así evitar su desaparición o depre-
dación. De esta forma las plantas también nos brindarán su espíritu para cuidarnos. 

“Acá en el distrito de Chinchaypucyo hemos conocido entre 95 a 100 clases 
de plantas medicinales como frescos, cálidos y hay otras plantas que se usa la 
hoja, flor y tallo”.

Eugenio Chacón Ramos (Parccotica)

El saber es inmenso y no sólo varían las plantas que se usan según la enferme-
dad, sino que hay variedad de combinaciones y formas de atacar a la misma enfer-
medad, que dependen de la diversidad de plantas que tiene cada comunidad, las 
costumbres de los abuelos y las familias, etc. Tan sólo queremos mostrar un poco 
de este saber y las relaciones que los hanpiqrunas tienen con estas plantas, pues 
ellos son los que curan, así como de otros pobladores que sin llamarse hanpiqrunas 
mantienen un conocimiento y curan a los de su entorno.

Tomamos en cuenta que algunas plantas se están extinguiendo porque se les va 
perdiendo respeto y las sacan en grandes cantidades para venderlas, sin respetar 
los ciclos para que se vuelvan a reproducir. Algunas ya no crecen por el cambio 
climático, de otras se han olvidando su forma de usarlas, o no saben cómo usarlas 
frente a las nuevas enfermedades, entre otras causas. Otro motivo es que algunas 
generaciones optan o son condicionados a atenderse en las postas o centros de 
salud con los medicamentos que allí brindan. 

8.3.1.	Aprendiendo de las plantas

“Un hanpiqruna, no es la chacra, no es cultivar, porque salud es otro, no es 
cualquiera pues. Pero ya siempre desde antes mi tatarabuelo me hacía conocer 

La crianza mutua y la salud



258

Criándonos entre plantas y hombres

las hierbas, cómo es, para qué es cual cosa, para cualquier enfermedad. Mi 
abuelo me hacía conocer y decía: ‘Tienes que conocer eso”. 

Ceferino Segundo Condori (Paucarccoto)  

Aún existen hanpiqrunas en las comunidades del distrito de Chinchaypucyo, al-
gunos siguen siendo bastante reconocidos por su trabajo en la salud y son busca-
dos por pobladores para curar sus diversos males, tanto dentro y fuera del distrito. 
Cuando preguntamos a los hanpiqrunas cómo aprendieron a curar, varios nos ma-
nifestaron que desde pequeños conocían algunas plantas de manera muy general, 
pero su interés empezó a partir de que algún familiar cercano estuvo muy enfermo, 
como nos dijo Benedicta Gonzales Chávez (Huancancalla): “Yo curo hace 28 o 30 
años ya, aprendí cuando mi hijito se enfermó”.

El único hanpiqruna que nos señaló que aprendió a partir de que los apus le die-
ron “la llave”, fue Benedicto Aranívar Álvarez (Anansaya): 

“Nadie me ha enseñado. Mi señora 4 años se ha enfermado, yo he molestado 
a tantos curanderos, gastaba bastante plata y casi a la quiebra he estado porque 
en ese rato yo no sabía nada. Algunos visitaban a mi casa, decían esta noche va 
morir, y yo en mi corazón pensaba: ‘¡A qué vienen carajo a decir eso!’. Cada no-
che prendía incienso con bosta de vaca, a todos los apus: Chaupi Orqo, Mariano 
Wamant’ika; y una noche en aquella última lomita me he dormido seco, he 
visto entrar un caballero con bigote blanco y me ha dado una llave grande; allí 
he despertado y no había nadie. Con eso en mi pensamiento nomás he pensado 
esto voy a dar, esto es para esto, con eso he salvado, por eso nadie me ha en-
señado, sólo Pachamama y los apus; y desde entonces bastante he atendido”.

Las acciones en el mundo andino no funcionan de manera individual, más bien 
deben ser colectivas y aquí se involucran tanto los seres humanos como los de la 
naturaleza. Benedicto Aranívar también nos contó que cuando dejó de humear y  
t’inkar a los apus, le quitaron la llave; quizá será porque aparte de ser una falta de 
respeto a los apus, también cortó la comunicación y la acción colectiva que tenía 
con ellos, ya que ellos son los que le transmiten ese saber curar y él, como humano, 
hacía la curación con las plantas. Compartimos su testimonio:

“… ya no he humeado ni t’inkado a los apus, hasta que una noche cuando 
estoy durmiendo igualito ha venido de blanco el caballero y me ha dicho: ‘Ya 
dame mi llave’, yo le he dado la llave, entonces he despertado y le he hecho 
despertar a mi señora y le he dicho: ‘Yo le he dado la llave al caballero, me ha 
recibido’. De nuevo yo nomás he humeado y t’inkado, otra vuelta me ha dado 
la llave. De ahí me han llamado hasta Sicuani, hasta Arequipa, hasta Juliaca. Eso 
ha pasado hace 10 años”.

Si bien Benedicto Aranívar Álvarez fue el único que comentó que los apus le 
dieron ese conocimiento, no podemos asumir que fue el único que tuvo este en-



259

cuentro pues algunos de los hanpiqrunas ya se han convertido a otras religiones y 
quizá por ello ya no cuentan este tipo de experiencias; Benedicta Gonzales Chávez 
(Huancancalla), nos explicó que ha perdido ciertas prácticas por la religión: “Antes 
de entrar a otra religión curaba con cuycitos también, martes y viernes. Ahora ya no 
uso por la religión”. 

Otro hanpiqruna que nos contó que aprendió desde muy joven fue Genuario 
Chávez Ochoa (Chinchaypucyo), quién se dio cuenta que podía determinar dónde 
se iban los animales perdidos:

“Yo aprendí a curar desde muy joven, casi de los 20 años. Cuando yo pastea-
ba rastreaba en saliva, escupiendo a la mano y golpeando con la otra, y según 
a qué lado iban las gotas de saliva; ahí es donde lo encontraba a los animales 
que había perdido. Luego aprendí a mirar en hojas de muthuy, en 6 hojitas o 6 
pares de hojas. Aprendí de muy joven, aficionandome yo mismo por vocación”. 

Pero la gran mayoría de hanpiqrunas coincidieron que si bien tenían algunos co-
nocimientos generales desde muy temprana edad, gracias a sus padres y abuelos, 
su aprendizaje completo fue cuando en la  gestión municipal de Víctor Flores Mejía, 
aproximadamente en 1992, hicieron un convenio con la ong Praxis, para que el doc-
tor Jorge Valdivia Pinazo y la obstetra Lidia Pinares, vinieran al distrito de Chinchay-
pucyo para compartir sus conocimientos de la medicina occidental, y a su vez los 
hanpiqrunas compartían los suyos sobre las plantas medicinales, así unos aprendie-
ron de otros. Salían por diversas comunidades tanto para reconocer la diversidad de 
plantas medicinales, como para hacer campañas de salud con el apoyo de la Posta 
de Salud de esa época, incluso nos comentaron que se filmó una película llamada 
“En la tierra, los hombres que curan”. 

“Anteriormente nosotros no sabíamos casi nada, si bien antes nuestros ante-
pasados nos enseñaban algo, pero con el curso verdaderamente hemos apren-
dido sobre la curatividad de las plantas medicinales”. 

Eugenio Chacón Ramos (Parccotica)

“Antes de este curso sabíamos algo de nuestros abuelos, como curar con algo 
de hierbas de mal viento, lo que decían así, soq’a de los lugares también sabía-
mos curar. Hasta yo sabía de lectura de coca también, que he aprendido de mi 
abuelo, pero ya de tiempo me he olvidado”. 

Demetrio Ramos Choque (Ocra)

“Yo sé curar bien, tanto con hierbas como mirar la coca y naipes, curar me ha 
enseñado el doctor Jorge Valdivia”. 

Nicanor Paile Chacón (Cconcahuaylla, Sumaro)

Varios hanpiqrunas nos comentaron que antes de las campañas de salud que 
hicieron con el Dr. Jorge Valdivia, no había una atención médica adecuada en las co-
munidades y peor aún en zonas muy alejadas como en Chuypa e Ivin en Pantipata, 

La crianza mutua y la salud



260

Criándonos entre plantas y hombres

Paro en Parccotica, a las que sólo se accedía caminando y no llegaban los doctores 
de Chinchaypucyo, como nos comentó María Maqquerhua Rondán (Ivin, Pantipa-
ta), quién tenía que atender sola los partos de la zona. Por ello Alberto Estrada Pro 
(Sumaro) nos dijo: “Pero antes no era así, cualquiera moría, así nomás moría como 
cualquier animal”. 

Algo preocupante es que los hanpiqrunas no están transmitiendo su conocimien-
to porque no hay interés en aprender de los más jóvenes o de los parientes cerca-
nos a ellos, tampoco hay una valoración de la sociedad de este conocimiento que 
se está relegando y olvidando.

“Todo esto lo que yo sé, no he enseñado a nadie, tampoco nadie se interesa 
de saber o aprender”.

Genuario Chávez Ochoa (Chinchaypucyo)

8.3.2.	Se recolecta y almacena el espíritu de la planta

Los hanpiqrunas nos explicaron que no sólo es la planta física la que cura sino su 
espíritu y es por ello que aparte de darle un trato con cariño, pues también es de 
nuestra familia, se deben respetar los momentos en que se puede recoger, dónde, 
cómo secarlas y guardarlas, y así mantener a la planta viva, con su espíritu.

El recojo

“Entonces esa plantita, esa hojita, cada plantita hay que sacar, en esas prime-
ras horas nomás”.

Benedicto Aranívar Álvarez (Anansaya)

Según Benedicto Aranívar (Anansaya) y Demetrio Ramos Choque (Ocra); el reco-
jo de plantas se puede hacer desde las 8 o 9 de la mañana y máximo hasta las 10 u 
11 de la mañana, que está con todo su espíritu y sus propiedades, porque después 
el sol calienta mucho y quema, quitándole a la planta toda su medicina. Tampoco 
se puede recoger muy temprano porque está con “serenayoqnikashan” (está con el 
sereno), que quiere decir que aún permanece la humedad de la madrugada. 

El secado 

“Hacemos secar en la sombra nomás, porque el sol le quita y ya no cura”.  

Demetrio Ramos Choque (Ocra)

Para guardar o almacenar, primero se tiene que secar la planta, para lo que se 
debe construir una choza o espacio techado para poner las plantitas en alguna su-
perficie seca y que no sude, como una mesa o secadera, y así se sequen sólo en 
sombra, porque el sol directo le quita sus propiedades.



261

El guardado

Ya secas las plantitas, han mantenido su color y se pueden guardar en un espacio 
de sombra, que no les caiga humo y no con plástico, para evitar que suden y pierdan 
sus propiedades.

8.4.	EL PROCESO DE CURACIÓN

8.4.1.	La condición de los hanpiqrunas

“Cuando haces una curación debes ofrecer como sacrificio un ayuno, tu ham-
bre, tu sed, por que la tierra y los lugares están hambrientos para recibirte. 
Siempre yo hago así, no tomo, porque los demás curanderos curan comiendo 
hasta saciarse, tomando bien y emborrachándose bien, por eso los lugares no 
reciben. Cuando me preguntan qué cosita puedo tomar, yo digo: ‘Su voluntad, 
si es cervecita, chichita, gaseosita’. Hay veces me dan un poquitito de cañazo, 
pero alcohol no quiero. Solamente esto (cañazo) también para los alcanzos que 
hago y no para tomar”. 

Genuario Chávez Ochoa (Chinchaypucyo)

Se dice que para hacer una curación un hanpiqruna debe estar en buena comuni-
cación con los que le ayudarán a curar, sean los apus, la Pachamama u otras deida-
des, y las mismas plantitas. Y para que el espíritu de la persona esté listo para alber-
gar ese saber que será transmitido, algunos dicen que se debe estar sin alimentos o 
bebidas que contaminen o interfieran esa comunicación, sobre todo si son bebidas 
alcohólicas o alimentos con químicos. Asimismo, los seres de la naturaleza que te 
recibirán están hambrientos también y una manera de mostrarles nuestra disposi-
ción a ser mediadores es nuestra hambre y sed.

Otra condición es que los hanpiqrunas no se pueden  atender a  ellos mismos:

“Dicen que uno mismo no se puede curar a su cuerpo, siempre tiene que 
curar otra persona”.

Nieves Huarancca Gonzales (Chinchaypucyo)

8.4.2.	El diagnóstico

“Y si está complicado, es a la vista en el orín, no hay que dar puro fresco, no 
hay que dar puro cálido, hay que dar mezclado, en ambos. Con eso es lo que 
más se puede curar. Otros dan otra medicina puro cálido o puro fresco y más lo 
complican, más están aumentando”. 

Demetrio Ramos Choque (Ocra)

La crianza mutua y la salud



262

Criándonos entre plantas y hombres

Cuando un hanpiqruna va a curar, al igual que un doctor, debe determinar cuál 
es la o las enfermedades que aquejan al paciente, pero desde un enfoque más inte-
gral, averiguando de qué tipo es la enfermedad, nivel de avance, el lugar donde se 
obtuvo la enfermedad, el estado de ánimo, cómo está su espíritu, qué actividades 
realiza el paciente, entre otras consideraciones que ayuden a determinar la situa-
ción del enfermo. Esto nos dijeron los hanpiqrunas en relación a este tema: 

•	 Genuario Chávez Ochoa (Chinchaypucyo), Benedicta Gonzales Chávez (Huancan-
calla), Demetrio Ramos Choque (Ocra), Juvenal Huillca Huamán (Samancca, Pan-
tipata) y Alberto Estrada Pro (Sumaro); contaron que en la orina de la persona se 
detecta rápidamente cuál es la enfermedad, si es de susto, si es de calor o frío. 
También se puede determinar la enfermedad en el pulso y la vena.

•	 Benedicto Aranívar Álvarez (Anansaya), Genuario Chávez Ochoa (Chinchaypucyo) 
y Ceferino Segundo Condori Aguilar (Paucarccoto); también dijeron que usan cuy, 
qollpa, coca, para diagnosticar cuál es el mal de la persona. 

“Para hacer la muda con cuy, frotando o pasando todo el cuerpo, también 
para hacer qollpa se utiliza los 2 tipos de qollpa: azul qollpa, yuraq qollpa, tam-
bién se utiliza para esto orín fermentado. También tiene que haber lloq’e (hilo 
hilado hacia el lado izquierdo). Para hacer la muda con cuy tiene que ser negro, 
si es que no habría se podría utilizar otros colores. Terminando el despacho se 
hace humear con incienso”. 

Genuario Chávez Ochoa (Chinchaypucyo) 

•	 Se debe saber qué tipo de enfermedad es, como nos dijo Juvenal Huillca Hua-
mán (Samancca, Pantipata): “Los cólicos también son de 2 tipos: cólico plano e 
hinchado. El cólico hinchado es un poco difícil de curar, siempre necesita opera-
ción, y el plano es un poco fácil para curar”. Asimismo Ceferino Segundo Condori 
Aguilar (Paucarccoto) señaló que en el diagnóstico también se debe saber cuán-
do uno ya no le puede curar y se debe llevar al centro de salud.

•	 También es importante saber si las enfermedades son de mucho frío o de mucho 
calor, como pueden ser cualquiera de estas enfermedades: diarrea, resfrío, neu-
monía, cólicos, fiebre, bronquios, empacho, etc. Y así determinar el tratamiento 
adecuado.

•	 Asimismo considerar la edad del paciente, ya que las personas mayores no pueden 
consumir mucho fresco, como nos dijo Josefina Mercado Amado (Huancancalla): 
“A los abuelitos lo fresco ya no es recomendable, cuando es joven sí come normal”.

•	 El clima cambiante también es un factor a tomar en cuenta, ya que trae nuevas 
enfermedades o refuerza otras ya existentes, como cuenta Juvenal Huillca Hua-
mán (Samancca, Pantipata): “Ahora en Pantipata con el calor está habiendo la 
gripe y tos, hace poco a mí también me agarró, me he curado con t´inti (especie 
de saltamonte)”. 



263

8.4.3.	El cuidado de las plantas para curar

“A veces por dar le dan, así con la tierra nomás, o plantas medicinales sin 
limpiar bien, entonces ahí está entrando al estómago ya contaminado, y de ahí 
nomás es lo que se produce la enfermedad… de ahí ya se pasa a otra y otra 
enfermedad”. 

Demetrio Ramos Choque (Ocra)

Luego de saber la situación del paciente, se debe dar el tratamiento y es allí que 
las plantas son como las herramientas del hanpiqruna. Ellos son los transmisores 
del espíritu de la planta que es el que cura las enfermedades, por ello también la 
planta debe ser tratada con cariño y respeto desde su recojo hasta su consumo. 
Dicen que para dar la planta al paciente debe estar bien limpia, así como saber 
con qué otras plantas u otros insumos se pueden juntar para que ayuden a curar, 
o cómo se debe administrar que puede ser en emplastos, fomentos, mates o infu-
siones, mazamorras, frotaciones, fermentos, etc; todo ello dependiendo de lo que 
requiera el enfermo. 

Cada parte de la planta tiene sus usos y sus formas de preparación, ya sean sus 
frutos, flores, tallos, hojas, raíces. Por ejemplo las hojas y flores sólo se deben repo-
sar en agua recién hervida y tomarse en un lapso máximo de 24 horas de reposado, 
en cambio las raíces y tallos, que son más duros, deben hervirse.

En las enfermedades y su tratamiento también existe una dualidad, como todo 
en el mundo andino, y hay salud cuando en el organismo se ha sabido equilibrar lo 
cálido y lo fresco, ninguno en exceso sino todo templado, eso se debe expresar en 
nuestras comidas y con qué las combinamos, o en el ambiente que estemos; si no se 
ocasionan enfermedades. Por ello se debe saber qué plantas o insumos son cálidos 
y cuáles frescos, así buscar contrarrestar el mal. Así, si está enfermo de fiebre por 
calor se le debe dar plantas frescas y si está enfermo por frío darle plantas cálidas.

“Cuando comes comidas pesadas tienes que tomar matecito fresco, agüita 
medicinal reposadita”. 

Benedicta Gonzales Chávez (Huancancalla) 

Las plantas cálidas generalmente son las aromáticas, como: muña, ñuñuponqo, 
chinchirkuma, chikchipa, ch’iri ch’iri, molle, payqo, manzanilla, panti, markhu, llau-
lli, q’eto q’eto, tikllaywarmi, wakaqallo, maych’a, toronjil, menta, hierba buena, hi-
nojo, pampa anís, papel papel, palma real, ruda, salvia, entre otras. Y las plantas 
frescas, no son aromáticas, como: estrella kiska, k’ita acelgas, k’ita frutilla, muthuy, 
ch’ikllur, pulla pulla, yawar ch’onqa, lloqhaqkisa, allqo kiska, hawaqollay, runamana-
yupa o ratarata, hierba de cáncer, llantén, malva, altea, entre otras.

La crianza mutua y la salud



264

Criándonos entre plantas y hombres

8.4.4.	Las deidades que ayudan en la curación

“Para curar siempre recurrimos a los apus que tenemos en Parccotica, a los 
apus Santos Wamant’ika, Sunchumarca, María Huisca y otros apus que existen 
allí. Siempre se invoca a los apus, existen, porque la tierra existe y vive. Por esa 
causa siempre recurrimos a los mismos apus”.

Eugenio Chacón Ramos (Parccotica)

Como toda acción en las comunidades, las deidades siempre deben estar pre-
sentes, por ello antes de curar se les debe participar y nombrar sea a los apus, a la 
Pachamama y a otros lugares sagrados, tanto de la comunidad como de otras zonas 
importantes, pues son ellos quienes nos guiarán y ayudarán a transmitir el espíri-
tu de las plantas a los pacientes. Además las deidades están hambrientas cuando 
nos van a recibir, por eso algunos les tributan u ofrendan algo, antes de hacer la 
curación o como parte de la misma curación, puede ser un alcanzo o despacho o 
pago. Eugenio Chacón Ramos (Parccotica) nos explicó cuál es la diferencia entre un 
despacho para la tierra y otro que es para curar a un enfermo: “Eso se lleva al cam-
po, puede ser a un galpón o debajo de un árbol, lejos se lleva y eso no se entierra, 
sino se deja así nomás quemado”. También según sea el caso de la enfermedad se 
le nombra al manante o lugar que haya hecho daño o haya cogido al paciente, para 
que se sane o retorne su espíritu. Algunas expresiones de los hanpiqrunas: 

“Para curar llamo a todos los apus, primero a los 3 capitales y luego ense-
guida a los otros de la localidad, los capitales son Huanacaure y otros no re-
cuerdo, luego se pone el pago mencionando sus nombres de estos apus. Los 
apus también son como las autoridades, como el gobernador, el juez, por eso se 
tiene que poner mencionando sus nombres, se tiene que comenzar a hacer el 
despacho. Para hacer este tipo de curaciones sólo se llama a los apus capitales 
y lugares, nunca se menciona  a los santos”. 

Genuario Chávez Ochoa (Chinchaypucyo)

“Para curar tienes que mencionar a todos los cerros por su nombre y tienes 
que preguntar si lo que vas a curar va ser bien o mal, y eso te lo revela en sue-
ños, apareciéndote una chiquita y un chiquito, si estás curando bien o mal te en-
seña con qué curar y te dice ‘aumenta con esto para que se sane’, todo es así”.

Nicanor Paile Chacón (Cconcahuaylla, Sumaro)

“Cuando hacemos curación invocamos a los apus más grandes de otro sitio 
como el apu Soqllacasa, río Marañon, río Jordan, a esos más primero, San Mi-
guel Argentino. Después a nuestros lugares, a Accha, a Churoccasa, a la tierra 
Pachamama. Siempre se invoca a los mismos lugares con alcanzito y coquita… 
eso también yo hacía antes. Lo que decíamos también es, dónde es el manan-
tial que ha atacado para que enferme a esa persona, se hace o manda hacer el 
despacho para que lo haga sanar o para que lo suelte”.

Demetrio Ramos Choque (Ocra)



265

Por supuesto que los hanpiqrunas que también son cristianos y que a su vez aún 
mantienen la creencia en sus tradiciones originarias, de relación con la naturaleza, 
no sólo piden apoyo a las deidades de la naturaleza sino también a las cristianas 
como a Dios u otros santos:

“Para curar siempre se tiene que pedir: ‘Pacha tierra mamay hanpiy qanmi 
yachanki qalihachita o mana qalihachita, hanaqpacha taytay p’añamakikiwan 
hanpiykuy imamantan hap’in qella onqoyta qarqoy’ (Madre Tierra cúrame, us-
ted sabe sanar o no sanarme, Señor Padre del Cielo con tu mano derecha cúra-
lo, de qué está agarrando la enfermedad, esa enfermedad vaga bótala)”.

Zenón Mescco Huampotupa (Anansaya)

“Para curar lo hago con plantitas nomás, lo que sí pido para que nuestro crea-
dor del cielo me ayude, lo único de él nomás me pido, con esa ayuda sí. De 
repente el creador dice que haga sanar con ello. Por eso pidiendo curaba y sa-
naba. Yo no uso cuy, eso lo usan a los que les dicen paqos”.

Demetrio Ramos Choque (Ocra)

8.5.	LOS HANPIQRUNAS Y LOS DOCTORES

“Actualmente sigo curando cuando vienen, si es de heridas o de otras cosas. 
Dolor de barriga lo curo con todos los preparados, de todas las hierbas. Noso-
tros sabemos del wiksak’iri (golpe en la barriga), madren aysa (estirón de los 
nervios de la matriz), también cuando estás mal de los ovarios, de los riñones, 
de los pulmones, de todo esto. A cuántos habremos servido de partera, tam-
bién a los muertos hacíamos autopsia”. 

María Maquerhua Rondán (Ivin, Pantipata) 

Los hanpiqrunas entrevistados aún siguen curando a varias generaciones del dis-
trito, pero no tanto como hace varios años. Actualmente, algunos de ellos llevan 
una buena relación con algunos doctores de centros de salud u hospitales, donde 
coordinan y les piden trabajar conjuntamente, como lo expresaron:

“Con los doctores siempre me llevo bien y cuando le piden permiso para ha-
cerse ver conmigo, les dice: ‘Anda, vayan a hacerse ver’. Y cuando lo arreglo al 
bebé que está en otro sitio, les digo: ‘Anda vayan a atenderse a la posta porque 
aquí no les puedo atender’. Ya arreglado ya no van a Cusco, sólo se atienden 
aquí en Chinchaypucyo”.  

Genuario Chávez Ochoa (Chinchaypucyo)

“Ahorita quiere jalarme el doctor del Hospital Antonio Lorena, diciéndome: 

La crianza mutua y la salud



266

Criándonos entre plantas y hombres

‘Contigo vamos a trabajar, ya, te voy a mandar mi paciente, cuando no puedas 
tu paciente me mandas a mí, así vamos a trabajar’, me ha dicho. Pero con el tra-
bajo de la comunidad, cada semana hay faena, asamblea, con eso no puedo ir”.

Benedicto Aranívar Álvarez (Anansaya)

Aunque algunos comentan que las personas en las comunidades ya los buscan 
menos, porque prefieren ir al Centro de Salud, y sólo vienen cuando allí no los ayu-
dan o están muy graves, porque la enfermedad ya se complicó. 

“Ya no vienen a mi casa como antes, que me pedían medicinitas. Ahora don-
de van es donde el  promotor de salud que no cura con plantitas. Como dicen 
las enfermeras de la posta, tienen que avisar al promotor y él les va a mandar, 
con eso es que se confía la gente al promotor. Yo tenía mis macerados harto y se 
malograban, los he tenido que echar, enterrar. 

Solo vienen cuando están muy graves o están por morir, recién me pasan la 
voz”.

Demetrio Ramos Choque (Ocra) 

“En la comunidad ya no me buscan, cuando alguien se enferma hay alguien 
del puesto de salud o como hay carretera, recurren al puesto de salud”.

Eugenio Chacón Ramos (Parcoticca)

8.6.	LAS ENFERMEDADES

8.6.1.	Las enfermedades más comunes

“Una persona, para que no le dé la enfermedad, primeramente tiene que 
ver la higiene, después cuidar la salud como la alimentación, tiene que comer 
combinadito para que no enferme y esté bien sanito. Y ahora hay que abrigar-
se bien después de noche. Después hay que cuidarse del agua porque a veces 
viene contaminada con microbios, se toman agua de lo que viene en manante-
cito sea los niños, perros, animales, toman. A veces sin ver toman del río y se 
contaminan”.  

Demetrio Ramos Choque (Ocra)

“Y enfermedades como soq’a wayra, phiru wayra, mancharisqa, etc. Tienes 
que coger maych’a y wayra sach’a, mi papá y mi mamá conocían eso, reunían eso 
y nos frotaban bastante diciendo: ‘Ima qella onqoycha hap’isunkichis qankuna-
taqa’ (Qué vaga enfermedad les agarra a ustedes)”.

Zenón Mescco Huampotupa (Anansaya)



267

Las enfermedades más comunes que se tratan en las comunidades, obedecen a 
sus formas de vida que los hacen estar en contacto con fuertes cambios de clima, 
realizar mucho esfuerzo físico, poca higiene en sus hábitos diarios y de consumo de 
alimentos, etc. Pero en general son enfermedades de la vida cotidiana, propias de 
la edad y de la convivencia con la naturaleza y con todos los seres que allí conviven, 
que se pueden tratar con la sabiduría de los pueblos. Compartimos las que nos di-
jeron que ocurrían con más frecuencia:

•	 Las respiratorias, como gripes o resfríos que les sobrevienen a todas las personas 
en los cambios bruscos de clima, pero más se afectan los niños y niñas. Cuando 
se complica o no se trata a tiempo, o las personas tienen pocas defensas, puede 
terminar en bronconeumonía y neumonía que principalmente les da a las perso-
nas mayores. 

“La mayor parte la gripe se causa cuando las personas sudan y hacen secar 
la ropa en la espalda, con eso los poros se abren en todo el cuerpo, cuando se 
calienta el cuerpo ahí penetra agua, desde ahí comienza”.

Alberto Estrada Pro (Sumaro)

•	 El dolor de espalda o riñones, que preferentemente se adquieren por el trabajo 
físico en la chacra y en la casa, donde también están expuestos a caídas y golpes 
que les pueden ocasionar enfermedades posteriores.

•	 La infección urinaria que les da sobre todo a las señoras y a los niños, ya que 
cuando hacen sus necesidades en el campo, deben agacharse y allí pueden con-
traer algunas enfermedades.

“Y otra forma que se puede dar, es esa enfermedad que tiene la señora. 
Cuando orina en el campo, entonces de repente por allí otro también está ori-
nando y de allí, ya se contamina o se contagia como dicen. Así es, de ahí más se 
produce, por eso acá se cuidan de eso”.

Demetrio Ramos Choque (Ocra)

•	 Enfermedades del estómago, como diarrea o infecciones, por la falta de limpieza 
o higiene de los alimentos y de las personas que los van a consumir.

•	 Enfermedades de la piel como rasca rasca, ya que al vivir de una manera más 
libre en la naturaleza, la piel está en contacto con fuentes que pueden estar in-
fectadas, como agua de ríos o manantes, animales, en la tierra, etc. 

“Pero la enfermedad que nosotros más hemos encontrado en Paucarccoto es 
la enfermedad de rasca rasca”. 

Alberto Estrada Pro (Sumaro)

La crianza mutua y la salud



268

Criándonos entre plantas y hombres

Ch’ili ch’ili. K’ita frutilla.

Nuqao. Pilli pilli. Soldaquesolda.

Panti. Q’eto q’eto.

Ayaq zapatilla. Muthuy.



269

8.6.2	 Las nuevas enfermedades

Varios hanpiqrunas comentaron que ahora existen nuevas enfermedades pro-
ducto de los nuevos hábitos y la mala alimentación, enfermedades que no necesa-
riamente saben cómo tratar pero ya están presentes.

•	 En cuanto a la alimentación, se están reemplazado los cultivos diversos por los 
nuevos alimentos que se compran en la tienda y que algunos hanpiqruna consi-
deran como “bagazo”. Estos hacen que las personas sean más propensas a enfer-
medades, como la gastritis que nos mencionó Juvenal Huillca Huamán (Saman-
cca, Pantipata).

“Uno cuando quiere trabaja, entonces puede tener todo y casi no enfermas 
mucho, pero hay personas que comen más, mucha sal, puro azúcar, agua no-
más, a veces mate y por ahí es que aparece la enfermedad”.

Ceferino Segundo Condori Aguilar (Paucarccoto)

•	 Juvenal Huillca Huamán (Samancca, Pantipata) dijo que el uso de abonos quími-
cos que empiezan a aparecer en las chacras también generan nuevas enfermeda-
des, que antes no habían.  

•	 Eugenio Chacón Ramos (Parccotica) recuerda que entre las nuevas enfermeda-
des que han aparecido con la modernidad está el cólera, que apareció con el 
clima, por el agua y la suciedad; también está la uta y la fiebre amarilla. 

•	 Del cáncer en varones. Alberto Estrada Pro (Sumaro) dice que ahora los varones 
están mal de la próstata. 

•	 Del cáncer en mujeres. Genuario Chávez Ochoa (Chinchaypucyo) dice que no 
sabe con qué se cura pero que da cuando las señoras se hacen curar con inyec-
ciones o se hacen operar para no tener hijos. Juvenal Huillca Huamán (Samancca, 
Pantipata) comentó que en las mujeres está apareciendo el cáncer de cuello ute-
rino por mucho calor, y Eugenio Chacón Ramos (Parccotica) también dice que ha 
aparecido cáncer de ovarios.

•	 Del alcohol. 
“Para vivir bien no hay que tomar, pero los que no toman también se han 

muerto ya. Pero tienen que tomar de vez en cuando, unas dos, tres copitas, 
pero no diariamente, porque te hace daño, cuando no toman total se detiene 
alguna enfermedad adentro y esto les mata si es que no saben curarse bien”.

Genuario Chávez Ochoa (Chinchaypucyo)

Un problema que aparece en las comunidades es que algunos toman alcohol en 
exceso generando problemas en su salud, en sus actividades cotidianas y proble-
mas en su ámbito familiar; es también por este motivo que han ingresado nuevas 
religiones con el argumento de que alejan a las personas del alcohol.

La crianza mutua y la salud



270

Criándonos entre plantas y hombres

8.7.	ALGUNOS TRATAMIENTOS

Presentamos algunos de los tratamientos para combatir diversos males que se 
dan con frecuencia en las comunidades, aportados por personas mayores así como 
por promotores de salud y algunas personas más jóvenes que han aprendido de sus 
abuelos y abuelas.

8.7.1.	Enfermedades convencionales: males físicos

Afecciones intestinales
En Paucarccoto toman verbena, hacen hervir desde la raíz hasta sus hojas y se 

toma en ayunas. 

Baños
Eduarda Mejía Quispe (Chinchaypucyo) y Alejandrina Estrada Pro (Sumaro) usan 

la malva que es desinflamante. Para baños de asiento usan malva, llantén, rosas 
blancas, manzanilla, pepa de palta. 

En Ocra usan el ch’ikllur y las hojas del muthuy para baños.  
Fidelia Pumacahua Rondán (Ivin, Pantipata) utiliza salvajina, allqo kiska, moqo 

moqo, hawaqollay. 

Bilis
En Ocra, el kinsa k’uchu es bueno para la bilis. 

Bronconeumonía
Benedicta Gonzales Chávez (Huancancalla) dice que la bronconeumonía, depen-

diendo si es de calor o de frío, se cura con violeta, yuraq violeta, con arroz y cebada, 
mezclados y en mate. 

Ceferino Segundo Condori Aguilar (Paucarccoto) usa rosa, flor de llaulli, panti, y 
macerados. 

Gregorio Chacón Lloqque (Racrarumi, Chinchaypucyo) usa k’umu k’umu, limón y 
flor de llaulli en mate de habas; y cuando es de frío hierve leche con cañazo.  

Demetrio Ramos Choque (Ocra) contó que para curar primero espera a que baje 
el calor del enfermo, sino se complica. Ya cuando baja el calor, frota al enfermo con 
un emplasto de orín y manzanilla, lo abriga bien en la cama para que sudando salga 
el mal y finalmente le da mate de panti, hierbabuena, tikllaywarmi u orégano. 

Juvenal Huillca Huamán (Samancca, Pantipata) prepara manteca blanca, con 
hierba maría, eucalipto, ciprés y pino.

Colerina (luego de haber pasado por algún problema o cólera)
En Ocra toman el pilli (cualquiera de las 2 variedades), moliendo la raíz cruda en 



271

batán con agua hervida, luego se cierne y se toma antes del desayuno; también le 
pueden agregar un poco de café crudo sin tostar.

Cólico
En Huancancalla, Ocra, Pantipata y Parccotica usan las 3 variedades de muña en 

mate reposado: k’ayra muña (para cólicos de frío), sach’a muña y khuñu muña, esta 
última es la más usada para malestares de estómago. 

En Ocra también usan las flores molidas de muña, llaulli (variedades rojas y blan-
cas), supipako (especie de hongo), marancera y pulla pulla (para cólicos de calor). 
Emiliano Cruz Huamán (Ocra) toma junto raqacha, chikchipa y khuñu muña; tam-
bién usa kinsa k’uchu y ajenjo. 

En Parccotica toman pampa anís reposado o el agua de las hojas reposadas de 
salvia. Y en Paucarccoto usan el payqo reposado. 

Juvenal Huillca Huamán (Samancca, Pantipata), dice que el cólico se cura con 
palma real.

Corazón
Victoria Segovia Mejía (Chinchaypucyo) dijo que el toronjil es bueno para el mal 

de corazón. En Ocra usan pimpinela.

Diabetes
Varios hanpiqrunas señalaron que se deben tomar hierbas amargas para que se 

corrija la sangre. 
Victoria Segovia Mejía (Chinchaypucyo) comentó que es bueno el kinsa k’uchu. 
Algunos también recomiendan tomar retama 2 veces a la semana, o ch’ikllur, o 

la flor de palta. 

Diarrea
Genuario Chávez Ochoa (Chinchaypucyo) señaló que se debe saber de qué pro-

viene la diarrea, si es de cólera la diarrea es amarilla, si es de viento la diarrea es 
como huevo y medio verdoso, o si es de ñuñupa (cuando el bebé ha lactado más de 
la cuenta) es blanca con grumos. Eduarda Mejía Quispe dice que cuando la diarrea 
es de frío se debe abrigar todo el cuerpo, incluso los pies, darle mates calientes sino 
el enfermo puede comenzar a temblar y a convulsionar de frío.

En Parccotica toman el agua hervida de los frutos de la raqacha. Eugenio Chacón 
Ramos comentó que el llaqe es para los niños con diarrea. 

Disentería
Benedicta Gonzales Chávez (Huancancalla) prepara huacatay y mate de tepsana. 
Dolores de cabeza
En Huancancalla comentaron que se frotan toda la cabeza con ortiga y luego se 

bota al fuego. Alipio Gamarra Camargo usa el nuqau. 

La crianza mutua y la salud



272

Criándonos entre plantas y hombres

En Chinchaypucyo usan la malva para lavarse la cabeza y aliviar dolores. 

En Ocra usan wakaqallo, ch’ikllur y muthuy para lavarse la cabeza.

Dolor de espalda
Marcela Bergara Carbajal (Ocra) usa las hojas secas y molidas de puna yawar 

ch’onqa y  q’eto q’eto, para tomarlas con clara de  huevo  batido.  

Dolor de estómago
En Huancancalla, Pantipata, Parccotica y  Sumaro usan khuñu muña y otras varie-

dades de muña haciendo reposar sus hojas. 
Victoria Segovia Mejía (Chinchaypucyo) toma manzanilla, Josefina Mercado Ama-

do (Huancancalla) dice que es mejor si se combina manzanilla con hierbabuena y 
chikchipa, en ayunas. Otros en Huancancalla usan sólo chikchipa.  

En Parccotica toman pampa anís reposado con toda su raíz y hojas, también to-
man markhu reposado en un poco de trago.  En Paucarccoto tomaban el reposado 
de hojas de sauco en ayunas.

Dolor de huesos
Juvenal Huillca Huamán (Samancca, Pantipata) usa yawar ch’onqa, moqo moqo, 

entre otras hierbas.

Empacho, indigestión o malestar por haber comido grasas
En Parccotica toman el agua hervida de los frutos de la raqacha.
Se recomienda tomar mate de muña caliente luego de haber comido grasas. 

Fiebre
En Parccotica y Chinchaypucyo hierven las hojas del ch’ikllur de 4 a 5 minutos, 

luego se bañan todo el cuerpo y se tapan con una manta. En Chinchaypucyo tam-
bién usan malva. 

En Paucarccoto toman el payqo reposado. 

En Huancancalla, Josefina Mercado Amado dijo que cuando la fiebre es de frío 
hace reposar llaulli y panti en agua hervida y se toma con una cucharada de harina 
de habas; en cambio Benedicta Gonzales Chávez usa yuraq malva o hace emplastos 
con hierba de cáncer, p’ata kiska, uchu uchu de p’ata kiska, hawaqollay, barro de 
cequia y huevo batido.

Tomasa Condori Cisneros (Ivin, Pantipata) toma agua hervida reposada de los 
ojos de la lúcuma. Fidelia Pumacahua Rondán (Ivin, Pantipata) utiliza el hawaqollay 
en emplastos, también tomaba linaza molida con perejil y zanahoria.

Fracturas, torceduras y golpes
En Chinchaypucyo, Ocra, Parccotica y Sumaro; usan las 2 clases de yawar ch’onqa, 

también usan soldaquesolda y hank’uchuta.



273

En Huancancalla, para torceduras y roturas, usan chaman y hojas tiernas de way-
llo warmo molidas en batán con culebra y harina de maíz, se emplasta con papel a 
la parte que está torcida.

En Ocra usan ch’iri ch’iri y pumatanka para fracturas de pie o de las manos, y para 
torceduras envuelven los golpes con las hojas de araq ch’ima y maych’a. Santusa 
Huanccollucho Chile hace mazamorra de ortiga apikisa para los golpes. 

Juvenal Huillca Huamán (Samancca, Pantipata) usa chaman y pauka para golpes.
En Parccotica y Sumaro, en caso de torceduras, se machaca yawar ch’onqa con 

un poco de maíz molido y se emplasta con papel en la parte de la torcedura; y para 
los golpes se muelen sus hojas mezclando con árnica, bálsamo y siete harinas, y se 
aplica emplastando sobre el golpe.  

En Sumaro usan soldaquesolda en casos de roturas y torceduras, machacan su 
tallo con serpiente y harina de maíz, luego se emplasta en la parte herida.

Gases, ventosidades, flatulencia
Nieves Huarancca Gonzales (Chinchaypucyo), dice que no es bueno tomar o co-

mer mucho fresco o comidas guardadas, pero si se tiene el mal se debe poner a 
hervir un poco de sidra, y se agrega para que reposen un poco de hinojo, anís, pelo 
de choclo. Luisa Mejía Victoria (Chinchaypucyo) usa el pelo de choclo. 

En Parccotica toman pampa anís reposado con toda su raíz y hojas.

Gastritis
Juvenal Huillca Huamán (Samancca, Pantipata) y Alejandrina Estrada Pro (Suma-

ro) comentaron que la khuñu muña y otras variedades son muy importantes para 
la gastritis. 

Gripe o resfrío
En Huambomayo usan eucalipto y muña para matar los virus de la gripe. 
En Ocra dijeron que la flor de wira wira es buena para los resfríos. Emiliano Cruz 

Huamán (Ocra) hace hervir eucalipto, con esa agua se baña y vaporiza; también 
hace macerado de eucalipto para frotaciones, moliendo las hojas y diluyéndolo en 
manteca de chancho. Demetrio Ramos Choque (Ocra) dice que si no se trata a tiem-
po puede convertirse en una bronconeumonía. 

Juvenal Huillca Huamán (Samancca, Pantipata) usa mate de muña, pero también 
hace hervir orín o alcohol, con eso baña al enfermo y luego lo cubre bien para que 
transpire. 

Heridas
En Huambomayo y Eugenio Chacón Ramos (Parccotica), usan los tallos molidos 

de la altea para las heridas.
En Ocra usan yawar ch’onqa, y con las hojas de araq ch’ima y maych’a envuelven 

las heridas.

La crianza mutua y la salud



274

Criándonos entre plantas y hombres

Jesusa Ccallo de Maqqerhua (Ivin, Pantipata) muele ch’iri ch’iri, sayasaya, cha-
man, waman weqey y luego se emplasta. Juvenal Huillca Huamán (Samancca, Pan-
tipata) usa chaman y pauka.

Trinidad Mejía Quispe (Sumaro) usa 7 harinas con hierbas molidas de yawar 
ch’onqa, q’eto q’eto, rosa blanca, rosa roja, árnica balsámico, verbena, hierba de 
cáncer y layo. 

Hígado
Luisa Mejía Victoria (Chinchaypucyo) usa kancha lawa y kinsa k’uchu. 
Miguel Sánchez Ramos (Chinchaypucyo) comentó que el ch’ikllur en mate por las 

mañanas limpia el hígado.

Infección
Eugenio Chacón Ramos (Parccotica) para infecciones machuca repollo y pone un 

emplasto en la parte afectada, o también se puede lavar con el agua hervida de la 
flor de manzanilla.

Inflamaciones
Nieves Huarancca Gonzales (Chinchaypucyo) dice que para inflamación junta va-

rias hierbas como perejil, p’irka, khana, trébol, luego sidra, granadilla, vilvilccara, 
una pizca de canela (para que no sea tan fresco),  y  todo esto se da junto  en mate. 

Eduarda Mejía Quispe (Chinchaypucyo) y Alejandrina Estrada (Sumaro) toman 
malva reposada de vez en cuando, no diariamente porque disminuye la visión. 

En Ocra, usan el ch’ikllur y k’ita frutilla. También usan altea (se muele la raíz y se 
coloca en emplastos), manka p’aki (sólo reposado), chili chili (hervido), pukyu sau-
co, pulla pulla (sobre todo para pies con inflamación fuerte).

En Huambomayo usan el pilli pilli, licuando toda la planta desde la raíz hasta sus 
hojas y tomando el jugo en ayunas; en cambio en Parccotica lo toman haciendo 
hervir toda la raíz y hojas, tomándola cuantas veces sea. 

En Parccotica y Sumaro toman el agua hervida de toda la planta yawar ch’onqa, 
en ayunas. En Parccotica también se toma la raíz hervida del achanqaray, sobre todo 
en el desayuno.  

Alberto Estrada Pro (Sumaro) usa estrella kiska, runa manayupa o ratarata, cola 
de caballo, pinco pinco y grama dulce. 

Jalones o estirones de nervios
Santusa Huanccollucho Chile y Honorata Huamán Hanampa (Ocra), contaron que 

para varones y mujeres que cargan exceso de peso, “wiksa suchu”, es buena  la ma-
zamorra de ortiga apikisa o madrekisa, moliendo las hojas en batán y mezclándolas 
con tostado de maíz, canela y clavo; todo ello se hierve en agua y se espesa. 

Nicanor Paile Chacón (Cconcahuaylla, Sumaro) indicó que para venach’eqe (esti-



275

rón de nervios): “Se debe fajar 4 veces utilizando espinkuy, luego 4 veces fajar con 
waman ch’ilka, fajar también 4 veces con molle, tienes que terminar con pauka. 
Muña es aparte, sacando en un vasito el jugo tienes que hacer tomar con azúcar 
quemado en una copita”. 

Nervios
Eugenio Chacón Ramos (Parccotica) usa pimpinela.

Neumonía (costado)
Miguel Sánchez Ramos (Chinchaypucyo) usa chi’llka calentándola en la tostade-

ra, se pasa con cebo de cordero y se hace un emplasto en la espalda y el pecho. 
Josefina Mercado Amado (Huancancalla) usa panti y flor de llaulli de las dos clases.
Marcela  Bergara  Carbajal (Ocra) usa hoja de flor de llaulli en emplasto, también 

puna lloqhaqkisa (para neumonía de calor) en emplastos y se pone en espalda y 
pecho. Y para los pulmones recomendó tomar las hojas secas y molidas de puna 
yawar ch’onqa y  q’eto q’eto, con clara del  huevo  batido.

Eugenio Chacón Ramos (Parccotica) señala que para la neumonía de calor se pue-
den usar hierbas frescas como llantén, malva, perejil, entre otras y cuando es de frío 
se puede agarrar plantas cálidas como manzanilla, panti, markhu, entre otras.

Ñuñupasqa (exceso de lactado del bebé)
Bonifacia Castro Cruz y Genuario Chávez Ochoa (Chinchaypucyo), dijeron que se 

identifica cuando el bebé bota blanco por la boca, como queso. Y para ello la mamá 
debe sacarse un poco de su leche e inmediatamente ponerlo en un hoyo que se 
haya hecho en una papa qompis, y se tapa con la misma parte que se sacó de la 
papa. Luego Bonifacia Castro Cruz dice que se hierve y el jugo que bota se da a 
tomar al bebé, se tiene que repetir varias veces hasta que se sane; pero Genuario 
Chávez Ochoa dice que esa papa debe sentarse en el fogón, se le pone una hoja de 
ruda y una florcita de santa maría, luego se tapa y ya cuando hierva se saca en una 
cuchara para dárselo a la wawa, y la otra parte tiene que tomar la mamá. Con la 
papita cocinada se estruja y se le da también al bebé. 

Ojos que arden o inflamados
En Ocra usan la p’enka p’enka, con la flor se frota alrededor de los ojos, o la mue-

len y se emplasta alrededor de los ojos, algunos se hacen gotear a la misma vista.

Ovarios
Marcela  Bergara Carbajal (Ocra) usa yuraq cáncer para inflamaciones  del  ovario,  

se  hace  hervir  y luego  se  toma  en  ayunas  por  las  mañanas.
Eugenio Chacón Ramos (Parccotica) comentó que la estrella kiska es para el mal 

de ovarios porque “tiene  buena curatividad, tiene antibiótico y todo”, también se 
puede usar en baños de asiento en una tina grande, haciendo hervir de 15 a 20 
minutos, unos 100 gramos aproximadamente.

La crianza mutua y la salud



276

Criándonos entre plantas y hombres

Parásitos
Luisa Mejía Victoria, (Chinchaypucyo) señala que el markhu y la muña son bue-

nos para botar los parásitos.
En Ocra usan la palma real y kinsa k’uchu para las lombrices que están dentro de 

la barriga. En Paucarccoto y Chinchaypucyo toman el payqo reposado en ayunas. 
Benedicto Aranívar Álvarez (Anansaya) dijo que se debe dar raíz de payqo, ya que 

incluso los incas utilizaban sus hojitas en almuerzos. Para la faciola o qallutaka hay 
que tomar el agua de fermentar o hervir de kinsa k’uchu.

Pies fríos o adormecimiento
Hacen hervir hojas de markhu por 5 minutos, se enfría un poco en un recipiente 

y se ponen los pies. 

Prolapso de vejiga
Nieves Huarancca Gonzales (Chinchaypucyo) recomienda que para el hisp’ay 

p’uru waqwasa (prolapso de  la vejiga) primero se toma la ortiga apikisa, luego se 
hace un emplasto con 7 harinas a la cintura y a la altura del vientre, para absorber la 
herida causada por el mal. “Si no te curas a tiempo se vuelve crónico, qhallwayasqa 
(amarillea todo el cuerpo)”. 

Purgante
En Chinchaypucyo usan el ch’ikllur, haciendo  hervir  las  hojas. Es un fuerte pur-

gante. En Paucarccoto tomaban el agua de la retama en ayunas, haciendo reposar 
sus flores y hojas.

Purificar la sangre
Miguel Sánchez Ramos (Chinchaypucyo) dice que se toma la planta de chi’kllur. 
Eugenio Chacón Ramos (Parccotica) comentó que el llaqe aumenta y purifica la 

sangre. También se toma el reposado de ratarata o runamanayupa tres veces al día 
o en el momento que se tiene sed.

Rasca rasca
Eugenio Chacón Ramos (Parccotica) usa la caléndula. 

Reumatismo

Luisa Mejía Victoria (Chinchaypucyo) y en Huancancalla; usan el moqo moqo (o 
matico), se hierve y luego se bañan todo el cuerpo con sus hojas y tallos. 

Zenón Mescco Huampotupa (Anansaya) dice que la salvia es buena.

Riñones

Victoria Segovia Mejía (Chinchaypucyo) y Alberto Estrada Pro (Sumaro), usan la 
cola de caballo y la runa manayupa o ratarata. También recomiendan tomar reposa-
do de ratarata sola 3 veces al día o en el momento que se tiene sed.



277

En Huambomayo y Eugenio Chacón Ramos (Parcoticca) dicen que se debe hacer 
hervir por 15 minutos cola de caballo, cebada tostada, cáscara de papa, sidra y una 
tajada de zanahoria, luego hacen reposar en la mezcla runa manayupa; Eugenio 
Chacón dice que se puede tomar durante 3 veces cada día y en Huambomayo dicen 
que se toma en ayunas.

María Maquerhua Rondán (Ivin, Pantipata) indicó que se debe tomar cola de 
caballo, paqpasaphi (raíz de cabuya), soldaquesolda y yawar ch’onqa; luego se debe 
frotar con ortiga y un poquito de trago de caña, haciendo un emplasto y nos dijo: 
“Eso sirve como inyección, eso es la inyección del pobre, eso no encoge los nervios, 
también a los bebitos recién nacidos que ya se están muriendo, si es para eso lo 
sanan”.

Tembladera o convulsiones
En Parccotica y zonas altas de Huambomayo usan la altea, haciendo hervir su 

corteza y tomándola en ayunas. 

Tos
Benedicto Aranívar Álvarez (Anansaya) recomienda tomar llaulli (cualquiera de 

las 2 variedades) y tikllaywarmi en cañazo con azúcar, se ponen a hervir y se pasan a 
una botella por 15 días para que fermenten, es como un jarabe para la tos.

En Huancancalla toman salvia reposada en ayunas, bien caliente. 
En Ocra combinan k’umu k’umu con q’eto q’eto, también usan ichu ichu, papel 

papel, panti, qalaqala, tikllaywarmi. Emiliano Cruz Huamán utiliza la flor de llaulli 
con q’eto q’eto, papel papel; también se masca papel papel, previamente hervido. 

Demetrio Ramos Choque (Ocra) y Ceferino Segundo Condori Aguilar  (Paucarcco-
to) usan el eucalipto en variedad de preparaciones. 

Eugenio Chacón Ramos (Parccotica) recomienda usar k’umu k’umu, huysuru, wa-
manripa, salvia, altea y otras. 

Alejandrina Estrada Pro y Rosa Paile Estrada (Sumaro) usan borraja, q’eto q’eto, 
flor de llaulli y dicen que si es de resfrío se toma con miel de abeja y limón. 

Juvenal Huillca Huamán (Samancca, Pantipata) usa muña. También cura la tos 
tostando t’inti (insecto que vive en agua empozada) en tostadera, se muele y se 
toma antes de dormir. 

Tuberculosis
María Maquerhua Rondán (Ivin, Pantipata) nos dice que para los comienzos de 

tuberculosis se prepara polvos de q’eto q’eto, yawar ch’onqa, y se da en huevo bati-
do (solo la clara). También se hace parches de diferentes tipos como de molle, qolle 
y otras hierbas.

En Ocra dicen que la flor de wira wira es buena.

La crianza mutua y la salud



278

Criándonos entre plantas y hombres

Úlceras intestinales
En Paucarccoto tomaban el agua de la retama en ayunas, haciendo reposar sus 

flores y hojas.

8.7.2.	La concepción

Anticonceptivos
Ceferino Segundo Condori Aguilar (Paucarccoto) y Nicanor Paile Chacón (Ccon-

cahuaylla, Sumaro) recomiendan usar q’era. Nicanor Paile Chacón la hace hervir, la 
frota como una mazamorra y la acomoda inmediatamente en pequeñas porciones 
en moldes y en un plástico, ahí se hace como una pastilla que sirve tanto a la mujer 
como al varón, para no tener hijos. 

Demetrio Ramos Choque (Ocra) dijo que la hierba de cáncer también permite 
planificar  la familia. 

Fertilidad
Victoria Flores Gonzales (Chinchaypucyo) contó que cuando varón o mujer no 

pueden tener hijos, se puede usar el muthuy, cuando está en mukmu (capullo o 
brote tierno) y antes que tenga muchas flores. Se muele con miel de abeja y se toma 
después de 8 o 5 días de la menstruación, también lo pueden tomar los varones. 

Matriz
Santusa Huanccollucho Chile y Honorata Huamán Hanampa (Ocra), explicaron 

que cuando una mujer ha dado a luz y está con heridas en la matriz se le debe 
dar una mazamorra de ortiga apikisa o madrekisa, moliendo las hojas en batán y 
mezclándolas con tostado de maíz, canela y clavo; todo ello se hierve en agua y se 
espesa. Y ya haciéndole comer es que se le faja frotándole el vientre.

María Maquerhua Rondán (Ivin, Pantipata) dice que cuando hay madre aysa (es-
tirón de los nervios de la matriz): “Se cura juntando todos los nervios, comenzando 
de la punta de los dedos del pie hasta las puntas de los cabellos, se junta al ombligo, 
ahí se pone la ortiga apikisa con cebo de cordero y con la puntita de ají amarillo, con 
esto frotándolo, en seguida se faja con parche, esto lo saca todo. Por eso algunas es-
tán todas flaquitas nomás ya con madre aysa, y cuando van a la posta no le sanan”.

Parto
Benedicto Aranívar Álvarez (Anansaya) dice: “Cuando la mujer está dando a luz 

usan ch’ilka (sólo la guiíta) y espinkuy. Estas plantas se deben poner a calentar en 
una k’analla y con orín hay que ch’allar (rociar), se voltea, se voltea, entonces ya está 
listo. Primero se frota todo y se emplasta con una q’eperina bien amarrada, también 
con chumpi, y ya normal trabajan, fajada hasta el amanecer”. 

Victoria Flores Gonzales (Chinchaypucyo) dice que cuando el pulso de la emba-



279

razada viene fuerte es señal que ya va a dar a luz y se le da reposadito de capulí, 
hojas de capulí y cuando ya empieza a sudar, quiere decir que el parto ya empieza.

Victoria  Flores Gonzales y  Genuario Chávez Ochoa (Chinchaypucyo), Benedicta 
Gonzales Chávez (Huancancalla); explicaron que para saber cómo viene el bebé se 
recurre al pulso, si es que viene seguido o si es que viene de rato en rato se sabe si 
está cruzado dentro del vientre o está en mala posición, también se hace tocando 
porque si está atravesado a la vista se nota que la cabecita está al revés. Y para 
poner bien al bebé se pone en una manta a la madre y se empieza a sacudir para 
que se acomode nuevamente, pero si es que está en otro sitio, se tiene que colocar 
de cabeza abajo a la mamá y empujar al bebé a su estómago, luego ponerlo en 
derecho. Para sacudir a la mamá debe hacerlo una persona que conozca sino no se 
arregla.  

Benedicta Gonzales Chávez (Huancancalla) dice que también usa la planta zapa-
terito (ayaq zapatilla).

Post parto
Honorata Huamán Hanampa (Ocra), nos cuenta sobre la mazamorra de ortiga:

“Ñaupaq wachakuq warmikunaqa hanpikukmi kayku kaywan, ñaupaqtaraq 
mihuyku, wachakusqayku qhepata, chay uhupi kirikunapaq chay onqoq kasay-
kupi, chay qhepatan allchamun yawarniykutapas allinta”.

(Antes las señoras que daban a luz nos curábamos con esto, antes lo comía-
mos para el post parto, para las heridas internas y golpes que se han producido 
en nuestro embarazo, en seguida se normaliza nuestra menstruación).

Eulogia Llamocca Cisneros y Nieves Huarancca Gonzales (Chinchaypucyo) conta-
ron que se fajaban bien con faja y coyunda, para que después no les duela todo el 
cuerpo. Incluso Nieves Huarancca Gonzales recordó que: “A las 8 de la mañana me 
amarraban y me desataba al entrar el sol, porque no aguantaba”. 

Nieves Huarancca Gonzales también dice que: “Cuando se da a luz, el cuerpo 
queda abierto por eso se frota todo el cuerpo con mucho cuidado, incluso los cabe-
llos”. Por ello para desmando, que es cuando después de parir duele todo el cuerpo 
porque no se ha cuidado bien y se ha caminado en frío, se frota todo el cuerpo, in-
cluyendo el ombligo, con ortiga apikisa un poco marchitada y sólo así se junta todo 
el cuerpo. Luego se hace emplasto a todo el cuerpo con 7 harinas.

Emiliano Cruz Huamán (Ocra) dijo que a los 3 días de dar a luz se faja, para ello se 
recogen las hojas de espinkuy, se hacen calentar con tostadora y se rocía con árnica 
bálsamo, luego se envuelve con chumpi (faja tejida para amarrar en la cintura) y 
coyunda. También pueden usar araqch’ima.

La crianza mutua y la salud



280

Criándonos entre plantas y hombres

8.7.3.	Enfermedades no convencionales: males del espíritu

“Las enfermedades de nuestra zona, te agarra machu soq’a, paya soq’a, por 
eso no hay que tomar agua de cualquier sitio, mejor es tomar hervido. Tampoco 
no debes de orinar a las orillas del río, tienes que salir orinando en tu baño, de 
todo eso te agarran los sitios y los lugares, por eso también de mí mis manos se 
encogieron”. 

Nicanor Paile Chacón (Cconcahuaylla, Sumaro)

Aparte de las enfermedades conocidas, existen los “males del espíritu”, enferme-
dades que son producidas por contacto con algunos lugares o seres mágicos (espíri-
tus), que no tienen explicación científica, pero están muy presentes en la sociedad 
andina. Estas enfermedades tienen sus propios tratamientos y curaciones. 

Mancharisqa o mal del susto

Demetrio Ramos Choque (Ocra) nos dio el ejemplo de que si un niño recién está 
caminando y se cae, se asusta, se dice que la Pachamama lo ha cogido, eso es el 
mancharisqa. Y para ello se debe hacer el wahapay (llamar a los espíritus de la per-
sona asustada) con incienso a la media noche. “A veces se sanan con eso, a veces 
se enferman hasta que el ojo se vuelve hondo y para adentro se mete. Y  la vista se 
crece más grande, más se crece, así del mancharisqa se crece”. Para eso también 
nos dijo que le dan una hierbita que se llama hoja hoja, en matecito.

Zenón Mescco Huampotupa (Anansaya) dice que se debe usar maych’a y wayra 
sach’a para frotar al enfermo.

Benedicto Aranívar Álvarez (Anansaya) explicó que consigue caquita de lasiwana, 
plumas de q’ente (picaflor) e incienso. Y cuando el afectado está durmiendo, debajo 
de la cama se pone un fogón que llama al ánimo del asustado, diciendo “hanpuy, 
hanpuy” (ven, ven). 

Benedicta Gonzales Chávez (Huancancalla) cura el susto pasando huevo, hu-
meando con un qalaywitu (lagartija) y después con picaflor. 

Marcela  Bergara  Carbajal (Ocra) dice que se muele la hierba roqa, luego se bate 
en agua y se baña todo el cuerpo. 

Eugenio Chacón Ramos (Parccotica) explicó que cuando los niños tienen susto 
primeramente se les tiene que hacer humear con incienso, anís y un poco de coca. 
También usan plantas, nido de picaflor, entre otros elementos para llamar el ánimo. 

Alejandrina Estrada Pro (Sumaro) usa borraja. 

Mal de phiru o phiru wayra (mal provocado por el sitio o lugar, cuando agarra 
la tierra) 

“Por ejemplo, si a una persona lo cornea la vaca o cuando se vuelca el ca-



281

rro, ahí lo coge, lo levanta la tierra, con eso se enferma, para eso lo tienes que 
pasarle coca k’intu por el cuerpo de la persona, eso también se entierra con la 
cabeza hacia donde sale el sol, si lo pones con la cabeza hacia abajo, hasta se 
puede morir”.

Ángel Huamán y Lucio Huamán (Ocra)

Zenón Mescco Huampotupa (Anansaya) dice que se debe usar maych’a y wayra 
sach’a para frotar al enfermo.

Genuario Chávez Ochoa (Chinchaypucyo) indica que se debe usar hojas de verbe-
na, moqo moqo y otras hierbas machacándolas en una musk’a o sobre una piedra, 
y luego se deben poner otros ingredientes según la variedad del mal, finalmente 
con eso se debe hacer una muda sobre todo el cuerpo. También contó: “Se usa 
taku (un tipo de piedra roja), saqsakuti y lloq’eceda, que se juntan con algo sucio 
y se preparan aparte, un poquito de esto se combina con otros elementos que se 
usan para el mal viento, como nuez moscada, wayra alosima, wayra qopal, ajos de 
castilla; con todo eso se frota todo el cuerpo, luego se polvea con hatuchaq hampiq 
ñutu de color rojo”. 

Santusa Huanccollucho Chile (Ocra) indicó que es buena la mazamorra de ortiga 
apikisa o madrekisa, moliendo las hojas en batán y mezclándolo con tostado de 
maíz, canela y clavo; todo ello se hierve en agua y se espesa.

Ceferino Segundo Condori Aguilar (Paucarccoto) sahumea con incienso y otros 
insumos.

Juvenal Huillca Huamán (Samancca, Pantipata) dice que cuando agarra phiru 
soq’a, te hace torcer el cuello, se cura con cuy moda1 y despacho.

Qhayqa wayra

Bonifacia Castro Cruz (Chinchaypucyo) y Demetrio Ramos Choque (Ocra) nos 
contaron que es el espíritu del silencio o fantasma de la tierra, que puede haber 
en sitios donde han vivido personas antiguas o en casas antiguas con mucha co-
secha; afecta más a los niños y hace que su cuello se tuerza para atrás (kunkachan 
p’akipakun) y se vuelva duro o estático, tienen diarrea como huevo medio verdoso 
y cuando lactan muerde los senos de la madre.

Juvenal Huillca Huamán (Samancca, Pantipata) dice que el qhayqa wayra siempre  
ha existido desde tiempos antiguos, es cuando alguien de tus familiares va a morir 
o con alguien que se va a morir te has ofendido. Te produce vómitos, para esto se 
da ortiga negra en una copa de cañazo que se hace oler por la nariz o se prepara un 
fermento con alcanfor, los ojos de las plantas de ruda, y todo tipo de plantas que 
luego echamos a las manos, frotamos un poco y aspiramos hasta asfixiarnos.

1	 El término “cuy moda” es igual a “muda”, que se encuentra en el vocabulario.

La crianza mutua y la salud



282

Criándonos entre plantas y hombres

Benedicto Aranívar Álvarez (Anansaya) dice que se necesita santa maría, la flor y 
las yemas del markhu reposado en mate.

Bonifacia Castro Cruz (Chinchaypucyo) explicó que con las hojas de la ortiga api-
kisa y la planta tierna de la ortiga qowikisa, se frota al niño por todas las partes, 
porque es suave, inclusive por encima del potito del niño hasta los pies, “porque 
la qhayqa lo agarra del potito a la wawa y el potito de la criatura es negro, como la 
base de la olla que me cocino”. Y después se simula cortar con cuchillo la espalda 
del niño y con eso se sana. 

Genuario Chávez Ochoa (Chinchaypucyo) dijo que cuando los niños tienen dia-
rrea de qhayqa wayra, tiene que haber una medicina fermentada con alcanfor y 
hierbas soasadas en tostadera y  molidas como wayra copal, dos clases de nuez 
moscada, wayra alosima, hatuchaq hanpiq ñutun, yemas de qowikisa, yema de 
muthuy, yemas de apikisa, markhu y yema de santa maría. Luego se rocía con todo 
lo que se ha fermentado, se hace vaporizar sobre todo en el potito del bebito, en 
seguida se le frota la barriga y todo el cuerpo hasta que chorree agua, para esto 
también se utiliza el llaqe.

Soq’a

Benedicto Aranívar Álvarez (Anansaya) nos dijo que cuando a alguien le agarra el 
machu soq’a se hace fermentar campanilla con 3 clases de muña: cruz muña, sach’a 
muña y pampa muña (khuñu muña), en alcohol por 15 días bien tapado, y se frota 
por el cuerpo, lamentablemente esta planta ya casi no se encuentra. 

Genuario Chávez Ochoa (Chinchaypucyo) indica que para el soq’a, el espíritu de 
los antepasados, utiliza 2 tipos de creso que pone un poquito a las hierbas para 
que no sea muy cálido, luego saca los huesos del machu o los antepasados, “paris 
ch’ullan” (un par y uno). Esto se quema en fuego, se muele y se polvea sobre las 
hierbas que estás utilizando, ahí tiene que entrar un poquito de gasolina, un po-
quito de petróleo y creso. Luego varias clases de morado maqmu (tipo de tinte), se 
tiene que moler bien y polvearlo encima. 

Soq’a wayra o mal del viento

Eugenio Chacón Ramos (Parccotica) dice que es cuando viene un mal viento que 
nos puede agarrar la cabeza, se siente dolor de cabeza, se tuerce el cuello, o se es-
cucha que está sonando como el viento o el río. Y Bonifacia Castro Cruz (Chinchay-
pucyo) comentó que cuando un niño está con este mal llora bastante y su diarrea 
es de color verde.

Benedicto Aranívar Álvarez (Anansaya) contó que es bueno el cuerno de la cabra, 
que se quema en fogón y se raspa con el carbón y se toma el polvito. Cuando el 
cuello está doblado es bueno el pelo de zorrino, la barba de cabra, ají amarillo, todo 
se sahumea y se tapa con una frazada al enfermo. 



283

Zenón Mescco Huampotupa (Anansaya) dice que se debe usar maych’a y wayra 
sach’a para frotar al enfermo.

Bonifacia Castro Cruz (Chinchaypucyo) explica que cuando un niño está con mal 
del viento se le debe hacer oler alcanfor y frotar con ruda. 

Genuario Chávez Ochoa (Chinchaypucyo) nos dijo que este mal se debe curar al 
momento porque con el tiempo se puede quedar con la mandíbula movida u otras 
secuelas. Una de las formas de curar es con barba de chivo, cachos de cabra o de 
chivo, nido de chicuchicu, orín de vaca negra, orín de chancho negro, ají amarillo, y  
con todo eso se quema y se humea por la nariz hasta que se asfixie; con los orines 
se lavan la cabeza. Otra forma de curar es usar hojas de verbena, moqo moqo y 
otras hierbas machacándolas para hacer una muda y luego se deben poner otros 
ingredientes según el  mal. 

Benedicta Gonzales Chávez (Huancancalla) lo cura con supay qarqo y hace fer-
mentar ajos, orín, creso, kerosene, petróleo. También prepara nuez moscada, alosi-
mata, wayrakopal, con alcohol y se fermenta en una botella.

En Ocra usan ñuñunya, con santa maría, markhu, ortiga, ajenjo, palma real y wall-
wa. 

Marcela Bergara Carbajal (Ocra) muele ñoñomia, chinchirkuma, maych’a,  
markhu,  ayaqllanta, ruda, té molido  y  agua  florida,  con  esto  se  baña  todo  el  
cuerpo. También recomienda el pukyu sauco, se hace hervir las hojas y se toma en 
mate. 

Demetrio Ramos Choque (Ocra) dice que se deben recoger a tres hojas de 
markhu, muña, santa maría, palma real, ajenjo y otras plantas que son para jun-
tarse; luego se deben calentar un poco en fogón y de ahí se pasa a todo el cuerpo.

En Parccotica, para el mal del viento se pasan un puñado de muña por toda la ca-
beza; también agarran un puñado de hojas de markhu o de muthuy, o ambas juntas, 
y las hacen calentar un poco en fogón y se pasan por la cabeza, algunos también lo 
juntan con santa maría, esto se hace para dormir. 

Eugenio Chacón Ramos (Parccotica), para curar adultos o niños, primero recoge 
basura del río en época de lluvia, después recoge nido de chicuchicu, de q’ente 
(picaflor) y de pajaritos, porque dice que “esos animalitos siempre hacen nido de 
parte de la izquierda y por eso esa parte es curativo”. Todo se hierve en una olla 
grande, se lava la cabeza del enfermo para atrás y luego se debe cubrir la cabeza con 
un trapo granate o azul para que el agua no caiga a la cara, la persona debe estar 
echada durante 5 minutos más o menos, y ya cuando se seca dentro de la cabeza 
penetra esa agua a la piel; se debe hacer repetidas veces de 5 a 6, hasta que sane. 
También dice que podemos agarrar paja, incienso, coca, nido de chicuchicu y con 
eso se puede humear.

La crianza mutua y la salud



284

Criándonos entre plantas y hombres

En Sumaro y Paucarccoto usan chaman (tallo y hojas), incienso  y otros para sa-
humar.

Juvenal Huillca Huamán (Samancca, Pantipata) dice que cuando se tuerce el cue-
llo, se cura con cuy moda2 y despacho.

Sullu wayra (viento del mal parto)

Demetrio Ramos Choque (Ocra) dice que esta enfermedad da cuando la placenta 
de una mujer que ha dado a luz, la queman atrás del fogón y las cenizas las echan 
en los campos, donde hay una piedra con cueva seca. Y cuando niños o mayores 
pasan por allí para hacer sus necesidades, les pasa esa ceniza que es el sullu wayra, 
en todo el cuerpo salen granos o bolitas como rasca rasca, sale y escuece mucho. 
Esa enfermedad se cura con usca, que se frota con un poco de orín en todas las 
partes del cuerpo.

8.8.	MEDICINA PARA LOS ANIMALES

“Kallarantaqmi huk oqa qaya ruwanapaq, kurawañu chayqa hayan karan, 
chaypas hanpin uywakunapaq, fiebre onqoy hapiqtin wakakunata maranpin 
kutaq kayku chaytan wakaykumanpas qok kayku”.  

(También había una oca para hacer qaya3, kurawañu. Era amarga, era tam-
bién medicinal para los animales, cuando lo cogía fiebre a los ganados lo molía-
mos en batán y lo dábamos a nuestras vacas).  

Teófilo Umeres Paucar (Pantipata)

Algunas plantas también sirven como medicina para los animales, y en algunos 
casos la misma planta sirve para curar tanto a las personas como a los animales. 
Josefa Mercado Amado (Huancancalla) cuenta que la calabaza sirve como medicina 
para vacas y toros, pues por ser fresco, así como se utiliza para combatir la fiebre 
en las personas, también cumple el mismo efecto con estos animales, así se puede 
prevenir el carbunclo sintomático cuando está en sus inicios.

En Parccotica y Pantipata dicen que la oca sirve como medicina de caballos y va-
cas. En Chinchaypucyo dicen que la malva se utiliza para curar de la fiebre que ataca 
a los animales por tanto calor. De igual forma el ch’ikllur se utiliza para las vacas y 
otros animales cuando tienen fiebre.

2	 El término “cuy moda” es igual a “muda”, que se encuentra en el vocabulario.
3	 Sobre el proceso de transformación de la qaya, ver sección 4.9.3.



285

TERCERA PARTE

La crianza mutua,
antes y ahora



286

Criándonos entre plantas y hombres

Representación del chakrakuy en la fiesta de San Isidro Labrador de 2013, Chinchaypucyo. Víctor 
Carbajal representa al “patrón” de la hacienda.

Andenes de Molino. Chinchaypucyo. 



287

Uywanakuspa kay watakunapi
(Criándonos a través de los años)

“Saraqa Taytanchispa munasqanmi, uman patapis kanan kasqa trigu ura pa-
tanpitasi sara, saphinpitaqsi papa. Chaysi chay angelkuna kamachisqan mana 
allintachu wahasqaku, chaymantas hukllata rurun, mana chayqa kinsas ch’ullalla 
mihuyllapi kanan kasqa”. 

(El maíz es el querer de papá Dios, en la punta tenía que ser trigo, en la parte 
del costado maíz y en la raíz tenía que ser papa. Los ángeles que había ordenado 
hablaron mal, por eso es que produce uno, sino habría sido 3 en un solo cultivo). 

Gregorio Chacón Lloqque (Racrarumi, Chinchaypucyo)

Los mayores de Chinchaypucyo aún recuerdan las historias antiguas sobre los 
cultivos en el distrito, lo que les contaron sus abuelos y abuelas, lo que vivieron 
ellos mismos, recuerdos que comparan con lo que ven ahora, lo que continúa exis-
tiendo y lo que se va perdiendo. Con esa sabiduría aprendida en toda una vida de 
trabajo, nos advierten de los peligros que se vienen al perderse la sabiduría agrícola. 

9.1.	LOS CULTIVOS EN EL PASADO

“La historia del maíz no conocemos, pero dicen que el maíz siempre era de 
los incas y el trigo lo habían traído de España, y otros cultivos más. La papa tam-
bién era de los incas. Por eso al trigo le dicen que por primera vez se sembró 
en Oropesa, por eso es la tierra del pan, de allí lo habían mandado la semilla a 
todas las partes”.

Santiago Chávez Suni (Paucarccoto)



288

Criándonos entre plantas y hombres

Hay muchos recuerdos de las formas de trabajar antiguamente, cuando el traba-
jo era como una fiesta, con muchas costumbres y ceremonias. La gran cantidad de 
cultivos y variedades, buena disposición de agua, cosas que ahora han disminuido. 
Pero no todos los recuerdos son alegres. También se recuerda el tiempo de las ha-
ciendas, los problemas y abusos que sufrieron en ellas; o algunos momentos de 
gran escasez o presencia de plagas muy graves. 

9.1.1.	Los cultivos de los incas

“Inkakunaq kausaypachanpiqa paykunaqa aswanta llank’asaqku kay kuraq-
ninchiskunaqa, kay niqaku hina patakunata ruwaspa kay uraykunapi paykuna-
pakqa aswan allin chaninchasqaqa kiunan karan kiwicha kaypiqa achita ninchis”.     

(En tiempo de los incas ellos trabajaron más, por ejemplo nuestros abue-
los trabajaron haciendo andenes en la parte de abajo y para ellos los más 
importantes eran la quinua y la kiwicha, la que nosotros llamamos achita).  

Mario Carbajal Eulate (Sumaro) 

Clotilde Puma Sacsahuilca (Sumaro) dice que los cultivos de los incas eran el maíz 
y la papa, que desde esos tiempos se trabajaban en laymes. Santiago Chávez Suni 
(Paucarccoto) y Florencia Chávez Viuda de Camargo  (Huancancalla) enumeran los 
cultivos de los incas: oca, año, papa, maíz, tarwi, kiwicha y quinua. También dicen 
que los españoles trajeron trigo, cebada, arveja y garbanzo. 

9.1.2.	El tiempo de la hacienda

“Yo he nacido en esa hacienda de Tamborada. En la época de la hacienda 
se servía al hacendado con mucho sufrimiento, no podíamos comer, ni bien 
amanecía ya teníamos que estar en la chacra. Nos fregaba mucho, por eso 
cuando eduqué a mis hijos ya no querían estar allí, por eso me vine aquí a 
Chinchaypucyo”.

Angélica Huamaní de Béjar (Chinchaypucyo)

Algunas personas mayores recuerdan claramente lo que vivieron en el tiempo de 
las haciendas, como muestra el anterior testimonio. Entre las historias de tiempos 
de las haciendas, en Paucarccoto se recuerda a un hacendado poderoso y malo, del 
que se cuenta que tenía un rabo como animal:

“La casa hacienda era más o menos en la parte media, pero del hacendado 
más antiguo estaba por Yuthuhuamán, por más abajo en la loma. El hacenda-
do de ese entonces era Pedro Ladrón de Guevara, que tenía una pequeña cola 
que le escocía bastante, y eso lo hacía frotar por sus gentes con marlo. Dicen 



289

era muy poderoso, si no le aceptaban algo hasta al ganado lo mandaba hacia 
el barranco, toda la yunta, allí lo hacía degollar con su gente y encima de las 
rocas hacía extender la carne. Ya en estado de descomposición lo hacía sacar, 
lleno de gusanos, así dice que comía ese viejo, tostando los gusanos. Por eso 
los que venían del camino siempre tenían que saludar al hacendado desde la 
loma, porque la hacienda quedaba debajo del camino, abajo en la loma, allí se 
encuentran los restos de teja y ladrillos con que estaba empedrado, incluso se 
podría considerar como un centro arqueológico porque dicen que debajo hay 
tapados, porque se notan huecos que han escarbado en 2 o 3 sitios. Allí le salu-
daban desde la loma diciéndole: ‘Ave María Purísima, apu inca’. Si no escuchaba 
lo que le saludaban, él les gritaba: ‘Sikiyta much’ay’ (Besa mi trasero). Era un ha-
cendado poderoso, por eso le saludaban desde arriba. La gente vivía arriba en 
las alturas porque cuando tenían animales era prohibido meter a los wayllares, 
por eso estaban en la parte alta. Incluso dicen que el excremento del ganado lo 
hacía limpiar con escoba”.

Santiago Chávez Suni (Paucarccoto)

En 1969 se inició la reforma agraria, un acontecimiento importante en la historia 
de las comunidades, en el que la propiedad de la tierra pasó a manos de las comu-
nidades, tal como explica Sabino Tecse Huayllas (Huambomayo): “En la época de la 
hacienda vivían 4 familias, las gentes del hacendado. Todas estas pampas de Llaque 
Era no tenían dueño, todo era de la hacienda, también las pampas del frente Pam-
paera; ahí vino la ley de la reforma agraria y poco a poco lo hemos expropiado, la 
parcela que teníamos, porque lo teníamos en arriendo desde la época del hacenda-
do. Solo así nos hemos hecho dueños, no hemos quitado a nadie”. 

“Ahora estamos mejor que en la época de las haciendas. Aquí había bastante 
caballo y ganado, los hacendados lo vendieron todo, al irse el hacendado nos 
dijo: ‘Se quedarán como están y esa tierra es para ustedes’. Se fue en buena 
forma y nosotros nos quedamos contentos”.

Raymundo Ccallo Acuña (Paucarccoto)

9.1.3.	La hambruna

Manuel Jesús Gallegos Almirón (Huañec, Sumaro), nos contó de una gran ham-
bruna y cómo finalmente, el trigo salvó del hambre al pueblo.

“Me recuerdo el año 1947, más o menos, hubo una hambruna en el distrito 
de Chinchaypucyo, ya en diciembre. A los primeros días de enero el maíz ya 
estaba floreciendo, hubo una sequía y totalmente los maicitos se han secado, 
así como ahora un solazo y el viento se lo ha recogido todos los maíces cuando 
estaban floreando. Y tenían que trabajarle, había todavía trigo del año pasado 

La crianza mútua a través de los años



290

Criándonos entre plantas y hombres

de otras personas, con puro sankhu tenían que comer, y trabajar en la chacra, 
así era, así esas cosas ha pasado, los manantes se secaban en esa época. Y de 
Cotabambas, Tambobamba, de ese lado venían muchas personas jalando 2 hiji-
tos, 3 hijitos y decían: ‘Señor dame una arroba de trigo, una arroba de maíz, una 
arroba de cebada, y te lo dejo a mi hijito’. Así han dejado acá en Chinchaypucyo, 
hay varias personas huerfanitos que han quedado. 

El trigo fue el salvavidas, el trigo cuando han sembrado último, ha dado para 
ese año. El trigo ha criado al campesinado. 

El trigo es sagrado, al trigo no podemos decirle que el trigo es malo, el trigo 
es el que llena la barriga a los pobres, tanto también en el pan, si no hay trigo 
no hay pan, no hay ni harina. Porque el campesino mantiene con el trigo, por 
eso ahora el trigo vale”. 

9.1.4.	Plaga de langostas 

En Huancancalla y Sumaro nos contaron la historia de una plaga de langostas que 
asoló los cultivos de maíz. Para espantarlas caminaban haciendo ruido con latas y 
tocando música, con pito, bombo y cornetas. Fue tanto que tuvieron que ir hasta el 
Cusco a pedir apoyo, allí les dieron pesticidas para fumigar las langostas, pero esto 
trajo malas consecuencias.

“Historias que pasaron con la aparición de las langostas. Se lo comía todo el 
maizal, se lo acabó por allá abajo, por Huk’uti, Huantaro. Eran cantidades, se 
venían hasta aquí, con sus patas nos rozaban como con serrucho, nos pasaban 
sonando con sus alas en nuestra frente. Se comían las hojas del durazno, aliso 
y todas las hojas, molle, hasta el pasto se acabó, dejó sólo la tierra despejada. 
Allí entrábamos con escobas, con música de cornetas y bombos, lo recogíamos 
en sacos rellenados, lo dábamos de comer a nuestros chanchos. Recogiéndolos 
los llevaron hasta la plaza de armas del Cusco, allí los echaron para que vean las 
autoridades. Los arrearon hacia el río. Les dieron venenos y con eso lo fumiga-
ban, pero con eso se murieron varios jóvenes. Esto comenzó a aparecer desde 
el año 75, hace años sucedió, hasta el eucalipto lo bajaba las ramas al piso, ya no 
había ningún árbol, todo se lo terminó, decían que uno solo ponía 100 huevos 
debajo de la tierra”.

Plácida Laurente Chávez (Huancancalla)

Rosa Camargo Mejía (Huancancalla) dice que no sólo ponían 100 huevos sino 
muchos más: “La langosta metía su poto dentro de la tierra, allí ponía huevos, pon-
dría miles de hueveras, por eso las langostas se proliferaron exagerado”. Ella dice 
que se acabaron todo el maíz, pero después comenzó a brotar maíz nuevo y hubo 
buena producción. Sin embargo, otras señoras dicen que las langostas sólo dejaron 



291

la tierra pelada, se veían pampas rojizas y sin maíz. Sufrieron hambre por falta de 
maíz y tuvieron que conseguir de otros lugares.

Y también recuerdan las consecuencias del uso de esos pesticidas, cuentan que 
alguien comió níspero sin lavarse las manos y se murió para el día siguiente. Pero la 
gente no sólo enfermaba por descuido, sino por el uso mismo del pesticida: “Chay 
kutikunaqa askhan wañuranku sulemanwan, imanaqtinchus wasankupin q’epeqku, 
chaysiya sorq’anninkuman haykuk chaywanmi wañuranku” (En esa época se mu-
rieron bastantes envenenándose, porque  cargaban venenos, eso les penetró a los 
pulmones y se murieron). 

Se dice que la plaga de langostas apareció por los pecados de la gente. Rosa 
Camargo Mejía y Narciso Gonzales Laurente (Huancancalla) dicen que fue por el 
pecado de un cura:

“Willakukun kayqa rihurimusqa tayta kuraq huchanmantas, huk hornumansi 
haykurusqa, chaymantas langostakunaqa wakwaramusqaku, chaymi ninku lan-
gostakunataqa fraylekunamantan nispa imanaqtinchus huk cruz qhasqonpi kas-
qan rayku p’achanpas huk iñikukpa hinan”.  

(La historia cuenta que esta plaga apareció por el pecado del cura, que se ha-
bía entrado al horno, de allí salieron las langostas, por eso dicen que las langos-
tas son de los frailes, porque tienen una cruz en el pecho y la forma del hábito 
de un religioso).

9.1.5.	La cebada de la empresa

En años anteriores, la empresa cervecera del Cusco promovía el cultivo de ce-
bada, que la empresa compraba para elaborar su producto. Así llegó a cultivarse 
bastante cebada en Chinchaypucyo, como nos cuenta Fabiana Chávez Gamarra 
(Huancancalla):

“La empresa nos daba semilla y sembrábamos eso, y también lo que producía 
lo vendíamos a la misma empresa, de 10 a 12 sacos, según a lo que producía. Le 
vendíamos sacos rellenados, hay veces lo teníamos 15 a 20 sacos también, todo eso 
lo vendíamos a la misma empresa de la cervecería. Él mismo nos vendía también la 
semilla, actualmente ya no trabajamos, 6 a 7 años atrás hacíamos eso”.

Desde que la cervecería Cusqueña fue comprada por una transnacional, ya no 
compra cebada en la zona y los cultivos han decrecido.

La crianza mútua a través de los años



292

Criándonos entre plantas y hombres

9.2.	YA NO ES COMO ANTES

“Los antiguos se recordaban de los apus, la Pachamama y los aukis, porque 
existen ellos tenemos nuestra cosecha, por eso siempre mencionaban, eso eran 
sus costumbres. Ahora los que saben lo deben seguir haciendo. Antes esas cos-
tumbres eran públicas, nadie criticaba, ahora la juventud no cree en nada, ni 
piden nada de nadie”.

 Sabino Tecse Huayllas (Huambomayo)

Al recordar tiempos antiguos, los mayores también los comparan con el tiempo 
actual, las cosas que han cambiado, lo que se ha ganado y lo que se ha perdido. Mu-
chos mencionan los cambios climáticos como el principal problema de estos años, 
que perjudican el trabajo agrícola. Pero también mencionan la pérdida de muchas 
costumbres y saberes, que se suman al problema anterior. 

9.2.1.	El clima y la producción

“Ñaupaq pachakunapiqa kaqllapin kaq kanallampin kaq qasapas qallareq 
abril killamanta agosto killakama, kunanqa paraykillaqa kaqllama kashan ma-
yukillakama, junio killakamapas ch’uñu ruwanapaqpas huknin waqtallanman-
ta papata qasa hap’in, kunanqa manan iman kananñachu, mayninpiqa iskay 
p’unchaylla, qasaramun chaymantaqa kapunchu waukin p’unchaykunaqa qa-
saramun qoqayllamanta qhepa p’unchaytaqa hukmantaqa phuyuramullantaq”.     

(Antes el tiempo era permanente, fijo, por ejemplo la helada empezaba del 
mes de abril hasta agosto, pero ahora la época de lluvia sigue hasta mayo, junio 
y es mucho; a veces para hacer chuño1 la helada sólo coge una parte de la papa, 
no es seguro, a veces cae helada dos días, cambia de repente, hay días que de 
un momento a otro cae la helada, al día siguiente de nuevo se nubla).

Ángel Huamán Concha (Ocra)

Antiguamente el ciclo climático era más o menos similar cada año, se podía cal-
cular el tiempo de lluvia, de sequía y de heladas. A esto se sumaba la aplicación de 
las diversas señas de la naturaleza, para acertar en los momentos de siembra y otras 
labores. Pero ahora, estos ciclos se han alterado, afectando las actividades agrícolas 
y la producción. 

Santiago Chávez Suni (Paucarccoto) compara la llegada de la lluvia, en el mes de 
octubre: “Los años anteriores como en estas fechas ya caía bastante lluvia, incluso 
la siembra lo hacíamos en lluvias, ahora lo está favoreciendo a los que están cons-

1	 Sobre el proceso de transformación del chuño, ver sección 4.9.3.



293

truyendo casa porque hasta ahora sigue seco. También dicen que las almas soplan 
la lluvia, por eso no cae. Ya lloverá pronto”.

Juana Usca de Condori y Vicente Huanccollucho Acuña (Parccotica) recuerdan 
que antes producían de cuatro a cinco cargas de papa, pero actualmente apenas 
logran de dos a tres cargas, sólo en ocasiones logran llegar a cinco. Dicen que antes 
una sola mata producía 130 o 120 papas, actualmente sólo llega a 20 o 30 papas 
por mata.

En Paucarccoto nos cuentan que antes se cosechaba entre 20 y 30 sacos llenos 
de cebada, ahora cultivan según la necesidad de la gente, pero máximo de 8 a 10 
sacos. En trigo, antes producían de 8 a 10 sacos llenos pero ahora máximo logran 5 
sacos. En Ocra cuentan que antes las habas producían 7 a 8 ramas por mata y ahora 
apenas de 2 a 3 ramas. En la ladera trabajaban 15 a 20 cargas de cebada, ahora ya 
no.

Juan Vicente Quispe Chávez (Huancancalla) y Gabino Zúñiga Gamarra (Paucar-
ccoto) dicen que siguen trabajando el trigo cañarin pero ya no rinde igual, porque la 
tierra se ha empobrecido. El trigo tarda en madurar y la lluvia se aleja antes, por eso 
produce ch’usu o chupado. Gregorio Chacón Lloqque (Racrarumi, Chinchaypucyo) 
añade: “Claro, de crecer crece, pero ya no produce igual”.

En Parccotica recuerdan que en la parte alta se cultivaba pura papa, de 30 a 40 
variedades, que ahora están desapareciendo y apenas hay 10 variedades. 

En Ivin (Pantipata),  Lucio Ccallo Toromanya cuenta sobre una granizada que afec-
tó fuertemente al cultivo de paltas: “Un año ha venido la granizada, lo que nunca 
acá ha caído la granizada, no sé, me parece que de eso han venido enfermedades y 
de esa vez  nomás, ese tiempo se ha vuelto así”.

9.2.2.	El riego

“En Huañec, nosotros antiguamente sembrábamos durazno y blanquillos, 
al año daban 2 veces, comíamos el blanquillo y el durazno así nomás, de cos-
tumbre, como ahora comemos. Mis abuelos traían cequia y ahí regaban, había 
bastante agua, ahora se ha disminuido el agua. El agua que bajaba de Sumaro 
era una proporción grande, entraba y regaba”. 

Manuel Jesús Gallegos Almirón (Huañec, Sumaro)

Los mayores también recuerdan que antes había más agua, que bastaba traerla 
en canales o cequias para regar los cultivos, pero en los últimos años esa proporción 
de agua ha ido disminuyendo. Los cambios climáticos también han afectado a los 
cultivos de temporal, los que se regaban sólo con la lluvia, por eso ahora se requiere 
más obras de irrigación.

La crianza mútua a través de los años



294

Criándonos entre plantas y hombres

Transportando la carga en caballos. Pantipata.

Mayores de Anansaya compartiéndonos sus saberes. Zenón Mescco, Mariano Huayllas, Juan Pallardel, 
Benedicto Huamán y Lucas Mescco.



295

Santiago Chávez Suni (Paucarccoto) nos cuenta que en su comunidad siempre 
tenían riego en las partes altas, pero en las zonas bajas no, que para regar usaban 
el agua del riachuelo. Actualmente ya acostumbran regar también en la parte baja, 
porque hay un reservorio donde pueden juntar el agua.

Trinidad Mejía Quispe (Sumaro) dice que ahora puede sembrar hortalizas porque 
tienen riego por aspersión, puesto que en su sector hay poca agua. 

9.2.3.	Las costumbres

“Ñaupaqkunaqa carnaval raymikunapas karanmi puriqkutaqmi t’ikakunawan 
t’akaspa qaswayuspa chakrakunatan muyumuqku orqokunapi chaytan niqku 
laymi muyuy nispa. Kunanqa qala chaypas chinkapunñan, qonqapunkuñan 
yaqa llipintaña, ñan chinkapushanña aswanpas kashan chay chunkatawayuq 
setiembrellaña”.

(Antes había las fiestas de carnavales2, caminaban derramándose con flores, 
bailando daban la vuelta a la chacra en los cerros, esto lo llamaban ‘layme mu-
yuy’. Ahora todo eso se ha perdido, lo han olvidado casi todo, ya se está desapa-
reciendo, sólo se está manteniendo el catorce de setiembre).

Bertha Estrada de Paile (Sumaro) 

“Con la llegada de la carretera y la modernización llegaron otras costumbres 
implantadas de otros sitios”.

Irma Ramos de Sánchez (Chinchaypucyo)

No sólo el clima está cambiando, sino también las costumbres. Las personas ma-
yores recuerdan que varias costumbres se han modificado con la llegada de ele-
mentos modernos como la carretera, la electricidad, máquinas nuevas como la tri-
lladora, o las obras de las autoridades. También se han perdido algunas costumbres 
como toda la ceremonia que implicaba la trilla con caballos. Han aparecido nuevas 
costumbres traídas de otros lugares y esto ha modificado la vida antigua.

Algunos se quejan de que los jóvenes actuales ya no respetan las tradiciones 
antiguas y no les interesa mantener las costumbres. Incluso se ha perdido la forma 
antigua de saludar, como nos contaron varias señoras en Pantipata: “Se saludaban 
de lejos todavía quitándose el sombrero, diciendo ‘Ave María Purísima papay’, y te 
respondían ‘Sin pecado concebida’. Ahora de todo eso tienen vergüenza y dicen 
‘Qué cosa es eso’. No se saludaba con el sombrero puesto en la cabeza, siempre se 
saludaba quitándose el sombrero, solo así te aceptaban. Ahora si quieren te salu-
dan si no ya no. Ahora hasta te pueden empujar. A tus padres tenías que pasar con 
despacio por el costado. Los hijos de hoy ya no tienen respeto”.

2	 Sobre carnavales, ver sección 5.3.1.

La crianza mútua a través de los años



296

Criándonos entre plantas y hombres

Manuel Jesús Gallegos Almirón (Huañec, Sumaro) recuerda que antes había tra-
bajos específicos para varones o para mujeres, pero ahora ya lo hacen indistinta-
mente: “Ahora ya está la moda y hasta las mujeres se meten a la chacra también, 
siquiera a recoger las malas hierbas ya se meten, antes puro varones trabajaban. 
Siempre el varón tiene que hacer en los comienzos”.

Son muchas las cosas que han cambiado en los últimos años. Luisa Mejía Victoria 
(Chinchaypucyo) recuerda que antes las mujeres realizaban el wankay llevando la 
comida en el transcurso del camino, a ella le enseñó su abuela: “Mi abuelita me 
hacía cantar el wankay, cuando todavía era niña, diciéndome ‘me vas a seguir’, así 
lo realizábamos”. Actualmente ya casi no se realiza las wankas y las niñas ya no las 
conocen.

Sabino Tecse Huayllas (Huambomayo) recuerda que antes se usaba otro tipo de 
medidas: “En armos, tupillos, rakis, cuartillas, poqchas. Poqcha era como unas 5 
arrobas, raki era una arroba aproximadamente, media arroba aproximadamente 
era el tupillo”. Ahora se pesa por kilos y arrobas. 

Matiasa Gallegos Almirón (Huañec, Sumaro) cuenta que antiguamente traían ca-
ballos del cerro Accha, de más arriba de Paro (Parccotica), traían recuas de hasta 
100 caballos, para trillar en cantidades.

9.2.4.	Las nuevas religiones nos alejan 

“Ya no creen en los apus, ya no creen en nuestros dioses, ya no creen en 
nuestros santos. Al menos en Huancancalla, casi la mayoría son evangélicos, acá 
también habrá 4 o 5 católicos. El santito está botado por allí, tenían un santo 
San Isidro3 y como se han entrado a esa religión, ni cuenta para ellos. Ahora por 
allí está botado el santito. De repente de aquí en 5 o 15 años la producción se 
va a ir del todo y ahí viene la peste, y recién la gente va a darse cuenta, de todas 
maneras volverán pero ya no va a ser lo de antes.

En sí, si no crees en los apus, en la tierra, la enfermedad te agarra”.

Gregorio Gonzales Estrada (Anansaya) 

Una de las causas de la pérdida de varias costumbres es el ingreso de nuevas reli-
giones, Salomé  Gallegos Linares (Sumaro) dice: “Todo ese fervor se está perdiendo 
porque la mayoría se están volviendo hermanos religiosos”. Esas nuevas religiones 
son las otras versiones del cristianismo, que entre las cosas buenas que traen es 
acabar con el problema del alcoholismo, pues tienen prohibido el consumo de bebi-
das alcohólicas. Pero también prohíben algunas costumbres y por su influencia, las 
nuevas generaciones han ido olvidando y perdiendo el respeto y comunicación con 

3	 Sobre San Isidro ver la sección 5.1.2.



297

los apus, la tierra y los santos protectores de los cultivos, es por ello que algunos 
rituales ya no se practican.  

Luisa Mejía Victoria (Chinchaypucyo) cuenta una anécdota, explicando que algu-
nos males o problemas son por haber dejado de practicar esa ritualidad antigua. 
Por eso, ella afirma que no dejará las creencias que tiene: “Hace poco, una piedra 
que cayó de encima mató a su caballo, en cambio a mí que vivo debajo de las rocas 
no me pasa, es que ella se cambió de religión, pero nosotros seguimos siendo cató-
licos. Ahí tenemos que morir aunque sea como nos dicen borrachos. También creo 
en nuestro Señor pero ya no puedo cambiarme de religión porque desde niña nací 
a ésta, a los que van a otra religión les pasa de todo, lo digo porque lo veo con mis 
ojos. De tomar tomamos traguito, cerveza cuando hay compromiso, no todas las 
veces, por ahí nos dicen borrachos”.

9.3.	LA COMIDA Y LA SALUD, ANTES Y AHORA

9.3.1.	La comida antigua y la comida moderna4

“Ñaupaqkunaqa manan reqsiraykuchu arroz fideoskunataqa, maynillanpin 
rantikuq kayku antojullapaq, aswantaqa mihukmi kayku kay hawa mihunakuna-
ta. Arroz fideosqa yanqan”.  

(Antes no conocíamos arroz ni fideos, hay veces nos comprábamos para an-
tojo, nomás comíamos la comida del campo. El arroz y el fideo es bagazo). 

Segundina Carbajal Huamán (Chillcaccasa, Pantipata)

Otro de los aspectos que ha cambiado en los últimos tiempos es la comida, las 
personas mayores de Chinchaypucyo recuerdan los alimentos que se consumían 
antes, comparándolos con los que ahora se han difundido como influencia de la 
vida moderna de las ciudades. 

Benedicta Amado Núñez (Chinchaypucyo) relata su propia experiencia: “Me han 
dicho en la posta ‘ya vas a llegar a los 100 años’, ahora ya no llegan a esos años, sólo 
llegan a los 50, 60 y 70 años, ya no tienen duración. Me han dicho ‘tus padres te 
habrán alimentado bien, por eso ya vas a llegar a los 100 años’, eso me han dicho el 
año pasado todavía”. 

Zenón Mescco Huampotupa (Anansaya) indica que antiguamente no había mu-
cha azúcar, en los desayunos tomaban leche de vaca hervida con salvia y con sal. 
Ahora usan bastante dulce, toda bebida es con azúcar.

Varios de los mayores con los que conversamos, reiteran que los alimentos pro-

4	 Sobre comidas, ver capítulo 6.

La crianza mútua a través de los años



298

Criándonos entre plantas y hombres

cesados y con químicos son negativos para la salud. Eustaquio Silva Carbajal (Chill-
caccasa), Mario Carbajal Eulate (Sumaro) y Zenón Mescco Huampotupa (Anansaya) 
coinciden en que ahora la comida se basa en el consumo de arroz y fideos, alimen-
tos que son procesados y poco alimenticios.

“Ninguna alimentación actual es sana, porque todos son cancerígenos, por-
que todos los alimentos hasta como decir carne, todo verdura, cualquier cereal, 
es a base de químico, ya no hay natural. Y ahora la gente por comer una buena 
cosa, come carne gorda que está con puro químico. Pero cuando le vendes una 
carne ecológica que es del lugar, ‘ya esto no quiero’ te dicen. Desprecian lo bue-
no y lo malo consumen, y qué cosa están adquiriendo: la enfermedad, el cáncer 
por dónde viene”. 

Alberto Estrada Pro (Sumaro)

También ha cambiado el uso de instrumentos antiguos como el batán. Natividad 
Gonzales Gamarra (Huambomayo) cuenta que antes el tarwi lo molían en batán, 
pero ahora lo llevan al pueblo para que lo hagan moler en el molino. Esto también 
sucede con la preparación de diversas harinas y el chaqe. 

Victoria Flores Gonzales (Chinchaypucyo) añade el consumo de alimentos 
químicos conocidos generalmente como comida chatarra:

“Kunan waynakunaqa qawanku chay mana allin mihunallatañan antojakunkus-
pa ninku ‘ruwaruna kayta hahayta’ nispa. Qonqapuniraqmi wayk’unaytapas 
ñaupaq mihuykunata. Imatachus qoyta munayku warmaman allin kallpalla ka-
nanpaq, aswan yuyaysapa, ichaqa manan mihuyta munankuchu, ususiy hina 
ninkun: ‘¡Ay! lawa, manan munanichu nispa, noqaqa munani runtu theqtillatan’ 
nispa. Paymanqa theqtillatan munan mihunakunataqa, chay mana allin mihuyku-
nallata ichaqa manan munanñachu ch’ila allinninpaq kaqkunataqa, chay allin ka-
nanpakqa kikinmanta, ari misk’inmi simita ichaqa nikimanmi ima allinmi kaman”.     

(Los chicos ven comidas chatarras, se antojan y dicen: “Hay que hacernos 
esto, hay que hacernos aquello”. Y hasta me olvido de cocinar los gustos de an-
tes. Y cuando les queremos dar algo, cualquier cosa para que sean más fuertes, 
más inteligentes, no quieren comer. Por ejemplo en casa de mi hija dicen: “¡Ay! 
que lawa, que tal cosa no me gusta, que me gusta con huevo frito”. Frituras les 
gusta, comida chatarra, ya no les gusta comidas para que sean fuertes, para 
que sean alimento de uno. Comida chatarra endulza la boca pero le diré que 
alimento no es). 

Esta situación también genera un problema para las personas mayores, porque 
sus saberes ya no son valorados como antes, por ejemplo, antes el preparar comi-
das y bebidas que alimenten debía obedecer a todo un saber que demandaba su 
espacio y tiempo para hacerlo bien, ahora eso no interesa, como explica el siguiente 
testimonio:



299

“Pero los jóvenes actuales son muy diferentes, nos dicen que lo regresemos 
la comida porque ya es tarde, así también nos dicen nuestros hijos, hay veces 
hasta nos ponemos a llorar con lo que nos dicen eso, y les decimos: ‘Ustedes 
descansan en la chacra, toman vuestra chicha y trago sentados, pero las que co-
cinamos lo hacemos sin descansar en la casa, ustedes no tienen consideración”.  

Natividad Gonzales Gamarra y María Chávez Gonzales (Huambomayo)

9.3.2.	¿Por qué ya no se consumen las comidas de antes?

“Kunankunaqa llapan kay mihuykunaqa manañan wayk’ukapunñachu, icha-
qa kunanqa wayk’uspaqa llukullañan mihunataqa ruwayku intita qawaspallaña 
chayñachu tinpuña nispa, chaya manaña hunt’asqachu wayk’ukun ñaupaq hina, 
kunanqa wayk’ukushanku manama hunt’asqa mihunatañachu chaya llank’aq 
runakunapas qawawanku tardeta apaqtiyku niwanku ‘Teqsemerienday’ nispa”.   

(Actualmente todas estas comidas ya no se están preparando, porque al 
momento de preparar las comidas lo hacemos rápido, mirando el sol que está 
avanzando, por eso ya no se cocina completo como antes, actualmente se vie-
nen cocinando las comidas incompletas y la gente que trabaja nos critica cuan-
do llevamos tarde, nos dicen ‘Teqse merienda’5).

Natividad Gonzales Gamarra y María Chávez Gonzales (Huambomayo)

Existen varias explicaciones de la disminución del uso de los platos tradicionales, 
pero todos tienen que ver con las nuevas costumbres traídas por la modernidad. 
Victoria Flores Gonzales (Chinchaypucyo) señala que los alimentos como el fideo y el 
arroz son más fáciles de cocinar, “lo hacen no porque les guste sino por la facilidad, el 
apuro”. Mercedes Reynoso Huallpa (Anansaya) añade que ahora hay personas mayo-
res que viven solas y se preparan cosas muy sencillas, puesto que sus hijos migraron 
y quedaron solos la pareja de ancianos. Eugenio Chacón Ramos (Parccotica) coincide 
con ambas explicaciones, Demetrio Ramos Choque (Ocra) sentencia: “Eso ya no se 
hace porque las señoras se están volviendo wankhi, tienen miedo de moler el tarwi, 
o picar olluco... hacen creer que porque están haciendo eso se nos pasa el tiempo”.

Alejandro Huaycochea Huamán (Chillcaccasa, Pantipata) indica que la existencia 
de ferias y el transporte moderno han hecho que esos alimentos modernos sean 
fáciles de adquirir. “Muchos alimentos que existían siguen todavía ahora, pero ya 
se están disminuyendo poco a poco. Como hay feria ahora, también compran cosas 
que vienen de la ciudad como arroz y fideos”. 

Al perderse los saberes en la preparación de alimentos, las familias terminan pre-
parando cosas monótonas y esto incrementa el antojo de comer cosas modernas:

5	 Hace referencia a la antigua familia Tecse, que siempre llevaba tarde la comida.

La crianza mútua a través de los años



300

Criándonos entre plantas y hombres

“Kay ñaupa mihunakusqa manan mihukunñachu, manaña yachaspa, ichaqa 
runapas sayk’upunpascha chayllata mihuspa, imacha kapun, ichaqa warmiyqa 
kaqllatan wayk’ushan. Chay mihuykunaqa kaymantan allinpunin manan ki-
mikukunayukchu, chaymi runapipas mana sinchi onqoy kanchu”.

(Estos platos de antes no se comen porque, no sé, la gente de repente se can-
sa de comer eso, qué será, porque mi señora sí sigue cocinándolos. Esos platos 
son típicos y alimento son, sin químicos, por eso existe la gente y casi no hay 
enfermedad tampoco).

Zenón Mescco Huampotupa (Anansaya)

Gregorio Chacón Lloqque (Racrarumi, Chinchaypucyo) añade que la presencia 
del dinero ha incrementado el uso de arroz y fideos. Pero también indica que él 
consume más los alimentos locales: “Ahora es todo fideo, arroz, fideo, arroz, ya no 
hay gusto. Por qué será eso, por la plata, bastante vendrá el fideo. Porque a mí no 
me gusta mucho arroz, poquito nomás. Por ejemplo en mi casa, yo no miento uso 
muy poco arroz, y fideo al mes será uno, así nomás. Pero mayormente es mi trigo, 
mi maíz, mi cebada, y como por las doce mi mote con queso o mote con huevito, y 
eso es en mi casa. Y como tengo mis animalitos nunca me falta carne. Aycha qan-
qayoqta motechayoqta chayllata mihuni (Con asadito de carne, con motecito, eso 
nomás comemos)”.

El consejo que dan los mayores es disminuir el uso de esos alimentos industriales 
y recuperar la variedad de preparaciones con alimentos locales, para que los niños 
no se cansen de comer lo mismo todos los días. Victoria Flores Gonzales (Chinchay-
pucyo) concluye: “Ajiaquito de quinua deberíamos recuperar, ya no preparan casi, 
es que ya no trabajan quinua, pero es conveniente preparar de quinua. Otro de 
sopa de trigo, otro día de calabaza, otro día de lisas, otro día de chuñito. A la sema-
na una vez tendría que tocar sopita de fideos, por ejemplo los días domingos para 
intercalar y eso no es tan necesario preparar”.

9.3.3.	La medicina tradicional y moderna6 

“Antes no había enfermedades graves, en la comunidad misma se curaban, 
no iban a la posta. Ahora hay enfermedades más graves”. 

Benedicta Gonzales Chávez (Huancancalla) 

También el tema de la salud ha cambiado con los años, antiguamente se trata-
ban con la medicina tradicional, utilizando diferentes hierbas y otros elementos de 
la naturaleza, existían curanderos o hanpiqrunas especializados en atender estos 
problemas. Con los años llegó la medicina moderna a través de las primeras postas, 
hoy llamadas centros de salud. Las personas mayores comparan las enfermedades 
y tratamientos de antes con los de ahora.
6	 Sobre salud y plantas medicinales, ver capítulo 8.



301

Fidelia Pumacahua Rondán (Ivin, Pantipata) dice que antes se curaban con hier-
bas, pero ahora hay posta en Pantipata y Chinchaypucyo. Ceferino Segundo Condori 
Aguilar (Paucarccoto) explica que las hierbas son la medicina que está en el campo, 
pero las nuevas generaciones ya no aprenden a conocer y usar estas plantas. Así, la 
principal medicina eran las múltiples plantas, como vimos en el capítulo 8, y tam-
bién las plantas comestibles servían de medicina. Pero ahora, todo esto está siendo 
desplazado por la medicina moderna que utiliza principalmente pastillas, y los jóve-
nes están perdiendo todos esos saberes medicinales.

Demetrio Ramos Choque (Ocra), indica que en el campo hay ciertas enfermeda-
des, pero en la ciudad hay más, como el cáncer, que en el campo se presenta poco. 
Relata por ejemplo sobre algunas enfermedades que afectan a las mujeres: “Pero 
de algunas enfermedades no tienen casi acá en el campo, como es aire libre, pero 
en la ciudad hay enfermedades que atacan a las mujeres como de la vagina, cáncer 
y otras cosas. Acá no viene porque acá en el campo desconocemos y por eso tam-
bién se cuidan”. 

Zenón Mescco Huampotupa (Anansaya) cuenta sobre la llegada de la posta: 
“Nunca hemos entrado a la posta nosotros, ahora ya se ha modernizado, más allá 
del año 80 ha venido la posta y, pucha, nos han criticado bastante: ‘Imarayku mana 
postata haykumunkischu’ (Por qué ustedes no vienen a la posta). Ahora es obliga-
torio que entren los niños a la posta y como gallinas dan pastilla y jarabe. Cuando 
entras es peor, yo he entrado así pero te dan en seguro, digamos una chatarra de 
pastillas te dan para seguro, pero cuando vas con plata recién te consigues buena 
pastilla”. 

Varias personas mayores y curanderos, indican que en los centros de salud o 
postas, utilizan mayormente pastillas y curaciones, que calman los malestares pero 
no curan completamente la enfermedad porque los males son físicos y del espíritu, 
son integrales y no se pueden tratar por separado. Sugieren que se debe usar las 
dos medicinas, tanto de la posta como las plantas medicinales y otros remedios. 

Ceferino Segundo Condori Aguilar (Paucarccoto) reflexiona: “Ahora centro de sa-
lud, total es, todo lo malogra, ya no quieren saber de plantas, ni conocer. Eso es 
bueno, a ver, que tal el centro de salud, si no hay presupuesto ya no trabajan, ¿aca-
so ellos trabajan gratis?”. Benedicta Gonzales Chávez (Huancancalla) recalca: “En la 
posta mucho ponen inyección, con eso calma la fiebre, pero las pastillas es según, 
no puede servir para todo”. 

Otros hanpiqrunas o curanderos reflexionan más profundamente:

“Hay pastillas que son cálidas, el suero es fresco, algunas pastillas no son 
buenas y otras son cálidas, hasta el doctor no conoce especialmente el produc-
to más fino para ese mal. Desde la posta de salud me buscan los pacientes que 
me conocen: ‘He ido a posta de salud, me quieren mandar al Cusco y por eso 

La crianza mútua a través de los años



302

Criándonos entre plantas y hombres

he venido acá, me he escapado diciendo voy a ir con mi plata’, diciendo vienen. 
Como yo he aprendido, entonces, ‘tal cosa con hierbita nomás faltaba a usted’, 
le digo”.

Benedicto Aranívar Álvarez (Anansaya)

“Esa medicina es como calmante, como un drogado puede estar, así con el 
cuerpo como adormecido, porque de vuelta otra vez empieza de 15 días o de 
un mes así, porque no es casi como nuestra hierba natural, no es así igual. El 
cuerpo, cuando vas a la posta eso nomás acepta y pide el cuerpo, pastilla e in-
yecciones, eso nomás pide”. 

Demetrio Ramos Choque (Ocra)

Pero tampoco desprecian lo moderno, pues están conscientes que algunas enfer-
medades, especialmente las que antes no había tanto, requieren otros tratamien-
tos, que no basta el uso de las plantas y la medicina tradicional. Lo importante es 
saber por qué se dan estas enfermedades, cuyas causas están ligadas a la alimen-
tación.

“Solamente ahora todo doctor dice es cáncer, cáncer de sangre, cáncer de 
todo y eso ¿de qué es?, nosotros mismos, de mucha azúcar tomamos, mucha 
sal, de allí había sido el cáncer. Y eso con la planta todo es curable, de ese cáncer 
hay distintos, por ejemplo cuando el varón puede tener operación de próstata y 
operación de cualquier otra cosa, de allí es lo que produce cáncer. Pero cuando 
el cuerpo está sano, no puede dar. Eso sí ya no se puede curar porque ya es pues 
por adentro, se hace llaga, entonces como no se puede curar, acá en el campo 
no se puede recetar.

Cuando ya no se le puede curar, tú también puedes decirle que ya no puedes 
curar y llevar al centro de salud, ya no te puedes meter tampoco”.

Ceferino Segundo Condori Aguilar (Paucarccoto)

9.3.4.	Los partos7

“48 niños han nacido en mis manos, antes daban a luz acá en la comunidad 
nomás, no iban a la posta, ahora es obligatorio ir a la posta. Ya no curo niños. 
Hasta de trece años atendía partos”. 

Benedicta Gonzales Chávez (Huancancalla)

Antiguamente, los partos eran atendidos por personas especializadas, conocidas 
como parteras o parteros, mayormente mujeres. Las parteras conocían una serie de 
plantas y elementos que se utilizaban para ayudar en el parto, que normalmente se 

7	 Sobre partos, ver sección 8.7.2.



303

hacía de forma vertical. Luego, con la llegada de las postas del Estado, se dispuso 
que todos los partos debieran ser atendidos por personal médico, en los centros de 
salud y de manera horizontal. Poco a poco, las parteras han sido desplazadas por las 
postas, que “recogen” a las parturientas y las llevan a la posta.

Ceferino Segundo Condori Aguilar (Paucarccoto) explica este proceso: “Parteras 
hay, había señoras, ahora ya no sé qué será si atienden, creo que ya no porque el 
centro de salud todo lo recoge. Como ahora con la ley del estado todo, todo reco-
gen y no se puede. Cuando dan el parto en sus casas, les echan multa y montón de 
cosas, ya no reconocen a la partera, ellos dicen ‘nosotros somos profesionales’. Pero 
yo quisiera que esas enfermeras fueran a las casas, porque dicen no es en su casa, 
es en el centro de salud”. Luego recomienda: “Como dice el Estado, pienso que no 
debe ser así el parto y se debe reconocer a las parteras”.

Actualmente, se está dando la posibilidad de que los partos puedan ser verticales 
u horizontales, según decida la parturienta. 

9.4.	EL TIEMPO ACTUAL

“También había pocas personas que sabían leer, más había analfabetos sin 
educación, por eso al teniente gobernador lo traían desde Chinchaypucyo, así 
desde que se ha formado la escuela algunos chicos aprendieron a leer y ahora 
ocupan cargos de autoridades”.

Lorenza Puma Chaucca (Sumaro)

En el tiempo actual conviven los saberes antiguos con técnicas y costumbres mo-
dernas, con la educación, la electricidad y las carreteras. A continuación veremos 
cómo los saberes antiguos siguen siendo útiles hoy, seguidamente los mayores del 
distrito nos dan algunos consejos para vivir bien.

9.4.1.	Predicciones para el año 2015

Mientras realizábamos la investigación, varios comuneros mayores nos indicaron 
cómo sería el clima para el año agrícola que se iniciaba, apelando a las cabañue-
las8 y algunas señales de la naturaleza. Estas “predicciones” las pudimos corroborar 
mientras la investigación avanzaba, durante el año 2015.

En octubre 2014, las hermanas Julia y Plácida Laurente Chávez de Huancancalla 
dijeron que probablemente el año sería seco. Jorge Gerardo Inca Huamán del ane-
xo Tizabamba (Pantipata) dijo que el clima sería “movido o diferente, porque todo 

8	 Sobre cabañuelas, ver sección 1.3.1.

La crianza mútua a través de los años



304

Criándonos entre plantas y hombres

está cambiado”, que sería un año con poca lluvia o con algunas lluvias torrenciales, 
lo mismo nos dijeron varios en Huambomayo. En Parccotica, Julián Chacón Galle-
gos nos dijo: “No podemos calcular cómo será este año, de mi modesta forma de 
pensar, que el año anterior cayó mucha lluvia y que tal vez este año sería con pocas 
lluvias”.

Siguiendo las cabañuelas, Ángel Huamán Concha (Ocra) afirmó: “Hoy observo 
que habrá lluvia todavía en el mes de abril, a garuado un poco. Como antes ya 
algunos años se muestra que en el mes de abril sigue lloviendo, el tiempo está cam-
biando no sé por qué”. 

Tal como lo dijeron, la temporada de lluvia 2014-2015 fue irregular, los primeros 
meses se atrasaron las lluvias y parecía ser una sequía, luego se regularizó  un poco 
pero no lo suficiente. Después, las lluvias se prolongaron hasta abril. Todo esto afec-
tó los cultivos, pero aquéllos que siguieron las señales antiguas pudieron prevenirse 
mejor.

9.4.2.	Consejos para este tiempo

Algunas personas mayores nos indican que se deben aplicar los saberes tradicio-
nales para poder enfrentar los problemas actuales, y todo eso se debe enseñar a 
los niños y niñas.

Zenón Messco Huampotupa (Anansaya) explica: “El clima siempre cambia, poco, 
no mucho, pero tienes que saber siempre para sembrar como campesino porque 
acá a las comunidades campesinas no vienen ni técnicos, ni nada”. Él también nos 
habla de la importancia del trabajo agrícola, y de la vida en el campo como base, 
incluso para llegar a ser autoridad:

“Chaynan warmakunapas wiñan manan reqsinkuchu puruntapas, ima uma-
llikña haykunku chaypas, imatapas mana allintan ruwanku hawa llaqtakunapi, 
llipin suyunchispipas reqsiqa, anchayqa umalliyta atinmanmi yachanmanmi. 
Wakinkunaqa tutamanta p’unchaymanmi allinta yacharispan haykuyta mu-
nanku varayoq kayta munaspa, utaq imamanpas umalleq mana allinta yachas-
panku”.  

(Los niños crecen y ni siquiera conocen el campo, entran de autoridad o cual-
quier cosa sin conocer los campos, porque en todo país el que conoce, ese sí 
puede gobernar, saber. Pero algunos de la noche a la mañana se educan, van de 
candidatos a alcaldes u otras autoridades sin conocimiento).

Ceferino Segundo Condori Aguilar (Paucarccoto) reflexiona sobre la alimentación: 

“Antes nuestros tatarabuelos vivían muchos años porque no comían mucho 
condimento, ni todo sazonado, entonces si quieres vivir bien, no sal, ni azúcar 



305

tampoco. En el campo a los niños no les dan tanto dulce, en la ciudad sí todo es 
dulce, refresco, comida. A los niños se les tiene que enseñar pues”.      

9.4.3.	Chinchaypucyo y el mercado

“Para qué voy a decir, me vendo bien en el mercado de Chinchaypucyo, cada 
vez que vendo, vendo a 60, 70 soles. Yo no puedo ir a Huancaro porque estamos 
los dos solitos, más bien yo les vendo para que lleven a los que van a Huancaro, 
manzanilla, toronjil, también vendo mi trigo, año, oca, lisas, para que lleven a la 
feria si es que me dicen véndeme”.

Trinidad Mejía Quispe (Sumaro)

Los productores de Chinchaypucyo tienen el problema de la distancia para llevar 
a vender sus alimentos, esto por su ubicación y porque no tienen carreteras asfal-
tadas, lo que ocasiona que no haya mucho transporte por la zona. Por ejemplo, al 
anexo Ivin recién llega una carretera desde el 2013, antes tenían que trasladarse a 
pie, con caballos o burros. 

Casi la única posibilidad de venta que tenían era cuando llegaban los “rescatis-
tas”, comerciantes que compran algún alimento y pagan el precio que se les antoja. 
La feria dominical del pueblo de Chinchaypucyo sirve más para el comercio interno 
del distrito, llegan algunos comerciantes con productos y objetos traídos de la ciu-
dad, así como algunos rescatistas. Otra opción de venta que tienen es la tablada de 
Inquilpata, los días viernes en el distrito de Anta, donde llevan a vender mayormen-
te ganado.

Desde el año 2012 y gracias al apoyo de la gestión 2011-2014 de la Municipalidad 
de Chinchaypucyo, un grupo de productoras y productores del distrito está ven-
diendo en la feria sabatina de Huancaro, que es la feria de productores más grande 
de la ciudad del Cusco. Están afiliadas a la Asociación Regional de Productores Agrí-
colas del Cusco (ARPAC), que es la que organiza esta feria. Allí se puede encontrar la 
diversidad de este distrito, producida mayormente de forma natural y con técnicas 
tradicionales. Lamentablemente, hay gente que no valora la producción orgánica y 
espera que les vendan al mismo precio que los productos cultivados con químicos, 
pero también hay otros que aprecian el alimento que traen los agricultores de Chin-
chaypucyo y se han vuelto clientes cotidianos de esta sección en Huancaro. 

La crianza mútua a través de los años



306

Criándonos entre plantas y hombres

Gregorio Chacón (Racrarumi, Chinchaypucyo), invitado a explicar saberes agrícolas. I.E. San Antonio 
Abad de Chinchaypucyo.

Dibujo colectivo sobre el ciclo agrícola de un cultivo. I.E. Martín Estrada Puma de Sumaro.

Muestrario de semillas elaborado por los estudiantes. I.E. de Paucarccoto.



307

La transmisión de los saberes;
los talleres yachayninchis

“Este cultivo como la papa huayro que los antiguos incas cultivaron, la semilla 
tamborqoyllu pusieron de almácigo para poder mejorar la papa y la semilla”. 

Juan Jesús Gonzales Chávez,  
1ero “A” de la I.E San Antonio Abad de Chinchaypucyo.

“El ojo del markhu lo haces calentar en el fogón, se saca y se pone debajo de 
la chompa en la barriga para el dolor de estómago”.

Rony Ccarhuachin Troncoso, 
1ero “A” de la I.E San Antonio Abad de Chinchaypucyo.

Los saberes de la chacra y de las plantas medicinales que albergan aún nuestros 
mayores, requieren ser transmitidos, valorados, puestos en práctica en la medida de 
lo posible (ya que no todos pueden ser aplicados en estos tiempos), y es importante 
que las nuevas generaciones busquen preservarlos, de esta forma se contribuye a 
asegurar su continuidad. Y es más urgente porque están en peligro de extinguirse mu-
chos de nuestros alimentos oriundos, que aparte de ser muestra de toda nuestra bio-
diversidad, aseguran nuestra soberanía alimentaría y la de las generaciones futuras. 

Como parte del proyecto “Criándonos entre plantas y hombres: Recuperación y 
transmisión de los saberes agrícolas y medicinales como parte del patrimonio cultu-
ral inmaterial del Distrito de Chinchaypujio”, en el año 2014, también se desarrolla-
ron talleres llamados “Yachayninchis: saberes de la chacra”, dirigidos a estudiantes 
de Instituciones Educativas del distrito, con la finalidad de reencontrar a los niños y 
niñas con esos saberes.

Algunos de los saberes recopilados por los estudiantes encabezan cada una de 
las secciones de este capítulo, como muestra de lo que se iba trabajando. 



308

Criándonos entre plantas y hombres

10.1.	LA PROPUESTA DE TALLERES 		
			   “YACHAYNINCHIS: SABERES DE LA CHACRA”

“Cuando no da fruto hay que sobar con pantalón negro”. 

Yeni Gloria Ccallo Sacsahuillca, 2do de secundaria de la I.E. N° 501096 
de Paucarccoto, refiriéndose a la calabaza blanca.

Yachayninchis significa “nuestros saberes”, y es la denominación que le dimos 
para resaltar que se trata de saberes propios del entorno cultural de los estudian-
tes. Los talleres se realizaron cada 2 semanas (2 veces al mes), entre los meses de 
abril y noviembre de 2014. La realización de los talleres estuvo a cargo de promoto-
res, que fueron estudiantes de cada institución educativa participante, capacitados 
y monitoreados por los encargados de este proyecto. 

Los talleres se realizaron con una constante revisión y replanteo, según el avance 
en cada Institución Educativa. A lo largo del año se desarrollaron reuniones de ca-
pacitación y coordinación con los promotores culturales para la explicación y puesta 
en práctica de la metodología a desarrollar en los próximos talleres. Así mismo, 
hubo un monitoreo constante del equipo del proyecto en los talleres que se realiza-
ban en las distintas instituciones educativas.

10.1.1.	 Objetivos de los talleres

“Se planta alrededor de la chacra como seguridad porque tiene espinitas y 
punza a los pies, para no ingresar fácil a la chacra”.

Miriam Soledad Janampa Quispe, 2do de secundaria de la I.E. N° 501096 
de Paucarccoto, refiriéndose a la hierba ortiga de flor amarilla.

El objetivo general de estos talleres fue generar en los estudiantes la valoración 
por sus saberes agrícolas ancestrales y el interés por la protección de su biodiversi-
dad, a través de las actividades propias del taller.

Los objetivos específicos fueron: 

•	 Creación del registro y muestrario de semillas y plantas medicinales en la Insti-
tución Educativa, que serviría como experiencia a la Institución para apostar por 
su soberanía alimentaría. 

•	 Intercambio y aprendizaje intergeneracional entre los mayores y los estudiantes, 
a través de reuniones donde les transmitieron sus saberes. 

•	 Incentivar la investigación y experimentación en torno a los saberes agrícolas y 
el ciclo de vida de las plantas alimenticias y medicinales. 



309

•	 Realización de calendarios agrofestivos de los cultivos agrícolas más importan-
tes de la comunidad. 

•	 Fomentar el respeto y cuidado hacia la biodiversidad existente en la comunidad.

10.1.2.	 El convenio entre la Municipalidad y las Instituciones Educativas

“Su secreto es tirar una semilla y dar una vuelta y así sucesivamente”.

Julio César Troncoso Huayllas, 1ero “A” de la I.E San Antonio Abad 
de Chinchaypucyo, refiriéndose a la calabaza.

Para empezar se firmó un convenio entre la Institución Educativa y la Munici-
palidad Distrital. Las partes firmantes fueron, por una parte el director(a) y por la 
otra parte el alcalde de la Municipalidad, que se comprometían para viabilizar estos 
talleres a través de las siguientes personas, por parte de la Institución Educativa se 
delegaba responsabilidades al director y al profesor(a) a cargo del aula; y por la Mu-
nicipalidad se delegaba el equipo del proyecto de cultura con el apoyo de Crespial.

En dicho documento, ambas partes asumieron algunos compromisos. La Institu-
ción Educativa se comprometió a brindar seguimiento, apoyo, recordatorios y mo-
tivación a los estudiantes para que desarrollen las tareas dejadas en los talleres; 
apoyar y realizar seguimiento al promotor cultural designado por la Institución Edu-
cativa; brindar un aula para los talleres, así como un espacio dentro del aula acorde 
para hacer el muestrario de semillas y plantas medicinales. 

También se comprometieron a facilitar equipos de video y sonido, en caso los 
tuviera la institución, para el desarrollo de ciertos talleres. Además, integrar los 
temas sobre la recuperación de los saberes agrícolas y medicinales a algunas de las 
tareas dejadas en la clase, en los cursos que vean por conveniente. Y así apoyar con 
la investigación de los estudiantes para estos talleres. Finalmente, asignar una nota 
académica por el desempeño de los estudiantes en los talleres.

Por su parte, la Municipalidad Distrital de Chinchaypujio, conjuntamente con el 
apoyo de Crespial, se comprometió a capacitar y dar los incentivos económicos al 
promotor cultural encargado de realizar los talleres, dar la metodología y desarrollo 
de los talleres, hacer el monitoreo constante, el apoyo y seguimiento al desarrollo 
de los talleres a través del equipo encargado del proyecto. 

También, entregar previamente al profesor(a) encargado, la información de lo 
que consistiría cada uno de los talleres, así como los productos que los estudiantes 
debían entregar y así facilitar el seguimiento de los profesores y del promotor cultu-
ral. Además, facilitar los insumos necesarios para hacer el muestrario de semillas y 
plantas medicinales, apoyados con algunos materiales reciclados que los estudian-
tes pueden tener en sus casas.

Los talleres “Yachayninchis”



310

Criándonos entre plantas y hombres

Otros compromisos fueron: facilitar los insumos y refrigerios necesarios para el 
desarrollo de los talleres, elaborar y proporcionar los videos de mayores del distrito 
que manifiestan sus distintos saberes, así como coordinar la participación de per-
sonas mayores en algunos talleres. Elaborar el calendario agrofestivo de 2 cultivos 
simbólicos de la comunidad donde está ubicada cada Institución Educativa, a partir 
de las averiguaciones y dibujos hechos por los estudiantes. Hacer evaluaciones del 
avance de los alumnos y entregar las respectivas notas al profesor encargado de 
la Institución educativa. Finalmente, poner el nombre de la Institución Educativa y 
profesores que apoyaron en la realización de los talleres Yachayninchis en el libro 
a publicar.

Luego vino la elaboración de la metodología por el equipo a cargo del proyecto, 
la selección de los promotores culturales en cada una de las instituciones educati-
vas, y su respectiva capacitación en la metodología de cada uno de los talleres, para 
que ellos los realicen en su institución educativa. 

10.1.3.	 Personas con las que se realizaron los talleres1

“Se recoge como cuidando y no puedes agarrar con tu mano sucia porque se 
seca rápido”. 

Gisela Paile Ccallo, 6to de primaria de la I.E. Martín Estrada Puma 
de Sumaro, refriéndose a la hierba palma real.

Se trabajó con estudiantes del 6to de primaria, 1ro y 2do de secundaria, contan-
do con el apoyo de los respectivos profesores de aula y directores de las institucio-
nes educativas. Las aulas seleccionadas para desarrollar los talleres fueron:

•	 1er grado “A” y 1ero “B” de secundaria, de la I.E. San Antonio Abad en la comu-
nidad de Chinchaypucyo.

•	 6to grado de primaria y 1ero de secundaria de la I.E. N°50140 en la comunidad 
de Parccotica.

•	 6to grado de primaria y 2do de secundaria de la I.E. N° 501096 en la comunidad 
de Paucarccoto.

•	 6to grado de primaria y 1ero de secundaria de la I.E. Martín Estrada Puma en la 
comunidad de Sumaro.
Para los promotores se solicitó alumnos de 4to y 5to de secundaria de las res-

pectivas instituciones, éstos  fueron designados por las instituciones educativas, en 
algunos casos sugirieron un promotor o promotora, pero en otros propusieron a 
dos por institución.

1	 Los nombres de los profesores, estudiantes y promotores, figuran en el anexo Fuentes orales y participantes 
del proyecto.



311

10.2.	DESARROLLO DE LOS TALLERES 		
		  “YACHAYNINCHIS: SABERES DE LA CHACRA”

10.2.1.	 Iniciando la experiencia

“Debes recoger con cariño y conservar en un lugar fresco y limpio”.

Jesús Gerardo Troncoso Mejía, 6to de primaria de la I.E. Martín 
Estrada Puma de Sumaro, refiriéndose a la  hierba manka p’aki.

Se inició coordinando con las Instituciones Educativas a trabajar: Se les presentó la 
propuesta de los talleres y con ellos se determinó con qué grados escolares se traba-
jaría y quiénes serían los promotores culturales. En un principio lo ideal era que sean 
2 promotores por Institución Educativa, pero en las Instituciones Educativas de las 
comunidades de Parccotica y Sumaro se optó por tener un solo promotor cultural.

Como siguiente paso, el equipo a cargo del proyecto elaboró la metodología de 
los talleres, incluyendo juegos, fichas explicativas, videos, visitas de personas mayo-
res y otros ejercicios; procurando visibilizar que tanto los alimentos que cultivamos 
como las plantas medicinales son seres vivos con los que convivimos y a los que 
debemos respetar y cuidar. Se optó porque las partes explicativas sean mínimas, 
que se dieron sobre todo en las primeras sesiones. La metodología planteada tenía 
mucha flexibilidad, que dependía de la empatía de los estudiantes a realizar las ac-
tividades, así como el nivel de avance de cada aula con su promotor cultural.

Luego vino la capacitación a los promotores culturales, el 20 de marzo, donde se 
les explicó en qué consistirían los talleres y el trabajo que ellos tenían que desarro-
llar. Se les entregó una guía impresa del desarrollo de los primeros 3 o 4 talleres que 
llevarían en las aulas, y se les explicó cada ítem poniendo en práctica los juegos u 
otras actividades a desarrollar con los estudiantes. La misma metodología se siguió 
en las siguientes capacitaciones a los promotores, que fueron el 3 de mayo y el 5 
de julio. En las capacitaciones también se absolvieron consultas, o se replantearon 
algunas acciones según los avances en las distintas instituciones.

10.2.2.	 Desarrollo de los talleres

“Debes sembrar cáscara de naranja, cada 5 metros, para que no entren gu-
sanos”.

Iván Rosinaldo Puma Estrada, 1ero de secundaria de la I.E. Martín 
Estrada Puma de Sumaro, refiriéndose al maíz blanco.

Describimos cómo se fueron desarrollando todos los talleres.

Los talleres “Yachayninchis”



312

Criándonos entre plantas y hombres

Elaboración del calendario agrofestivo. I.E. de Paucarccoto.

La humaredas para espantar al granizo. Dibujo de Rosa Clemencia Huamán Olmos, 2do de secundaria, 
I.E. de Paucarccoto.



313

Taller 1: Nuestras semillas

•	 Juego “La pirámide de la vida”: Para romper el hielo con los estudiantes, el pro-
motor inició con este juego, que plantea que los estudiantes se agrupen en ani-
males carnívoros, animales herbívoros y plantas, seguidamente se persigan para 
alimentarse (los carnívoros a los herbívoros, los herbívoros a las plantas). A partir 
de ello los estudiantes reflexionaron sobre por qué las plantas y semillas son tan 
necesarias, y quiénes se afectarían (animales o personas) si ellas no estuvieran. 
Al finalizar este juego el promotor se presentó, contó en qué consistirán los talle-
res y qué se buscaba lograr.

•	 Las semillas: Luego se dio una conversación del promotor con los estudiantes so-
bre la importancia de las semillas para vivir (en nuestra alimentación y salud), las 
consecuencias de la disminución progresiva de las semillas y de las plantas me-
dicinales por el ingreso de químicos (como fertilizantes, insecticidas, herbicidas, 
etc.) y semillas transgénicas. Y sobre lo que constituyen nuestras comunidades 
que aún mantienen parte de su biodiversidad, para desencadenar en lo necesa-
rio que en estos tiempos es empezar a hacer almacenes de semillas de plantas 
alimenticias y medicinales para poder conservarlas, proteger nuestra biodiversi-
dad, así como la alimentación y la salud de las generaciones posteriores. Se les 
entregaron unas fichas explicativas de estos temas.

•	 Pautas para realizar un muestrario de semillas y herbario de plantas medicina-
les: Finalmente se les explicó cómo realizar el muestrario de semillas y de plantas 
medicinales de la zona, cómo registrarlas. Se les entregó fichas de registro de 
saberes de semillas y de plantas; y se les indicó que desde el siguiente taller 
debían traer sus semillas y plantas medicinales, poniéndose de acuerdo para no 
repetirlas.

Nos pareció importante que en el primer taller salgan del aula, quitando los pa-
rámetros que los estudiantes ya tienen pre establecidos por la educación formal. 

En el momento de reflexión y conversación, resaltamos que si bien los estudian-
tes conocen de la diversidad de su comunidad y algunos saberes en torno a ésta, 
lo ven como algo cotidiano y no le dan el valor que debería tener en estos tiem-
pos. Pues dentro de su forma de vida actual y las otras realidades que conocen, no 
conciben que esta diversidad puede perderse, tampoco conciben no tener semillas 
algún día, y mucho menos que falte la comida y tener que comprar como ya está 
sucediendo en las ciudades, para ellos la comida siempre va a existir.

Taller 2: Conociendo nuestras plantas

•	 Video testimonial de saberes: Se proyectó un video donde personas mayores de 
varias comunidades de Chinchaypucyo cuentan algunos saberes en relación a la 
chacra; luego se conversó con los estudiantes sobre qué les pareció, si reconocie-
ron a algunos de los abuelos que hablaron, si conocían esos saberes o conocen 

Los talleres “Yachayninchis”



314

Criándonos entre plantas y hombres

otros, y se les motivó para que al próximo taller averigüen de sus abuelos o los 
mayores de su comunidad, sobre algún cultivo en la chacra o planta medicinal. 

•	 Seguimiento al muestrario de semillas y de plantas medicinales: Con los estu-
diantes que hubieran traído semillas o plantas, se fue orientando al grupo sobre 
cómo guardarlas y registrarlas.

•	 Juego “Las diferencias”: Busca desarrollar la capacidad de observación, un gru-
po de estudiantes salen del aula y al volver comentan qué cambios ven en los 
compañeros. Y en base a esa experiencia se les explicó que en la naturaleza todo 
va cambiando de un día para otro, desde los astros del cielo, los animales, los 
insectos, el clima, etc.; y estos cambios son los que determinan cómo van cre-
ciendo nuestras plantas. Esto es conocido por las personas mayores de nuestra 
comunidad porque generación tras generación han ido observando, escuchando, 
oliendo, palpando, probando, sintiendo y comunicándose con la naturaleza.

•	 Explicación de fichas de seguimiento: Se explicó a los estudiantes cómo hacer las 
fichas de seguimiento de plantas, ya que como la naturaleza, nuestros cultivos 
también están cambiando con el apoyo de todos los seres de  su entorno (plan-
tas, insectos, animales, clima, astros, humanos, etc.);  y es por ello que debemos 
aprender a observarlas, tal cual lo han hecho nuestros antepasados. Por ello los 
estudiantes debieron escoger una planta alimenticia que esté cerca de ellos e 
ir observándola como mínimo 3 veces al mes e ir anotando los cambios en las 
fichas de seguimiento. En caso se acabe el ciclo de la planta (es decir que ya haya 
producido y se haya muerto) podían iniciar con otra que recién esté naciendo.

La presentación del video, donde podían reconocer a personas mayores que co-
nocen o al menos los han visto en el distrito, contribuyó a que los vean de otra 
manera y genere un interés en escucharlos, debido a que en el distrito se está per-
diendo la valoración del saber de los mayores e incluso a veces son relegados en 
algunas reuniones o asambleas.

El juego de “Las diferencias” sumado al video;  nos parece que ayudó a que los 
estudiantes puedan salir un poco de lo que ellos asumen como algo cotidiano, como 
es su diversidad y los saberes en torno a ésta; para reflexionar un poco sobre todo 
el conocimiento que está acumulado en las personas mayores, en ellos mismos y 
en la naturaleza.

Taller 3: Calendario agrofestivo de un cultivo I
•	 Juego “Variedades de semillas”: Se formaron grupos, a cada grupo se le entregó 

un paquete de fotos de variedades de alimentos que cultivamos y otro paquete 
con variedades de nombres de estas mismas fotos; se les dio un tiempo determi-
nado para que ubiquen cada foto con su nombre, y esto quedó pegado en el aula.

•	 Completar variedades de semillas: Se les pidió que completen el trabajo anterior 



315

con las variedades de alimentos que faltan, escribiendo sus nombres en diferen-
tes tarjetas. 

•	 Selección del cultivo a trabajar: Se conversó con los estudiantes sobre todas las 
variedades de cultivos que tenemos en nuestra comunidad y lo importante que 
es conocerlas y recuperarlas. Entonces se les pidió escoger un cultivo por aula 
que sea oriundo de la comunidad y que se siga cultivando, para que en base a los 
saberes en sus comunidades, puedan armar el calendario agrofestivo. 

Los cultivos escogidos fueron:
•	 1er grado “A” de secundaria la I.E. San Antonio Abad en la comunidad de Chin-

chaypucyo: Calabaza
•	 1er grado “B” de secundaria la I.E. San Antonio Abad en la comunidad de Chin-

chaypucyo: Maíz
•	 6to grado de primaria de la I.E. N°50140 en la comunidad de Parccotica: Papa
•	 1ero de secundaria de la I.E. N°50140 en la comunidad de Parccotica: Habas 
•	 6to grado de primaria de la I.E. N° 501096 en la comunidad de Paucarccoto: 

Frejol
•	 2do grado de secundaria de la I.E. N° 501096 en la comunidad de Paucarccoto: 

Maíz
•	 6to grado de primaria de la I.E. Martín Estrada Puma en la comunidad de Su-

maro: Trigo
•	 1er grado de secundaria de la I.E. Martín Estrada Puma en la comunidad de 

Sumaro: Quinua.
•	 Explicación del calendario agrofestivo: Se les entregó una ficha explicativa y en 

base a ésta se les explicó qué es un calendario agrofestivo, para qué nos sirve, 
los elementos que contiene: actividad agrícola, señales, rituales, comidas, festivi-
dades, juegos, caminar de los astros. Luego se dejó pegado en el aula un cuadro 
guía sobre los elementos que tendrá su calendario agrofestivo, y así pudieran ir 
familiarizándose con el cuadro y su contenido. Se les pidió que averigüen algo del 
cultivo escogido.

•	 Revisión del avance del muestrario de semillas y herbario de plantas.

Para la selección de los cultivos escogidos en cada aula, se complicó un poco en 
la Institución Educativa de Chinchaypucyo, porque allí asisten estudiantes de otras 
comunidades como Anansaya, cuyo cultivo más simbólico es la papa, pero que no 
lo es en la comunidad de Chinchaypucyo. Finalmente se tuvo que decidir mayorita-
riamente. 

Hasta este momento, si bien algunos estudiantes ya traían semillas, no traían 
avance de las fichas; y esto obedecía a que en algunos casos los profesores y promo-
tores culturales no estaban haciendo un seguimiento, ni recordatorio de las tareas. 

Los talleres “Yachayninchis”



316

Criándonos entre plantas y hombres

Esto complicaba el avance ya que al ser los talleres bastante espaciados, cada 2 
semanas, sucedía que los estudiantes olvidaban sus compromisos.

Taller 4: Calendario agrofestivo de un cultivo II

•	 Repaso del Calendario Agrofestivo: Con el cuadro del calendario agrofestivo que 
estaba  pegado en el aula desde el  taller anterior, se preguntó a los estudiantes 
qué averiguaron del cultivo escogido y  en base a lo que contaron se les explicó 
cómo ir llenando el cuadro para armar el calendario del cultivo elegido.

•	 Visita de una persona mayor: En este taller una persona mayor de la comuni-
dad donde está ubicada la institución educativa, compartió sus saberes con los 
estudiantes respecto al cultivo escogido y los estudiantes le hicieron preguntas 
al respecto.

•	 División en grupos y recordatorio de tareas: Los estudiantes se agruparon según 
afinidad en 6 grupos de 3 o 4 personas, para que averigüen dos meses del calen-
dario agrofestivo. Es decir: a) grupo 1: junio y julio; b) grupo 2: agosto y setiem-
bre; c) grupo 3: octubre y noviembre; d) grupo 4: diciembre y enero; e) grupo 5: 
febrero y marzo; f) grupo 6: abril y mayo. 

Si se había dejado el cuadro del calendario agrofestivo pegado en el aula, el taller 
anterior, era para que los estudiantes vayan socializándose con él y averiguando en 
base a éste, pero en algunos casos nuevamente no hubo un seguimiento por parte 
de algunos profesores y promotores culturales; por lo que algunas aulas se encon-
traron en las mismas condiciones que el taller anterior.

A partir de este taller, la Institución Educativa N°50140 en la comunidad de Par-
ccotica dejó de participar por problemas de coordinación con el promotor cultural, 
pues no se llegaban a realizar los talleres y ya había un retraso de varias sesiones. 

La visita de una persona mayor al aula, en un primer momento nos generó cierta 
preocupación porque los estudiantes, por su propia actividad, podían aburrirse e 
incluso faltar respeto a la persona mayor. Pero fue una grata sorpresa que en las 3 
instituciones en que se coordinó las visitas, las personas mayores, sin ser profeso-
res, tuvieron su propia metodología para conversar con los estudiantes (haciéndolo 
fuera de clases sentados en el piso, llevando muestras de variedades, entre otras 
estrategias), así los tuvieron bastante atentos y generaron preguntas al respecto. El 
otro tema de su atención fue el respeto a una persona mayor, y asumimos que tam-
bién se debía a que hablarles a los estudiantes de cosas que ellos conocen y cultivan 
en sus casas,  resultaba motivador para su participación.

Taller 5: Calendario agrofestivo de un cultivo III

•	 Juego trilla, trigo, trigal: Se realizó un juego de atención con las palabras claves: 
a) trilla, girar; b) trigo, sentarse; c) trigal, pararse. Primero las palabras se apuntan 
en la pizarra, luego de unos minutos y de practicar el juego, se borran estas pala-



317

bras y cada vez las indicaciones se dan más rápido, los que se equivocan pasan al 
frente a ser observadores y jurados.

•	 Revisión de avance del cuadro y aporte de todos: Se revisó con todos los estu-
diantes, el profesor, el promotor cultural y alguien del equipo del proyecto; el 
avance del cuadro, si hay cosas que corregir o completar. Aquí, independiente-
mente del grupo de cada uno, todos podían aportar en completar los saberes. 

•	 Revisión de avances de muestrario de semillas y herbario de plantas: Se verificó 
el avance de los estudiantes en: 

•	 Las semillas en el muestrario de semillas.
•	 La ficha de registro de semillas, nos la llevamos para revisar.
•	 El herbario de plantas medicinales.
•	 La ficha de registro de plantas medicinales, nos la llevamos para revisar.
•	 Fichas de seguimiento a plantas

El juego de trilla, trigo, trigal; a pesar de ser un juego corto de atención, nos 
daba buen resultado para iniciar el taller porque descargaba a los estudiantes de 
las clases anteriores y los concentraba para las actividades posteriores, por eso lo 
volvimos a usar en talleres posteriores.

En la revisión del avance de los cuadros, si bien ya había un avance de los estu-
diantes, en algunos casos se percibía que nuevamente no había habido una moti-
vación o seguimiento entre taller y taller para seguir alimentado el cuadro, sólo se 
avanzaba en los talleres mismos o el día previo. A los promotores culturales a veces 
les dificultaba ir en la semana a las aulas a recordar las tareas, porque algunos de los 
profesores de otros cursos no les permitían salir en momento de clase, o tampoco 
podían interrumpir la clase de los estudiantes. 

En el caso de las fichas que ya se iban entregando y revisando, algunas consignas 
no habían sido respondidas adecuadamente por falta de orientación constante, y 
también porque se pretendía tener mucha información que para los estudiantes no 
era fácil de expresar de manera escrita.

En cuanto a las fichas de seguimiento, los estudiantes no entregaban, y al ver que 
el periodo de talleres se acortaba al esperado inicialmente (por varias cancelacio-
nes de talleres en las distintas instituciones educativas), preferimos darle importan-
cia al otro material pendiente.

Taller 6: Calendario agrofestivo de un cultivo III

•	 Juego “dibujar la vida de tu cultivo”: Se dividió al aula en 4 grupos y a cada grupo 
se denominó con un tiempo del ciclo agrícola: a) tiempo de siembra; b) tiempo 
de crecimiento; c) tiempo de cosecha y d) tiempo de alimento. A la indicación del 
promotor cultural, un integrante de cada grupo empezó a dibujar en un papelote, 
todo lo relacionado a su cultivo en el tema designado, cuando el promotor decía 

Los talleres “Yachayninchis”



318

Criándonos entre plantas y hombres

“cambio” tenía que pasar otro integrante del grupo, y así todos los integrantes 
completaron el dibujo. Al terminar cada grupo explicó por qué hizo así su dibujo, 
visualizándose todos los elementos que confluyen y cuáles faltan en los tiempos 
que involucran al cultivo escogido.

•	 Revisión de cuadro de calendario agrofestivo de un cultivo: Se les dividió en dos 
grupos; en el grupo 1 estaban los que han trabajado los meses de enero a junio 
y en el grupo 2 desde julio a diciembre. A cada grupo se le dio 5 minutos aproxi-
madamente, para que se acerque a su calendario y complete lo que crea que está 
faltando. Luego, los del grupo 1 se fueron al calendario del grupo 2 y viceversa, y 
con el apoyo de un promotor en cada grupo, revisaron el cuadro llenado por los 
otros e hicieron sus aportes. 

A estas alturas, en las instituciones educativas que eran 2 promotoras culturales, 
las estudiantes optaron por dividirse las aulas, ya que estaban sobrecargadas con 
los trabajos propios de su grado.

El juego de “dibuja la vida de tu cultivo”, ayudó a visualizar qué elementos no 
estaban considerando en el cuadro del calendario agrofestivo.

La idea de hacer que revisen por partes y entre todos lo avanzado del cuadro del 
calendario agrofestivo fue porque, si bien por cuestiones prácticas se dividió a los 
estudiantes en grupos por meses para que avancen, la elaboración del cuadro era 
colectiva al igual que los saberes, y por ello los estudiantes no debían limitarse a 
sólo escribir en su parte sino también poder aportar en la de otros. 

Taller 7: Calendario agrofestivo de un cultivo IV

•	 Juego “Trilla, trigo, trigal”: Es el mismo juego de atención sólo que con una pa-
labra clave más a) trilla, girar; b) trigo, sentarse; c) trigal, pararse; d) canasta re-
vuelta,  todos cambian de sitio.

•	 Presentación de cuadro de calendario agrofestivo: Cada grupo presentó a su 
profesor y personas mayores todo lo que investigaron y los aportes que tuvieron 
de otros estudiantes, en los meses que les había tocado sobre el cultivo elegi-
do. También dijeron las fuentes (personas quiénes le contaron esta información). 
Conforme fue terminando cada grupo, las personas mayores y los profesores die-
ron aportes o sugerencias para terminar el cuadro.

•	 Decisión, si cuadro ya está listo o falta terminar: Luego de la exposición los es-
tudiantes decidieron si ya habían acabado el cuadro o necesitan unos días más 
para completarlo.

•	 Revisión de avances de muestrario de semillas y herbario de plantas, y recojo de 
fichas de registro ya acabadas.

La presentación del cuadro por los estudiantes, se limitó a que lean lo escrito; qui-



319

zá fue un error nuestro el plantear formas académicas y no hacer una presentación 
más libre. En algunos casos no estuvo el profesor asignado al aula en la exposición. 
Lo que sí, en la mayoría de los casos optaron por unos días más para completarlo.

Taller 8: Calendario agrofestivo de un cultivo V

•	 Juego “Atrapa tu sitio”: Se dividió en 2 grupos el aula, cada grupo se sentó en 
círculo, y a cada persona de cada grupo se les dio una tarjeta con el nombre de un 
cultivo para que se la peguen en el pecho. Una persona de cada grupo se puso en 
el centro y debía decir características comunes de cultivos, de manera que obli-
gue que todos los cultivos que fueron referidos tuvieran que cambiarse de lugar 
obligatoriamente, así el del medio podía coger rápidamente un sitio vacío en el 
círculo. El que se quedaba sin sitio se colocaba en el centro y debía decir alguna 
característica común a más de uno. Nadie podía repetir el sitio. 

•	 Dibujando el calendario agrofestivo: Se llevó impreso el cuadro del calendario 
que se elaboró en el aula, y se pidió que cada estudiante se  inscribiera en dos 
dibujos a realizar. Se les entregó los materiales respectivos para hacer sus dibu-
jos, y empezaron a realizarlos, podían entregarlo ese día o en el siguiente taller. 

•	 Revisión de avances de muestrario de semillas y herbario de plantas y recojo de 
fichas de registro ya acabadas.

Taller 9: Calendario agrofestivo de un cultivo VI

•	 Juego “Foto en movimiento de mis cultivos”: Se formaron 4 grupos, cada uno 
con un tema: a) tiempo de siembra; b) tiempo de crecimiento; c) tiempo de co-
secha y d) tiempo de alimento. En 5 minutos, cada grupo debió preparar y repre-
sentar una “fotografía” que incluyera todo lo relacionado a su cultivo que están 
trabajando en el calendario, primero debían estar estáticos por 30 segundos, y 
luego poner la fotografía en movimiento y con sonido por otros 30 segundos. 

•	 Dibujando el calendario agrofestivo: Los estudiantes siguieron dibujando la par-
te que les tocaba del calendario. Se recogieron los dibujos acabados. 

•	 Revisión de avances de muestrario de semillas y herbario de plantas y recojo de 
fichas de registro ya acabadas.

El juego de las fotos gustó mucho en las aulas que se logró realizar. Y nos sorpren-
dió la creatividad de los estudiantes para relacionarlas con sus saberes de la chacra.

Con respecto a los dibujos, es algo que les agrada a los estudiantes; es más algu-
nos se animaron a hacer más de 2 dibujos.

A estas alturas ya habían entregado varias fichas de registro, y el muestrario de 
semillas y plantas medicinales estaba bastante avanzado.

Los talleres “Yachayninchis”



320

Criándonos entre plantas y hombres

Taller 10: Calendario agrofestivo de un cultivo VII

•	 Juego “Trilla y trigo”: Se les dividió en dos grupos de igual número, y sentados 
en sus sillas, dejando cierta distancia entre ambos grupos, uno de los equipos se 
llamó “trilla”, y el otro “trigo”. Si se dice “trilla” éstos se levantan y los “trigo” se 
sientan; si se dice “trigo”, son estos los que se levantan y los de trilla los que se 
sientan; en cambio, si dice “trigal”, nadie se mueve. Cada vez que un jugador se 
mueve a la posición que no debe, o simplemente hace un movimiento vacilante, 
sale y pasa a ser observador. 

•	 Construcción del calendario agrofestivo: Se recibieron los dibujos de todos los 
estudiantes y con ellos se empezó a armar el calendario agrofestivo en una de las 
paredes; colocando el cultivo escogido en el centro, alrededor los meses y ubican-
do los dibujos. Luego de haber armado el calendario, los estudiantes lo revisaron 
y opinaron si todo estaba bien o faltaba algo. Si faltaba algo, se preguntó quién 
se ofrecía para dibujarlo o viendo quién no había cumplido, se le pasó esa tarea.

•	 Revisión y entrega final de muestrario de semillas y herbario de plantas, recojo 
final de fichas de registro ya acabadas.

La construcción del calendario por todos los estudiantes de cada aula, con pro-
motores culturales y alguien del equipo de proyecto, gustó mucho a los estudiantes, 
pues veían concretado su esfuerzo y eran ellos mismos quiénes lo construían. Se 
esforzaron por ubicar sus dibujos donde lo veían conveniente y corregir lo que no 
estaba acorde, asimismo se ofrecieron a hacer más dibujos para completar tanto en 
el momento como en los días posteriores.

Taller 11: Clausura

Entrega de Calendario Agrofestivo del cultivo escogido: Se entregó el calendario 
impreso a los estudiantes y al profesor a cargo, y conjuntamente con los estudiantes 
se hizo un recuento de lo realizado, lo logrado, lo aprendido y compromisos con sus 
semillas y plantas medicinales.

Se entregaron algunos reconocimientos a los que cumplieron con todos los tra-
bajos acordados, así como publicaciones de Chinchaypucyo y útiles escolares a to-
dos los estudiantes del aula.

Se dio un compartir de alimentos entre todos los presentes.

10.2.3.	 Algunos logros e inconvenientes generales 

“Cuando su fruto está pequeño no se mira porque se puede podrir”.

Luz Rudy Gonzales Acuña, 2do de secundaria de la I.E. N° 501096 
de Paucarccoto, refiriéndose al k’usi.



321

Entre los logros generales de esta experiencia, se creó el primer registro y mues-
trario de semillas y plantas medicinales en cada Institución Educativa, y se realiza-
ron calendarios agrofestivos de los cultivos más importantes como son calabaza, 
frejol, maíz, papa, quinua y trigo. 

Desde un aspecto educativo, se transmitió a los promotores culturales metodolo-
gías y técnicas para la realización de estos talleres. Se validó algunos juegos o diná-
micas adaptadas a los saberes agrícolas y medicinales. Se abrió un posible espacio 
de comunicación y aprendizaje con las personas mayores, como fuentes de saberes 
diversos y necesarios en estos tiempos. Se transmitió a las instituciones educativas 
acciones educativas que van en correlación con la protección de su diversidad y la 
validación de los saberes ancestrales de las personas mayores de la comunidad.

También hay que señalar que se fomentó el interés en los promotores cultura-
les y en estudiantes para la valoración por sus saberes agrícolas y medicinales, así 
como el interés por la protección de su biodiversidad. 

Y como inconvenientes generales mencionamos que inicialmente se planificaron 
15 talleres, sin contar la clausura, pero con los constantes talleres suspendidos por-
que se cruzaban con otras actividades de las instituciones educativas, se redujeron 
a 10 talleres. La institución educativa de la comunidad de Parccotica no pudo cul-
minar los talleres, lo que generó un vacío en mostrar la diversidad de cultivos en el 
calendario agrofestivo.

Algunos talleres no se pudieron desarrollar completos porque por más que esta-
ban previamente planificados, se cruzaron con alguna otra actividad de la institu-
ción educativa imprevista como examen o visita de alguna institución. No todos los 
profesores participaron en la realización de los talleres, por ello en algunos casos no 
hubo seguimiento, ni motivación a los estudiantes para cumplir los trabajos. 

Hubo bastante disposición de los promotores culturales que continuaron duran-
te todo el proceso de los talleres, pero en algunos casos se vieron obstaculizados de 
cumplir su labor de seguimiento porque no encontraron el apoyo de sus profesores, 
tanto para permitirles salir de sus clases, como cuando los profesores del aula impli-
cada en el taller, no les dieron espacio para recordar las tareas.

No se pudo concretar el encuentro de los estudiantes de las distintas institu-
ciones educativas por cuestiones de presupuesto de la Municipalidad, dificultad 
de coordinación con las instituciones educativas para que los estudiantes puedan 
asistir, así como porque ya no había tiempo, debido a que los promotores culturales 
y estudiantes habían pedido acabar en el mes de noviembre.

Los talleres “Yachayninchis”



322

Criándonos entre plantas y hombres

10.3.	ALGUNAS EXPRESIONES BRINDADAS 
		  POR LOS ESTUDIANTES EN SUS FICHAS 
		  DE REGISTRO 

“Dicen que cuando a un zorro le dolía la panza, dijo a todos sus compañeros 
‘me duele la panza’ pero no podían hacer nada y estaba triste llorando. Y la 
muña le dijo ‘¿Qué pasó?’ y él le dijo ‘Me duele’, la muña le dijo: ‘Toma mis 
hojas y mastícalo’, así pasó su dolor y el zorro agradeció”.

Wadner Mejía Llacta, 1ero “B” de la I.E San 
Antonio Abad de Chinchaypucyo.

Compartimos algunas expresiones que pusieron los estudiantes en el llenado de 
sus fichas de registro de semillas y de plantas medicinales.

10.3.1.	 Fichas de registro de semillas

Como se explicó en el proceso de desarrollo de los talleres, los estudiantes tu-
vieron que llenar una ficha de registro de semilla por cada semilla que aportaran al 
muestrario de semillas. Seleccionamos algunas de las preguntas con las respuestas 
más interesantes que dieron algunos estudiantes, indicando a qué planta se refe-
rían.

•	 ¿Sabes si la planta de la semilla ha tenido alguna enfermedad? ¿Cuál?:

•	 Lisas: “Sí, cuando cae granizada entra rancha” (Jhon José Gonzales Acuña, 
6to de primaria de la I.E. N° 501096 de de Paucarccoto).

•	 Tipo de suelo y clima:

•	 Maíz hank’a sara: “Suelo arcilloso con un clima templado, no hace mucho 
frío” (Gisela Payle Ccallo, 6to de primaria de la I.E. Martín Estrada Puma de 
Sumaro).

•	 Descripción física de la planta y fruto:

•	 Haba Amarilla: “El haba es una planta verde con fruto de color café, tiene 
tamaño de 2 metros, su flor es de color morado y su forma es chueco. Crece 
en lugares secos y pedregosos” (Remberti Sánchez Quispe, 6to de primaria 
de la I.E. Martín Estrada Puma de Sumaro).

•	 Alguna señal o ritual en torno a la semilla: 

•	 Lisas: “Cuando siembran ponen pago a la Pachamama y t’inka a cada sector” 
(Jhon José Gonzales Acuña, 6to de primaria de la I.E. N° 501096 de Paucarc-
coto).



323

•	 Frejol: “Se t’inka con la chicha a la Pachamama” (Marisol Valencia Piñares, 
6to de primaria de la I.E. Martín Estrada Puma de Sumaro).

•	 Maíz blanco: “En luna llena se siembra la semilla, no se siembra en wañu” 
(Iván Rosinaldo Puma Estrada, 1ero de secundaria de la I.E. Martín Estrada 
Puma de Sumaro).

•	 Maíz saqsa: “El pago a la tierra para que la semilla produzca buenos alimen-
tos” (Yarmaly Chávez Condori, 1ero “A” de la I.E San Antonio Abad de Chin-
chaypucyo).

•	 Papa peruanita: “Se reza en la puerta de la casa” (Paloma Thalia Shantal San-
tander, 1ero “B” de la I.E San Antonio Abad de Chinchaypucyo).

•	 Papa peruanita: “Cuando el zorro canta es tiempo de sembrar la papa y los 
ollucos” (Rony Ccarhuachin Troncoso, 1ero “A” de la I.E San Antonio Abad de 
Chinchaypucyo).

•	 Algún secreto o técnica en el proceso productivo: 

•	 Añu: “Se cosecha con alcohol y coca” (Katy Mejía Gonzales, 2do de secunda-
ria de la I.E. N° 501096 de Paucarccoto).

•	 Frejol: “Nada, sólo hay que arrendar bien a la Pachamama” (Marisol Valencia 
Piñares, 6to de primaria de la I.E. Martín Estrada Puma de Sumaro).

•	 Frejol coloreado: “No entrar en el momento de floración más que todo cuan-
do las mujeres menstrúan, por eso entra la rancha” (Mirian Soledad Janampa 
Quispe, 2do de secundaria de la I.E. N° 501096 de Paucarccoto).

•	 Frejol coloreado: “Se siembra cuando la luna está en creciente o menguante” 
(Mirian Soledad Janampa Quispe, 2do de secundaria de la I.E. N° 501096 de 
Paucarccoto).

•	 Quinua amarilla: “Abonar con guano de corral” (Rober Gonzales, 2do de se-
cundaria de la I.E. N° 501096 de Paucarccoto).

•	 Alguna enfermedad o plaga que afecte esta semilla

•	 Lenteja: “A la planta de lenteja puede atacar una plaga que se llama caraca-
saca, son insectos de color negro” (Ruth Yasmin Pila Bustos, 6to de primaria 
de la I.E. Martín Estrada Puma de Sumaro).

•	 ¿Cómo se almacena y conserva la semilla?: 

•	 Papa peruanita: “Primero lo sacas al sol un día y luego echas paja en un rin-
cón de tu casa y luego la echas encima” (Rony Ccarhuachín Troncoso, 1ero 
“A” de la I.E San Antonio Abad de Chinchaypucyo).

•	 Propiedades medicinales:

Los talleres “Yachayninchis”



324

Criándonos entre plantas y hombres

•	 Lisas: “Para cuando te duele la muela” (Jhon José Gonzales Acuña, 6to de 
primaria de la I.E. N° 501096 de Paucarccoto).

•	 Maíz cheqche: “Se come con cáscara, es bueno para la gastritis” (Maria An-
gélica Usca Gonzales, 6to de primaria de la I.E. N° 501096 de Paucarccoto).

•	 Maíz blanco: “Sus hojas curan el calambre o nervios” (Iván Rosinaldo Puma 
Estrada, 1ero de secundaria de la I.E. Martín Estrada Puma de Sumaro).

•	 Cebada: “Es bueno para la fiebre en fresco” (Ruth Karina Mejía Silva, 1ero de 
secundaria de la I.E. Martín Estrada Puma de Sumaro).

•	 Alguna historia en relación a la semilla: 

•	 Quinua amarilla: “La quinua era alimento de los incas, consumieron los pri-
meros habitantes de América” (Rober Gonzales, 2do de secundaria de la I.E. 
N° 501096 de Paucarccoto).

•	 Haba amarilla: “El haba amarillo vino desde nuestros antepasados, ellos tra-
jeron ese alimento para vivir sanos y fuertes, también para tomar desayuno 
y ponches, y ahora nosotros cultivamos ese alimento” (Remberti Sánchez 
Quispe, 6to de primaria de la I.E. Martín Estrada Puma de Sumaro).

10.3.2.	 Fichas de registro de plantas medicinales

Los estudiantes también tuvieron que llenar una ficha de registro de plantas me-
dicinales por la plantita que trajeran al muestrario de plantas medicinales. Como 
en el caso anterior, seleccionamos algunas de las preguntas con las respuestas más 
interesantes que dieron algunos estudiantes, indicando a qué planta se referían.

•	 ¿Cómo se debe recoger o conservar la planta?: 

•	 Pinpinilla: “Se ha de sacar con la raíz y conservarse” (Juan Jesús Gonzales 
Chávez,  1ero “A” de la I.E San Antonio Abad de Chinchaypucyo).

•	 ¿Qué partes de la planta se usan? ¿Cómo? Y ¿Para qué?

•	 Ayacllanta: “Se soasan hojas, tallos y raíces, y se hace reposar como para 
mate para el viento” (Patri Llacta Rodríguez, 6to de primaria de la I.E. Martín 
Estrada Puma de Sumaro).

•	 Ch’ikllur: “La hoja se usa machacándose como emplasto para dolores del 
cuerpo” (Roly Quispe Ñawincamasca,  6to de primaria de la I.E. Martín Estra-
da Puma de Sumaro).

•	 ¿Qué señales te indica la planta? ¿Cómo?

•	 Salvia: “La planta florece y te dice que se acerca la temporada de lluvia, nos 
indica que debemos estar preparados para la siembra y para que alegren 



325

sus casas” (Wilfredo Chávez Tupa, 6to de primaria de la I.E. N° 501096 de 
Paucarccoto).

•	 Alguna enfermedad o plaga que afectan a esta planta: 

•	 Toronjil: “Las mariquitas ahuecan la hoja” (Alessandra Carrasco Galiano, 1ero 
“A” de la I.E San Antonio Abad de Chinchaypucyo).

•	 Rosa blanca: “Cuando entran gusanos, no florece y se seca” (Katy Mejía Gon-
zales, 2do de secundaria de la I.E. N° 501096 de Paucarccoto).

•	 Otros usos de la planta: 

•	 Hierbabuena: “La hoja para t’impu para buen sabor, en mate para el dolor de 
estómago, en ensalada para acompañar el chicharrón” (Yuliza Grovas Ccori, 
1ero “A” de la I.E San Antonio Abad de Chinchaypucyo).

•	 Muña: “En el corral se cierra con esa plantita para que no entre nada” (Al-
berto Cruz Challanca, 6to de primaria de la I.E. N° 501096 de Paucarccoto).

10.3.3.	 Fichas de seguimiento a plantas 

Los estudiantes también tenían que llenar unas fichas de seguimiento a plantas 
para conocer los cambios que ellas tenían en un período de tiempo, así como de los 
seres de la naturaleza que están a su alrededor. Como comentamos anteriormente, 
este trabajo no lo continuamos, porque al acortarse los tiempos de talleres y por al-
gunas descoordinaciones de seguimiento a los estudiantes, priorizamos el acabado 
de las fichas de semillas y de plantas medicinales. Sin embargo un pequeño grupo 
de estudiantes igual entregó estas fichas.

•	 Cambios en la planta:

•	 Manzanilla: “En la primavera está verde, en verano está verde oscuro, en 
otoño mi manzanilla está amarillo, ya se caen sus semillitas para que crezcan 
otras” (María Elena Estrada Luna, 6to de primaria de la I.E. Martín Estrada 
Puma de Sumaro).

•	 Insectos:

•	 Muthuy: “Sus ramitas amarillas se hacen porque entran gusanitos” (Cristhian 
Martínez Puma, 6to de primaria de la I.E. Martín Estrada Puma de Sumaro).

•	 Ruda: “Animales que atacan son la hormiga y la cigarra” (Iván Rosinaldo Puma 
Estrada, 1ero de secundaria de la I.E. Martín Estrada Puma de Sumaro).

Los talleres “Yachayninchis”



326

Criándonos entre plantas y hombres

1 T’inka 2 Q’espey

3 Comida de 1 y 2 de noviembre

4 Carnavales

5 Cosecha de frejol 6 Cosecha de maíz

1 Leandra Huamán Olmos, 
6to, I.E. de Paucarccoto.
2 Ángel Robelindo Llacta 
Rodríguez, 6to, I.E. de Sumaro.
3 Mirian Rodríguez Quispe, 
1ro de sec. I.E. de Sumaro.
4 Milagros Grovas Chávez, 1ro 
“A”, I.E. San Antonio Abad.
5 Edith Aurora Sacsahuillca 
Huamán, 6to, I.E. de 
Paucarccoto.
6 Gustavo Mendoza Concho, 
1ro “A”, I.E. San Antonio Abad.



327

VOCABULARIO DE TÉRMINOS 
UTILIZADOS EN EL LIBRO

Las palabras pueden tener varios significados, según el contexto en que son utilizadas. En 
este vocabulario incluimos los términos según el sentido en que son usados en el contenido 
del libro y no así los significados generales. En muchos casos se tratan de localismos o mo-
dismos, tanto en castellano como en quechua.

Aguachina: Cuando una planta recibe de-
masiada agua, se arruga y malogra.

Ajiaco: Traducción de la palabra uchu.

Alcanzo / alcance / alcanzarle: Ofrenda a 
los apus o a la Pachamama, comúnmente se 
le llama “pago”, pero no es el término más 
apropiado. Esta ofrenda no tiene un nombre 
único, varía de denominaciones según zo-
nas, en Chinchaypucyo se usa mayormente 
la palabra haywarikuy, que se traduce lite-
ralmente como “alcanzo” (de alcanzar o en-
tregar).

Allapa / allachu: Ver kuti y cuadro de herra-
mientas.

Allapakuna / allapas: Personas que desterro-
nan o golpean los terrones para nivelarlos.

Allapeo: El acto de desterronar.

Alqokiska: (Espina de perro), planta medici-
nal que crece de forma silvestre.

Ánimo: Espíritu de algún ser, puede ser una 
planta o un alimento. Parte de la cosmovi-
sión biocéntrica andina, que considera que 
todos los seres tienen espíritu o ánimo.

Api: Cualquier tipo de mazamorra.

Aporcar / aporque / aporcarse / aporcas: 
Cubrir con tierra la base de una planta, para 
que tenga más posibilidades de enraizarse y 
crecer.

Apus: Seres naturales que tienen su propio 
espíritu y son considerados protectores de 
una localidad. Generalmente son montañas, 
pero también pueden ser lagunas o roque-
dales. 

Arado / ara / arador: Arado es la herramien-
ta que se usa para arar o remover la tierra 
haciendo surcos. De ahí derivan el verbo 
arar y el sustantivo arador.

Arariwa: Vigilante de los cultivos. Evita que 
aves u otros animales se los coman, que sean 
robados, o les afecten imprevistos del clima.

Arcos / arkuy: Especie de parrilla o barbaco 
de ramas o palos que se utiliza para colocar 
alimentos para hacerlos secar. Arkuy es su 
nombre quechuizado.

Armu: Término quechua, es una medida 
que indica aproximadamente seis kilos de 
granos, o un dieciseisavo de fanega.

Asnapas / asnapitas: Hierbas aromáticas 
para sazonar los alimentos. Pueden ser: pe-



328

Criándonos entre plantas y hombres

rejil, wakatay, orégano, culantro, hierbabue-
na, payqo, muña, etc.

Asociado / asocia: Cultivo que se siembra 
junto a otro, para que se apoyen mutua-
mente en la captación de nutrientes, control 
de plagas y otros beneficios.

Auki: Sinónimo de apu, en algunas zonas de 
Chinchapucyo utilizan más esta denomina-
ción. 

Ayni: Intercambio de acciones o actividades 
en un sentido recíproco, puede traducirse 
como ayuda mutua.

Aysana qorana: Ver lampa y cuadro de he-
rramientas.

Banda de guerra: Conjunto musical que uti-
liza instrumentos de metal (corneta, bombo, 
tambor, trompeta, tuba), su nombre deriva 
de los conjuntos musicales militares utiliza-
dos en las guerras.

Barbaco: Parrilla de ramas o palos que se 
utiliza para colocar productos para secarlos. 
En quechua se dice arku.

Barbecho: Remover la tierra con yuntas, 
para prepararla para la siembra. A diferen-
cia de la roturación, el barbecho se realiza 
cuando la tierra no está muy dura o se ha 
estado trabajando el año anterior.

Batán: Herramienta usada en la cocina para 
moler, consiste en dos piezas de piedra 
que en quechua tienen nombres específi-
cos: el moledor se llama tunau y el batán 
propiamente se llama maran.

Borra: Parte espesa o sedimento que resta 
de la chicha ya usada, que se reutiliza en el 
proceso de fabricación de la nueva chicha.

Bosta: Excremento de la vaca, utilizado en 
lugar de la leña o como complemento a esta. 
En quechua es q’awa.

Brasa: Incandescencia que queda de la leña 
quemada en el fogón. Lugar utilizado para 
comunicarse con los difuntos.

Cabañuelas: Métodos tradicionales de pre-
dicción del clima. Las lluvias en los días del 
mes de agosto, indican cómo será la lluvia 
en los meses del año siguiente. 

Cacho: Herramienta usada en canales de 
riego. Ver cuadro de herramientas.

Campaña: Denominación del trabajo corres-
pondiente a un ciclo agrícola, desde la siem-
bra hasta la cosecha y almacenamiento.

Capitán: Ver qollana. 

Caporales: Los que dirigen las comparsas 
de danzas tradicionales durante las fiestas y 
todo el tiempo previo de preparación.

Cargas: Denominación de los costales que 
lleva un burro o caballo, se usa como forma 
de medida referencial.

Cargo / carguyoq: Responsable de la reali-
zación de una fiesta, encargado de la orga-
nización y de hurk’ar a todos los que colabo-
rarán en la misma. En un momento especial 
de la fiesta se designa al carguyoq del año 
siguiente.

Cequia: Variación de la palabra acequia, 
zanja o canal que conduce agua para riego. 

Cerezuela o cizaña: Planta gramínea que 
crece espontáneamente en los sembrados y 
es muy difícil de extirpar. 

Ch’akipay: (Calmar la sed), denominación 
del cuarto descanso que comienza aproxi-
madamente a las 3 p.m. y  donde se toma 
mayor cantidad de chicha.

Ch’allay / ch’allan / ch’allar / ch’alles / 
ch’allasqa: Rociar, asperjar o salpicar con 
un líquido; mayormente como una forma 
de ofrendar a los apus, la Pachamama, los 
santos o los difuntos. Ch’allasqa es lo que ha 
sido rociado o ch’allado. Los otros términos 
son castellanizaciones de ch’allay.

Ch’anpas: Terrones con césped, cortados en 
forma de adobe y utilizados en cercos.



329

Ch’arki: Cecina, chalona. Carne salada y seca.

Chascosa: Despeinada. 

Ch’apata: Fleco, algo que está al borde o al 
final. Así se denomina al caballo más fuerte 
en la trilla, por lo que va al final, haciendo el 
círculo más grande. 

Ch’aska: Lucero, estrella de gran magnitud. 

Ch’eqche: Tipo de arbusto espinoso con el 
que se hace una escoba, suele ser usado 
para sobar en algunas costumbres.

Ch’eqtapa: Volver a partir lo que ya está par-
tido. Así se denomina a la última pasada de 
la reja de la yunta de ganado, que vuelve a 
remover la tierra y tapa la semilla.

Ch’uño phasi: Chuño sancochado o cocido 
al vapor.

Ch’usu / chupada / chupado: Granos que 
crecen delgados o secos.

Ch’uya aha: (Chicha clara), es la parte clara 
y superior de la chicha ya hervida y fermen-
tada. 

Ch’uya: (Límpido, claro), en lenguaje simbó-
lico también se refiere al licor.

Chakitaqlla: Herramienta para roturar, abrir 
hoyos y surcos. Ver cuadro de herramientas.

Chala: Rastrojo del maíz, se usa para hacer 
tendal. La palabra quechua es chhalla.

Challwaq waqtan: (Costilla de pez), forma 
de labrar los surcos, ordenados como hue-
sos de pescado.

Chaman: Planta herbácea y medicinal, utili-
zada en algunos rituales.

Chambarro: Depósito de licor a manera de 
cantimplora, elaborado de un cuerno de toro. 

Chapu: Preparado que consiste en echar ha-
rina de trigo tostado a la chicha, utilizado en 
la siembra del trigo y la cebada.

Chaqe / chaque / chaquepa: Grano macha-

cado, de trigo o cebada. Sopa preparada en 
base a granos machacados.

Chato / chatito / chatu: Cántaro de tiesto, 
con base abultada. 

Chhallchi / chhalchisqa: Denominación que 
le dan a la siembra de maíz asociado con 
otros cultivos.

Chhaqallo: Denominación de los productos 
que se trillan aparte del trigo y la cebada. 
También designa el rastrojo de estos pro-
ductos.

Chihu  / Chihuy: Parte final de la wanka, co-
rresponde hacerlo a los varones, como res-
puesta al canto de las mujeres.

Chochoqa: Mote seco. Maíz sancochado y 
secado al sol, que se utiliza en la prepara-
ción de comidas.

Chomba: Recipiente grande de cerámica, en 
el que se guarda la chicha.

Chuchin tarpuy: (Siembra temporal), siem-
bra que no utiliza riego y depende de las llu-
vias o el temporal.

Chuchin: (Temporal), planta o variedad que 
se cultiva sólo con agua de la lluvia.

Chuki chuki: En Ocra denominan así a la 
siembra de quinua, como a la papa.

Chukisqa: Cuando la tierra ha sido volteada 
sin roturación, abriendo la tierra directa-
mente con un kuti o allachu.

Chuma: Sin sabor.

Coca / coquita: En quechua es kuka. Arbusto 
de la familia de las erythoxyláceas, que cre-
ce en la ceja de selva y cuyas hojas son muy 
valoradas en los Andes, se usan para pikchar 
y en distintos rituales.

Coca k’intu: Tres hojas de coca agrupadas, 
usadas para fines rituales.

Coca moqllo: Semilla de la coca, usada en 
ceremonias rituales.

Anexos



330

Criándonos entre plantas y hombres

Costado: Denominación antigua de la enfer-
medad neumonía o pulmonía.

Coyunda: Cuero cortado con el que se ama-
rra el yugo de los cachos en la yunta de ga-
nado.

Cuartilla / cuartillera: La cuartilla es un tipo 
de medida, equivalente a 2 litros. Cuartillera 
era el recipiente que servía para medir en 
cuartillas.

Deidades: Seres naturales o sobrenaturales 
a los que se atribuye ciertos poderes. En la 
cosmovisión andina las deidades son princi-
palmente naturales (apus, aukis, Pachama-
ma).

Descanso: 1) Descanso de la tierra. El tiempo 
que se deja de cultivar un terreno, para que 
descanse y recupere los nutrientes que ha 
perdido. 2) Descansos de la chacra. Momen-
tos en los que se detiene el trabajo, compar-
tiendo coca, bebida y comida para recuperar 
fuerza, a la vez son momentos de armonizar 
entre los trabajadores y con las deidades.

Despacho: Denominación de la ofrenda físi-
ca que se entierra y/o quema durante una 
ceremonia a los apus o la Pachamama.

Desterronar / desterronando / desterrono: 
La operación de desbaratar los terrones que 
levanta el instrumento de labranza.

Divinidades: Ver deidades.

El servicio: Encargado de servir la comida de 
la merienda, en el trabajo agrícola o en algu-
na festividad.

Era: Lugar donde se hace la trilla.

Fanega: Tipo de medida, una fanega equiva-
le a 120 kilos, media fanega a 60 y un cuarto 
a 30 kilos.

Fiambre: Alimentos fríos para comerlos en 
viajes o durante el trabajo. En quechua se 
denomina qoqau o qoqawi.

Fogón: Sitio de la cocina donde se hace el 

fuego para cocinar. Se dice que en este lugar 
se comunican con las almas de los difuntos, 
específicamente en la brasa.

Foliar: La fertilización foliar consiste en abo-
nar la planta a través de sus tallos y hojas, 
rociándoles fertilizantes líquidos. Estos pue-
den ser naturales o químicos.

Grama: Pasto o césped silvestre. Incluye va-
rias especies, la más conocida es el kikuyo.

Golpeadores: Q’asuna. Ver cuadro de herra-
mientas.

Guanero: Persona que pone el guano a la 
semilla.

Hak’u: Harina. El trigo y otros granos se tues-
tan y muelen para usarlos en el desayuno.

Hallmay / hallmeo: Nombre quechua del 
aporque. Hallmeo es una combinación que-
chua-castellana.

Hallpay  / hallpa: Tiempo breve de descanso 
en el que se mastica coca. En Chinchaypucyo 
así se llama al tercer descanso del trabajo en 
la chacra.

Hamanq’ay: Flor de Azucena, que es de co-
lor blanco.

Hanch’i: Residuo de la jora molida y hervida 
en la elaboración de la chicha. También se 
llama sut’uchi y se usa para alimentar a los 
cuyes y chanchos.

Hanpiqruna: (Persona que cura), curandero. 

Harnero: Cernidor. Ver cuadro de herra-
mientas.

Harwi: Granos de cualquier cereal a medio 
tostar.

Hatary hallpa: (Descanso al levantarse), 
en Chinchaypucyo es la denominación del 
primer descanso en la chacra, en el que se 
comparte chicha y coca.

Hatun muhu: (Siembra grande), los cultivos 
que requieren mayor tiempo de crecimiento.



331

Hauch’a: Comida preparada en base a hojas 
de nabo, kiwicha, hat’aqo u otras hierbas. El 
más común es el yuyu hauch’a o nabo jaucha. 

Hawana: (Lo que está encima), en la me-
rienda es la denominación de todo lo que 
va encima, como acompañamiento (carne, 
huevo, queso).

Hayt’apasqa: Forma de cubrir ciertas se-
millas en la siembra, enterrándolas con los 
pies, como pateando.

Helada: Fenómeno climático  que consiste 
en un descenso de la  temperatura   a nive-
les inferiores al  punto de congelación del 
agua y hace que el agua o el vapor que está 
en el aire se congele depositándose en for-
ma de hielo en las superficies. Hace mucho 
daño a las plantas en crecimiento. Se utiliza 
para la deshidratación de tubérculos (chuño, 
moraya, qaya, linli).

Horqueta / horkita: Herramienta usada para 
ventear el trigo. Ver cuadro de herramientas.

Huatia: (Watya, wathiya), comida que con-
siste en tubérculos enterrados y cocinados 
en hornos de terrones secos.

Huevo estrellado: Denominación del huevo 
frito.

Humareda: Cantidad grande y densa de 
humo.

Humear / humeábamos: Producir huma-
redas de forma ritual o como método de 
protección en la chacra, o de los alimentos 
almacenados.

Hunt’asqa: Completo, repleto. Lleno y a la 
vez diverso, que tiene todas las variedades 
posibles. 

Hurk’a / hurk’ado / hurk’itas: 1) Pedido de 
colaboración para realizar un cargo. 2) Chi-
cha, coca y algún licor o trago que se com-
parte en los descansos, durante el trabajo 
de la chacra. Hurk’ado o hurk’itas son caste-
llanizaciones de hurk’a. 

Husk’achu / husk’acho: Persona que coloca 
la semilla en la tierra, en el momento de la 
siembra.

Ichara: Cernidor. Ver cuadro de herramien-
tas.

Ichhuna: Segadera. Ver cuadro de herra-
mientas.

Incienso: Preparación de resinas vegetales 
aromáticas y aceites esenciales, que des-
prenden un humo de olor agradable y se 
usa en rituales o actividades religiosas. Su 
origen viene de Asia oriental.

Intiwatay: Así denominan al quinto y último 
descanso en el trabajo de la chacra, que se 
realiza antes o cuando el sol está ocultándo-
se. También llamado hallpay. 

Jora: Maíz germinado y preparado especial-
mente para hacer chicha.

k’achapear: Desmenuzar los terrones en el 
terreno ya roturado.

K’analla: Tostadera. Utensilio de barro simi-
lar a una olla pero con el orificio inclinado, 
se usa para tostar. 

K’intu / k’intuy / k’intus de coca: Ver coca 
k’intu.

Kacharpari: Despedida, momento culmi-
nante de una fiesta.

Kalchay: El acto de cortar las plantas duran-
te la cosecha.

Kanka / kankacho: Carne asada, kankacho 
es su forma castellanizada.

Kawitu: Cama hecha de palos. También se 
confecciona para almacenar allí algunos tu-
bérculos.

Khuyaq: (Bueno, compasivo). Forma cariño-
sa y agradecida de denominar a los que van 
a apoyar en el trabajo de la chacra, también 
llamados mink’ay. 

Kikuyo: Pasto traído a los Andes durante el 

Anexos



332

Criándonos entre plantas y hombres

periodo republicano, su origen es africano 
y la palabra kikuyu es la denominación de 
una etnia indígena de Kenya. También se le 
denomina grama.

Killa yupay: (Contar la luna), denominación 
quechua de las cabañuelas.

Kituchi: Herramienta de metal para limpiar 
la tierra de la lampa. Ver cuadro de herra-
mientas.

Kuka kint’u: Ver coca k’intu.

Kuka: Ver coca.

Kuranku: Especie de paja que crece en las 
quebradas, en piso bajo, y sirve para confec-
cionar escobas.

Kuti: Herramienta para escarbar o desterro-
nar. Ver cuadro de herramientas.

Kutiriy: Segundo aporque o lampeo.

Lampear / lampeo / lampa: Denominacio-
nes del aporque, derivadas del nombre de 
la herramienta lampa. Ver cuadro de herra-
mientas.

Lawa / lawita: Sopa densa de harina, puede 
ser de maíz, chuño, moraya, etc.

Lawata: Instrumento musical de viento simi-
lar a la quena o la flauta.

Layme / laymes: 1) División del área de 
cultivo que se hace para la rotación, desti-
nando unos laymes para cultivar este año y 
otros para el siguiente. 2) Una chacra se divi-
de en laymes para el momento de la rotura-
ción, para trabajarlos con diferentes yuntas  
al mismo tiempo. 3) Cuando se trabaja con 
yunta de toros en la siembra, el número de 
yuntas que se usa depende de la extensión 
del terreno, cada uno avanza en un espacio 
determinado, para no volver a pasar por el 
terreno que pasó la otra yunta, a eso tam-
bién se denomina laymes. 

Licencia: Pedir permiso, expresión utilizada 
cariñosa y simbólicamente, generalmente 
en los rituales.

Llama untu / llama untito: Cebo de llama, 
utilizado en los rituales.

Llauchiy: En Chinchaypucyo es la denomina-
ción del deshierbe.

Llipht’a: Pasta de ceniza de diferentes vege-
tales, principalmente de quinua y qañiwa; 
amasados y secados, para consumirlos en la 
masticación de las hojas de coca, para darles 
gusto y asimilar más sus nutrientes.

Lloq’eceda: Ver phañaceda.

LLulluch’a: Alga comestible, tiene forma de 
una bolita gelatinosa de color verde y se en-
cuentra en las lagunas.

Madre Tierra / Mama Tierra / Madre Santa 
Tierra: Denominaciones cariñosas del plane-
ta Tierra o Pachamama, considerada como 
la diosa principal de este mundo. 

Madrina: Denominación que se da al caba-
llo guía durante la trilla, ubicado más cerca 
del centro de la era. Cuando es macho algu-
nos le dicen marino. 

Mak’as: Tinajón o recipiente de tiesto, simi-
lar a un raki.

Manchachi: Espantapájaros. Muñeco colo-
cado en la chacra para espantar aves o ve-
nados.

Maran: Pieza del batán. Piedra plana sobre 
la que se muele con el tunau.

Marcelo: Nombre que se la da al encargado 
de colocar la semilla durante la siembra del 
trigo. 

Marka: Altillo, lugar donde se guardan algu-
nos productos en las casas.

Masa: (Yunta), grupo de 2 a 3 personas que 
realizan el trabajo de arar usando chakita-
qllas. 

Masantin: Expresión que indica que se ser-
vían 2 platos, derivado de masa (pareja).

Mata: Planta o arbusto de poca altura.



333

Maway: Tubérculo de primera siembra, que 
crece en menos tiempo. También llamada 
siembra precoz o temprana, que no depen-
de de la época de lluvias.

Mayordomo: Nombre que se da al encarga-
do de dirigir una festividad, también llama-
do cargo o carguyoq. 

Mediano: Plato de buen tamaño usado para 
servir a los dueños de la yunta de toros, 
como un detalle especial. 

Melgas: Parcelas de tierra preparadas y se-
ñaladas para la siembra.

Merienda: Comida principal en el trabajo de 
la chacra, también preparada para las fies-
tas. Incluye varios platos e ingredientes que 
se sirven juntos, y varían según la época del 
año.

Mink’a: Compromiso o convenio para un 
trabajo, entre el trabajador y la persona que 
necesita sus servicios. Se realiza invitando 
algo a manera de comprometerlo.

Misa: Mazorca de maíz de dos colores alter-
nados.

Morón: Trigo o cebada pelados.

Mortero: Utensilio de piedra utilizado para 
moler diversos ingredientes, en la prepara-
ción de alimentos. Ver musk’a.

Muda: 1) Diagnóstico que los curanderos rea-
lizan frotando un cuy por el cuerpo de un pa-
ciente. 2) Toda frotación con fines curativos.

Muhu t’inkay: (Brindar a la semilla), en la 
parte alta de Sumaro, algunos nos dijeron 
que así llamaban a una acción similar al 
q’espey de trigo.

Muhuchay / muhuy: Seleccionar las prime-
ras semillas que se siembran.

Musk’a: Mortero, piedra cóncava que se usa 
para moler con una piedra más pequeña 
llamada qollota. 

Ñawin aha: (Chicha primeriza), primer vaso 

que se sirve de la chicha, considerado muy 
especial, generalmente es para tributar a las 
deidades.

Odre: Recipiente de cuero, generalmente de 
cabra, que sirve para contener líquidos. 

Ofrendar / ofrendita: Ofrecimiento que se 
hace a una deidad, es como un obsequio o 
tributo.

P’anay: Golpear con un palo algunos pro-
ductos para quitarles sus cáscaras.

P’uyñu: Vasija de tiesto con forma de jarra. 
Entre sus muchos usos también se utiliza 
para fermentar orín.

Pachamama / Pacha Tierra mama: (Madre 
tierra), nombre quechua del planeta Tie-
rra, considerada como la diosa principal de 
nuestro mundo.

Pacorma / pakurma: Hongo del grupo de los 
ustílagos, ataca al maíz, el trigo y la cebada.

Pago / paguito: Otra denominación de la 
ofrenda a la Pachamama o los apus. Se dice 
que ofrendar es como pagar por los benefi-
cios que nos dan. Ver alcanzo.

Pakapa / Pakapasqa: Rociar harina de trigo 
en la chicha cuando todavía está un poco ca-
liente, para que tenga espuma.

Panqa / p’anqa: Cáscara exterior del choclo.  

Papa khanu chakra: Chacra en la que se ha 
cultivado papa el año anterior y este año co-
rresponde otro cultivo.

Papa wanlla: (Papa grande), en medio del 
troje se colocan las papas wanllas como pro-
tección, que además tienen pequeños bro-
tes u ojos grandes. 

Papawayk’u: Papa sancochada.

Paqpa: Maguey. Planta del género fourcroya. 
Tiene las hojas carnosas y muy fibrosas de las 
que se hacen sogas o cabuyas muy fuertes.

Paqo: Curandero y sacerdote de los cultos 

Anexos



334

Criándonos entre plantas y hombres

andinos. 

Parientes silvestres: Son plantas silvestres 
que incluyen tanto a los antepasados de los 
cultivos como a otras especies más o menos 
estrechamente vinculadas con ellos.

Pelay: Sacar la planta de raíz durante la co-
secha.

Phañaceda: Llamada también fañaceda o 
lloq’eceda, es un tipo de tejido ceremonial 
que usan y venden los curanderos.

Phasi: Hervido o al vapor.

Phuspu: Haba seca hervida, se acostumbra 
comer junto al mote.

Piara: Manada o conjunto de animales de la 
misma especie. Aunque el término se refie-
re expresamente a una manada de cerdos, 
en el libro se refiere a animales de carga o 
las cantidades de productos que llevan. 

Picana: Vara larga que en un extremo tiene 
una punta de hierro con que pican a la yunta 
para conducirla.

Picante: Ajiaco o guiso, es otra traducción 
de uchu. Algunos también lo usan para de-
nominar al solterito, otro plato tradicional.

Pikchar / pikchando: Mascar o retener en la 
boca hojas de coca, para extraer sus nutrien-
tes y alcaloides. Ver hallpay.

Polvillo: Ver roya.

Porongo: Recipiente de lata o plástico, para 
transportar algún líquido.

Puchero: Comida propia de carnavales, que 
contiene carne, tubérculos, verduras y fruta, 
todos sancochados en la misma olla. En que-
chua se denomina t’impu.
Pututu: Instrumento construido con la con-
cha de caracol marino, utilizado a manera de 
trompeta.

Q’aqay: Abrir la tierra con un kuti o allachu 
directamente (sin barbecho), para poner la 
semilla y enterrarla. También llamado t’ipay.

Q’aspa: 1) Asado un tanto quemado por las 
brasas. 2) Hacer un fogón y ahí poner carne 
de alpaca, llama u oveja.

Q’asuna  / golpeadores: Comba de madera. 
Ver cuadro de herramientas.

Q’ata aha: (Chicha turbia) Se denomina así 
a la chicha espesa ya fermentada que queda 
bajo la parte clara y también se consume.

Q’espey / q’espillo / q’espiy: Ritual realiza-
do en la siembra para saber qué tan buena 
será la campaña. La ceremonia se explica en 
la sección 2.6.3.

Q’ochay: Poner semillas a manera de almá-
cigos. 

Q’osñichiy / q’osñiy: (Humear), hacer hu-
mear a manera de ofrenda o protección. Ver 
sahumar.

Qarpay: (Regar), riego por gravedad que usa 
las aguas de río o manantes, a través de los 
canales de riego.

Qatipan: Ver pakapa. 

Qaya: Chuño de oca.

Qayllalla: En orden correlativo. Colocar las 
semillas a la misma distancia de modo que 
las plantas crezcan parejas.

Qaywa: El último de la fila en determinadas 
labores agrícolas, que cumple una función 
de “sub jefe” en relación al qollana. Mien-
tras este guía desde adelante, el qaywa com-
plementa ese ordenamiento desde atrás.

Qhaswa: Canto y baile del tiempo de los 
aporques y de carnavales.

Qocha: Especie de plato para tomar chicha. 
Nombre que hace referencia a una qocha 
(laguna).
Qollana: El guía o el primero, el que va ade-
lante guiando determinados trabajos en la 
chacra. Suele ser  traducido como “capitán”, 
por la connotación de liderazgo de ambas 
palabras. 



335

Qollpa: Mineral utilizado en la medicina tra-
dicional y en las ofrendas.

Qollpo: (Tierra suelta), terreno en donde an-
tes ha crecido la papa.

Qolqas: Constelación de estrellas, su nom-
bre hace referencia a la qolqa (granero).

Qoncho: Ver borra.

Qoqawi: Ver fiambre.

Qorana / lanzonqorana: Ver kuti y cuadro 
de herramientas.

Qoriyay: Se llama qoriyay al acto de arrancar 
las hierbas con la mano, aunque la palabra 
más apropiada para deshierbe es llauchiy.

Qoto / qoto ch’aska: (El montón), constela-
ción de estrellas también conocidas como 
las Pléyades o las Siete cabrillas.

Qowi: Nombre quechua del cuy o cuye.

Qoyllur: Estrella, lucero.

Quena: (Qena), instrumento musical similar 
a la flauta.

Raki: Vasija grande de cerámica donde se 
deposita la chicha preparada.

Rancha: Enfermedad de plantas como la 
papa y las habas, producida por un hongo 
que daña los tallos y hojas principalmente.

Rapacho: El que cumple la función de jalar 
y voltear los terrones en la yunta, durante el 
barbecho o roturación.

Rastrojo: Conjunto de restos de tallos y ho-
jas que quedan en el terreno tras cortar un 
cultivo

Rauk’ana: Ver lampa y cuadro de herra-
mientas.

Reja: Punta del arado en la yunta de toros. 
Ver yunta en cuadro de herramientas.

Rejawato: Cuero con el que se amarra la 
reja al arado. Ver yunta en cuadro de herra-
mientas.

Ritual / ritualidad: Acción o conjunto de 
acciones realizadas por su valor simbólico, 
puede ser de carácter religioso, de alguna 
creencia, ideología o tradición o memoria 
histórica.

Roce: Quema de un terreno para poder cul-
tivar luego en él.

Rompe / rompey: Ver roturación.

Rotación: Alternar anualmente los cultivos 
que consumen muchos nutrientes con otros  
que nutren la tierra.

Roturación / roturar / roturado: Arar o la-
brar la superficie de un terreno por primera 
vez o luego de un tiempo que ha estado sin 
cultivar. Con esto se consigue oxigenar el te-
rreno, matar malezas y permitir la entrada 
de otros agentes introducidos por la acción 
humana o natural.

Roya: La roya o polvillo es un hongo que 
produce una enfermedad que afecta a di-
versos granos de un cereal.

Runachaki: Chakitaqlla. Ver cuadro de he-
rramientas.

Sahumear / sahumar / sahumeo: Dar humo 
aromático a algo a fin de purificarlo o para 
que huela bien.

Samay: (Descansar), nombre del segundo 
descanso en el trabajo de la chacra.

Saminchakuy: (Alcanzar la bendición), otra 
denominación del alcanzo u ofrenda, en la 
que se menciona a los apus a los que se está 
ofrendando. 

Sankhu: Alimento preparado con harina de 
trigo, maíz y/u otros cereales, previamente 
tostados, con poca agua y algo de grasa.

Santa Tierra Mama: Otra expresión de cari-
ño a la Pachamama.

Santi: Pieza que se aumenta a la lampa para 
hacerla más grande. Ver cuadro de herra-
mientas.

Anexos



336

Criándonos entre plantas y hombres

Santo Roma / Santu ruma: Denominación 
que se le da a la papa durante los rituales.  

Sara taqe: (Taqe de maíz), varios choclos 
que brotan de una sola mazorca (general-
mente). Se coloca en el taqe para proteger 
a los otros maíces

Saruy: (Pisar), nombre quechua de la trilla 
con caballos.

Sazón: El momento preciso de recoger algu-
nas frutas, que no esté muy verde ni muy 
madura.

Seguro: Se refiere al seguro médico que 
brinda el Estado, denominado seguro social.

Semillero: El que coloca las semillas. Ver 
husk’acho y Marcelo

Señales / señas: Indicadores naturales que 
se observan para calcular en qué momento 
realizar determinada labor agrícola. Puede 
ser el aspecto de una flor, la costumbre o el 
sonido de un animal, la presencia de un as-
tro o fenómeno climático, etc.

Siembra temporal: Ver chuchin.

Silwis: Objetos que se cuelgan a una ima-
gen, a una persona o algún lugar durante 
una festividad, especialmente en el kachar-
pari. Pueden ser frutas, panes, etc.

Sobar / sobaban / sobándose: Aunque el 
significado de esta palabra equivale a fro-
tar, aquí se usa más bien como sinónimo de 
azotar.

Soplar / sopla / soplan / soplando: El acto 
de soplar está presente en los rituales an-
dinos, es una forma de compartir algo con 
las deidades. Al soplar la coca o la comida 
se está enviando su fuerza y sus nutrientes a 
quienes se está soplando (deidades, almas).

Soqra: Ver aguachinado.

Suka: (Surco), tipo de roturado para la papa, 
que forma surcos o camellones de tierra con 
el tirapié.

Susurapun: Frutos que comienzan a secarse 
antes de madurar.

Sut’uchi: Ver hanch’i.

T’akay: Sembrar semillas pequeñas (trigo, 
cebada, quinua, etc.) voleando o desparra-
mándolas en el terreno.

T’ikras: En Chinchaypucyo se utiliza como si-
nónimo de layme, las t’ikras son los terrenos 
en los que se rotan los cultivos.

T’impu: Ver puchero. 

T’inka / t’inkay / t’inkakuy / t’inkar / 
t’inkasqa: Brindis ritual a las deidades, as-
perjar o lanzar gotas de alguna bebida con 
los dedos.

T’ipay: Ver q’aqay.

Talega(s) / taleguita: Saco o bolsa ancha y 
corta. También se usa la misma palabra para 
referirse a su contenido, por ejemplo: talega 
de harina, talega de maíz.

Tamborada: Nombre de una antigua hacien-
da ubicada al sur de la comunidad de Sumaro.

Tapura: Papa en estado de descomposición, 
o papa de semilla que después de germinar 
ha entrado en descomposición. En ambos 
casos es comestible.

Taqe: (Troje, granero) 1) Depósito tejido de 
tallos flexibles entrelazados, de forma rec-
tangular o cilíndrica, utilizado para guardar 
productos agrícolas. 2) Mazorca de maíz que 
lleva pegadas otras pequeñas mazorcas, ver 
sara taqe.

Taqecha: (Taqecito) Expresión que se da a 
la primera hija mujer, y se dice que su na-
cimiento simboliza que habrá alimentos en 
el hogar.

Taqlla: Arado, también se denomina así a la 
chakitaqlla. Ver cuadro de herramientas.

Temporal (riego temporal, siembra tempo-
ral): El cultivo que usa agua de lluvia como 
única fuente de riego. Ver chuchin tarpuy.



337

Tendal: Lugar en el que se hace secar el maíz 
cosechado, puede ser un lugar abierto ro-
deado con chala o un corral hecho de chala. 

Tinya: Tambor pequeño.

Tirapiés: (Taqlla), ver cuadro de herramien-
tas.  

Tostadera: Ver k’analla.

Trilla / trillar / trillando: Operación que se 
hace con algunos cereales tras la cosecha, 
para separar el grano de la planta. Su forma 
más común es la trilla con caballos.

Troje: Estructura destinada al depósito de 
productos agrícolas.  Su equivalente que-
chua puede ser taqe.

Trueque / truequear: Dar una cosa y reci-
bir otra a cambio, especialmente cuando se 
trata de un intercambio sin intervención del 
dinero.

Tumin: Variedad de raki. Préstamo lingüísti-
co tomado del castellano tomín.

Tunau: Instrumento de piedra en forma de 
media luna, usado en la cocina para moler 
sobre otra piedra plana, llamada maran o 
batán.

Uchu: (Ají, picante), comida que consiste en 
un guiso a base de diversos ingredientes só-
lidos como legumbres o tubérculos.

Uchukuta: (Ají molido), complemento para 
condimentar las comidas y darles un sabor 
picante, preparado a base de ají o rocoto.

Ujana: Ver ichhuna y cuadro de herramientas.

Ullihu: Colita del maíz germinado.

Upi: La chicha que sale de la primera hervi-
da, aún sin fermentar. Es dulce y se puede 
hacer una mazamorra de ella.

Urpillay: Se traduce comúnmente como 
paloma, pero en Chinchaypucyo dicen que 
urpillay es un ave específica, diferente a la 
paloma. 

Varayoq: (Envarado), denominación que se 
daba a los alcaldes comunales, debido a que 
usaban una vara como señal de su cargo. 
Actualmente han sido reemplazados por los 
presidentes comunales y estos ya no llevan 
ese distintivo. Aunque la costumbre toda-
vía existe en algunas comunidades, no es el 
caso de Chinchaypucyo.

Ventear / venteado: 1) Acción de zarandear 
los alimentos que han sido trillados, para 
que el viento se lleve las cáscaras y rastrojos. 
2) Hacer que el viento se lleve las cáscaras 
de ciertas semillas como el molle, luego de 
haberlas frotado con las manos.

Voleo / voleando: Forma de sembrar. Ver 
t’akay.

Waka mansay: Ch’allar a cada toro expre-
sando algunas palabras, luego de acabar el 
barbecho y antes de amarrar a los animales.  

Waka qateq: El que lleva los toros en la yun-
ta de ganado.

Waka qatimuq: El encargado de traer los to-
ros de la casa del dueño al lugar de la yunta.

Waka qatipuk: El que retorna los toros a la 
casa del dueño, pero antes debe llevarlos a 
comer pasto y agua.

Wambar: Vaso elaborado con una waqra o 
cuerno de toro. 

Wanka / wankay / wankando: Canto agrí-
cola, costumbrista y ritual, que usa lenguaje 
simbólico y lo ejecutan las mujeres al llevar 
la merienda a la chacra. Wankando es una 
castellanización del término.

Wankhi: Mujer que no sabe realizar las labo-
res de casa o cocina.

Waqra: Cuerno de toro o vaca. Ver wambar.

Warak’a / wark’a: Honda, arma y utensilio 
para proteger las chacras.

Warwa: Tipo de sal natural.

Wawa: Bebé, criatura, niño o niña. También 

Anexos



338

Criándonos entre plantas y hombres

se usa al referirse a otros seres (animales, 
plantas, muñecas) para indicar que los cria-
mos.

Waylak’a: 1) Varón disfrazado de mujer, que 
participa jocosamente en alguna danza. 2) 
Wankhi.

Wayllar: Pastizal, césped, pradera.

Wikch’upa: El encargado de colocar las se-
millas de segundo orden durante la siembra. 
Estas semillas son las que van asociadas a 
otras, por ejemplo, primero va el que siem-
bra maíz y segundo el wikch’upa sembrando 
calabaza, achoqcha, frejol o habas.

Wiñapu: Nombre quechua de la jora.

Wiphala: Danza folklórica cusqueña que se 
ejecuta en las fiestas carnavalescas y agríco-

las. Al final de las estrofas del canto se rema-
ta, precisamente, con el estribillo “¡wiphala, 
wiphala!”.

Wiraqoya: Hierba aromática utilizada en ri-
tuales y ofrendas.

Yanu: Combinación de productos hervi-
dos que se sirve antes de la merienda. 
Puede tener ch’uño phasi, phuspu, mote, 
papawayk’u, qhayaphasi (chuño de oca), 
oca, añu. Los ingredientes del yanu varían 
según la zona y disponibilidad de la familia.

Yapuq: Nombre quechua de arador.

Yapuy: Ver roturación.

Yunta: 1) Yunta de ganado o de toros. Par de 
bueyes que jalan la reja de arar y el madero 
para nivelar el terreno. 2) Yunta de gente. 
Ver masa.  

HERRAMIENTAS TRADICIONALES MÁS USADAS EN CHINCHAYPUCYO
Chakitaqlla / 
tirapiés / runa-
chaki

Sirve para roturar y abrir hoyos. Es usada en la roturación, barbecho, 
siembra y para plantar. Sus partes son wiri (el palo grande), taquillo 
(palitos para apoyar el pie), uyso (que sirve para agarrar con la mano o 
sostener la herramienta). El taquillo y el uyso se amarran con tintos de 
cuero cortado, de ganado o de llama. 

Actualmente están reemplazando las piezas con otras de metal y ajus-
tando con pernos. 

Kuti / qorana / 
allapa / allachu  
/ lanzonqorana

Sirve para escarbar o desterronar. Es un palo en “L” con un fierro en 
la punta. Se usa en la roturación, barbecho, en el riego por gravedad 
para jalar agua a todas las partes secas del suelo, en la siembra, en el 
escarbe. Qorana también es la denominación de la punta de fierro.

Rauk’ana / lam-
pa / aysana qo-
rana

Sirve para hacer los aporques. Se usa en la primera y segunda lampa. 
La rauk’ana también usa kuti, que es el palo, pero con el ángulo más 
cerrado que en el de kuti de allapa.

Ichhuna / ujana 
/ segadera

Sirve para el deshierbe y la cosecha, en el corte de trigo, maíz, tarwi, 
habas, o para cortar paja.

Ichara / harnero Es una especie de cernidor que sirve para separar las malezas, piedras 
y cerezuelas del trigo, durante la limpieza de producto ya cosechado 
y trillado, también se usa en la preparación de alimentos o para cer-
nir las harinas. Suele ser una vasija redonda de metal con huequitos, 
cuentan que antes también lo hacían de cueros.



339

Kituchi Es un pedazo de metal que se usa para limpiar la tierra de la lampa 
durante el aporque.

Q’asuna / gol-
peadores

Similar a una comba, pero de pura madera. Se usaba antes de que apa-
rezca la grama, porque la tierra era suelta y suave. Ahora para sacar las 
malezas se tiene que usar otras herramientas como el kuti con fierro.  

Cacho Usan para desterronar y en el riego por gravedad, para jalar agua a las 
partes secas del suelo. Es una herramienta contemporánea, que lleva 
un mango recto de madera.

Horqueta / hor-
kita

Se usa para ventear y mover el trigo en la trilla. También se usa el tér-
mino quechuizado horkita.

Santi Es una especie de aleta de madera con que se aumenta la lampa para 
levantar más cantidad de tierra, amarrado con tintos o tiras de cuero.

Yunta de toros / 
Yuntas de gana-
do

Está conformada por 2 toros con una taqlla (arado de madera), reja 
de metal (que se pone a la punta del arado), aysana (soga que sirve 
para que jale el arado), coyunda (cuero cortado tipo cinta, con los que 
se amarra el yugo a los cachos del toro), yugo (madera que sirve para 
amarrar las 2 yuntas de toros y separa sus cabezas), rejawato (que sir-
ve para amarrar la reja al arado, es de cuero tipo cinta pero mucho 
más delgado).

Es usada en el barbecho, roturación y en la siembra.

Según Sabino Tecse Huayllas (Huambomayo), el rejawato que se hace 
del cuero de ganado dura poco, antes algunos hacían del cuero del 
pescuezo de la llama porque duraba mucho más. Intercambiaban maíz 
por cuero de cuello de llama con los de Llaullicancha. 

Gerardo Arcos Chavéz y Sabino Tecse Huayllas (Huambomayo) cuentan 
que antiguamente, si la reja era pequeña, se le aumentaba un tron-
quito de madera llamado chapeta, que ayudaba a calzar la reja con la 
taqlla.

Anexos



340

Criándonos entre plantas y hombres
M

APA DEL DISTRITO
 DE CHIN

CHAYPU
CYO



341

Comunidad de Anansaya
Benedicto Aranívar Álvarez (hanpiqruna), 
65 años. 
Dominga Chacón Huallpa, 57 años aprox., 
Ccaccapata.
Rosa Gallegos Cruz, 61 años, Sequiopampa.
Gregorio Gonzales Estrada,  42 años.
Benedicto Huamán Valdez, 64 años.
Francisco Huamán Valdez, 72 años, 
Sequiopampa.
Mariano Huayllas Ccarhuachín, 78 años 
(fallecido).
Alejandrina Huayllas Reynoso, 80 años 
aprox.
Victoria Huayllas de Mescco, 62 años. 
Marcusa Lloqque Chacón.
Ciprián Mendoza Tecse, 45 Años. 
Lucas Mescco Huampotupa, 60 años aprox.
Zenón Mescco Huampotupa, 64 años. 
Casimira Mescco Huampotupa, 58 años 
aprox., Sequiopampa.
Juan Pallardel Chaiña, 59 años, 
Sequiopampa.
Gregoria Ramos Mescco, 51 años, 
Sequiopampa.
Mercedes Reynoso Huallpa, 80 años aprox.
Alejandro Troncoso Cárdenas, 87 años.  
Andrés Troncoso Tecse, 37 años.
Marcos Valdez Surco, 72 años. 

FUENTES ORALES Y PARTICIPANTES DEL PROYECTO 

PERSONAS QUE NOS BRINDARON SUS SABERES

Lista de personas mayores y otros más jóvenes que compartieron sus diversos saberes, las 
edades que figuran son las del momento en que fueron las entrevistas individuales o grupales.

Comunidad de Chinchaypucyo
Dionicia Afán Gallegos, 70 años. 
Benedicta Amado Núñez, 87 años aprox.
Juana Béjar Rodríguez, 71 años.
Hugo Celestino Álvarez Olazábal, 73 años.
Paulino Carrasco Tonccochi, 71 años.
Hilario Castro Carrasco, 61 años. 
Bonifacia Castro Cruz, 80 años aprox.
Raymunda Chacón de Vargas, 78 años 
(fallecida), Racrarumi.
Gregorio Chacón Lloqque, 57 años, 
Racrarumi.
Genuario Chávez Ochoa (hanpiqruna), 79 
años.
Germán Echegaray Pacheco, 90 años 
(fallecido).
Victoria Flores Gonzales, 62 años aprox. 
Ubaldina Flores de Echegaray, 80 años 
aprox. 
Esther Flores Huampotupa, 89 años aprox.
Mariano Huamán Ramos, 86 años.
Angélica Huamaní de Béjar, 75 años aprox.
Enrique Huanccollucho Sánchez, 86 años 
aprox.
Nieves Huarancca Gonzales, 75 años aprox. 
Eulogia Llamocca Cisneros, 65 años aprox.
Vidal Mejía Guevara, 74 años aprox.
Marcelina Mejía Huamán, 38 años, 
residente en Chinchaypucyo.
Eduarda Mejía Quispe, 50 años aprox.



342

Criándonos entre plantas y hombres

Luisa Mejía Victoria, 55 Años.
Agripina Mendoza de Carbajal, 72 años 
aprox.  
Juan Víctor Pacheco Acuña, 95 años.
Juana Paula Challco de Victoria, 76 años.
Dionicia Puma, 80 años aprox.
Rudecinda Quiño Huanccollucho (fallecida), 
Racrarumi.
Irma Ramos de Sánchez, 62 años.
Miguel Sánchez Ramos, 30 años.
Victoria Segovia Mejía, 45 años aprox.
Manuela  Tecse  Gamarra, 72 años aprox.
Salvador Francisco Ticona Ramos, 68 años.
Felícitas Vargas Mejía, 74 años aprox.
Luis Victoria Gonzales, 70 años.

Comunidad de Huambomayo
Gerardo Arcos Chávez, 72 años.
Alejandrina Arcos Gonzales, 36 años.
María Chávez Gonzales, 60 años aprox.
Jorge Gallegos Estrada, 75 años.  
Víctor Gonzales Chávez, 70 años.
Natividad Gonzales Gamarra, 60 años 
aprox. 
Angélica Huachaca Sueldo, 52 años, 
residente en Chinchaypucyo.
Francisco Huamán Janampa, 45 años, 
Llaullicancha.
Marcelino Mendoza Cabrera, 71 años.
Lucio Darío Pacheco Peña, 70 años, 
residente en Chinchaypucyo.
Sabino Tecse Huayllas, 67 años.
Juliana Valdez Tuiro, aprox 72 años, 
LLaullicancha.

Comunidad de Huancancalla
Rufino Alfaro Chávez, 66 años.
Rosario Álvarez Grajeda, 70 años.
Uriel Álvarez Grajeda, 72 años.
Basilia Amado Gonzales, 80 años.
Honorato Amado Chávez, 90 años.
Eufrasio Gamarra Amado, 87 años. 
Rosa Camargo Mejía, 65 años.
Fabiana Chávez Gamarra, 83 años.
Víctor Cosme Chávez Grovas.
Florencia Chaves Vda. de Camargo, 68 años. 

Serapio Chávez Mendoza, 49 años.
Paulina Chávez Mercado, 49 años.
Julio Ccori, 82 años, Pacas.
Alipio Gamarra Camargo, aprox. 40 años.
Adriana Gamarra Gamarra, 45 años.
Roso Gamarra Saavedra, 71 años.
Benedicta Gonzales Chávez (hanpiqqruna), 
61 años. 
Paula Ángeles Gonzales Chávez, 78 años.
Nicolasa Gonzales Gonzales, 67 años.
Narciso Gonzales Laurente, 66 años.
Brígida Grovas Chávez, 76 años. 
Exaltación Huamán Ccori, 67 años, Pacas.
Julia Laurente Chávez, 80 años.
Plácida Laurente Chávez, 75 años.
Teófila Laurente Chávez, 85 años.
Josefina Mercado Amado, 99 años. 
Evangelina Quispe Ayma, 72 años.
Juan Vicente Quispe Chávez, 69 años.
Vicentina Vega Huamán, 73 años. 

Comunidad de Ocra
Marcela Bergara Carbajal, 57 años.    
Guillermo Chacón Huamán, 52 años, Hatun 
Huaylla.  
Eulogio Chile Zúñiga, 74 años, residente en 
Chinchaypucyo.
Eduardo Cruz Huamán, 42 años.
Emiliano Cruz Huamán (hanpiqruna), 60 
años. 
Purificación Chacón Huallpa, 94 años. 
Dorotea Gallegos Cruz, 45 años.
Marina Gallegos Huamán, 58 años.
Raymunda García Huanccollucho, 61 años.
Ángel Huamán Concha (hanpiqruna), 70 
años.
Honorata Huamán Hanampa, 37 años 
aprox.
Lucio Huamán Concha, 60 años.
Manuel Huamán Concha, 72 años.
Nicanor Huamán Huamán, 50 años.
Teófilo Huamán Janampa, 53 años.
Encarnación Huamán Concha, 69 años.
Santusa Huancollucho Chile, 49 años.
Francisca Huillca Hancco, 59 años. 
Hepifania Mayhua Chacón, 48 años.



343

Celestina Ramos Almirón, 36 años.
Demetrio Ramos Choque (hanpiqruna), 65 
años.
Francisco Ramos Quispe (fallecido).
Leonarda Salón Huamán, 80 años.
Honorata Santa Cruz, 41 años.
María Santa Cruz, 42 años.
Faustino Tecse Chacón, 65 años (fallecido), 
residente en Chinchaypucyo. 
Juana Tecse Chacón, 70 años aprox.
Serapio Tecse Maihua, 63 años.
Eugenio Valdez Hanampa.
Dionicio Valdez Huayaconsa, 84 años. 
Gerarda Valdez Mescco, 55 años.

Comunidad de Pantipata
Andrés Avelino Huamán, 80 años, 
Huiscapay.
Severino Aucca Hermosa, 72 años.
Feliciano Cabrera Carbajal, 79 años, Ivin.
Ignacio Cabrera Navarrete, 53 años, Ivin.
Griselda Carbajal Ccarhuachín, residente en 
Tizabamba.
Mario Carbajal Huamán, 77 años aprox., 
Chillcaccasa. 
Segundina Carbajal Huamán, 75 años, 
Chillcaccasa. 
Eleuterio Ccallo Toromanya, 73 años, Ivin.  
Jesusa Ccallo de Maqqerhua, 65 años, Ivin.
Lucio Ccallo Toromanya, 65 años, Ivin.
Micaela Ccoa Piñi, 67 años aprox., 
Chillcaccasa.
Tomasa Condori Cisneros, 46 años, Ivin.
María Fidelia Hanampa Huillca, aprox. 65 
años.
Claudio Huamán Umeres, 76 años aprox., 
Chillcaccasa.
Presentación Huamán, 100 años (fallecida), 
Ivin. 
Francisco Huamán, 65 años. 
Felícitas Huamán Chacma, 58 años aprox.
Julia Huamaní Ávalos, 52 años aprox., Ivin. 
Alejandro Huaycochea Huamán, 67 años, 
Chillcaccasa. 
Simeón Huillca Chacma, mayor de 65 años, 
Huiscapay. 

Plácida Huillca Huamán, 70 años aprox., 
Ivin.
Viviana Huillca Huamán, 68 años, 
Pumahuanca. 
Cornelia Huillca Tumi, 82 años aprox.
Juvenal Huillca Huamán (hanpiqruna), 45 
años, Samancca.
Mariano Huillca Villafuerte, 84 años.
Jorge Gerardo Inca Huamán, Tizabamba.
Alvino Inca Pérez, 75 años.
Vicente Leas Huamán, 68 años.
Paulina LLoqque Palomino, Chiuchis.
María Maqquerhua Rondán (hanpiqruna), 
63 años, Ivin. 
Tomasa Ñahuincamascca Huamán, 60 años 
aprox., Pumahuanca.
Saturnino Ñahuincamascca, 75 años, 
Huiscapay.
Fidelia Pumacahua Rondán, 51 años, Ivin.
Tomasa Ricra Huillca, 75 años aprox., 
Pumahuanca.
Inocencia Ricra Huillca de Villafuerte, 70 
años aprox., Samancca.
Eusebio Rondán Huillca, 79 años.
Epifanía Salcedo Ccallo, aprox. 60, Chuypa.
Mauro Severino Loayza, 76 años.
Eustaquio Silva Carbajal, 57 años, 
Chillcaccasa.
Silvestre Silva Tumi, 73 años.
Teófilo Umeres Pauccar, 73 años.
Pablo Umeres, 73 años.  
Julio Vargas, 73 años, Pumahuanca.
Nicanor Villafuerte Palomino, mayor de 65 
años, Chuypa.

Comunidad de Paucarccoto
Leonarda Acuña Gonzales, 43 años.
Sebastián Astete Gamarra, 72 años aprox., 
Pampahuasi.
Ceferino Segundo Condori Aguilar 
(hanpiqruna), 50 años.
Raymundo Ccallo Acuña, 80 años.
Gualberto Ccallo Gamarra, 48 años. 
Fortunata Chávez Ferro, 27 años.
Santiago Chávez Suni, 64 años.
Catalina Ferro de Chávez, 55 años. 

Anexos



344

Criándonos entre plantas y hombres

Julio Gonzales Huaraya, 62 años.
Simona Gonzales Huaraya, 56 años, 
Pampahuasi.
Wenceslao Janampa Tupa, 34 años.
Luis Mendoza Ferro, 65 años.
Justina Sacsahuillca Cabrera, 40 años.
Severino Sacsahuillca Gamarra.
Saturnino Sacsahuillca Supanda, 76 años.
Fernanda Salas Gonzales, 106 años.
Francisco Tupa Salas, 63 años.
Nicolasa Tupa Salas, 54 años.
Gabino Zúñiga Gamarra, 76 años. 

Comunidad de Sumaro
Vicente Almirón Bustos, mayor de 65 años, 
Ivinpampa.
Agustín Almirón Robles, 64 años, 
Huancarpata.
Enriqueta Almirón Robles, 70 años aprox., 
Huancarpata.
Bertha Almirón Sánchez, 55 años, San 
Román. 
Fulgencia Baca Leva, 55 años, Huancarpata.
Elena Bustos Mejía, 43 Años, Ivimpampa.  
Sixto Carbajal Huallpa, 65 años.
Feliciano Carbajal Ccarhuachín, 74 años, 
Cconcahuaylla.
Mario Carbajal Eulate, 56 años aprox.
Justina Ccahuana Mamani, 70 años aprox.
Hildebrando Cruz Gallegos, 100 años aprox. 
(fallecido).
Jacinta Cruz Gallegos, 70 años aprox.
Juliana Cruz Troncoso, 39 años. San Román.   
Benedicta Chacón Béjar, 75 años, 
Huancarpata.
Samuel Chacón Béjar, 78 años.
Antonia Estrada Sánchez, 53 años.
Bertha Estrada de Paile, 75 años. 
Alberto Estrada Pro (hanpiqruna), 60 años. 
Alejandrina Estrada Pro, 53 años.
Mariano Asunción Gallegos Almirón, 90 
años aprox.
Manuel Jesús Gallegos Almirón, 80 
años, sector Huañec. Residente en 
Chinchaypucyo

Matiasa Gallegos Almirón, 80 años aprox., 
sector Huañec.
Pascual Gallegos Almirón, 86 años, sector 
Huañec.
Víctor Gallegos Almirón, 74 años, 
Huancarpata. 
Cirila Gallegos Estrada, 72 años, 
Cconcahuaylla.
Mariano Gallegos Estrada, 59 años, 
Cconcahuaylla.
Victoria Gallegos Estrada, mayor de 65 años.
Salomé  Gallegos Linares, 57 años aprox.
Victoria Gallegos Paile, 60 años aprox.
Isabel Estrada de Gallegos, 80 años aprox., 
Cconcahuaylla.
Seledueño Gallegos Puma, 67 años.
Yolanda Llacta Carbajal, 72 años aprox, 
Cconcahuaylla. 
Silverio Llacta Huamán, 82 años, 
Huancarpata.
Justina Mejía de Quispe, 68 años. 
Trinidad Mejía Quispe, 56 años.
Nicanor Paile Chacón (hanpiqruna), 65 años 
aprox., Cconcahuaylla.
Rosa Paile Estrada, 39 años.
Alfonso Paile Usca, 87 años.      
Mario Paile Usca, 77 años. 
Lorenza Puma Chaucca, mayor de 65 años. 
Clotilde Puma Sacsahuillca, 55 años.
Fausto Puma.
Adrián Rodríguez Mejía, 68 años, 
Huancarpata.
Gregoria Sánchez Valencia, 55 años aprox.
Sabina Troncoso Chaucca, mayor de 65 
años. 
Carmen Troncoso Puma, 75 años.
Silveria Valencia de Sánchez, 80 años aprox.
Víctor Valerio Calderón, 74 años.
Cecilio Vargas Carbajal, 70 años aprox., 
Ivinpampa. 

Comunidad de Urinsaya Parccotica
Liberata Aranívar.
Enriqueta Ccarhuachín, 68 años, Paro.
Modesto Ccarhuachín, 51 años, Amantuy.
Julián Chacón Gallegos, 62 años.



345

Luisa Chacón Huanccollucho. 
Mercedes Chacón Chacón, 69 años.
Carlos Chacón Puma, 80 años, 
Sunchumarca.
Eugenio Chacón Ramos (hanpiqruna), 69 
años. 
Nilda Chacón Surco, 35 años, Sunchumarca.
Natividad Chacón Vargas, 71 años.
Patricia Champi de Quispe, 73 años, 
Amantuy.
José Chávez Usca (hanpiqruna), 73 años, 
Paro. 
Simeona Condori Ramos, mayor de 65 
años.
Jorge Gutiérrez Chacón, 72 años.
Mariano Huamán Huanccollucho, 83 años, 
Sauceda.
Vicente Huanccollucho Acuña, 69 años. 

Nicolás Huaycochea Huanccollucho, 80 
años, Sunchumarca.
Saturnino Huillca Quispe, 67 años. 
Feliciano Mejía Gallegos (hanpiqruna), 74 
años, Paro.
Paula Pacheco Gallegos, 70 años aprox.
Pablo Pilco Puma, mayor de 65 años.
Tomás Pilco Puma, 62 años, Sunchumarca.
Mariano Quispe Ccarhuachín, 72 años, 
Amantuy.
Maruja Quispe Ccarhuachín, 68 años, 
Amantuy.
Erasmo Quispe Condori, 66 años.
Trinidad Quispe, 70 años.  
Manuela Quispe Reinoso, 71 años.
Francisca Ramos Valdez, 57 años, Sauceda.
Juana Usca de Condori, 81 años.
Nieves Usca de Huamán, 79 años. 

PARTICIPANTES EN LOS TALLERES YACHAYNINCHIS: SABERES DE LA CHACRA, EN EL AÑO 
2014.

1° DE SECUNDARIA “A” - I.E. SAN ANTONIO ABAD DE CHINCHAYPUJIO
Yony Usca Huillca, Yony Soledad Valdez Lloque, Yarmali Chavez Condori, Yulisa Grovas Ccori, 
Yohan Willington Tecse, Juan Jesús Gonzales Chávez, Jordy Daniel Ramos, José Antonio 
Melgarejo, Jesús Alcides Tecse, Julio César Troncoso Huayllas, Rony Ccarhuachin Troncoso, 
Andy Robert Janampa Mescco, Ivan Tecse Valdez, Víctor Alexander Chacón, Gustavo 
Mendoza Concha, Ronald Catalan Grovas, Maria Elizabeth Maihua, Milagros Grovas Chavez, 
Mariuska Ramos Ramos, Alessandra Carrasco Galiano.

1° DE SECUNDARIA “B” - I.E. SAN ANTONIO ABAD DE CHINCHAYPUJIO
Paloma Thalía Shantal Santander, Eliana Sonali González Ayte, Leonela Melisa Estrada 
Chacón, Sonia Villafuerte Gonzales, Noemi Tecse Aranibar, María Eliana Hanampa, Julisa 
Olmos Carrasco, Prisila Olmos Alfaro, Dilson Tecse Quispe, Marco Antonio Chávez Apaza, 
David Gallegos Mejía, Miguel Ángel Puma Acuña, Alexis Araoz Pacheco, Celso Américo 
Challco Paile, Sumer Huaman Huallpa, Richar Victoria Chávez.

6° DE PRIMARIA - I.E. N° 501096 DE LA COMUNIDAD DE PAUCARCCOTO
Yolanda Marta Alejandro Challanca, Nilson Yuri Alvarado Janampa, Dennys Kleverson Berrio 
Gallegos, Luis Clinton Carvajal Arcos, Edeldino Chávez Alfaro,Wilfredo Chávez Tupa, José 
Gabriel Leoncio Condorhuaman, Alberto Cruz Challanca, Jhon José Gabriel Gonzales Acuña, 
Yober Marco Gonzales Villafuerte, Angel Jesús Huallpayunca Alfaro, Leandra Huaman Olmos, 
Adolfo Huamanguilla Chávez, Maruja Janeth Huamani Hanampa, Indira Ochoa Mendoza, 
Ruth Roxana Rata Paredes, Edith Aurora Sacsahuillca Huaman, María Angélica Usca.

Anexos



346

Criándonos entre plantas y hombres

2° DE SECUNDARIA - I.E. N° 501096 DE LA COMUNIDAD DE PAUCARCCOTO
Yuli Sabina Alvarado Janampa, Yeni Gloria Ccallo Sacsahuillca, Doris Chávez Chávez, Yuliza 
Eliana Chávez Janampa, Zenaida Chávez Sacsahuillca, Elyane Justina Condorhuaman Arcos, 
Victor Javier Ferro Sacsahuillca, Luz Rudy Gonzales Acuña, Rosa Clemencia Huaman Olmos, 
Catalina Janampa Mendoza, Miriam Soledad Janampa Quispe, Katy Mejía Gonzales, Carlos 
Alberto Olmos Mendoza, Roy Ronal Soto Chávez, Jhonatan Mejía Silva, Rober Gonzales, 
Rebelino Laurente Chávez.

6° DE PRIMARIA -  I.E. MARTIN ESTRADA PUMA DE LA COMUNIDAD DE SUMARO
Pepe Edison Cabrera Huaman, Marybel Camargo Sacsahuillca, Rogger Raúl Chacón Quispe, 
María Elena Estrada Luna, Madeley Gallegos Estrada, Diana Ruciero Gallegos Puma, Nayda 
Huaman Gallegos, Ángel Robelindo Llacta Rodríguez, Patry Llacta Rodríguez, Cristhian 
Martínez Puma, Gisela Payle Ccallo, Ruth Yasmin Pila Bustos, Jenny Yulisa Puma Chauca, 
Floresmila Puma Cruz, Roly Wilson Quispe Ñahuincamascca, Renberti Sánchez Quispe, Jesús 
Gerardo Troncoso Mejía, Marisol Valencia Piñares.

1° DE SECUNDARIA -  I.E. MARTIN ESTRADA PUMA DE LA COMUNIDAD DE SUMARO
María Carvajal Vargas, Natalia Chacón Estrada, Erly Omar Estrada Ccallo, Héctor Estrada 
Cruz, Carmen Rosa Gallegos Carvajal, Jhonatan Mejía Silva, Ruth Karina Mejía Silva, Ivan 
Rosinaldo Puma Estrada, Julio César Puma Gallegos, Hugo Quispe Gallegos, Nayda Madeleine 
Rodríguez Almirón, Ubaldina Rodríguez Llacta, Sandra Rodríguez Puma, Miriam Rodríguez 
Quispe, Jhon Christian Troncoso Mejía, Edison Uscamayta Huaman.

PROMOTORES CULTURALES
- I.E. San Antonio Abad de Chinchaypucyo: 

Anela Cárdenas Afán (4to de secundaria) y Yudi Condori Chávez (5to grado de secundaria)
- I.E. N°50140 en la comunidad de Parccotica: 

José Fernando Chacón Ccallo (4to grado de secundaria)
- I.E. N° 501096 en la comunidad de Paucarccoto:

Flor Zoraida Astete Tupa y Virginia Chávez Sacsahuillca (4to grado de secundaria) 
- I.E. Martín Estrada Puma en la comunidad de Sumaro:

Cinthia Estrada Cruz (4to grado de secundaria)

PROFESORES
Director Marcelino Mamani Quispe y profesor Julio Estrada de la I.E. San Antonio Abad en la 
comunidad de Chinchaypucyo.
Director Juan Gallegos Teniente de la I.E. N°50140 en la comunidad de Parccotica.
Director Oscar Astete Hanampa de la I.E. N° 501096 en la comunidad de Paucarccoto.
Director Nilo Ciprián Huillca Pizarro y profesor Alex Accostupa Angulo de la I.E. Martín 
Estrada Puma en la comunidad de Sumaro. 



347

Bibliografía  

ACADEMIA MAYOR DE LA LENGUA QUECHUA
2005	 Diccionario Quechua – Español – Quechua. Cusco. Gobierno Regional de Cusco.
ALBORNOZ, Cristóbal de 
1988	 Instrucción para descubrir todas las Guacas del Perú (1573). En Fábulas y ritos de los 

incas. Madrid, Crónicas de América.
AMADO GONZALES, Donato
1998	 Establecimiento y consolidación de la hacienda en el valle de Chinchaypucyo (1600-

1700). Revista Andina Vol. 31 N° 1. Cusco. Centro Bartolomé de las Casas.
2014	 La etnohistoria andina y las enseñanzas del gran maestro Franklin Pease G.Y. En Pease 

G.Y., Franklin. En El dios creador andino. Cusco. DDC-Cusco. pp. 143-150.
AMEIGEIRAS, Aldo Rubén (compilador)
2014	 Símbolos, rituales religiosos e identidades. Los símbolos religiosos y los procesos de 

construcción política de identidades en Latinoamérica. Buenos Aires. CLACSO.
ANTUNEZ DE MAYOLO, Santiago E.
1981	 La nutrición en el antiguo Perú. Lima. BCR.
ASOCIACIÓN CHUYMA DE APOYO RURAL 
2007	 Señas ancestrales como indicadores biológicos de alerta temprana. Lima. 
CABIESES, Fernando 
2004	 Cien siglos de pan. 10,000 años de alimentación en el Perú. Lima. Universidad San 

Martín de Porres.
CÁCERES CHALCO, Efraín
2002	 Si crees, los apus te curan; medicina andina e identidad cultural. Cusco. CICTA.
2015	 Tejiendo las bases teóricas del sistema médico indígena andino: salud e 

interculturalidad desde los Andes. (Editor). Cusco. Universidad Nacional de San 
Antonio Abad del Cusco.

DIRECCIÓN REGIONAL DE CULTURA
2012	 Información sobre zonas arqueológicas del distrito de Chinchaypucyo. Cusco. 

Dirección Regional de Cultura del Cusco.
GUDYNAS, Eduardo
2014	 Derechos de la naturaleza. Lima. Programa Democracia y Transformación Global.
HOSTNIG, Rainer
2014	 Chinchaypucyo y las pinturas rupestres de Pumawasi, provincia de Anta, Cusco. En 

Rupestreweb, http://www.rupestreweb.info/pinturaspumawasi.html
JIMÉNEZ DE LA ESPADA, Marcos
1965	 Relaciones geográficas de Indias (1881-97). Madrid. Ediciones Atlas.
MANTILLA HOLGUÍN, Justo y OLAZÁBAL CASTILLO, Óscar
2008	 Pachamama hampi qhoranchiskuna. Las plantas medicinales de nuestra madre 

tierra. Valle Sagrado de los Inkas. Cusco. Instituto de Ecología y Plantas Medicinales.



348

Criándonos entre plantas y hombres

OJEDA, Roberto; y PALOMINO, Claudia (editores)
2012	 Chinchaypucyo, testimonios de su cultura. Cusco. Municipalidad Distrital de 

Chinchaypujio – Centro Bartolomé de las Casas.
2013	 Relatos de mi pueblo, cuentos escritos por niños y niñas del distrito de Chinchaypujio. 

Lima. Municipalidad Distrital de Chinchaypujio – Fondo Editorial del Congreso del 
Perú.

OJEDA ESCALANTE, Roberto
2012	 Cuando los dioses cambian; las transformaciones histórico-culturales coloniales 

según la historia oral de Chinchaypucyo. Cuadernos de Investigación Universitaria N° 
1. Cusco. UNSAAC.

PACHECO ÁLVAREZ, Wilbert
2014	 Páginas chinchaypujinas. Toronto (Canadá). Chaski Press.
PRATEC (editor)
1999	 La crianza de las wacas. Los parientes silvestres de las plantas alimenticias cultivadas 

en los Andes. Lima. PRATEC.
2001	 De la chacra al fogón. Lima. PRATEC.
2005	 Saber local en la comunidad y la escuela. Lima. PRATEC.
2006	 Calendario agrofestivo en comunidades andino-amazónicas y escuela. Lima. PRATEC:
2008	 Volver a la mesa. Soberanía alimentaria y cultura de la comida en la América 

profunda. Lima. PRATEC.
2011	 Adaptación al cambio climático y saber andino. Lima. PRATEC.
RENGIFO, Grimaldo
2008	 Educación y diversidad cultural. Lima. PRATEC.
2009	 Los caminos de la sal: el regreso al territorio excluido. Lima. PRATEC.
ROSTWOROWSKY, María
1988	 Historia del Tahuantinsuyo. Lima. Instituto de Estudios Peruanos.
ROZAS ÁLVAREZ, Jesús Washington; y VALENCIA BLANCO, Delmia
2012	 Generaciones Antagónicas en Huama, los viejos del pasado y los jóvenes de hoy. En 

Cultura andina: cosmovisión, arqueología. Cusco. UNSAAC; pp. 177-194.
SOLÍS MORA, Jesús José
2014	 Tecnologías tradicionales y agrobiodiversidad: los caminos de las semillas en los 

Andes cusqueños. En II congreso internacional de terrazas, encuentro de culturas y 
saberes de terrazas del mundo. Cusco. CBC – JICA, pp. 137-150.

TAPIA, Mario E. y FRÍES, Ana María
2007	 Guía de campo de los cultivos andinos. Lima. FAO y ANPE.
URTON, Gary
1983	 El sistema de orientaciones de los incas y de algunos quechuahablantes actuales tal 

como queda reflejado en su concepto de la astronomía y del universo. Anthropologica; 
Vol. 1, No. 1. Lima. PUCP;  pp. 209-238

VALLADOLID RIVERA, Julio
2014	 Moray: centro ceremonial para la crianza ritual de la diversidad de semillas. En II 

congreso internacional de terrazas, encuentro de culturas y saberes de terrazas del 
mundo. Cusco. CBC – JICA; pp. 124-136.



 Este libro está elaborado en 
base a los testimonios de 
pobladores mayores del distrito 
de Chinchaypucyo, que describen 
sus saberes agrícolas, de la 
comida y la salud; mostrándonos 
la crianza mutua entre humanos, 
plantas, animales y deidades; así 
como su permanencia y 
modificaciones con el pasar del 
tiempo, propios de una cultura 
viva y dinámica.
 Estos saberes vienen del 
pasado, pero su vigencia no se 
limita al recuerdo. Aprender de 
ellos nos ayuda a contrarrestar el 
actual contexto de riesgo de 
pérdida de diversidad y soberanía. 
El libro es producto de una 
investigación premiada por 
CRESPIAL el año 2013.


	caratula1
	criándonos version final
	contra-caratula1

