
1

d
e P

au
cartam

b
o

Mamacha Carmen

Plan de Salvaguardia

Plan de Salvaguardia

Fe
st

iv
id

a
d

 d
e

 l
a

Festividad de la Mamacha Carmen de Paucartambo



2



3

d
e P

au
cartam

b
o

Mamacha Carmen

Plan de Salvaguardia

Fe
st

iv
id

a
d

 d
e

 l
a



4

El entorno de la expresión cultural



5

Bienvenidos

Festividad
de la Mamacha

Carmen de
Paucartambo



6

Festividad de la Mamacha Carmen de 
Paucartambo
Plan de Salvaguardia

Centro Regional para la Salvaguardia 
del Patrimonio Cultural Inmaterial de 
América Latina – CRESPIAL

Urbanización Larapa Grande C-6-1 Av. 3 
Las retamas, San Jerónimo, Cusco, Perú.
Teléfono: +51 84 310308
www.crespial.org

Ministerio de Cultura
Dirección Desconcentrada de
Cultura de Cusco

Av. De la cultura 220, Wanchaq, 
Cusco, Perú.
Teléfono: +51 84 582030
www.culturacusco.gob.pe

Primera edición, junio 2017

Adriana Molano Arenas
Directora del CRESPIAL

Vidal Pino Zambrano
Director de la Dirección 
Desconcentrada de Cultura Cusco

Juan Vargas Ccahuana
Alcalde Provincial de Paucartambo
Gestión 2015-2018

Fredi Villagarcía Aquise
Ex Presidente de la Junta de Caporales de 
las Festividades de la Virgen del Carmen 
de Paucartambo

Textos
Enrique Pilco Paz
Silvia Martínez Jiménez

Coordinación editorial
Pedro Ramos Chávez
Gabriela Valenzuela B.

Dirección gráfica y diagramación
Elizabeth Junek Pretzer

Edición de foto
Elizabeth Junek Pretzer

Corrección de estilo
José A. Lloréns Amico

Fotografías
Aldo Aguilar
Diego Manuel del Río
Virginia Fernández
Renato Marsano
Archivo Nishiyama
Javier Solís
Alberto Venero
Reenzo Velásquez

Retoque fotográfico
Miguel Ángel Vila

Infografía
Mariana Rojas Barrueto
David Erick Flores Westreicher

Dirección y producción de video: 
Festividad de la Mamacha Carmen y su 
Salvaguardia (2013 – 2015)
Carlos Zúñiga Lossio

Hecho el depósito legal en la Biblioteca Nacional 
del Perú Nº 2017-06647
ISBN 978-612-45825-9-2

Queda prohibida la reproducción total o parcial 
de la presente publicación sin la autorización 
expresa del CRESPIAL

Impreso en industria gráfica Cimagraf S.A.C
Psje. Santa Rosa Nº220, Ate, Lima.
Junio 2017

Tiraje 1,000

Chunchacha
Foto por Diego 
Manuel del Río

Año 2012



Plan de Salvaguardia de la fiesta “Mamacha Carmen” de Paucartambo por Silvia Martínez Jiménez

7



8

Introducción

. Presentación.

. Participantes y agradecimientos.	

. “La fiesta de la Virgen del Carmen de Paucartambo: patrimonio 
cultural y contexto” por Enrique Pilco Paz.
. Plan de Salvaguardia de la Fiesta Mamacha del Carmen de
Paucartambo por Silvia Martínez Jiménez.	

	 1. Introducción	 				  
	 2. Aproximaciones metodológicas 	 		
		  2.1. Justificación 						   

		  2.2. Objetivos						    

		  2.3. Metodología prospectiva				  

		  2.4. Diseño metodológico empleado	 		
	 3. El entorno de la expresión cultural		
		  3.1. Datos básicos sobre la localidad de Paucartambo						    

		  3.2. La fiesta de la Virgen de Paucartambo desde los estudios 

		  académicos (breve aproximación bibliográfica)	

		  3.3. Desarrollo de la fiesta de la Virgen del Carmen en Paucartambo

		   en matriz elaborada con portadores y participantes			

		  3.4. Matriz de actores sociales involucrados con la fiesta

		  3.5. Infografía Fiesta de la Virgen del Carmen

	 4. Identificación de elementos del Plan	
	 5. Hitos históricos					   
	 6. Factores de continuidad o cambio	 		
		  6.1. ¿Cómo construimos el futuro?	

	 7. Escenarios del futuro	 			 
		  7.1. Escenario no deseable

		  7.2. Escenario tendencial

		  7.3. Escenario deseable

	 8. Matriz de Plan de Salvaguardia		  	

		  8.1. ¿Qué acciones vamos a realizar?

		  8.2. Matriz de resultados

. Video: Festividad de la Mamacha Carmen y su 
Salvaguardia (2013 – 2015)						    

Índice

10
11
12

36

38

40
41
41
42
43
46
46
47

70

77
78
82
84
85
86

88
88
89
89

90
90
91

93



9

Mamacha Carmen. Foto por Alberto Venero Torres. Año 2014



La fiesta de la Virgen del Carmen de 
Paucartambo (llamada por lo general 
en su forma quechuizada como “Ma-
macha Carmen”) integra elementos de 
la religiosidad católica y de la tradición 
andina. Su singularidad como fiesta 
hace que dicha manifestación cultural 
destaque en el calendario festivo de la 
región Cusco.

Entre los días 15 y 19 de julio de cada 
año se celebra la fiesta de la Virgen del 
Carmen en el pueblo de Paucartam-
bo, capital de la provincia del mismo 
nombre. La devoción de la Virgen del 
Carmen está íntimamente vinculada 
a la identidad de Paucartambo como 
pueblo. La forma primordial de la ex-
presión de esta identidad tiene como 
protagonista a la danza, dado que es 
principalmente a través de la danza 
que se rinde culto a la Virgen. La danza 
se organiza en cuadrillas y es el medio 
ritual a través de la cual los paucar-
tambinos fortalecen su identidad, y 
constituye en sí misma una plegaria, 
una ofrenda a la Virgen.

El libro presenta diferentes elementos 
que nos permiten un acercamiento 
más integral a la fiesta. Se inicia con 
una breve introducción del inves-
tigador y etnomusicólogo, Enrique 
Pilco Paz, miembro del Equipo de 
Investigaciones sobre Espiritualidades 
Autóctonas (ERSAI) de la Universidad 
de Montreal - Canadá. Pilco nos presen-
ta un conjunto de aproximaciones 
sobre la historia y contexto social de la 
festividad.

Luego tenemos la parte central de la 
publicación, donde presentamos el 
Plan de Salvaguardia de la Fiesta Ma-
macha Carmen de Paucartambo (2016 
– 2021), que tiene precisamente como 
protagonistas centrales a los represen-
tantes de las comparsas, reunidos en la 
Junta de Caporales de la festividad.

El plan fue elaborado de manera par-
ticipativa entre los años 2013 y 2014. 
En el proceso estuvieron involucrados 
los mismos portadores de la festividad, 
a través de la Junta de Caporales, los 
cuales trabajaron de manera conjunta 
con las autoridades del Municipio 
de Paucartambo y de la Dirección 
Desconcentrada de Cultura de Cusco 
(DDC-Cusco), entre otras instituciones 
locales.

El Centro Regional para la Salvaguardia 
del Patrimonio Cultural Inmaterial de 
América Latina (CRESPIAL) participó 
en el mencionado proceso como un 
facilitador institucional, proponiendo 
estrategias metodológicas para la 
elaboración del plan, buscando cons-
truir de manera grupal y colaborativa, 
la identificación de los elementos de 
la expresión cultural, así como una 
propuesta de metodología prospectiva 
que sirviera como base, para construir 
escenarios a futuro, los cuales impul-
saron la elaboración de una hoja de 
ruta para las acciones de salvaguardia a 
desarrollar en los próximos años. 

El plan también nos presenta, una serie 
de acuerdos tomados por los partici-
pantes en los talleres de formulación 
del plan de salvaguardia, bajo el 
liderazgo del Señor Fredi Villagarcía, 
ex Presidente de la Junta de Caporales 
de las festividades de la Virgen del 
Carmen de Paucartambo. Asimismo, la 
propuesta es luego validada y asumida 
por la gestión del señor Juan Vargas, 
alcalde electo de la Municipalidad Pro-
vincial de Paucartambo para el periodo 
2015 - 2018.

Vinculado al proceso de formulación 
del plan de salvaguardia, tenemos el 
video: Festividad de la Mamacha Car-
men y su Salvaguardia (2013 - 2015), 
en el cual se entrevista a los portadores 
de la manifestación cultural durante 

Presentación

la fiesta (2013), destacando el valor 
del testimonio de los portadores de 
la expresión cultural, a través de una 
visión narrativa de la fiesta desde los 
recuerdos, expectativas y sueños de 
los propios portadores, en sus distintas 
voces.

Junto a los materiales mencionados, 
el libro presenta un diverso material 
fotográfico de la festividad, así como 
una infografía que nos relata cómo se 
desarrolla la fiesta.

Es importante destacar en todo 
este proceso, el constante apoyo de 
Soledad Mujica Bayly, Directora de la 
Dirección de Patrimonio Inmaterial del 
Ministerio de Cultura de Perú, así como 
la invalorable gestión y compromiso 
de trabajo, del antropólogo Fernando 
Villafuerte Medina, ex Director del 
CRESPIAL.

Finalmente queremos agradecer el im-
portante trabajo interinstitucional que 
actualmente venimos desarrollando 
entre la DDC-Cusco, bajo la Dirección 
del Dr. Vidal Pino Zambrano y nuestro 
Centro.

Esperamos que todos estos materiales 
puedan invitarnos a tener una mirada 
multidisplinaria e integral de una de 
las festividades más importantes en 
la región de Cusco. Consideramos 
pertinente poner a disposición los 
materiales para portadores, gestores 
culturales y académicos, como un 
aporte a la discusión de la complejidad 
y posibilidades de la salvaguardia del 
patrimonio cultural inmaterial (PCI) de 
la festividad. 

Adriana Molano
Directora del CRESPIAL

10



11

Participantes y 
agradecimientos:

CHUNCHACHAS: Srta. Yésica Pérez y 
Srta. Carla Castillo

PAWKARTAMPUS: Srta. Víctoria Arascue

QOYACHA: Srta. Maribet Rojas y Sr. Nica-
nor Lima Figueroa

PANADERO: Sr. Dante Rodríguez

CONTRADANZA: Sr. Wilber Navarro y Sr. 
Víctor Boluarte 

AUQA CHILENO: Sr. Horacio Gamboa

QHAPAQ CH’UNCHU: Sr. Junior Jurado

QHAPAQ QOLLA: Sr. Alberto Palacios

MAJEÑO: Sr. Mario Sullca

SAQRA: Sr. Estanislao Villalva, Sr. Marco 
Palacios, Sr. Gorki Jiménez y Srta. Sabi Noa

CHUKCHU: Sr. Abraham Rojas

DANZAQ: Sr. Julio Yábar

MISTIQANCHI: Sr. Hilario Arosquipa y 
Sr. Mario Laguna

K’ACHAMPA: Sr. Guillermo Quito

NEGRILLO: Sr. Gonzalo Sánchez y Sr. Javier 
Garmedia

WAYRA: Sr. Clímaco García

MAQT’A: Sr. Aldo Pérez

WAKA WAKA: Sr. Carlos Cayo

QHAPAQ NEGRO: Sr. Fredi Villagarcía

 Pablo del Valle (antropólogo), Ingrid 
Huamaní (PCI - Dirección Desconcen-
trada de Cultura Cusco), Marco Antonio 
Moscoso (comunicador), Giovanna Silva 
(antropóloga), Alfredo Ugarte (antropó-
logo), Omar Vargas Laucata (etnomusi-
cólogo), Reenzo Velásquez (antropólogo) 
y Roberto Villasante Rojas (Oficina de 
Relaciones Públicas de la Municipalidad 
Provincial de Paucartambo)

En memoria de Estanislao Villalva

Participaron en la 
elaboración del Plan de 
Salvaguardia de la Fiesta 
Mamacha del Carmen los 
representantes de las 
danzas y cuadrillas de 
Paucartambo:

A
g

ra
d

ec
im

ie
n

to
s 

a:

China saqra y Caporal Estanislao Villalva. Foto por Javier Solís. Año 2014



12

M
am

acha C
arm

en. Foto p
or Reenzo Velásquez. A

ño 2014



13

La fiesta de la 
Virgen del Carmen 
de Paucartambo: 
Patrimonio Cultural 
y contexto

Enrique 
Pilco Paz



14

Introducción

ace varias décadas que la 
palabra Paucartambo dejó 
de tener solamente una 
connotación geográfica, 

referida al conjunto de comunidades 
campesinas, exhaciendas y distritos en 
una provincia del departamento del 
Cusco. Al albergar Paucartambo una 
de las más influyentes celebraciones 
religiosas del país, se hizo igualmente 
portadora de la idea de cultura hecha 
movimiento, colorido y devoción. Las 
danzas tradicionales en homenaje a la 
Virgen del Carmen de Paucartambo, 
ejecutadas todos los años a mediados 
del mes de julio, condensan la historia 
colonial, republicana y contemporánea 
de la provincia. Sus alegorías plasman 
el ascendiente mutuo ente la cultura 
paucartambina y su geografía que, 
extendida entre zonas altoandinas y la 
llanura amazónica, ofreció las condi-
ciones propicias para que entraran 
en contacto de modo intenso formas 
opuestas de influir en el medio y, con 
ellas, maneras distintas de entender 
el mundo. La combinación de estas 
ideologías acarreó un caudal simbólico 
fuertemente impregnado de elemen-
tos precristianos y católicos que en 
conjunto implementaron nuevas estra-
tegias para relacionarse con lo sagrado. 
Entre los diversos procesos derivados 
de tal combinación, se emprendieron 
pactos estéticos en la música y danzas 
rituales para los momentos extraordi-

narios de la experiencia social, como 
la celebración de la Virgen del Carmen 
de Paucartambo. Esta convergencia 
de tradiciones indígenas, europeas y 
mestizas en la memoria del pueblo 
de Paucartambo se renueva cada año 
al paso de danzantes, al fulgor de sus 
vestuarios así como en la trama de sus 
interacciones. La fiesta de la Virgen del 
Carmen en Paucartambo es uno de los 
eventos más conocidos del catolicismo 
popular cusqueño, al punto de ser 
declarada Patrimonio Cultural de la 
Nación en el año 2006. 

La Virgen del Carmen, llamada por sus 
feligreses “Mamacha Carmen”, está repre-
sentada por una escultura de la Virgen 
María con el Niño, preciosamente tallada 
en madera durante la época colonial, y 
cuya anda, construida por el Gremio de 
Carpinteros de la Sociedad de Artesanos, 
data del año 1886 (Villasante 1980). El 
culto tomó un nuevo impulso después 
de la coronación de la Virgen por el papa 
Juan Pablo II en febrero de 1985. Con este 
trascendental evento quedó certificada 
la relación de casi cuatro siglos entre los 
paucartambinos y su santa patrona. La 
capital de la provincia heredó del antiguo 
asiento colonial de Paucartambo, un 
singular sistema de representaciones 
expresadas entre alegorías y ceremonias 
por la fiesta de la Virgen del Carmen.
¿Cómo explicar el surgimiento, 
desarrollo y actual vigencia de tan 

trascendental patrimonio simbóli-
co, ritual y coreográfico? Podríamos 
empezar señalando que los primeros 
evangelizadores coloniales, debido a la 
fragilidad de una comunicación que a 
menudo impedía controlar la compren-
sión de la doctrina católica, privilegia-
ron la acción. Es decir, indujeron a las 
poblaciones nativas a adoptar gestos, 
comportamientos y modos de vida que 
los condujeran a ser cristianos. De este 
modo, las danzas rituales con notorias 
asociaciones cristianas respondieron 
a la estrategia eclesiástica colonial 
para conquistar el imaginario de los 
nuevos conversos. Así, se inventaron 
o trasladaron en las doctrinas, danzas 
elaboradas y prescritas por los decretos 
tridentinos y recogidos por el Concilio 
de Lima del año 1585. Esto tenía el 
objeto de sustituir los bailes idolátricos 
de los indios con otros que ofrecieran 
mayores garantías para su evange-
lización. Por eso se hizo bailar en la 
catedral del Cusco, para la fiesta de 
Corpus Christi del año 1547, a niños del 
coro y monaguillos indios y mestizos 
disfrazados de ángeles mientras canta-
ban en honor de la Virgen unas estrofas 
sobre las mariposas que vuelan hacia la 
luz (Estenssoro 2003).

H

Resolución Directoral Nacional Nº 543/INC-2006, 
del Instituto Nacional de Cultura, fechada en Lima 
el 11 de abril de 2006.

1

1



15

La fiesta de la Virgen del Carmen de Paucartambo: Patrimonio Cultural y Contexto por Enrique Pilco Paz

Raíces

C ada pueblo se apropió de las 
danzas y les imprimieron su 
estilo en base a las relaciones 
sociales de las cuales eran 

parte en sus múltiples aspectos. De 
ahí que, siendo una sublimación de las 
actitudes y los hechos ordinarios, la 
danza refleja a la sociedad en los distin-
tos momentos de su proceso histórico. 
Mediante sus máscaras, disfraces, 
estilos de baile y música, los intérpretes 
intensifican, reelaboran y dan nuevo 
significado a su cambiante experiencia 
(Mendoza 2001). Así mismo, contribu-
yen a personificar a representantes de 
otros pueblos, otros grupos étnicos y 
otros grupos sociales. El género dancís-
tico más popular, fue el que represen-
taba a los esclavos de origen africano, 
llamado negrilla o guineo (Estenssoro 
2003), cuya melodía era un villancico 
que llegó al punto de constituir un sub-
género poético musical en sí mismo. 
De este modo, uno de los tópicos más 
difundido en los Andes constituye la 
incorporación de personajes origina-
rios de diferentes regiones o reinos que 
el público reconoce por expresarse en 
sus lenguas, dialectos y hasta modos 
particulares de pronunciación y de 
inflexión de la voz. En la época colonial, 
esto alcanzaba el objetivo de ilustrar el 
regocijo universal por la redención de 
Cristo. En este tipo de expresiones la 
voz cantante la tenía un intérprete que 
parodiaba hasta el modo de hablar de 

milenarias y 
conversiones 
coloniales

Hachiwa. Foto por Eulogio Nishiyama  
(Archivo Nishiyama) Año 1943



16

Raíces milenarias y conversiones coloniales

la persona que representaba (Vargas 
Ugarte 1953). En esta perspectiva, se 
entiende mejor la existencia de danzas 
como qhapaq negro o negrillos, que 
representan un determinado grupo de 
la sociedad colonial, específicamente a 
los esclavos de origen africano. 

Otras danzas se construyeron estable-
ciendo vínculos entre las comunidades 
indígenas, como la k’achampa, la mis-
tiqanchi y la paukartampus, en las que 
se esbozan diferentes rasgos de la vida 
ritual campesina; y la qhapaq qolla, 
que hace lo propio con respecto a las 
comunidades de pastores andinos de 
altura. Así, los k’achampa representan 
sobre todo la valentía de los jóvenes 
quienes se miden a través de su destre-
za con la soguilla de la warak’a (honda). 
Esto se produce en el momento del 
yawar unu (agua de sangre), en el 
cual dos de los danzantes se desafían 
con enérgicos golpes de warak’a. Esta 
práctica, extendida a otros bailes, tiene 
una raíz eminentemente indígena. 
La danza mistiqanchi, por su parte, es 
una versión paucartambina del baile 
kanchi, proveniente de la provincia cus-
queña del mismo nombre. Representa-
ría a los agricultores de maíz así como 
a un grupo étnico en un sector de la 
provincia. El “capitán” que preside la 
danza, reconocible por llevar una vara 
de mando, no sería otra cosa que la 
representación de la máxima autoridad 
de una comunidad campesina: el va-
rayuq (Poole 1990). Más que encarnar a 
los campesinos indígenas de la provin-
cia, la danza paukartampus sería una 
escenificación de la historia del “oso 
raptor”, uno de los relatos populares 
más difundidos en los Andes del Perú. 
En lo que concierne a la representación 
la sociedad colonial tardía, vemos que 
ciertas de sus prácticas se expresan, 
entre otras comparsas, a través de la 
saqra, una alegoría de las nociones del 
inframundo puestos en escena en los 
pueblos cusqueños. Trazadas para fines 
del adoctrinamiento, danzas de este 
tipo sirvieron para significar al diablo 
de una manera pedagógica. Sin embar-
go, la noción de demonio que ahora 
representa esta figura no corresponde 
necesariamente al concepto de los 
evangelizadores coloniales. 

Cabe destacar, por otro lado, que 
algunos de los sucesos notorios de la 
época republicana se hacen reco-
nocibles en la fiesta de la Virgen del 
Carmen, a través de danzas como el 
chukchu y el auqa chileno. La primera 
evoca las secuelas de la fiebre terciana, 
reproduciendo de manera ostensible 
los síntomas de la enfermedad que 
afectaba a los trabajadores estacio-
nales que se internaban en los valles 
bajos de Qosñipata en el siglo XIX. 
Una referencia a esto se encuentra en 
el Informe al Supremo Gobierno del 
Perú sobre la Expedición a los Valles 
del Paucartambo, de Hermann Göhring 
(1877), donde se dice que la terciana 
ataca a tales trabajadores porque ellos 
se alimentan mal, descansan en lugares 
insalubres o duermen con insuficiente 

abrigo. La comparsa auqa chileno, por 
su parte, representa al invasor del país 
del sur durante la Guerra del Pacífico 
(1879-1883), aunque hasta mediados 
del siglo XX su personaje central se 
confunde en otros pueblos cusqueños 
con el de los “argentinos” o “tucuma-
nos” (Verger 1951). Estos, por otro lado, 
al llevar un atavío muy similar al de los 
antiguos arrieros que transitaban por 
estas regiones, nos recuerdan los lazos 
que existían entre el sur peruano y el 
norte de Argentina. En la actualidad, 
esta tradicional actividad de transpor-
te de bienes está personificada más 
precisamente por los majeños, que 
representan a los arrieros que comer-
cializaban vinos y aguardiente entre 
Arequipa y Cusco, y que habrían reco-
rrido los caminos cusqueños hasta la 

Más que encarnar a los 
campesinos indígenas de 
la provincia, la danza 
paukartampus sería una 

escenificación de la his-
toria del “oso raptor”, 
uno de los relatos popu-
lares más difundidos en 

los Andes del Perú. 

Cuadrilla Paukartampus. Foto por Reenzo Velásquez. Año 2014



La fiesta de la Virgen del Carmen de Paucartambo: Patrimonio Cultural y Contexto por Enrique Pilco Paz

17

ceja de selva (Mendoza 1993). El trajín 
de la vida comercial pueblerina está 
personalizado por los panaderos, cuya 
danza pone en escena la elaboración 
y distribución de panes. Debe tenerse 
también en cuenta el valor ritual de 
esta representación en cuanto simbo-
liza la realización de la jurka, nombre 
del acto por el cual se asume una 
contribución específica a la realización 
de un “cargo” (compromiso de orga-
nizar la celebración festiva). Según la 
costumbre, la persona comprometida 
a asumir el pasaje de “cargo”, recibe a 
cambio, y para sellar su aceptación, 
un número determinado de panes. 
Esto también se aprecia en los once 
panecillos que los danzantes reciben 
de manos del prioste el día central de 
la fiesta. 

Asimismo, algunos aspectos del mesti-
zaje gestado a lo largo de estas épo-
cas quedan singularizados también en 
otras de las danzas. Entre ellas, la mes-
tiza qoyacha, por ejemplo, reúne los 
gestos, gracia y pretensiones amorosas 
de jóvenes en edad de matrimonio. 
Se trata de la única danza antigua que 
presenta parejas de sexo opuesto. El 
vestuario de las damas resalta por sus 
mantillas, así como el de los varones 
por sus pantalones hasta la rodilla. 
Tanto estos aspectos como la parte de 
la música y del baile mismo muestran 
la innegable influencia de la vieja 
contradanza. No es casual por eso que 
compartan ciertos rasgos coreográ-
ficos y musicales con la comparsa de 
danzantes que lleva precisamente por 
nombre contradanza. Otras comparsas 

se despliegan como una estampa en la cual se representan 
variados grupos sociales en una situación específica. Es el 
caso de la fiesta taurina o turupukllay, a través de la danza 
wakawaka. Aquí se perfila la figura de los hacendados y 
capataces mistis al igual que de los miembros de una co-
munidad indígena representados por jóvenes campesinas. 
Entre pasodobles y waynos, estos personajes irrumpen en 
las calles del pueblo, como antaño se hacía hasta convertir-

las en improvisadas plazas de lidia, para enfrentar a un toro 
salvaje representado por su personaje principal. 

En un plano sobre todo musical, los qhapaq negro perpetúan 
parte del repertorio musical de uso religioso. El fraseo en 
castellano y quechua de su más conocido cántico parece 
modelado por uno de los himnos cusqueños a la Virgen, de 
mayor arraigo a finales del siglo XVIII. Bajo el título de “Ames-
tizados a la Reyna celestial”, este canto aparece en Tesoros 
religiosos en castellano y quichua, cancionero publicado en 
Cusco en 1834. La comparsa de la contradanza -- una parodia 
de las prácticas dancísticas de la elite urbana colonial -- es 
otro ejemplo del mestizaje que toma una forma claramente 
coreográfica. En esta danza resaltan las figuras de un baile 
en pareja de origen inglés llamado country dance (danza 
rural), caracterizado en una de sus variantes por la dispo-
sición de sus participantes en dos columnas de danzantes. 
Fue extensamente practicada en las colonias americanas de 
España, y los Andes peruanos no fueron la excepción. Estaba 
tan difundida esta danza en la región del Cusco que se podía 

Cuadrilla Mistiqanchi. Foto por Reenzo Velásquez. Año 2014



18

encontrar en cualquiera de sus princi-
pales poblados. Entre los documentos 
notariales de finales del siglo XVIII, 
exhumados por Cornejo, tenemos el 
caso del contrato establecido en 1790 
por José Basavildaso y los señores José 
Monteagudo y Pedro Pantigoso. De 
acuerdo a esta transacción, Basavilda-
so se comprometía, por una remu-
neración de 130 pesos, a presentar 
“dos contradanzas de máscaras y una 
comedia” en el partido de Paruro. Se-
gún las descripciones de Paul Marcoy 
en Viaje a través de América del Sur 
(1869 [2001]), la contradanza cusqueña 
del siglo XIX tenía lugar en el marco de 
cenas familiares y reuniones de amigos 
que solían terminar necesariamente 
con una sucesión de estos bailes, entre 
los que figuraba igualmente el wayno. 
Este constituye una de las formas mu-
sicales más influyentes de los Andes y 
que evolucionó a partir de la qashwa 
indígena hasta convertirse en el baile 
mestizo de pareja característico de los 
pueblos serranos. Aquellas reuniones 
cusqueñas terminaban en efecto con 
un zapateo ardoroso y acompasado 
en los que cada danzante desplegaba 
sus últimas fuerzas y lo que le quedaba 
de inspiración, acota Marcoy (2001). 
Como en toda la región del Cusco, el 
wayno ocupa por eso un lugar domi-
nante en Paucartambo ya sea como 
base coreográfica de las comparsas de 
danzas o como expresión del regocijo 
imperante. 

Estas temáticas particulares se desen-
vuelven dentro de una trama global 
cuyo origen se pierde en los tiempos. 
Se trata de la confrontación entre las 
dos mitades del espacio geográfico 
cultural andino, las sociedades de 
altura, encarnadas por los qhapaq 
qolla, y los pobladores anti de las 
zonas de la Amazonía personificados 
en los qhapaq ch’unchu. Los qhapaq 
qolla personifican a los llameros y sus 
actividades a través de varios aspec-
tos de su vestimenta y coreografía 
(Mendoza 2001). Ellos tendían a viajar 
a lo largo de rutas interregionales y a 
ofrecer a los valles los productos de la 
puna, tales como lana y otros bienes 
derivados de los camélidos (charqui 
y cecina), y ollas de barro. Los qhapaq 

ch’unchu son la versión mestiza de 
los guerreros anti (su representación 
indígena es la danza qara chunchu). 
De acuerdo a Cummins, los guerreros 
anti -- tal como se los representa en los 
queros -- están sujetos a las asocia-
ciones de hurin. Vienen de las áreas 
bajas orientales, son salvajes que llevan 
pintura en la cara y visten pieles de 
jaguar. Por eso qhapaq qolla y qhapaq 
ch’unchu son los protagonistas princi-
pales de la guerrilla, una versión festiva 
de las tradicionales batallas rituales en 
los Andes, aunque esta división tam-
bién se reproduce entre individuos en 
el seno mismo de una danza, a través 
del ya mencionado yawar unu, como 
es habitual entre los bailes k’achampa, 
maqt’a y qhapaq qolla. Estas contien-
das denotan el reconocimiento tácito 
de la competencia y antagonismo 
existentes al nivel de mitades, una de 
ellas subordinada simbólicamente a la 
otra. Tales disputas permiten así mismo 
la expresión de disensiones, mientras 
reconcilian al final a las dos mitades, a 
través de la fiesta y bebidas recíprocas 
(Cummins 2004).

Ciertamente, las danzas de la fiesta del 
Carmen pueden alojar otras preocu-
paciones de tiempos menos antiguos. 
Así, la denuncia que se expresa me-
diante una danza como wayra, y que 
responde al abuso del indio por parte 
de la administración colonial encarna-
da en el escribano español, adquiere 
nueva vigencia con la figura del juez o 
tinterillo de la república. El personaje 
que toma la forma del “machu” no es 
otro que el “letrado” del pueblo, el 
taytallaqta, representante de la elite 
dominante, extensible hasta nuestros 
días a las malas autoridades o a los 
malos políticos. Este simbolismo de 
la insumisión se manifiesta asimismo 
en la actitud desafiante envuelta en 
palomillada de los “maqt’a”, perso-
naje que vendría a representar al 
tristemente conocido pongo. Aunque 
Paucartambo no fue la única provincia 
cusqueña en practicar estas y otras 
danzas, sí contribuyó a atesorarlas de 
mejor manera.

Maqt’a de Paucartambo. Foto por Reenzo Velásquez. Año 2014

Raíces milenarias y conversiones coloniales



La fiesta de la Virgen del Carmen de Paucartambo: Patrimonio Cultural y Contexto por Enrique Pilco Paz

19

Vi
rg

en
 d

el
 C

ar
m

en
 e

n 
la

 p
ue

rt
a 

de
l 

te
m

p
lo

. F
ot

o 
p

or
 R

ee
nz

o 
Ve

lá
sq

ue
z.

 
A

ño
 2

01
4.

Puente Carlos III. Foto por Reenzo Velásquez. Año 2014.

Espacio
y población

a festividad de la Virgen del Carmen tiene como 
espacio principal el templo del pueblo de Paucartam-
bo y sus empedradas calles. Este escenario que no 
tiene necesidad de proscenio, porque los “especta-

dores” son mayormente participantes y actores a la vez, se 
encuentra a ciento diez kilómetros al noroeste de la ciudad 
del Cusco. Capital de la provincia del mismo nombre, en la 
vertiente central y oriental de la región del Cusco, el pueblo 
de Paucartambo constituye un enclave urbano que se sitúa 
en el llano de Callipata a orillas del río Mapacho. La provincia 
comprende además los distri-
tos de Caicay, Challabamba, 
Colquepata, Huancarani y 
Q’osñipata, todo esto en 
una extensión de poco más 
de 6,200 km  entre la sierra, 
la ceja de selva y la selva 
baja amazónica. La parte 
más elevada de la provincia, 
con una altitud máxima de 
5,690 msnm, es el nevado de 
Jollecunca, mientras que la 
más baja llega a 570 msnm en 
la zona conocida como Boca 
de Río Tono. Situada a 2,900 
msnm, la localidad de Paucartambo ocupa una altura media 
en la provincia, pero esta localidad tiene un punto de mayor 
altura, el lugar de Tres Cruces, alcanzando los 3,700 msnm y 
desde donde puede vislumbrarse la llanura amazónica.

La toponimia de la provincia, compuesta de los vocablos 
quechua pawkar (florido) y tampu (descanso), es interpre-
tada por diferentes autores como “lugar florido”, “villa de las 
flores” o “tambo colorido”. La presencia del vocablo tampu o 
su forma castellanizada “tambo”, lugar de descanso y depósi-
to de alimentos, podría atribuirse en este sentido a la antigua 
existencia de una ruta inca de Cusco a la selva de Q’osñipata 

L

2



20

Espacio y población

y que precisamente tenía dos tampu o 
almacenes. El primero se encontraba a 
medio día de camino desde la ciudad 
del Cusco en dirección a Pisaq, actual 
provincia de Calca. El segundo estaba a 
un día de camino a Wat’oqo, lugar que 
se encuentra a 17 km del pueblo de 
Paucartambo (Cánepa 1998). Los con-
tratos entre españoles para la venta de 
hoja de coca ofrecen un dato relevante 
pues señalan que siempre se deposi-
taban los cestos de coca en bohíos o 
almacenes ubicados en las salidas de 
los valles productores. Uno de ellos 
se encontraba en la zona de Paucar-
tambo, más exactamente en el paraje 
denominado Chanca (Glave y Remy 
1983). La localidad y áreas adyacentes 
al Asiento de Paucartambo se conocían 
desde el siglo XVII bajo la denomina-
ción genérica de Andes Grandes de 
Paucartambo. Si bien la designación 
de Andes incluía también los valles de 
Lares y, por supuesto, aquellos comu-
nicados con Ollantaytambo, como son 
los de Ocobamba y Amaybamba, igual-
mente adyacentes a la Amazonía, esta 
se refería más precisamente a lo que 
ahora constituye la zona de Paucartam-
bo (Glave y Remi 1983). 

En 1565 fue establecido el Real Asiento 
de Paucartambo en el cual quedaron 
comprendidas las doctrinas de San 
Antonio de Llaullipata y San Gerónimo 
de Qolquepata, cuya localización hoy 
en día corresponde respectivamen-
te a los pueblos de Paucartambo y 
Qolquepata. La estratégica cercanía de 
esta jurisdicción a la Amazonía atrajo 
rápidamente a numerosos colonos es-
pañoles. La explotación de productos 
tropicales en las zonas bajas es hoy en 
día una de las actividades económicas 
más importantes de la provincia, del 
mismo modo que el cultivo de papa 
en las zonas intermedias, y el pastoreo 
de camélidos en zonas de altura. La 
comunidad de Qeros, por ejemplo, la 
más conocida y uno de los casos más 
singulares de adaptación a esta difícil 
configuración geográfica en el depar-
tamento del Cusco, tiene un hábitat 
escalonado de manera continua desde 
los glaciares de la puna hasta los altos 
bosques amazónicos. La población, 
que en su mayor parte se halla en las 

zonas de Qocha-moqo y Qollpa-kuchu, 
distantes 15 kilómetros una de la otra, 
se moviliza así desde los 4,200 msnm, 
zona de pastores y cultivo de papas 
amargas o rukis, a 3,400 metros msnm, 
para cultivo de otras variedades de 
papas; y a 2,000 msnm, zona boscosa, 
para el cultivo de maíz (Núñez del Pra-
do 1986). Los miembros de la comuni-
dad viven de manera continua en estos 
niveles ecológicos y todas las familias 
practican una forma de nomadismo 
para cultivar productos agrícolas y 
pastar camélidos (Le Borgne 2003).

El cultivo de coca se convirtió desde 
la segunda mitad del siglo XVI en la 
actividad productiva más importan-
te de los valles orientales del Cusco, 
Paucartambo incluido. Allí se podían 
realizar alrededor de tres cosechas 
anuales o cuatro en catorce meses, 
según menciona el oidor colonial Juan 
de Matienzo (1967 [1567]). Si bien su 
destino privilegiado era el mercado de 
Potosí, la hoja de coca circulaba por 
todo el espacio andino como bien de 
consumo y medio de cambio. Un gran 
número de españoles encontró en la 
producción, transporte y comercializa-
ción de la hoja, así como en la apro-
piación, compra y venta de chacras de 
coca, una oportunidad para enrique-
cerse (Percovich 2009). Con la explota-
ción de la hoja de coca, comenzaron a 
registrarse migraciones de indígenas 
de otras partes del Cusco que busca-
ban refugiarse bajo la condición de 
“forasteros” y eludir las imposiciones 
coloniales. Estos desplazamientos, que 
se incrementaron durante el siglo XVII, 
dieron lugar a una base poblacional 
mestiza compuesta de capataces al 
servicio de plantaciones, haciendas 
y demás caseríos. Este contingente 
mestizo así como el de origen español 
dieron vida a los asentamientos urba-
nos y estancias de Paucartambo. 

El acceso a productos de zonas bajas 
y de altura por medio del intercambio 
hizo que sus poblaciones estrechasen 
indispensables lazos de intercambio, 
como Hermann Göhring (1877) pudo 
constatar en su recorrido por la provin-
cia antes del año 1873. La importancia 
de este intercambio de productos 

entre la llanura y las partes altas apa-
rece en un tapiz que se conserva en la 
iglesia de Santa Catalina del Cusco. En 
él, dos personajes amazónicos, apun-
tando sus flechas el uno al otro, figuran 
en el diseño de la raíz de un viñedo. 
Según Mesa y Gisbert, está claro que 
el tapiz contiene personificaciones de 
alimentos de la selva, pues detrás de 
cada figura hay una llama con una car-
ga, sobre la cual está escrita la palabra 
maní y la palabra romo o yuca, que 
tienen como destino las tierras altas, 
representadas por una feria mostrada 
en el centro de la obra (Mesa y Gisbert 
1972). 

A inicios del siglo XIX, en la localidad 
de Paucartambo se podía contar 
únicamente unos cuantos cientos de 
habitantes urbanos. La población de 
finales del siglo XVII, según los padro-
nes de las confesiones, se compone de 
80 hombres y mujeres indígenas, con 
su cacique principal, un alcalde y un 
regidor; y de “ciento y sesenta personas 
españolas entre hombres y mujeres, 
capaces de confesión que son vecinos 
hacendados y los pobres habitantes… 
en otros géneros de labor” (Villanueva 
1982). Al aprovechamiento de diferen-
tes niveles ecológicos por las poblacio-
nes nativas se sumó con los españoles 
la intensa explotación de recursos en 
la llanura entre la hoja de coca y la 

 La población de finales 
del siglo XVII, según 
los padrones de las 

confesiones, se compone 
de 80 hombres y mujeres 
indígenas, con su caci-

que principal, un 
alcalde y un regidor; 
y de “ciento y sesenta 

personas españolas entre 
hombres y mujeres.



21

madera, entre otros productos. Tales 
actividades no se desarrollaron sin con-
tratiempos, pues el clima no dejó de 
serle adverso a las poblaciones locales 
y sobre todo a los de la franja oriental. 
Además, un tercio de las edificaciones 
en el Asiento de Paucartambo fue 
arrastrado por un fuerte torrente del 
río Mapacho en 1780 según testimonia 
en sus notas el general Guillermo Miller 
(1838). El Real Asiento de Paucartambo 
se constituyó en provincia del Cusco 
el 21 de junio de 1825 (Canepa 1998). 
Hoy en día la provincia alberga una 
población flotante compuesta por 
trabajadores estacionales provenientes 
de la sierra así como por empleados 
estatales, negociantes y pequeños 
comerciantes.

La articulación del mundo indígena 
frente a los españoles y luego a los 
mestizos resalta muy temprano. Como 
ejemplo mencionamos el informe 
fechado el 12 de enero de 1692 por 
Andrés de Mendoza y Castro, párroco 
del partido de Paucartambo. En este 
documento hace saber que su curato, 
para la celebración de la Cuaresma, 
tenía necesidad de dos sacerdotes que 
prediquen “el uno… a los españoles” 
y el otro que ayude a la “predicación y 
confesiones de los Indios naturales” (Vi-
llanueva 1982). Esta relación se caracte-
rizó por la supeditación de la sociedad 
indígena a los españoles, a quienes 
prestaban servicios por medio de la 
mita y cuya explotación se encuentra 
retratada en el relato El sueño del 
pongo de J.M. Arguedas. Esto se debía 
a que el hacendado podía aprovechar 
las relaciones de dominación política 
sobre los indios derivando de ese tipo 
de vasallaje un usufructo privado de 
tipo económico (Macera 1977). En este 
sentido, la hacienda podía cumplir con 
sus objetivos económicos y servir al 
mismo tiempo de complemento en 
el control colonial de las poblaciones 
indias. 

Este contrapuesto escenario social, 
geográfico y cultural ayudó a forjar en 
Paucartambo personalidades fuertes y 
encontradas como la sociedad misma 
del lugar. Por ejemplo, Miguel Quis-
pe, carismático dirigente del comité 

Tawantinsuyu y natural del pueblo de 
Qolquepata. También llamado “El Inca”, 
este líder encabezó en 1922 un movi-
miento campesino de gran repercusión 
también en otras provincias del Cusco. 
Tenemos así mismo a Luis Angel Yábar 
Orones, representante de la actividad 
intelectual y científica de la provincia. 
Más conocido como el “Loco”, Yabar 
Orones era propietario de la hacienda 
Quero, situada en los linderos de la sel-
va, y del célebre “Manicomio Azul”, una 
casa hacienda en las afueras del mismo 
poblado de Paucartambo. De acuerdo 
a José Tamayo y E. Zegarra (2008), 
Yábar Orones realizaba en su huerto 
investigaciones genéticas llegando a 
efectuar muy sorprendentes injertos. 

Ropavejera. Foto por Eulogio Nishiyama  
(Archivo Nishiyama). Año 1946

La fiesta de la Virgen del Carmen de Paucartambo: Patrimonio Cultural y Contexto de Enrique Pilco Paz



22

Fiesta y fervor

Fiesta y Fervor
as calles de Paucartambo 
abandonan su sosiego habitual 
al aproximarse la fiesta de la 
Virgen del Carmen, cuyo día 

central es el 16 de julio. Si muchos fieles 
empiezan a ocupar el pueblo a partir de 
las diferentes localidades de la provin-
cia, hay también bastantes devotos 
que lo hacen desde otros puntos de la 
región del Cusco, e incluso del resto del 
país y el extranjero. Con su presencia 
buscan renovar y estrechar los lazos que 
mantienen con la Virgen y con su propia 
provincia. Los más comprometidos lo 
hacen en familia para ultimar los deta-
lles relativos a su participación en las 
comparsas de danzas o adecuar la sede 
del cargo o kargowasi. Es un espacio 
de recepción y agasajo en el cual reina 
la camaradería como en sus mesas la 
suculenta merienda. 

Entre la víspera de la fiesta y su cachar-
pari, los paucartambinos se consagran 
durante cuatro días a la realización, 
cuidado y supervisión de los actos 
cívicos y religiosos de la fiesta. Estos comienzan con el saludo 
matinal a la Virgen el día 16 y concluyen el día 19 con una 
misa de despedida. Parte de estos eventos se encuentran 
encabezados por el prioste o por el “mayordomo” del “cargo 
principal” y quien, como autoridad máxima de la celebración, 
tiene durante un año en custodia la demanda y el guión de 
la festividad. Formalmente la celebración se abre con el en-
cendido de doce cohetes en la sede del “cargo mayor”, y los 
camaretazos y repique de campanas antes de la concentra-
ción de autoridades, grupos de danzas y pueblo en general. 
Luego de la recepción por el “cargo mayor” a las autoridades 
y vecinos notables, se procede al cerapaykuy, tradicional 
traslado de ceras, voladoras y flores al santuario de la Virgen 
del Carmen, donde se encuentra su efigie. 

La veneración a la imagen en Paucartambo parece remontar-
se al año 1665, según señala el folclorista Segundo Villasante 
(Fonseca 2004). La consagración de la Virgen María en el Perú 
colonial es la extensión de un proceso impulsado en España, 
donde las imágenes de la Virgen habían alcanzado avasalla-
dora popularidad desde el siglo XII. La reverencia hacia Santa 

L

Cementerio. Foto por Alberto Venero Torres. 
Año 2014.



23

La fiesta de la Virgen del Carmen de Paucartambo: Patrimonio Cultural y Contexto de Enrique Pilco Paz

María desplegada por la Iglesia por encima de otras figuras 
religiosas católicas se convirtió en los Andes en un acto de 
prestigio al considerarla por sus habitantes una de las más 
poderosas wakas del panteón cristiano (Sallnow 1987). El 
culto a la Virgen fue uno de los elementos esenciales de la 
vinculación de los indígenas con el catolicismo y la Virgen 
del Carmen fue particularmente una de las representacio-
nes religiosas que mayor difusión y ascendencia tuvo en los 
pueblos cusqueños. Esto queda literalmente ilustrado por 
su imagen en óleos y efigies así como en piezas musicales 
exclusivamente compuestas en su honor. Un ejemplo es el 
villancico a cuatro voces “Para lograr las gracias”. de Nuestra 
Señora del Carmen, hallado en el archivo del Seminario San 
Antonio Abad del Cusco (Vargas Ugarte 1953); o conservado 
por tradición oral el himno cusqueño Reina del Carmen:

Quechua Español

Reina del Carmen 

Qasqaykirayku 
nucñu Maria 

qawarimuwayku 

Porque eres 

Reina del Carmen, 

míranos, 

dulce María

El origen de la Virgen del Carmen que se venera en Paucar-
tambo está envuelto en la leyenda. El relato sobre la flecha 
que hirió a la Virgen del Carmen, como señala Morote Best, 
legitima la pertenencia de esta imagen religiosa al pueblo 
de Paucartambo así como la relación que determina las inte-
racciones de este con aquella. En una de las más conocidas 
versiones se la señala como patrona de la capilla de la Asun-
ción, situada a cierta distancia del pueblo de Paucartambo, 
que se encontraba bajo el manto de la Virgen del Rosario. 
De allí era llevada al pueblo principal como otros santos de 
la localidad, para la fiesta de Corpus Christi. Los “chunchos”, 
como se denomina a las comunidades 
amazónicas de las vecinas tierras bajas, 
destruyeron las haciendas del área en 
una de sus incursiones, dando muerte a 
los residentes españoles y prendiéndo-
le fuego a la capilla de la Asunción. La 
imagen de la Virgen del Carmen fue arro-
jada al río Amaru Mayu por los atacantes, 
pero llegó a tocar tierra en una de sus 
islas. Desde entonces lleva el nombre de 
Madre de Dios. La imagen fue conducida 
a Paucartambo donde aún mostraría las 
marcas de las flechas que le dispararon 
los amazónicos (Roel 1950).

De acuerdo a otras indagaciones, la Vir-
gen del Carmen estaría relacionada a la 
Virgen de Pucara, con la cual comparte la misma advocación, 
la cual habría sido traída desde Pucara por viajeros itineran-
tes, según otros relatos (Sallnow 1987). Como quiera que 
sea, estos relatos dejan entrever aspectos importantes de la 
memoria histórica sobre la Virgen del Carmen en el encuen-

Misa en la puerta del templo. Foto por 
Alberto Venero Torres. Año 2014.



24

Fiesta y fervor

tro social, geográfico y cultural de las 
tierras bajas con la de los habitantes 
de altura y entre el mundo mestizo 
español con el de las poblaciones indí-
genas. Si la amenaza más apremiante 
para las poblaciones de la llanura 
amazónica era la presencia de colonos 
españoles en sus tierras, estos últimos 
desplegaron estrategias para someter-
los de manera simbólica, siendo una de 
ellas probablemente el ubicarles a los 
pies de la Virgen del Carmen. Ambos 
elementos organizarían de manera 
muy sutil los componentes rituales de 
la fiesta así como el papel de sus dan-
zas, una de sus manifestaciones más re-
presentativas. Esta ubicación simbólica 
de los habitantes amazónicos también 
se despliega de modo ritual durante la 
festividad, como se mencionará más 
adelante, en tanto la comparsa de los 
qhapaq ch’unchu se emplaza muy cerca 
de la imagen de la Virgen durante la 
procesión. 

Las danzas hacen su aparición ritual 
con la entrada de la comparsa de los 
maqt’a al medio día de la víspera. 
Mientras sus integrantes se postran 
con solemnidad ante el templo de 
la Virgen del Carmen, las notas que 
interpreta la banda de músicos que 
los siguen atrapan al público. Durante 
las últimas notas de esta melodía, con 
un repentino salto se desenvuelven 
los maqt’a tal como se les conoce: 
juguetones y traviesos. Vestidos de 
pantalón hasta las pantorrillas, camisa 
y chaleco a la usanza campesina, hacen 
gala de autoridad con sus warak’as así 
como de inagotable e impresionante 
resistencia física durante el yawar unu 
que rápidamente ejecutan antes de 
recorrer las calles y dispersarse por el 
pueblo. Bajo la autoridad de su caporal, 
los integrantes de la comparsa maqt’a 
son asignados en los días de la fiesta 
al apoyo y acompañamiento de las de-
más danzas, abriéndoles paso entre la 
gente y auxiliándoles en caso necesa-
rio. El orden y la anarquía se funden en 
estos personajes que simbolizan al jo-
ven campesino de servicio, pícaro pero 
eficiente para realizar los mandados. 
Encabezados por sus mayordomos, las 
demás comparsas hacen su ingreso en 
el “alba”, un acto de saludo a la Virgen 

que tiene lugar en el atrio de la iglesia 
la noche de ese día. Los danzantes 
realizan la coreografía en ropa de civil 
como un preámbulo del magnífico des-
pliegue en honor de la Virgen, del cual 
serán testigos miles de fieles desde el 
día siguiente. Una máscara diferencia 
a sus personajes y los distingue de la 
autoridad dentro del grupo. Por eso 
existen por lo menos dos personajes 
distintos al interior de una danza que 
llevan máscaras con características 
fisiológicas y materiales diferentes y de 
confección particular (Cánepa 1998) 
Los danzantes se encuentran bajo el 
mando de un caporal que lleva una 
máscara que lo individualiza frente al 
resto de danzantes (Cánepa 1998) y 
para quienes su autoridad es incues-
tionable. Esta responsabilidad recae en 
el danzante con indudables dotes de 
mando, experimentado y reconocido. 
Se le llama “rey” en el caso de los qha-
paq ch’unchu, “alcalde” o “machu qolla” 
en el de los qhapaq qolla, y “guiador” 
entre los qhapaq negro. Así mismo, las 
comparsas están integradas por un nú-
mero variable de intérpretes, dispues-
tos en cuadrillas o grupos de cuatro 
llamados “soldados”. Dos “capitanes” 
o “mayorales”, uno por cada columna 
de danzantes, los dirigen colaborando 
con el “caporal”. El “caporal” de algunas 
danzas como la contradanza y la wayra 
está representado por el “machu”, per-
sonaje que aparece acompañado por 
una elegante dama en las comparsas 
auqa chileno y majeños. 

Parte indispensable en una comparsa 
son también los músicos, aunque muy 
poco se hable de ellos. Claro que, a 
diferencia de los danzantes y demás 
miembros de un comparsa, se encuen-
tran allí bajo contrato. Como profe-
sionales, en este caso de la música, 
proporcionan su arte sin que esto sig-
nifique que sus sentimientos religiosos 
puedan dejar de ser manifiestos. Así, 
los intérpretes de pito y tambor que 
acompañan la danza de la k’achampa 
vienen de comunidades campesinas 
que se encuentran en misma provincia. 
Sin embargo, la mayoría de orquesti-
nas, provistas de acordeón, uno o más 
violines, arpa y timbales, son traídas 
de la ciudad del Cusco o de manera 

Las danzas hacen su 
aparición ritual con la 
entrada de la comparsa 
de los maqt’a al medio 

día de la víspera. 
Mientras sus integrantes 
se postran con solemni-
dad ante el santuario de 

la Virgen del Carmen.



La fiesta de la Virgen del Carmen de Paucartambo: Patrimonio Cultural y Contexto por Enrique Pilco Paz

exclusiva de localidades reconocidas 
por sus músicos como Checacupe, 
Quiquijana o Cusipata (Pilco 2016). Los 
conjuntos musicales son contratados 
por el “mayordomo” o carguyuq de una 
fiesta a través de uno de sus miembros. 
Si bien parte esencial del servicio es 
acompañar los danzantes durante la 
fiesta, también se comprometen en 
asistirlos en los ensayos algunas sema-
nas previas a la fiesta. 

Los momentos de mayor recogimiento 
llegan el día central de la fiesta con la 
solemne misa y posterior procesión de 
la Virgen del Carmen. En su recorri-
do, que se repite al siguiente día, la 
santa patrona es acompañada por una 
impresionante cantidad de devotos, 
muy especialmente de aquellos que 
participan en las comparsas de danzas. 
Situados a sus pies, los qhapaq ch’unchu 
están ubicados muy cerca de la imagen, 
escoltándola con leves pero incesantes 
saltos. Emplazados con el rostro siempre 
hacia la imagen de la Virgen, los miem-
bros de la comparsa qhapaq negro se 
desplazan entonando “Señorita exquisita 
hermosa filigranita, angelkunaq llipuyku-
nan huchasapaq waqaykunan (la que los 
ángeles adoran y los pecadores lloran)”, 
uno de los más conmovedores versos 
dedicados a su figura. Con ellos exaltan 
las virtudes de la Virgen a la vez que le 
imploran su amparo. Manteniéndose a 
cierta distancia, los integrantes de la sa-
qra ejecutan la “Tentación de la Virgen”. 
Trepados en los balcones y techos de las 
casas, se retuercen al paso de la Virgen 
quien finalmente los perdona. Con este 
acto simbolizan la generosidad de la 
Virgen. Muy de cerca y formando parte 
del extenso cortejo, avanzan las demás 
comparsas de danzantes. Esta serie de 
actos son coronados con la salida de la 
Virgen al atrio para el o’qarikuy (alzar o 
levantar). En fila los danzantes de cada 
comparsa así como un nutrido público 
reciben en la puerta del santuario la 
bendición de la Virgen. El canto que le 
dirigen los qhapaq qolla: “Adiós com-
pañeros míos, hasta el año entrante, 
hay mamallay hay ñustañay mamita 
del Carmen” resume de mejor manera 
la emoción compartida por todos los 
presentes al despedirse de la Virgen. 
Puesta de lado la dimensión emi-

nentemente religiosa, encontramos que la confrontación 
simbólica de mitades complementarias ya mencionada se 
hace presente en la fiesta también a través de uno de sus 
momentos más intensos: la guerrilla, el día 17 por la noche. 
Es una suerte de batalla que tiene lugar en la plaza del 
pueblo y que enfrenta a las comparsas qhapaq qolla y qhapaq 
ch’unchu. También participan otros personajes que acentúan 
el colorido y movimiento de la fiesta, como los miembros de 
la wakawaka, la maqt’a, y la saqra, quienes van corriendo en 
todos los sentidos. Los integrantes de la saqra, además, van 
jalando un carruaje prendido con fuego llamado nina karru 
(carro de fuego). Pese al denodado esfuerzo de los qhapaq 
qolla por impedirlo, el desenlace de la contienda es siempre el 
mismo: el “rey” qhapaq ch’unchu logra vencer a sus opositores 
y capturar a la imilla, único personaje femenino de los qhapaq 
qolla, el cual representaría a la Virgen del Carmen. Una vez de-
rrotado, el “alcalde” qhapaq qolla es conducido en el nina carru 
por los integrantes de la saqra mientras que el “rey” qhapaq 
ch’unchu preside el cortejo con el “alcalde” qhapaq qolla como 
su rehén. 

Aparte de todos estos actos de mayor o menor solemni-
dad que engloban la participación conjunta de los grupos 
de danzantes, entre los que figuran además el qonoy y el 
bosque, existen otros eventos desarrollados más bien en 
el ámbito de cada comparsa. Uno de los más significativos 
-- por la conexión que se establece con los ancestros -- es 
el de la visita al cementerio del pueblo. Este es un acto que 
une de forma simbólica el pasado y futuro de la comparsa. El 
pasado, mediante el reconocimiento a los ya fallecidos que 
participaron en el grupo; y el futuro, a través del “bautizo” 
de sus nuevos miembros. Al visitar en el cementerio a los 

Guerrilla. Foto por Javier Solís. Año 2014.

25



26

danzantes, “mayordomos” y demás per-
sonas que en el pasado animaron su 
comparsa, los miembros actuales mani-
fiestan la disposición de continuar con 
su legado. Esto, que se simboliza con 
el “bautizo” de los nuevos miembros, 
se resalta más con el acompañamiento 
de las mascotas (los niños). Las danzas 
están abiertas a todas las personas 
que tengan fe en la Virgen, aunque los 
nativos de Paucartambo o sus descen-
dientes gozan de mayor prioridad. 

En algunas comparsas existe un primer 
periodo de aprendizaje que se sitúa 
entre los 3 y 9 años de edad. Luego 
de un intervalo temporal, los aspi-
rantes reingresan a la danza a partir 
de la adolescencia. Los aspirantes 
pueden con el tiempo y en base a 
mucho esfuerzo y sacrificio alcanzar 
los siguientes niveles hasta el puesto 
de “caporal”. Estanislao Villalba Dávila, 
actual “caporal” de la comparsa saqra, 
es una de las personas que ha vivido el 
proceso inherente a la renovación de 
este tipo de agrupación. De los 53 años 
que ha estado bailando en la comparsa 
de la saqra, 35 de ellos han sido como 
“caporal”, luego de haber pasado por 
las etapas previas: “aspirante”, “soldado”, 
y “mayoral”. Así, él ha sido testigo de 
los cambios por los cuales atravesó su 
danza así como de las condiciones en 
las cuales su comparsa se desenvolvió 
a lo largo de este tiempo en la fiesta 
de la Virgen. En efecto, cuando Villalba 
Dávila tenía 10 años de edad y empezó 
su participación en la comparsa, esta 
contaba solamente con 8 personas, 
pues por entonces los danzarines eran 
escasos. Su testimonio -- así como el de 
todas las personas consultadas, junto 
con la demás información recabada 
sobre esta celebración -- indica que si 
hay algo que persiste en la fiesta de la 
Virgen del Carmen de Paucartambo es 
el cambio.

No hay acto de relevancia en la fiesta 
que prescinda de las comparsas y de 
su coreografía. La coreografía de una 
danza -- entendida como la secuencia 
de diferentes figuras ejecutadas en el 
tiempo y en el espacio --, es interpre-
tada en el santuario de la Virgen, en 
los kargowasi y en recorridos que las 

comparsas emprenden por el pueblo. 
Uno de estos recorridos, por ejemplo, 
ocurre muy temprano en el día central 
de la festividad, cuando todas las 
comparsas se dirigen a la misa atrave-
sando la plaza del pueblo en medio 
del regocijo general. La coreografía de 
una danza es un lenguaje complejo 
compuesto de evoluciones y represen-
taciones claramente identificadas. En el 
qhapaq negro, para mencionar un caso, 
se presentan hasta 16 distintas figuras, 
algunas de ellas conocidas como 
“cordillerano”, “eslabones”, “estrella”, 
“pasamano”, “balanceo”, “primer verso”, 
“segundo verso”, y “pasacalle”. Así, el 
conjunto coreográfico de la comparsa 
es una suma de bailes compuesta por 
un número de pasos que podemos 
reunir en tres grupos. El primero co-
rresponde al paso que particulariza la 
comparsa, que en el caso de auqa chi-
leno es el “chiwanay”. El segundo grupo 
corresponde a pasos complementarios 
del auqa chileno, como el “pasacalle”. El 
tercero, finalmente, es el que encar-
na la fuerza expresiva de la acción 
dancística: el “zapateo”, consistente en 
una suerte de wayno ritual. En otras 
comparsas, como la del qhapaq qolla, 
el desarrollo coreográfico está acom-
pañado de canciones interpretadas 

Niños de la cuadrilla k’achampa de Paucartambo. 
Foto por Alberto Venero Torres. Año 2014.

Fiesta y fervor

En algunas comparsas 
existe un primer perio-

do de aprendizaje que se 
sitúa entre los 3 y 9 
años de edad. Luego de 
un intervalo temporal, 
los aspirantes reingre-
san a la danza a partir 

de la adolescencia.



27

La fiesta de la Virgen del Carmen de Paucartambo: Patrimonio Cultural y Contexto por Enrique Pilco Paz

por sus danzantes. Al combinar canciones, música y danza, 
los intérpretes del qhapaq qolla reviven una dimensión de 
los “taki” (cantos) prehispánicos que casi se ha perdido en las 
danzas mestizas (Mendoza 2001). El zapateo 
cristaliza con mayor intensidad la acción de 
los participantes en una danza y por ende su 
entrega espiritual.

Los vestuarios y máscaras son indesligables 
de la música y del movimiento en los cuadros 
coreográficos de la festividad de la Virgen 
de Paucartambo. En casi todas las danzas los 
intérpretes llevan máscaras, a excepción de los 
qhapaq qolla que en lugar de ellas utilizan el 
característico waqollo (pasamontañas), tejido 
en lana de alpaca. Las técnicas de confección 
de las máscaras, así como los materiales usa-
dos para su confección, constituyen un saber 
de por sí complejo que se conjuga con el 
detallado conocimiento del sentido que estos 
elementos tienen dentro de cada danza. Tales 
elementos deben reproducir sin lugar a dudas 
los rasgos distintivos de los personajes que corresponden 
a las danzas. Víctor Salcedo Rojas, uno de los más jóvenes 
cultores de estas expresiones, menciona como ejemplo 
que en la máscara del chukchu, para representar al enfermo 
de malaria, los signos visibles de la enfermedad deben ser 
enfatizados. Así mismo los vestuarios cada vez más vistosos 
y elegantes son también portadores de sutiles significados. 
Aldo Pérez Quito, “caporal” de la comparsa maqt’a, señala por 
su parte que el pantalón que llevan sus integrantes ostenta 
“un macetero con florcitas” que representarían la juventud 

Máscaras de la cuadrilla panaderos de Paucartambo. 
Foto por Albero Venero Torres. Año 2014.

Proceso de elaboración de las máscaras. 
Taller de Victor Salcedo 

Foto por Javier Solís. Año 2014.

y alegría que caracteriza a sus personajes. Aunque existen 
talleres donde se confecciona la indumentaria de las danzas, 
esta es a veces la obra de cada danzante. Horacio Gamboa 
Sandy, “caporal” de la danza auqa chileno, señala que en su 
comparsa “cada danzarín hace su traje… el bordado y lo que 
le corresponde para adornarlo”. Solo aquellos que no pueden 
hacer la vestimenta correspondiente al lugar que ocupan en 
la comparsa, la mandan a confeccionar por especialistas tanto 
en Paucartambo como en la ciudad del Cusco. 



28

La fiesta en perspectiva

n esta parte revisaremos bre-
vemente los sucesos de mayor 
importancia que influyeron en 
la realización de la festividad 

en tiempos recientes. Como referencia 
introductoria, podemos 
mencionar la película 
peruana Kukuli, produ-
cida en el año 1959 por 
Luis Figueroa, Eulogio 
Nishiyama, César Villa-
nueva y Hernán Velarde 
del renombrado Cine 
Club Cusco (Martínez 
2006), permite apreciar 
cómo en la fiesta de la 
Virgen del Carmen, las 
comparsas y sus vestua-
rios han variado desde la 
segunda mitad del siglo 
pasado, si consideramos 
tan sólo este lapso de 
tiempo. Insertada en el contexto real 
de dicha celebración, esta suerte de 
“etnografía visual” que constituye 
el citado largometraje, exhibe a los 
habitantes del pueblo de Paucartam-
bo como sus únicos protagonistas. La 
repercusión internacional de la fiesta 
de la cual somos testigos hoy contrasta 
pues con aquel escenario de mediados 
del pasado siglo. Los cambios empren-
didos se activaron con el mejoramiento 
del transporte carretero en los años de 
1950, lo que facilitó el acceso terrestre 
a la localidad y dinamizó la interacción 
con la capital departamental. Luego, 
así como a finales de los años de 1960 
la Reforma Agraria ejecutada por el 
gobierno desarticuló las tradicionales 
relaciones de poder. Paucartambo in-
gresó así en un periodo de transforma-
ciones que afectaron definitivamente 
las relaciones del campo con la ciudad 

y con ella el carácter relativamente 
aislado de la fiesta. 

Con la coronación de la Virgen del Car-
men poco más de diez años después 
vino la definitiva consagración. Una 
impresionante cobertura mediática a la 
par de una mayor afluencia de visitan-
tes se fueron haciendo indesligables 
del desarrollo de la fiesta. La fiesta de la 
Virgen del Carmen ingresó pocos años 
después al circuito turístico regional 
al mismo tiempo que sus danzas eran 
promovidas fuera de Paucartambo. 
Estos factores hicieron que la fiesta 
influyera en el modelado de propues-
tas coreográficas en otras festividades 
similares de la región, a la vez que 
tendía a generalizar una imagen de 
todo el patrimonio cultural inmaterial 
del departamento del Cusco a partir 
de una imagen local de características 
particulares. Un caso ilustrativo es el 

La fiesta en
perspectiva

E
Qhapaq ch’unchus al pie de las andas de 
la Virgen del Carmen.  Foto por Alberto 

Venero Torres. Año 2014.



29

de la popularización de la coreografía 
de los qhapaq qolla, la que a inicios de 
la década de 1970 se había hecho en 
efecto ampliamente conocida como 
una representante 
sobresaliente 
del patrimonio 
cultural inmate-
rial “mestizo” del 
Cusco (Mendoza 
2001).

En esos tiempos, 
las danzas fueron 
también sustraí-
das de su habitual 
marco ritual local 
por otro tipo de 
desenvolvimiento 
que era nuevo en 
el contexto regio-
nal, pero de alguna 
manera relacionado con lo turístico. A fi-
nales de la década de 1960, se realizó un 
Concurso Folclórico Departamental para 
festejar la semana del Cusco. Esto contri-
buyó a descontextualizar el carácter local 
de las danzas y proyectarlas amplia y 
exitosamente en todo el ámbito regional 
cusqueño. En efecto, las comparsas de la 
saqra y de la qhapaq qolla se presentaron 

a dicho concurso departamental en el 
año 1967, obteniendo el primer y tercer 
puesto respectivamente. En la realización 
del mismo concurso en el siguiente año, 
otros grupos de danzas Paucartam-
bo también alcanzaron los más altos 
premios: la contradanza y la k’achampa 
ocuparon en este orden los dos primeros 
puestos. En 1969, las comparsas qhapaq 
ch’unchu, qhapaq qolla, y auqa chileno se 

ubicaron en el segundo, tercer y quinto 
puestos, respectivamente. 

Más allá del prestigio  para la fiesta de 
Paucartambo que conferían los buenos 
resultados en la participación del 
referido concurso, este evento parece 
haber contribuido a la conformación 

de nuevas formas de 
organización en la propia 
localidad, relacionadas 
con la práctica artística, 
como el Centro Folklórico 
Paucartambo. Fundado 
en el año 1968, habría 
tendido a “re-trabajar” las 
coreografías de la fiesta de 
Paucartambo e “innovar” 
sus vestuarios para hacer-
los más atrayentes y que 
cumplieran su función de 
comparsa en las celebra-
ciones. La antropóloga 
Zoila Mendoza (1993), 

quien ha descrito muy bien este proceso, 
señala que algunos miembros del grupo 
de la danza de los majeños recurrieron 
a especialistas locales capaces de crear 
coreografías, e incluso le agregaron 
nuevas tonadas al baile y a la antigua 
música de la comparsa. Aunque también 
compusieron melodías con letras, les fue 
imposible llevarlas a la práctica porque 
sus máscaras les impedían cantar.

Con la coronación de la 
Virgen del Carmen poco 

más de diez años después 
vino la definitiva 
consagración. Una 

impresionante cobertura 
mediática a la par 

de una mayor afluencia de 
visitantes se fueron 

haciendo indesligables 
del desarrollo de la 

fiesta. 

2

1
1. Qhapaq qolla de Paucartambo. 

2. Detalle bordado del traje de contra-
danza. Fotos por Reenzo Velásquez. 

Año 2014.

La fiesta de la Virgen del Carmen de Paucartambo: Patrimonio Cultural y Contexto por Enrique Pilco Paz



30

Los cambios en la festividad de la Virgen han sido tan varia-
dos como más ostensibles se han vuelto los vestuarios de 
los intérpretes que año tras año participan en la celebración. 
Por ejemplo, los miembros de la comparsa de los panaderos, 
según refiere su “caporal” Dante Rodríguez Villagarcía, esti-
man que su traje es en la actualidad más elegante porque 
cuentan con “una camisa con bordados en el cuello y en los 
puños, un mandil ornamentado”, a diferencia del traje ante-
rior. Además cuentan con “un pantalón de buena tela” y “ya 
no un jean” como hasta hace algunos años. En otro caso, los 
componentes de la comparsa de danzaq reaparecieron en 
la fiesta reelaborando la indumentaria 
de su baile. Antiguamente era “un pon-
cho de pallay… adornado con flores 
naturales y algunos animales del lugar”. 
Sin embargo, según señala su “caporal” 
Julio Yábar, recientemente optaron por 
“un poncho de pana adornado con 
lentejuelas, pines, aplicaciones con 
hilos de oro o de plata”. La idea no es 
únicamente representar al otro sino 
hacerlo de la manera más deslum-
brante y esto tiene que ver más con las 
nociones de belleza de los danzantes 
que con la de las personas o grupo que 
representan en su coreografía. De este 

modo, los miembros de la comparsa maqt’a, que encarnan 
al joven campesino haciendo uso del chullo y la waraka, no 
obstante calzan sandalias de cuero justamente para mostrar 
“algo mejor”, según afirma su “caporal” Aldo Pérez Quito. Por 
supuesto, todos ellos son conscientes de que esta búsqueda 
debe ser compatible con el objetivo último de la fiesta, que 
es honrar a la Virgen del Carmen de Paucartambo. 

Otros cambios recientes atañen simultáneamente a los 
elencos musicales que acompañan a las comparsas de 
danzantes. Las características de los grupos de músicos se 
han modificado con el tiempo tanto en lo concerniente a 
sus instrumentos como a la forma de su interpretación. No 
queda mucho de la participación casi exclusiva que tenían 
los grupos de arpa y violín así como los de pito y tambor en 
los años de 1950. Hoy en día asistimos a la uniformización de 
los instrumentos musicales en grupos de acordeón, violín, 
arpa y timbales. Signo de prestigio, se añade la presencia 
creciente de bandas de instrumentos de metal compuestas 
por un número considerable de músicos. Debido a su mayor 

La fiesta en perspectiva

1. Detalle danzaq de Paucartambo. 
Fotos por Reenzo Velásquez. Año 

2014. 2. Panadera de Paucartambo. 
Fotos por Javier Solís. Año 2014.

2

1



La fiesta de la Virgen del Carmen de Paucartambo: Patrimonio Cultural y Contexto por Enrique Pilco Paz

31

proyección sonora, causan un des-
equilibrio con el resto de agrupaciones 
musicales, afectando la coordinación 
de estas con los danzantes. Por eso los 
grupos de músicos más tradicionales 
se ubican en medio de los danzarines 
y ya no detrás de la comparsa, para 
que los danzantes puedan escucharlos 
mejor. En base a lo señalado, hay que 
considerar que la fiesta muestra un 
permanente proceso de renovación 
en base a expectativas coreográficas, 
musicales y rituales. Estas transforma-
ciones hacen precisamente de la fiesta 
una expresión viva. 

Este brío se expresa más consciente-
mente con la revitalización por parte 
de especialistas e intelectuales pau-
cartambinos de danzas que dejaron 
de interpretarse en algún momento. 
Un caso es el que se produjo con la 
comparsa de los majeños en una época 
posterior a la Reforma Agraria de 
Velasco Alvarado (entre 1969 y 1975). 
Las personas que la hicieron reaparecer 
en Paucartambo tomaron esto como 
una oportunidad para apropiarse de 
un elemento simbólico que había sido 
considerado como un privilegio exclu-
sivo de los hacendados y que, a raíz 
de la Reforma Agraria, habían perdido 
presencia en el área habiendo migrado 
la mayoría de sus miembros a la ciudad 
del Cusco o a la capital del país. Esto 
se centra alrededor de la idea de 
poder político, económico y social, tres 
atributos que definitivamente tenían 
los hacendados hasta la liquidación del 
sistema tradicional de haciendas. Al 
revivir la danza, los nuevos miembros 
de los majeños de Paucartambo – en 
su mayoría comerciantes, profesores 
de colegio y empleados públicos -- se 
consideraron con el derecho de here-
dar dicho privilegio (Mendoza 1993). 
A finales de los años 1980, algo similar 
sucedió con la comparsa de los pana-
deros. Esta danza, que era muy recor-
dada por los lugareños, había dejado 
hace mucho de bailarse en Paucar-
tambo. Sin embargo, por iniciativa de 
varias personas del pueblo, como los 
señores Amador Salcedo, Víctor Mar-
tínez, Manuel Martínez, Isaac Carvajal, 
Mariano Martínez, José Antonio Arenas 
y Miguel A. Martínez, la comparsa fue 

restablecida en 1989. De acuerdo a 
Bob Haddad (1987), quien desempeñó 
un papel remarcable, se prepararon 
máscaras, disfraces y se aprendió 
de nuevo la música y la coreogra-
fía. Podemos mencionar también el 
caso de las comparsas chunchacha y 
danzaq, que volvieron a tomar parte 
de la fiesta una década más tarde. Así, 
la chunchacha reapareció el año 1992 
gracias al esfuerzo del señor Edmundo 
Garbanini y de la familia Yábar Días. No 
obstante, faltan evidencias acerca de 
que antiguamente existiera la chun-
chachas o, en todo caso, que haya sido 
tal como recientemente se la imple-
mentó. A diferencia de la comparsa de 
los chunchus, que es la representación 
supra estructural de una de las mitades 
concebidas por la visión andina del 
mundo, en las chunchachas se encarna 
concretamente jóvenes mujeres de la 
zona oriental baja de la región. Llevan 
por eso un tocado de plumas así como 

Banda de músicos.  Foto por Reenzo Velásquez. Año 2014.

La idea no es únicamente 
representar al otro sino 
hacerlo de la manera más 
deslumbrante y esto tie-
ne que ver más con las 
nociones de belleza de 

los danzantes.

una corona que simboliza a las amazo-
nas de la selva peruana y su arrojo. Por 
su parte, la coreografía de danzaq fue 
repuesta en 1995 gracias a las inda-
gaciones realizadas por el señor Luis 
Follana, responsable igualmente de la 
recuperación de la comparsa de los ne-
grillos en su primera etapa. De acuerdo 
a los grabados que aparecen en las 
crónicas de algunos viajeros del siglo 
XIX, la danzaq existía en dicho siglo 
con el nombre de huamanguinos. Esta 
comparsa, tal como aparece ilustrado 
por ejemplo en los apuntes de Marcoy 
(2001 [1869]), presenta un atuendo 
similar al que actualmente ostentan los 
miembros de la danzaq. 

Reconstituciones como estas se nutrie-
ron de testimonios orales y documentos 



32

visuales, además por supuesto de 
investigaciones del folclor cusque-
ño contemporáneo. En el caso de la 
comparsa auqa chileno, sus miembros 
se basaron en el testimonio del señor 
Crisólogo Quispe, residente paucar-
tambino del barrio de Quenqomayo, 
como refiere su “caporal” Horacio 
Gamboa Sandy. De acuerdo a la 
información proporcionada por él, los 
miembros de la comparsa supieron 
que su danza comenzó a bailarse en 
Paucartambo en los años de 1930. 
Otro caso ilustrativo es la danza 
negrillos que encuentra sus orígenes 
en la hacienda de Huallhua, en el 
actual distrito de San Salvador (Calca), 
que anteriormente correspondía al 
antiguo corregimiento de Paucar-
tambo. Se especula que la danza data 
del siglo XVIII y que se bailaba en las 
festividades dedicadas a la Virgen del 
Rosario. Es en la segunda década del 
siglo XX que los archivos del instituto 
americano de arte reconocen esta 
danza como parte de las festividades 
de la Virgen del Carmen de Paucar-
tambo. Sin embargo, la danza desa-
pareció a mediados del siglo pasado 
aproximadamente hasta reconstituirse 
en el año 2000. 

El negrillo representa al hijo de 
esclavos negros, mano de obra 
barata que trabaja en los campos 
algodoneros y viñedos. Por ello, el 
negrillo, a diferencia del negro mayor, 
tiene movimientos más ágiles por su 
naturaleza juvenil, dichos movimien-
tos son acompañados al son de una 
matraca que porta en las manos y un 
orquestín de acordeones, violines, 
quenas y bombo que acompañan su 
rica coreografía. 

Posee una rica vestimenta caracteriza-
da por una pollereta que representa el 
tonel donde se pisan las uvas y debajo 
de ella, unos pantaloncillos cortos a 
la usanza antigua. Además, viste siete 
prendas trabajosamente bordadas, 
acompañadas de cadenas. El Capo-
ral, la persona encargada de guiar al 
grupo con el sonar de una matraca, 
posee un traje diferente, usa pantalón 

largo, un gorro de lengüeta al costado 
y botas. 

Cabe recalcar que el negrillo viene dan-
zando y cantando a la Mamacha Carmen 
ininterrumpidamente durante estos 
últimos 18 años.

Muy útiles para comprender la evolución 
de la fiesta, los registros visuales tienen 
mucha influencia en la creación de 
nuevas propuestas coreográficas y en la 
reconstitución de las cuadrillas. De este 
modo, algunos aspectos concernientes a 

Chunchacha de Paucartambo. Foto por Reenzo Velásquez. Año 2014.

Cuadrilla negrillos de Paucartambo. Fotos por Reenzo Velásquez. Año 2014.

Muy útiles para com-
prender la evolución de 
la fiesta, los registros 
visuales tienen mucha 

influencia en la creación 
de nuevas propuestas 

coreográficas y en 
la reconstitución de 

las cuadrillas. 

La fiesta en perspectiva



33

La fiesta de la Virgen del Carmen de Paucartambo: Patrimonio Cultural y Contexto de Enrique Pilco Paz

los intérpretes de la danza 
chukchu fueron redescu-
biertos por sus actuales 
miembros gracias a foto-
grafías de fiesta que datan 
del año 1975. Gracias a 
estas imágenes pudieron 
observar que en aquel 
año, el conocido perso-
naje de “enfermera” en la 
danza era interpretado 
por un varón y no por una 
mujer como se acostum-
bra hoy. Esto, que hacía 
más burlesca la parodia 
puesta en escena, se ha 
generalizado en otras dan-
zas como la de majeños y 
la de auqa chileno, donde 
se ha incrementado y re-
forzado la participación de 
damas en la interpretación 
de los personajes feme-
ninos. Este no era el caso 
antes cuando la danza se 
consideraba como una 

actividad eminentemente masculina. La 
importancia de los referentes visuales 
adquiere sin embargo un valor funda-
mental en la comparsa paukartampus. 
Esta danza, que representa la vida indí-
gena y campesina de la provincia, debe 
su coreografía y música a la contribución 
de sus miembros. Según afirma su “capo-
rala” Victoria Ascue Chawa, el diseño y 
los motivos de la blusa de pucuna, cha-
queta, chumpi, pollera y ojotas en el caso 
de las mujeres, así como de la montera, 
chullo, poncho doblado hacia atrás, en 
caso de los varones, están inspirados en 

el de las comunidades de altura. Esta 
elaboración coreográfica, como señalan 
sus miembros, se nutre del escenario 
ofrecido por la película Kukuli pues bus-
can recrear un famoso mito en el cual 
se basó el filme. De la misma manera, 
la música principal toma como base el 
wayno mestizo Ingrata y no una tonada 
propiamente indígena. 

Como vemos, la relación de la fiesta con 
el cine, a través de Kukuli, revela una 
influencia en dos sentidos. Si la película 
permite otear el pasado de la fiesta, 

Detalle máscara cuadrilla paukartampus.  Foto por Reenzo Velásquez. Año 2014.

constituye también un modelo de refe-
rencia actual. En realidad, la fiesta se ha 
retro proyectado en las artes principal-
mente plásticas y visuales contemporá-
neas. Podemos ver más recientemente 
la estética de la danza guerrilla reflejada 
en el filme Madeinusa (2005), que busca 
representar, aunque sin diferenciar 
entre conmemoración y festividad, 
una celebración religiosa en lugar 
indeterminado de los Andes. Esto tiene 
relación también con los personajes de 
las danzas que encarnan el cuerpo de 
malabaristas y demás protagonistas de 
la obra circense Paukartampu, produci-
da en Lima. Porque la fiesta principal de 
Paucartambo se ha convertido, dentro 
y fuera del Cusco, en el arquetipo 
de la festividad religiosa andina. Por 
esto se hace necesario llevar a cabo 
las acciones que permitan su ulterior 
evolución así como el desarrollo de 
sus elementos coreográficos. Estas 
serán viables gracias al aporte y la 
experiencia de los portadores y prac-
ticantes más involucrados con esta 
manifestación del patrimonio cultural 
inmaterial. Solo en este marco podrá 
la fiesta de la Virgen del Carmen de 
Paucartambo seguir resplandeciendo.

Detalle montera o aqarapi de qhapaq qolla. Foto 
por Reenzo Velásquez. Año 2014.



Fuentes 

Arascue Chawa, V. “Caporala” de la comparsa pawkartampus. Entrevista realizada 
	 el 2014.

Gamboa Sandy, H. “Caporal” de la comparsa auqa chileno. Entrevista realizada 
	 el 2014.

Pérez Quito, A., “Caporal” de la comparsa maqt’a. Entrevista realizada el 2014.

Rodríguez Villagarcía, D. “Caporal” de la comparsa panaderos. Entrevista realizada 	
	 el 2014.

Salcedo Rojas, V. Miembro reciente de la comparsa qhapaq qolla. Entrevista 
	 realizada el 2014.

Sánchez Villasante, G. “Caporal” de la comparsa negrillos. Entrevista realizada 
	 el 2014.

Villalba Dávila, E. “Caporal” de la comparsa saqra. Entrevista realizada el 2014.

Yábar, J. “Caporal” de la comparsa danzaq. Entrevista realizada el 2014.

Testimonios:

Bibliografía:

Cánepa, G. (1998) Máscara, transformación e identidad en los Andes: la fiesta de la Virgen del Carmen. 	
	 Lima: Pontificia Universidad Católica del Perú (PUCP).

Cornejo, J. (1960) Derroteros de arte cuzqueño; datos para una historia del arte en el Perú. 
	 Cusco: Ediciones Inca. 

Cummins, T. (2004) Brindis con el Inca: la abstracción andina y las imágenes coloniales de los queros. Lima: 	
	 Universidad Nacional Mayor de San Marcos / Embajada de los Estados Unidos de América / 	
	 Universidad Mayor de San Andrés.

Estenssoro, J. (2003) Del paganismo a la santidad. Lima: Institut Français d’Études Andines / Pontificia 	
	 Universidad Católica del Perú (PUCP).

Fonseca, C. (2004) “De la hacienda a la comunidad”. En: Revista de Antropología, Año 2, Nº 2. Lima: 
	 Universidad Nacional Mayor de San Marcos.

Glave, L., y Remy, M. (1983) Estructura agraria y vida rural en una región andina: Ollantaytambo entre los 	
	 siglos XVI y XIX. Cusco: Centro Bartolomé de las Casas.

Göhring, H. (1877) Informe al Supremo Gobierno del Perú sobre la Expedición a los Valles del 
	 Paucartambo en 1873, al mando del coronel D. Baltazar La-Torre. Lima: Imprenta del Estado.

Haddad, B. (1987) Festival of the Andes: Paucartambo. Disco compacto musical. Chapel Hill: 
	 Music of the World.

Le Borgne, Y. (2003) “Évolution de l’indigénisme dans la société péruvienne: Le traitement du groupe 	
	 ethnique q’ero”. En: Ateliers d’anthropologie Nº 25, pp. 141-159.

34



Macera, Pablo (1977) Trabajos de historia. Lima: Instituto Nacional de Cultura.

Marcoy, P. (2001 [1869]) Viaje a través de América del Sur. Lima: Institut Français d’Études Andines.

Martínez, G. (2006) “Kukuli y la escuela cusquena de cine”. En: Crónicas Urbanas Nº 11. Cusco: 
	 Centro Guamán Poma de Ayala.

Matienzo, J. (1967 [1567]) Gobierno del Perú. París/Lima: Institut Français d’Études Andines. 

Mendoza, Z. (1993) “La comparsa los majeños: poder, prestigio y masculinidad entre los mestizos 
	 cuzqueños”. En: Música, danzas y máscaras en los Andes. Romero, R. (editor). Lima: Pontificia 	
	 Universidad Católica del Perú (PUCP), pp. 97-137.

Mendoza, Z. (2001) Al son de la danza: identidad y comparsas en el Cusco. Lima: Fondo Editorial de la 
	 Pontificia Universidad Católica del Perú (PUCP).

Mendoza, Z. (2006) Crear y sentir lo nuestro: folclor, identidad regional y nacional en el Cusco, siglo XX. Lima: 	
	 Pontificia Universidad Católica del Perú (PUCP).

Mesa, J., y Gisbert, T. (1972) Escultura virreinal en Bolivia. La Paz: Academia Nacional de Ciencias de Bolivia.

Miller, G. (1838) “Extrait d’un voyage au nord et à l’est de Cuzco et chez les indiens chunchos, en juillet 	
	 1835, par le Géneral Miller, au service du Pérou”. En: Nouvelles annales des voyages et des 
	 sciences géographiques, Tomo 77. París: Librairie de Gide, pp. 164-192. 

Morote Best, Efraín (1988) Aldeas sumergidas. Cultura popular y sociedad en los Andes. Cusco: Centro 
	 Bartolomé de las Casas (CBC).

Núñez del Prado, O. (1986) “Informe sobre el viaje a Q’ero”. En: Q’ero, pueblo y música. Lima: Patronato 	
	 Popular y Porvenir Pro Música Clásica, pp. 99-106.

Percovich, M. (2009) “Análisis de una encomienda cuzqueña (Paucartambo, 1597-1612)”. En: Revista 
	 Histórica. Vol 33, Nº 2, Lima: Pontificia Universidad Católica del Perú (PUCP), pp. 29-64.

Pilco, E. (2016) Orquestines, fiestas y waynos. Disco compacto. Cusco: Dirección Desconcentrada de 
	 Cultura del Cusco.

Poole, D. (1990) “Accommodation and resistance in Andean ritual dance”. En: The Drama Review. Vol. 34, 	
	 Nº 2, pp. 98-126.

Roel, J. (1950) “La danza de los chunchos de Paucartambo”. En: Revista Tradición. Cusco, pp. 59-70.

Sallnow, M. (1987) Pilgrims of the Andes: Regional Cults in Cusco, Washington, D.C.: Smithsonian 
	 Institution Press.

Tamayo, J., y Zegarra, E. (2008) Las elites cusqueñas. Cusco: Instituto Nacional de Cultura, Dirección 
	 Regional de Cultura del Cusco, 2008.

Vargas Ugarte, R. (1953) “Un archivo de música colonial en la ciudad del Cuzco”. En: Mar del Sur. Revista 	
	 peruana de Cultura. Año 5, No 26, pp. 2-10.

Verger, P. (1951) Fiestas y danzas en el Cuzco y en los Andes. Buenos Aires: Editorial Sudamericana.

Villanueva, H. (1982) Cuzco 1689. Informes de los párrocos al obispo Mollinedo. Economía y sociedad en el 	
	 sur andino. Cusco. Centro Bartolomé de las Casas.

Villasante, S. (1980) Paucartambo: provincia folklórica, Mamacha Carmen. Cusco: Editorial León.

La fiesta de la Virgen del Carmen de Paucartambo: Patrimonio Cultural y Contexto por  Enrique Pilco Paz

35



36

M
achu de contradanza. Foto p

or Reenzo Velásquez. A
ño 2014.



37

Plan de Salvaguardia

“Mamacha Carmen” 
de Paucartambo

Silvia 
Martínez
Jiménez

de la fiesta



38

Introducción

a festividad de la Virgen del 
Carmen se celebra anualmente 
entre los días 15 y 19 de julio 
en la localidad de Paucartam-

bo, siendo la principal celebración 
religiosa y cultural de este pueblo 
peruano, capital de la provincia del 
mismo nombre en el departamento 
de Cusco. La devoción regional a la 
Virgen del Carmen está íntimamente 
vinculada con la identidad de los lu-
gareños de Paucartambo. La manifes-
tación primordial de tal identidad es 
un complejo y elaborado sistema de 
celebración de la fecha conmemorativa 
de la Virgen del Carmen. Este sistema 
se hace patente sobre todo mediante 
la actuación pública de un conjunto 
de grupos dancísticos interpretando 

L
Virgen del Carmen de Paucartambo.

1.

Foto por Alberto Venero.Año 2014.

diversas coreografías como parte de 
los aspectos alegóricos que expresan 
el significado local de la festividad. Así, 
mediante cantos, acompañamientos 
musicales y figuras dancísticas, se 
manifiesta y renueva un particular uni-
verso simbólico y ritual que tiene como 
eje central la veneración a la Virgen del 
Carmen. Las danzas de la festividad 
son el medio ritual a través del cual los 
paucartambinos (tanto residentes en 
el pueblo como los actualmente no 
residentes) exteriorizan y recrean su 
identidad. Para ejecutar todo esto, los 
portadores de la manifestación cultural 
están organizados en diversas danzas 
y cuadrillas que interactúan entre sí en 
base a ciertas pautas tradicionalmente 
establecidas. Visto más ampliamente, 



Plan de Salvaguardia de la fiesta “Mamacha Carmen” de Paucartambo por Silvia Martínez Jiménez

39

E

D

este complejo sistema de celebración 
de la religiosidad popular andina -- con 
sus rituales coreográficos y su particu-
lar simbología --, despliega y articula 
otras expresiones culturales locales 
que forman parte del patrimonio cultu-
ral inmaterial de Paucartambo, como la 
música, la gastronomía y la artesanía.

l presente documento, denomi-
nado “Plan de Salvaguardia de 
la fiesta Mamacha del Carmen 
de Paucartambo”, se elaboró 

entre los años 2013 y 2014 con la 
activa y directa participación de los 
danzantes que integran las danzas y 
cuadrillas de la localidad, agremiados 
como portadores de la manifestación 
cultural en la Junta de Caporales de las 
Festividades de la Virgen del Carmen 
de Paucartambo; de las autoridades del 
Municipio de Paucartambo, de la Direc-
ción Desconcentrada de Cultura-Cusco, 
de representantes de la Unidad de 
Gestión Educativa Local (UGEL) de 
Paucartambo, y del Centro Regional 
para la Salvaguardia del Patrimonio 
Cultural Inmaterial de América Latina 
(CRESPIAL), en calidad de institución 
facilitadora del diálogo interinstitucio-
nal.

La metodología para elaborar este Plan 
fue propuesta por el CRESPIAL y tuvo 
por objetivo delimitar los compromi-
sos, deberes y acciones de los actores 
sociales implicados en, y responsables 
de, la salvaguardia de la festividad. 
Para esto, se logró la identificación de 
los elementos de la expresión cultu-
ral, buscando construir -- desde las 
subjetividades de los testimonios de 
los portadores de la expresión -- un 
discurso consensuado sobre la fiesta 
y sobre las decisiones con respecto al 
futuro de la misma.

En este marco se elaboraron los 
documentos que se mencionan a 
continuación, los cuales forman parte 
del presente Plan de Salvaguardia: la 
identificación de la expresión cultu-
ral, el mapa de los actores sociales, la 
delimitación de hitos históricos de la 
festividad, los posibles escenarios de 
la fiesta proyectados al año 2040, y 
finalmente una hoja de ruta orientado-

ra de las acciones de salvaguardia que 
se realizarán entre los años 2016-2021. 
Asimismo, forma parte del presente 
Plan un video documental que capta 
dos momentos centrales de estas acti-
vidades, registrados con autorización 
de la Junta de Caporales y del Munici-
pio de Paucartambo. 

En un primer momento de dicho video 
se narra la fiesta del Carmen realizada 
en el año 2013, recogiendo los testi-
monios de los propios portadores de la 
fiesta en torno a su expresión cultural. 
Predomina en esta parte el enfoque 
“emic”, es decir, la construcción de una 
narrativa de la festividad desde los 
recuerdos, visiones y también expecta-
tivas y anhelos de los mismos portado-
res expresados con sus propias voces. 
La segunda parte del video se grabó 
en el año 2015, luego de alrededor de 
diez sesiones (entre los años 2013 y 
2014) en las que se formuló el Plan de 
Salvaguardia. Así, esta parte presen-
ta los resultados de este proceso de 
elaborar un plan para la salvaguardia 
del patrimonio cultural inmaterial de 
Paucartambo, incluyendo las palabras 
del Presidente de la Junta de Caporales 
de la festividad y las del propio alcalde 
provincial de Paucartambo. 

estaca en todo este proceso 
la calidez dialogante de los 
portadores de la expresión 
cultural, el contexto bilingüe 

en el cual fluyó dicho diálogo durante 
las sesiones de formulación del Plan 
y que puede observarse en el video 
(motivando asimismo la necesidad de 
subtitularlo, en un primer momento, 
al castellano para su mayor difusión). 

También se ha registrado en este video 
el compromiso posterior de las auto-
ridades con el Plan de Salvaguardia 
trabajado y consensuado en diversos 
talleres grupales.

Las instituciones formuladoras del 
presente documento, Junta de Ca-
porales de las Fiestas de la Virgen de 
Paucartambo, Municipio Distrital de 
Paucartambo, Dirección Desconcentra-
da de Cultura Cusco y Centro Regional 
para la Salvaguardia del Patrimonio 
Cultural Inmaterial de América Latina 
(CRESPIAL), deseamos agradecer a 
todos quienes participaron en los 
sucesivos talleres llevados a cabo entre 
los meses de agosto de 2013 y abril de 
2014, particularmente a los practican-
tes de la manifestación cultural, y muy 
especialmente a la señora Soledad 
Mujica Bayly, Directora de Patrimonio 
Inmaterial del Ministerio de Cultura del 
Perú, sin cuya iniciativa en su función 
de Representante del Núcleo Focal de 
Perú ante el CRESPIAL para brindar 
apoyo técnico en la elaboración del 
Plan de Salvaguardia, no hubiera sido 
posible la realización de este trabajo.

Cuadrilla panaderos de Paucartambo.
Foto por Elizabeth Junek. Año 2014.



40

Aproximaciones metodológicas

Cuadrilla qhapaq negro de Paucartambo.
Foto por Javier Solis. Año 2014.

2.



41

Plan de Salvaguardia de la fiesta “Mamacha Carmen” de Paucartambo por Silvia Martínez Jiménez

a importancia de la fiesta de la 
Virgen del Carmen de Paucar-
tambo -- denominada en forma 
coloquial “Mamacha Carmen”, 

Mamita Carmen-- ha venido incre-
mentándose en los últimos años 
hasta convertirse en un paradigma 
de la identidad cusqueña y peruana, 
debido a su peculiar integración de 
elementos de la religiosidad católica 
y de la tradición andina. Sin embargo, 
para los paucartambinos que parti-
cipan directamente de la devoción a 
la Virgen del Carmen, esta expresión 
cultural se vincula íntimamente a un 
tiempo y a un espacio considerados 
sagrados desde su identidad perso-
nal, familiar y local. Tiempo y espacio 
que, a juicio de los portadores de la 
festividad, muchas veces se han visto 
“amenazados”, “trasgredidos” y hasta 
“banalizados” por quienes llegan a 
Paucartambo a lucrar motivados por 
intereses puramente comerciales, o a 
tratar de “copiar” e “imitar” esta expre-
sión cultural para ejecutarla en otras 
localidades, o incluso con la intención 
de incorporar elementos “foráneos” 
que quiebran los sentidos simbólicos 

Ju
st

ifi
ca

ci
ón

O
b

jetivos

L

C

de la fiesta mediante elementos ajenos 
a su sistema cultural. Es esta preocu-
pación entre los portadores de la fe en 
la Virgen del Carmen la que motivó a 
la Junta de Caporales de Paucartambo 
a convocar a las instancias pertinen-
tes para analizar su situación y tomar 
acciones que neutralicen las amenazas 
percibidas.

Así se inició el diálogo entre el CRESPIAL, 
Centro Categoría 2 de UNESCO, el 
Municipio de Paucartambo y la Junta 
de Caporales de las festividades de la 
Virgen de Paucartambo. El primer reto 
fue generar un diseño metodológico 
de trabajo participativo para estable-
cer un plan de acciones de salvaguar-
dia del patrimonio cultural inmaterial, 
en el marco de la Convención UNESCO 
del año 2003. Nuestra propuesta fue 
utilizar una metodología prospectiva 
considerando la necesidad de visua-
lizar la viabilidad a largo plazo de la 
referida expresión cultural.

onsiderando el interés sus-
citado y revisando las meto-
dologías de otros planes de 
salvaguardia del patrimonio 

cultural inmaterial, nos propusimos 
concertar un espacio de diálogo con los 
siguientes objetivos:

a) Aportar al análisis local con un 
concepto de cultura dinámico, útil y de 
fácil manejo por parte de los portadores 
de la manifestación, que cuestionara 
los estereotipos de “originalidad” y 
“autenticidad” que se venían desplegan-
do en torno a la festividad, los cuales 
pueden obstaculizar una clara toma de 
decisiones para la acción. Esto responde 
a la Convención UNESCO 2003 en los 
aspectos de reforzar los conceptos de 
“identidad”, “comunidad”, “salvaguardia” 
y “trasmisión intergeneracional”.

2.1

2.2



42

b) Lograr una amplia convocatoria 
de todos los actores implicados en el 
futuro de la expresión cultural, a fin 
de establecer compromisos de largo 
plazo.

c) Visualizar posibles escenarios hacia 
el futuro para una adecuada trasmisión 
intergeneracional.

d) Tomar decisiones consensuadas 
sobre el futuro de la manifestación 
cultural en torno a los procesos de su 
salvaguardia.

e) Desarrollar acciones tendientes a 
lograr el desarrollo social de Paucar-
tambo (en el marco de la Convención 
UNESCO 2003).

f ) Establecer una hoja de ruta con 
fechas determinadas y actores sociales 
responsables de las acciones, para mo-
nitorear logros y retos, así como para 
identificar los riesgos y minimizar las 
pérdidas en caso de sucesos externos 
no controlados.

g) Reducir los efectos negativos de los 
procesos de globalización, brindando 
señales de aviso ante posibles riesgos.

h) Dar a conocer, a otros portadores del 
patrimonio cultural inmaterial latinoa-
mericano, estrategias y metodologías 
para la sostenibilidad de la fiesta en el 
futuro.

Por qué elaborar un Plan de 
Salvaguardia de patrimonio 
cultural inmaterial? El propósito 
no es detener el cambio, sino 

más bien tener clara conciencia de que 
vivimos un proceso de globalización 
de creciente impacto a nivel mundial 
que afecta a las tradiciones culturales, 
y lo que se pretende con un plan de 
salvaguardia es tomar decisiones parti-
cipativas y de consenso sobre el futuro 
de la expresión cultural.

Un elemento central para el diseño de 
un Plan de Salvaguardia es el concep-
to de prospectiva, lo que significa la 
construcción de escenarios de futuro 
deseable para el desarrollo de la ma-
nifestación, mediante la compresión 
de problemas nuevos y del logro de la 
capacidad de abstracción y análisis. En 
ese sentido consideramos que un pla-
neamiento prospectivo debe permitir:

• El establecimiento de prioridades en 
la toma de acciones.
• La interacción y el diálogo entre 
distintos actores sociales.
• El rediseño de políticas instituciona-
les.
• El fortalecimiento de la identidad de 
los portadores (actual y hacia el futuro).
• El uso de la Convención UNESCO 

2003 para el fortalecimiento de los 
derechos culturales.

¿Qué tipo de prospectiva utilizamos 
para el presente trabajo? Existen a nivel 
mundial dos grandes perspectivas en 
los estudios prospectivos:

a) Una perspectiva es la de tratar de 
predecir el futuro comportamiento de 
los hechos, pero sin mayores iniciativas 
de intervención.

b) La otra es la “perspectiva volunta-
rista”, en la que se procura construir 
escenarios de futuro deseable para 
actuar en el presente e intervenir en el 
manejo de la incertidumbre.

Gastón Berger es el creador de la “pers-
pectiva voluntarista”, que tiene por 
principio usar el análisis prospectivo 
para tratar de visualizar el futuro con el 
fin de actuar en el presente. Bajo este 
principio, la prospectiva constituye una 
herramienta de construcción social de 
futuro que permite y motiva la genera-
ción de una cultura “anticipatoria” para 
controlar de la mejor manera posible 
la incertidumbre del futuro. Esta pers-
pectiva deviene en una metodología 
que, entre sus componentes centrales, 
exige la participación de los principales 
actores sociales implicados en una 
realidad, para que ellos analicen los 
retos del futuro y establezcan una hoja 
de ruta de acuerdo al escenario futuro 
deseado.

Así, el punto central de esta propuesta 
es que “el futuro se construye”, consi-
derando:
• Dar un contenido a los procesos 
sociales ocurridos y hacia el futuro, 
es decir, establecer consensos en las 
visiones del pasado y del futuro.
• Establecer acciones locales a partir de 
una mirada global.
• Colocarse en una perspectiva de 
largo plazo.
• Imaginar lo que va a cambiar y lo que 
no va a cambiar.
• Utilizar instrumentos con preguntas 
simples, de fácil comprensión para 
todos los participantes.
• Integrar a todos los actores en un 
mismo sistema de participación.

Aproximaciones metodológicas

Meto-
dología
Pros-
pectiva

¿

2.3



Diseño Metodológico Empleado

ETAPA

ETAPA

ETAPA

ETAPA

ETAPA

ETAPA

I.
EL ENTORNO DE LA 
EXPRESIÓN CULTURAL

a. Realizar un primer acercamiento a 
la fiesta desde los datos aportados por 
estudios previos.

a. Definir qué es patrimonio cultural inma-
terial y qué es salvaguardia.

a. Priorizar, a partir de la memoria colecti-
va de los actores, los hechos que han sido 
más relevantes para el sostenimiento de 
la fiesta.

a. Priorizar, a partir del trabajo de hitos 
históricos, los factores determinantes para 
generar continuidad o cambio.

a. A partir de los factores de cambio, gene-
rar tres (3) narrativas:
Escenario pesimista.
Escenario tendencial.
Escenario deseado.

a. ¿Qué estudios académicos sobre la fiesta 
se han realizado? ¿Cuáles son los principales 
aportes de los estudios existentes?

a. ¿Qué estudios académicos sobre la fiesta 
se han realizado? ¿Cuáles son los principales 
aportes de los estudios existentes?

a. ¿Qué hechos han tenido importancia para 
la continuidad de la fiesta hasta nuestros 
días? ¿En qué fecha aproximadamente ocu-
rrieron? ¿Qué actores participaron?

a.¿A qué ámbitos de la realidad pertenece 
cada acción?
¿Esos ámbitos se presentarán en el futuro?
¿Qué importancia tienen?

a. ¿Cómo se desarrollará la fiesta en el año 
2040? ¿Quiénes participarán en ella?
¿Cuál será el comportamiento de los actores 
de acuerdo a los factores de continuidad o 
cambio?

a. Revisión bibliográfica.

a. Revisión bibliográfica.

a. Lluvia de ideas.

a. Priorización del trabajo anterior.

a. Trabajo grupal.

a. Descripción de la fiesta desde el ámbito 
académico.

a. Descripción de la fiesta desde el ámbito 
académico.

a. Matriz de hitos históricos.

a. Priorización de factores de continuidad o 
cambio.

a. Tres (3) narrativas de escenarios futuros (año 
2040).

b. Revisión bibliográfica.

b. Revisión bibliográfica.

b. Descripción breve de datos sociodemográficos.

b. Descripción breve de datos sociodemográficos.

b. Analizar datos socio-demográficos 
sobre la localidad de Paucartambo.

b. Describir la fiesta en base al consenso 
de los portadores.

b. ¿Cuáles son los datos relevantes sobre la 
actual población de Paucartambo?

b. ¿Cuáles son los datos relevantes sobre la 
actual población de Paucartambo?

c. Registrar descripciones de portadores 
sobre los principales eventos de la fiesta, 
desde la perspectiva de su participación.

c. ¿Cuál es la secuencia de la fiesta tal como 
ocurre en la actualidad?

c. Lluvia de ideas en taller y entrevista con antropólogos locales. c. Matriz de fiesta.

d. Elaborar un mapa de actores a ser 
convocados para elaborar el Plan.

d. Describir a todos los actores sociales 
que participan en la fiesta señalando los 
intereses, potencialidades y limitaciones de 
cada uno de ellos.

d. Trabajo de grupo. d. Matriz de actores implicados.

IDENTIFICACIÓN DE ELE-
MENTOS DEL PLAN

HITOS HISTÓRICOS

FACTORES DE CONTI-
NUIDAD O CAMBIO

ESCENARIOS DEL 
FUTURO

MATRIZ DE PLAN DE 
SALVAGUARDIA

OBJETIVO PREGUNTA HERRAMIENTA METODOLÓGICA PRODUCTO

III.

II.

IV.

V.

VI.
a. Establecer una hoja de ruta hacia el 
mejor escenario.

Establecer año de ocurrencia y actores 
responsables.

a. Trabajo grupal a. Matriz del Plan de Salvaguardia

2.4



44

El entorno de la expresión cultural

El entorno 
de la

expresión 
cultural

Virgen del Carmen de Paucartambo.
Foto por Eulogio Nishiyama (Archivo 
Nishiyama). Año 1943.

3.



Como primer paso para la elaboración 
del Plan de Salvaguardia, nos propusi-
mos hacer una revisión bibliográfica 
inicial de lo escrito por académicos 
en torno a la fiesta de la Virgen del 
Carmen de Paucartambo. Asimismo, 
indagamos datos demográficos 
de la provincia de Paucartambo 
en los censos de población y en 
información oficial del estado 
peruano. Como ejercicio inicial de 
esta primera etapa, trabajamos con 
los portadores, el municipio local y 
el Ministerio de Cultura, en una mo-
dalidad de taller, la identificación 
de actores sociales para convocar-
los en las siguientes sesiones. Sin 
embargo, se debe mencionar que 
hay un gran actor social ausente en 
esta primera sesión, que es la Unidad 
de Gestión Educativa Local (Ministe-
rio de Cultura) de Paucartambo, la 
que luego participa en las siguientes 
reuniones. Para empezar esta sección, 
mencionamos algunos datos básicos 

sobre el entorno geográfico y las 
características poblacionales de la 
zona, a manera de describir el es-
pacio asociado al elemento. Luego 
presentaremos una descripción de 
la festividad de la Virgen de Paucar-
tambo como evento sociocultural, 
según lo encontrado en la revisión 
bibliográfica, y también una crónica 
detallada de las actividades festivas 
desarrolladas en una celebración 
reciente, identificando a los res-
pectivos participantes y los lugares 
de la localidad, con información 
recogida en base a los testimonios 
de los portadores.

Músicos.
Foto por Eulogio Nishiyama (Archivo 
Nishiyama). Año 1943.

Plan de Salvaguardia de la fiesta “Mamacha Carmen” de Paucartambo por Silvia Martínez Jiménez

45



46

El entorno de la expresión cultural

Datos básicos 
sobre la
localidad de 
Paucartambo

3.1

a provincia de Paucartambo está 
ubicada en la franja oriental del 
sureste del segmento peruano 
de la Cordillera de los Andes. El 

pueblo de Paucartambo se encuentra 
a 2,900 metros sobre el nivel del mar, 
a orillas del río Mapacho o Paucartam-
bo, al noreste de la ciudad del Cusco. 
Durante el período incaico, esta zona 
pertenecía al Antisuyo, región oriental 
del estado inca. En estos días, la 

provincia de Paucartambo es predomi-
nantemente rural y la mayor parte de 
su población se dedica a la actividad 
agrícola. De esta manera, tiene pocos 
centros urbanos, entre ellos el propio 
pueblo de Paucartambo, que es 
capital de la provincia, y el pueblo de 
Huancarani, en el distrito de Caicay. 

Los principales productos de su actual 
economía agrícola son: papa, cebada, 

L
Mercado de cerámicas.

Foto por Eulogio Nishiyama (Archivo 
Nishiyama). Año 1945.



Plan de Salvaguardia de la fiesta “Mamacha Carmen” de Paucartambo por Silvia Martínez Jiménez

47

La fiesta de la 
Virgen de Pau-
cartambo des-
de los estudios 
académicos 
(breve
aproximación 
bibliográfica)

E
n el transcurso de la primera década del siglo XXI, las 
investigaciones de prácticas culturales como fiestas y 
música llamadas “tradicionales” y sus transformaciones 
actuales tuvieron un amplio desarrollo en los estudios 

sociales peruanos; y en el siglo anterior, los procesos institu-
cionales y de transformación cultural del sur peruano fueron 
eventos que generaron la mayor reflexión. Así, la singular 
valoración del patrimonio cultural inmaterial en el Cusco a 
partir de la tercera y cuarta década del siglo XX, sobre todo 
de las expresiones de música y danza y de su importancia en 
la conformación de la identidad regional cusqueña, ha sido 
un foco persistente en el análisis histórico y cultural. 

Al hacer una revisión analítica de la escena cultural cusque-
ña del siglo XX, observamos que en los sectores académicos 
se ha ido constituyendo un espacio privilegiado donde la 
investigación social se ha acercado a los procesos culturales 
desde una variedad de enfoques, y con una gama temática 
también notable. Dicha gama temática va desde la recons-
trucción de la experiencia cultural de los grupos de cus-
queños que viajaron al Río de la Plata y presentaron tanto 
teatro como danzas populares en los años de 1920 bajo la 
conducción de Luis E. Valcárcel y con el apoyo de Alberto 
Giesecke, experiencia estudiada con mucho detalle por Zoila 
Mendoza;  la propia revisión de la institucionalidad y de los 
concursos folclóricos que se realizan en el Centro Qosqo, por 

1

trigo, maíz, junto con una producción 
arrocera y maderera que se exporta 
hacia la ciudad del Cusco. Sin embar-
go, debe destacarse que los niveles 
de pobreza en la provincia son muy 
altos, situándose la provincia entre 
las económicamente más pobres del 
país.  

Uno de los puntos medulares respec-
to a la reflexión sobre el desenvolvi-
miento social moderno de Paucar-
tambo es el proceso emigratorio de 
las élites socioeconómicas locales 
hacia centros urbanos mayores, 
como Cusco, Arequipa, y Lima. Esto 
ocurrió a lo largo del siglo XX, pero el 
proceso se aceleró durante la imple-
mentación de la Reforma Agraria del 
gobierno militar de Velasco Alvarado, 

entre los años 1969-1975, con una 
nueva emigración de sectores de 
exhacendados hacia las ciudades 
citadas. En estas, las élites oriundas de 
Paucartambo diversificaron sus activi-
dades económicas incursionando en el 
comercio, el transporte y el turismo. 

Debe subrayarse que, al interior de esta 
provincia, las categorías étnicas siguen 
estando presentes en los procesos de 
identidad y en las dinámicas sociales, 
tanto como en las interacciones de la 
vida cotidiana. De este modo, en la 
provincia de Paucartambo – en tanto 
que es predominantemente rural y 
donde hay pocos centros urbanos de 
alguna magnitud -- puede hacerse 
una distinción hasta estos tiempos 
bastante definida entre mestizos e 

indígenas, identificándose como 
población indígena a las colectivida-
des de campesinos, integradas en 
comunidades o cooperativas y relati-
vamente al margen de los habitantes 
de las escasas ciudades existentes. Sin 
embargo, cabe enfatizar que durante 
los días de la fiesta el pueblo de Pau-
cartambo cobra plena vitalidad, luego 
de lucir abandonado a lo largo de todo 
el año, porque para los lugareños que 
emigraron a ciudades como Cusco, 
Arequipa o Lima, la fiesta de la Virgen 
del Carmen constituye un importante 
motivo de retorno al pueblo de origen 
que se repite año tras año. Al mismo 
tiempo, la festividad atrae a los pobla-
dores rurales de la provincia, generán-
dose un encuentro entre todos estos 
grupos sociales.

  Crear y sentir lo nuestro: 
Folclor, identidad regional 
y nacional en el Cuzco, 
siglo XX. Lima, Pontificia 
Universidad Católica del 
Perú, 2006. 

1

3.2



48

El entorno de la expresión cultural

parte de esta misma autora;  pasan-
do por los trabajos etnográficos de 
Soledad Mujica Bayly sobre la cuadrilla 
de los qhapaq negro de la fiesta de la 
Virgen del Carmen de Paucartambo,  y 
hasta los de Gisela Cánepa Koch sobre 
las máscaras usadas por los personajes 
de esta festividad.
 
Un punto primordial de la reflexión 
reside en la forma cómo la actividad 
folclórico-artística de la región del 
Cusco se integró al discurso denomi-
nado “neoindianismo”, proveniente 
de la academia, y a los relativos a la 
identidad regional, pues al interior 
mismo de la región cusqueña hay 
una gran variedad de expresiones del 
patrimonio cultural inmaterial, y estas 
se articularon en las primeras décadas 
del siglo XX a un complejo discurso re-
gional. Las danzas y la música existían 
por sí mismas previamente a cualquier 
construcción de la identidad regional 
cusqueña como se la conoce en su 
forma contemporánea. En consecuen-
cia, no puede considerarse que las 
manifestaciones folclórico-artísticas 
devinieron en lo que son actualmente 
como fruto de un simple acondiciona-
miento por parte de la élite regional 
cusqueña, sino que el proceso de 
articulación entre danzas y expresiones 
musicales y el discurso de la identidad 
regional cusqueña ha implicado una 
larga negociación de sentido entre di-
versos actores, abarcando a los propios 
pueblos y sus danzas, y a los músicos 
autodidactas, quienes impulsaron un 
progresivo proceso de valoración -- su-
perando a quienes dentro de la propia 
región las despreciaban o desvaloriza-
ban --, y la configuración de una iden-
tidad regional, teniendo también un 
fuerte apoyo en las instituciones que 
patrocinaron en Cusco esta valoración 
de lo propio. 

  Texto de investigación 
sobre el Centro Qosqo, por 

Zoila Mendoza que integra el 
libro editado por G. Cánepa 
(Identidades representadas: 

performance, experiencia 
y memoria en Los Andes. 

Lima: Pontificia Universidad 
Católica del Perú, 2001).

  “Danza en el Perú: Qhapaq 
negro de Paucartambo”. BPR 

Publishers, 2005.
  Cánepa, G. Máscara, 

transformación e identidad 
en los Andes. Lima: Pontificia 

Universidad Católica del Perú, 
1998. 

2

3

4

4

2

3

1. Danzante de la cuadrilla waqawaqa. 
Foto por Javier Solis. Año 2014.
2. Cuadrilla qhapaq ch’unchu de Paucartambo. 
Foto por Alberto Venero Torres. Año 2014.

2

1



Plan de Salvaguardia de la fiesta “Mamacha Carmen” de Paucartambo por Silvia Martínez Jiménez

49

En este largo proceso de construcción 
de la identidad regional, algunas fiestas 
han cobrado una dimensión identi-
taria singular en las últimas décadas 
del siglo XX y, sin duda, la fiesta de la 
Virgen del Carmen de Paucartambo es 
uno de los símbolos de convergencias 
diversas, entre ellas la del catolicismo 
popular y la identidad regional cusque-
ña, entre la valoración de las danzas 
cusqueñas y los sistemas de intercam-
bio tradicionales para el sostenimiento 
de las cuadrillas y grupos de danzas, la 
afirmación de la identidad mestiza del 
pueblo, y cuyas manifestaciones varia-
das, en más de un caso, se sustentan 
en tradiciones indígenas de danza o de 
actividades económicas. 
  
Los estudiosos de la danza destacan los 
roles dentro de la fiesta de la cuadrilla 
del qhapaq ch’unchu, la del qhapaq 
negro y la del qhapaq qolla, elementos 
indispensables entre las agrupacio-
nes de danzas de la festividad, las 
que cada año pueden aumentar o 
disminuir según la disposición de los 
fieles. También existe una relación de 
jerarquización y competitividad entre 
las cuadrillas en relación a su importan-
cia dentro del ritual festivo, que si bien 
tiene niveles de ambigüedad, en muchos 
aspectos hay consensos ya establecidos. 
Las señaladas cuadrillas también se 
caracterizan por disponer de “relatos de 
origen”, los que tienen una construcción 
narrativa con demasiados elementos de 
formalización histórica para ser conside-
rados como “narrativa mítica”. También se 
tiene información de cuadrillas obser-
vadas a lo largo del siglo XX que luego 
desaparecieron.

Ahora bien, los estudiosos han destaca-
do las formas de diferenciación étnica 
que se encuentran en la construcción de 
identidades de las cuadrillas de danza, 
a menudo unidas bajo una estructu-
ración militar de jerarquías al interior 
de las mismas. La diferenciación étnica 
debe destacarse en cuanto las cuadrillas 
que se consideran indispensables en la 
actualidad para la realización de la fiesta, 
como son las del qhapaq ch’unchu, del 
qhapaq negro y del qhapaq qolla, las que 
compiten simbólicamente por tener la 
preferencia de la Virgen de Paucartambo. 

Danza qhapaq negro
Foto por Eulogio Nishiyama (Archivo 

Nishiyama). Año 1943.

Las cuadrillas y danzas también han 
elaborado historias que explican su 
presencia en la fiesta, y las formas que 
adquieren las dramatizaciones han 
llevado a una búsqueda de mayores 
informaciones de índole histórica. Es 
el caso de la guerrilla, donde la imilla 
o esposa del alcalde qolla, busca ser 
robada por los guerreros qhapaq 
ch’unchu, intención que casi consigue 
el éxito, pero que fracasa en el último 
momento. 

Uno de los puntos importantes de la 
fiesta reside en la competitividad de las 
comparsas alrededor de la Virgen del 
Carmen, la cual -- no exenta de ambi-
güedades -- marca una pauta jerárqui-
ca entre los grupos de comparsa. Solo 
ciertas comparsas señaladas tienen 
mayor cercanía a la Virgen del Carmen, 
y se entiende que los qhapaq ch’unchu 
son sus custodios. Sin embargo, tanto 
la comparsa de los qhapaq negro como 
la de los qhapaq qolla son considera-
das a su vez como las únicas cuadrillas 
que tienen derecho a cantarle a la 
Virgen mientras le rinden honores. Por 
lo tanto, el pertenecer a estos grupos 
es particularmente prestigioso. Cabe 
agregar al respecto que no todos los 
integrantes de las comparsas residen 
en el pueblo de Paucartambo. Es más, 

Los estudiosos han des-
tacado las formas de 
diferenciación étnica 

que se encuentran en la 
construcción de 

identidades de las 
cuadrillas de danza, a 
menudo unidas bajo una 
estructuración militar 
de jerarquías al inte-

rior de las mismas.



Danzante qhapaq qolla.
Foto por Javier Solís. Año 2014.

50



Plan de Salvaguardia de la fiesta “Mamacha Carmen” de Paucartambo por Silvia Martínez Jiménez

51

Danzantes qhapaq ch’unchu.
Foto por Alberto Venero Torres. Año 2014.

en tiempos actuales varios miembros 
de las comparsas son paucartambinos 
que han migrado a otras partes del 
Perú e incluso al extranjero, y regresan 
especialmente para interpretar las dan-
zas de la festividad. De esta manera, 
se renuevan los vínculos e identidades 
locales mediante la participación activa 
en el ceremonial de la fiesta de la 
Virgen del Carmen y, por tanto, en todo 
el conjunto de funciones y ocupacio-
nes tradicionalmente relacionadas 
a la festividad que les corresponde 
ritualmente realizar según el papel que 
asuman en ella.

Pasando a describir la importancia y 
función tradicional de los personajes 
en la fiesta, se considera que la ausen-

cia de los qhapaq ch’unchu haría que 
la Virgen empalidezca, lo que da una 
idea de la importancia que tradicio-
nalmente se ha forjado sobre cercanía 
de dichos personajes en el entorno de 
la Virgen. En general, siempre hay una 
atención por parte de los fieles respec-
to al semblante de la Virgen, y se le in-
terpreta pálida cuando no se encuentra 
conforme con alguno de los aspectos 
de la celebración o cuando disminuye 
la devoción que se le rinde en la fiesta. 
Ahora bien, los qhapaq ch’unchu, de 
acuerdo a su nombre quechua, repre-
sentan a los “salvajes” oriundos de la 
selva, que los paucartambinos secular-
mente han identificado con los nativos 
amazónicos del valle de Q’osñipata, 
poblado desde tiempos antiguos por 

los grupos originarios machiguenga y 
huachipaire. Dentro de la variedad de 
prendas que conforman la vestimenta 
del qhapaq ch’unchu, la más llamativa 
es la montera o chuku, una especie de 
corona alta confeccionada con plumas 
de ñandú. Las plumas que se proyec-
tan verticalmente de la corona, están 
teñidas con tonos que van del amarillo 
al rojo. Esta comparsa está acompaña-
da por un “mono” o k’usillo, que hace 
de maqt’a o bufón, lleva una máscara 
simiesca que es festiva, y que con un 
pito de madera imita los chillidos de los 
monos. 

Según la etnografía sobre la fiesta de 
Martine du Authier (2009: 83), el ch’un-
chu, el k’achampa, y el chukchu son las 



52

El entorno de la expresión cultural

únicas cuadrillas que han conservado 
una orquesta de tipo indígena para 
el acompañamiento musical de sus 
danzas. Dentro del repertorio musical 
del qhapaq ch’unchu hay cinco piezas: 
Alabado, Mudanza, Chontakiru, Balan-
ce y Cacharpari. Solo la Mudanza, que 
en realidad constituye un pasacalle, 
tiene base musical pentatónica, y en 
general los otros temas tienen un aire 
a marchas militares, lo que es reflejado 
también por las coreografías que se 
realizan en la danza.

En cuanto al qhapaq qolla, se considera 
que estos personajes representan al 
comerciante del Altiplano (Qollasuyo), 
que vendía sus productos, o acudía 
tradicionalmente a Paucartambo para 
el intercambio de los mismos. En los 
cantos a la Virgen, los qolla cuentan los 
sacrificios del viaje largo que realizan 
para saludarla, y luego en la despedida, 
manifiestan la tristeza de alejarse de 
ella. Se compone la comparsa de un “al-
calde”, de la imilla o mujer del alcalde, 
y los danzantes qolla que se agrupan 
en dos filas. Luego, hay un llamero que 
va conduciendo y jalando a una llama 
denominada chask’a macho, que va 
cargada con alforjas llenas de produc-
tos del Altiplano (quesos, tejidos, ollas 
de barro, etc.), y también participan 
unos niños a los que se denomina 
chanako. 

El traje de los qolla está inspirado en 
los llameros del Altiplano, y entre las 
vestimentas y partes de la indumen-
taria suelen llevar bolsas para la hoja 
de coca. El rostro está cubierto por un 
pasamontaña, y encima de este se lleva 
una montera plana y de forma rectan-
gular, que es denominada aqarapi, por 
el brillo de las perlas pequeñas de las 
que está llena. 

A lo largo de la danza del qhapaq qolla, 
los “soldados” de la cuadrilla manipulan 
la rueca para hilar. El “alcalde”, por su 
parte, lleva la vara de mando, con ador-
nos de plata. Porta también el látigo 
famoso de castigo, el “San Martín”, y la 
frente marcada con una cruz negra. La 
imilla también es trabajadora como los 
“soldados”, y se transporta retorciendo 
las hebras de un ovillo de lana. 

Chanako o niño danzante de la cuadrilla qhapaq qolla. Foto por Virginia Fernández. Año 2014.

Los cantos de los qhapaq qolla tienen 
una fuerza poética muy especial y su 
repertorio reviste particular interés. Se 
ha establecido que con el paso de los 
días, se presentan siete piezas musica-
les. Se destaca la intensidad de las co-
reografías por su sencillez en rondas, 
cadenas, empellones o persecuciones, 
que son muy vivaces, bufonescos o 
que pueden revestir clara violencia. 
Los miembros de la comparsa castigan 
a sus compañeros a hondazos que se 
dan en las piernas de otro “soldado” 
como chicotazos luego de haber pasa-

do por el rezo a la Virgen. El “soldado” 
que recibe los latigazos debe soportar 
estoicamente esos golpes. Luego, 
tendrá la oportunidad de ser él quien 
castigue con chicotazos al anterior. 
Divirtiendo al público, el “soldado” 
podrá saltar y evitar algunos de esos 
golpes, pero no puede evadir muchos 
latigazos para no pasar por cobarde. 
Este momento se denomina yawar 
unu (agua de sangre), que pasa luego 
a una intensificación de los latigazos, 
alcanzando en un momento gran 
euforia, respaldada por el “alcalde” 



Plan de Salvaguardia de la fiesta “Mamacha Carmen” de Paucartambo por Silvia Martínez Jiménez

53

blandiendo su látigo “San Martín” para 
quienes no se golpean con suficiente 
intensidad. De otro lado, la imilla busca 
separar a los contrincantes. 

Luego, durante las evoluciones de la 
danza del qhapaq qolla hay pantomi-
mas y juegos: el chinka chinka, que 
es un juego amoroso en el que los 
“soldados” intentan atrapar a la imilla, 
o el juego del “montón de carne seca”, 
en el cual unos qollas se lanzan enci-
ma de otros haciendo una montaña 
humana, y al final, la imilla se trepa 
encima de todos ellos, y luego de caer 
se dedica a rescatar de la montaña hu-
mana a cada uno de sus compañeros. 

Los bailarines de qhapaq qolla tienen 
la obligación de asistir a la peregrina-
ción del señor de Qoyllur Rit’i, que se 
realiza cada año con una semana de 
anterioridad al Corpus Christi, fiesta 
principal del Cusco. Quienes quie-
ren pertenecer a la comparsa tienen 
que asistir tres veces consecutivas al 
Qoyllur Rit’i para ser plenamente ad-
mitidos. Es también característico de 
los qhapaq qolla durante la fiesta de 
la Mamacha Carmen, someterse a un 
“bautizo”, que en la actualidad ha to-
mado diversas formas en cada uno de 
los grupos de danza. En el bautizo de 
los qollas, por ejemplo, al nuevo inte-
grante se lo coge de brazos y piernas, 
y el “alcalde” le da tres latigazos en el 
trasero, el cual está mojado de cerveza 
que le han echado previamente. 

El qhapaq negro es una cuadrilla que 
recuerda la situación colonial de 
los esclavos africanos que, según la 
tradición oral local, fueron traídos 
de la costa y de Bolivia a trabajar a 
las minas de oro, y que por diversas 
circunstancias llegaron a Paucar-
tambo. Es una afirmación común la 
que sostiene que estos esclavos eran 
devotos de la Virgen del Carmen en 
Lima. Como reflejo de su condición de 
esclavos, tienen una cadena que va de 
la cintura a sus costados. El atuen-
do de los qhapaq negro suele tener 
mucho señorío. Otra característica es 
que llevan un accesorio de madera, 
que se denomina maki. Tiene la forma 
de un brazo rojo y una mano derecha 

negra, con el puño cerrado y el pulgar 
al exterior.

Se señala una relación en el pasado en-
tre una danza de negros ricos y otra de 
negros pobres, no sabiéndose si ambos 
grupos coexistieron o si uno deviene 
del otro. También se dice que en otro 
período solo cantaba el “guiador”, pero 
que como no siempre se encontraba 
una persona que tuviera las cualidades 
vocales necesarias, se prefirió que can-
taran todos a modo de coro. Durante 
las celebraciones religiosas en la iglesia 
y también en la procesión, los qhapaq 
negro dejan al descubierto los rostros 
para poder cantar. Según Martine du 
Authier (2009: 111), “entre las cuadrillas 
que participan de la fiesta, sólo la de 
los Negros tiene características de una 
danza sacra, sin ninguno de los aspec-
tos profanos tan difundidos en otras 
comparsas”, ya que en esta se prohíbe la 
diversión o la pantomima. La música y la 
coreografía manifiestan una tendencia al 
recogimiento y, a diferencia de las demás 
comparsas, los qhapaq negro cantan y 
danzan un rezo. 

Las cuadrillas de los qhapaq negro, junto 
con la de la contradanza, están compues-
tas por paucartambinos o residentes 

Guiador de la cuadrilla qhapaq negro. Foto por Javier Solis. Año 2014.

El qhapaq negro es una 
cuadrilla que recuerda 
la situación colonial 

de los esclavos africa-
nos que, según la tradi-
ción oral local, fueron 
traídos de la costa y de 
Bolivia a trabajar a las 
minas de oro, y que por 
diversas circunstancias 
llegaron a Paucartambo.



54

El entorno de la expresión cultural

Danzante contradanza.
Foto por Javier Solís. Año 2014.



Plan de Salvaguardia de la fiesta “Mamacha Carmen” de Paucartambo por Silvia Martínez Jiménez

55

Danzante saqra en el tejado.
Foto por Aldo Aguilar. Año 2011.



El entorno de la expresión cultural

Caporal y china saqra de Paucartambo.
Foto por Javier Solís. Año 2014.





58

El entorno de la expresión cultural

paucartambinos en el Cusco, quienes 
por lo general son profesionales. 
Participar en esta cuadrilla es sentido 
como una responsabilidad que otorga 
mucho prestigio. Este hecho motiva 
que haya mucha competencia entre las 
personas que quieren ingresar a formar 
parte de esta cuadrilla. Dicho grupo, 
por otro lado, es muy exigente con 
los trajes y el disfraz, y los bailarines 
deben tener la capacidad de renovarlo 
continuamente y mejorarlo para que 
luzca bien, de modo que los miembros 
deben tener recursos suficientes para 
este tipo de esfuerzos.

Hay otras cuadrillas que se presentan 
en la fiesta, entre ellas la de los saqra, 
la de contradanza, el majeño, qoyacha, 
chukchu, y wayra, los panaderos, el 
wakawaka, el auqa chileno, y k’acham-
pa. Cada una de estas comparsas está 
revestida de una complejidad similar 
en su estructura organizativa, exigen-
cia para la confección de los trajes y el 
establecimiento de la disciplina, y cuya 
importancia simbólica forma parte 
integrante de la fiesta. A continuación 
ofrecemos breves descripciones sobre 
las mencionadas agrupaciones.

Los saqra son personajes traviesos, y su 
vestuario y máscaras extremadamente 
vistosos. En cuanto al traje, este tiene 
franjas de seda con todos los colores 
del arco iris, mientras que las máscaras 
personifican animales que la tradición 
vincula al demonio: murciélagos, perros, 
chanchos, pumas, iguanas, vampiros, 
entre otros. Como parte de la estructura 
dramática de la fiesta, los saqra estable-
cen una confrontación de poder con la 
Virgen que tiene un fuerte contenido 
simbólico y lúdico, pues no pueden 
dirigirle la mirada, y sin embargo tratan 
de atraer la atención de los fieles. En 
la procesión por el pueblo que hace la 
Virgen, aparecen los saqra subidos a 
los techos, y al paso de ella se cubren la 
cara y se retuercen. Los saqra participan 
también en la guerrilla, ya que una vez 
que los qhapaq qolla mueren, aquellos 
pasan con un carro de fuego para lle-
varlos al infierno. Esta participación en 
la guerrilla marca la importancia ritual y 
simbólica que tiene la presencia de los 
saqra en la fiesta.

La contradanza es la cuadrilla que 
contiene la mayor cantidad de figuras 
coreográficas. La tradición la interpreta 
como una danza agrícola de inducción 
a las tareas del campo. En esta danza 
agrícola, el “caporal” o machu introduce 
a los demás danzantes en las labores 
de siembra y cosecha. La especial origi-
nalidad de la contradanza proviene de 
la complejidad de las posiciones de los 
brazos entre dos, tres, cuatro bailarines, 

1. Caporal y dama de la cuadrilla majeños. 
Foto por Javier Solís. Año 2014.

2. Cuadrilla auqa chileno de Paucartambo. Foto 
por Alberto Venero Torres. Año 2014.

2

1



Plan de Salvaguardia de la fiesta “Mamacha Carmen” de Paucartambo por Silvia Martínez Jiménez

59

que se entrelazan cogiéndose de las 
manos. Los pasos, de otro lado, son 
más bien sencillos, siendo el zapateo el 
más característico. 

En cuanto a la k’achampa, se le suele 
atribuir un origen guerrero prehispá-
nico, pues los redobles del tambor 
que acompañan esta danza son más 
acentuados que en otras agrupacio-
nes. Se ha referido que el nombre de 
la cuadrilla está relacionado con la 
inclinación del cuerpo durante su pasa-
calle. También se señala que, de modo 
similar a los qolla, el duelo denomina-
do yawar unu es la parte central de la 
k’achampa, aunque en este caso, es 
una danza menos enfática. La k’acham-
pa incluye diversas figuras en las cuales 
las hondas, en tanto armas de guerra 
en tiempos prehispánicos, tienen un 
rol importante al formarse cúpulas con 
ellas y, así levantadas, permiten realizar 
una ronda invertida. Los integrantes 
de la k’achampa, al decir de Martine du 

Authier (2009: 151) “representan a los 
quechuas de quienes han tomado el 
traje. Serían también serranos oriundos 
de la selva, y por esto, los primeros en 
enfrentarse a los chunchus, lo que podría 
explicar su presencia en la guerrilla del 
pasado en lugar de los qollas”. Se sostie-
ne que el k’achampa evoca las ceremo-
nias del warachikuy de la época incaica, la 
cual presidía la iniciación de los jóvenes 
de la nobleza inca en la edad adulta y el 
paso a su condición de guerreros. Uno 
de los detalles que lleva a considerar esta 
relación es que, en las descripciones del 
warachikuy por los cronistas españoles, 
se menciona que la honda tiene una 
presencia central. 

El auqa chileno representa a los soldados 
chilenos que invadieron el Perú durante 
la Guerra del Pacífico (1879-1884). Se 
señala que hay una referencia más anti-
gua de esta danza, llamada waka suwa 
tusuq, que representaba a los abigeos 
(Cánepa 1998: 118), estableciéndose 

una relación entre el abigeo y el invasor 
chileno. En efecto, el término auqa tiene 
la doble connotación de “enemigo” y de 
“guerrero”. 

Esta danza está encabezada por un 
“caporal”, llamado machu, acompañado 
por una dama, “soldados” que se ubican 
en dos filas, y un maqt’a. Desde la pers-
pectiva coreográfica, en el auqa chileno 
se presentan las figuras predominantes 
en base al zapateo. Se considera que los 
danzantes tienen un aire militar dentro 
de su danza porque en ciertos pasos 
golpean los talones y tienen tiempos de 
descanso como los militares. El maqt’a 
exhibe una cola de vaca, y se lamenta 
diciendo “me han robado mi ganado”, 
lo que confirma la interpretación que 
señala que en esta coreografía hay una 
mezcla con una danza anterior represen-
tando a los abigeos. 

Hay un conjunto de danzas que son 
consideradas “pantomimas”, es decir, 

Cuadrilla k´achampa de Paucartambo. Foto por Javier Solís. Año 2014.



60

Cuadrilla panaderos de  Paucartambo.
Foto por Javier Solís. Año 2014.

El entorno de la expresión cultural



61

Plan de Salvaguardia de la fiesta “Mamacha Carmen” de Paucartambo por Silvia Martínez Jiménez

Cuadrilla qoyacha de  Paucartambo.
Foto por Javier Solís. Año 2014.



62

Introducción

Cuadrilla chunchacha Paucartambo.
Foto por Javier Solís. Año 2014.



Plan de Salvaguardia de la fiesta “Mamacha Carmen” de Paucartambo por Silvia Martínez Jiménez

63



64

El entorno de la expresión cultural

que tanto los personajes que repre-
senta, así como las dramatizaciones 
y evoluciones realizadas, contienen 
elementos burlescos o satíricos. Entre 
las pantomimas se encuentra la danza 
del majeño, la de los chukchus, la de los 
wayra y wakawaka.

El majeño es una comparsa que re-
presenta a los arrieros mercantes que 
durante el período colonial y republi-
cano comerciaban vino, aguardiente, y 
otros productos de la zona de Majes en 
Arequipa. Los majeños visten de arrie-
ros: llevan pantalón de montar, botas, 
espuelas, chalinas, y sombrero de paja, 
y sobre todo destacan sus casacas de 
cuero. Este traje también correspondía 
al de los hacendados de Paucartambo, 
que solían integrar sobre todo esta 
comparsa. Sus máscaras tienen una 
expresión de gran jovialidad, cuya 
inmensa nariz surge de un rostro colo-
rado. El majeño exhibe en sus brazos 
extendidos el símbolo de su actividad: 
una botella de cerveza.

Los personajes que integran esta danza 
son el “patrón” o “caporal”, una dama 
que acompaña al “caporal”, y un grupo 
de majeños que bailan en dos filas pa-
ralelas. Al interior de la danza también 
se encuentran entre los personajes a 
dos maqt’a, que son elementos festivos 
indispensables para la ocasión. Para 
hacer su entrada al espacio de la cele-
bración, los majeños llegan a caballo.

Se considera que esto es muy singular, 
siendo su entrada bastante llamativa al 
estar montados en caballos o en mulas 
y acompañados por burros cargados 
con barriles de alcohol. Luego del 
alboroto que producen, descienden de 
sus cabalgaduras, se acercan al atrio 
de la iglesia de Paucartambo y saludan 
a la Virgen quitándose el sombrero. El 
prestigio de esta danza está relaciona-
do al hecho de que antiguamente solía 
ser interpretada por los hijos de los 
hacendados. Por otro lado, su coreo-
grafía se ha ido enriqueciendo, pues 
inicialmente se limitaba a un pasacalle 
y a un cacharpari, que se ejecutaban 
con mímicas de borracho, pero en la 
actualidad se ha introducido huaynos 
que amplían su sencilla coreografía. En 

el cacharpari, los ejecutantes de esta 
danza se mezclan con el público para 
bailar.

Los chukchu o palúdicos personifican 
a los peones andinos que bajaban a la 
Amazonía a trabajar y donde contraían 
tercianas y diversas enfermedades 
tropicales; es también gente de la 
sierra que ha bajado a los valles cálidos 
como aventureros en busca de oro. Es-
tos personajes, imitando los temblores 
corporales propios de estas enferme-
dades, vienen a pedirle su curación a 
la Virgen. Representantes del cuerpo 
médico completan esta comparsa: 
enfermeros y enfermeras que portan 

Danzante de la cuadrilla majeños. Foto por Elizabeth Junek. Año 2013.

Los chukchu o palúdicos 
personifican a los peones 
andinos que bajaban a la 

Amazonía a trabajar y 
donde contraían tercia-
nas y diversas enferme-

dades tropicales.



Cuadrilla chukchu de Paucartambo. Foto por Virginia Fernández. Año 2013.

botiquines y jeringas, implementos 
médicos para proceder a una cura paró-
dica. Siempre llevan talegas de harina. 
Las enfermeras, que abochornadas por 
el calor se levantan las faldas, lo hacen 
también con sus compañeros y con las 
señoras del mercado, lo que divierte al 
público. Sus travesuras van acompaña-
das por tambores y sonido de pitos. 

Los wayra representan a los abogados 
y autoridades consideradas corruptas 
y abusivas con la población indígena. 
Los sijlla usan un sombrero alto y una 
levita negra. Llevan también un látigo o 
un bastón, y bajo el brazo, un libro con 
legajos viejos. En general esta comparsa 
está conformada por residentes de Pau-
cartambo y no siempre cuenta con un 
karguyoq. A esta danza se le denomina 
también de los “doctorcitos”. Los aboga-
dos representados se encuentran más 
preocupados en enamorar a las mujeres 

y en libar alcohol que en impartir jus-
ticia. En esta danza satírica se realizará 
un juicio paródico a los maqt’a que 
participan de la comparsa, los cuales 
representan a los indios humildes que 
son maltratados por la justicia. Los sijllas 
amenazan a los “indios” con los libros 
de leyes, y les pueden incluso propinar 
golpes con los libros de modo que se les 
queden grabadas las normas civilizadas.

Como parte de la conformación de las 
cuadrillas de danza, debe destacarse 
la presencia de los “cargos” o karguyoq, 
que son los individuos que se encargan 
de la parte económica de la actividad de 
las cuadrillas. Se entiende que en gene-
ral, el acceso a los favores rituales de la 
Virgen se da a través de la pertenencia a 
los grupos de danza, favor que se da en 
el marco de estos grupos y del pueblo 
mestizo paucartambino que se expresa 
a través de las danzas. Sin embargo, 

Los wayra representan a 
los abogados y autorida-

des consideradas 
corruptas y abusivas con 
la población indígena. 

Los sijlla usan un 
sombrero alto y una 

levita negra. 

Plan de Salvaguardia de la fiesta “Mamacha Carmen” de Paucartambo por Silvia Martínez Jiménez

65



66

El entorno de la expresión cultural

hay también responsabilidades indivi-
duales que configuran formas muy es-
peciales de manifestar la devoción a la 
Virgen. Así, se puede establecer que la 
organización y el financiamiento de la 
fiesta son responsabilidad del prioste, 
cargo mayor de la fiesta, y los funda-
dores o karguyoq de las agrupaciones 
de danza. Sin embargo, el karguyoq no 
cumple ningún papel en la organiza-
ción interna de las comparsas, y cada 
karguyoq sólo asume este compromiso 
durante un año. Los karguyoq llevan el 
sombrero o montera que el “caporal” de 
la danza les entrega, y cuando termina 
la fiesta reciben la demanda. 

La demanda es una pequeña reproduc-
ción de la efigie de la Virgen, que es en-
comendada a cada una de las cuadri-
llas, en la persona del karguyoq. Dichas 
demandas son objetos receptores de 
poder ritual, y en las cuadrillas, si no se 
dispone de un karguyoq se recurre a 
la costumbre ancestral de la “junta”, en 
la que el total de los integrantes de la 
cuadrilla o danza asumen la organiza-
ción. En general, las demandas cons-
tituyen también maneras de acceder 
de forma individual al poder milagroso 
de la Virgen, y tener un compromiso 
personal con ella, a través de las res-
ponsabilidades que conlleva el portarla 
y cuidarla. Los karguyoq custodian las 
demandas en sus casas, pero en su 
momento serán movilizadas para las 

Danzante de la cuadrilla wayra. Foto por Javier Solís. Año 2014.

jurkas, que es el sistema de donaciones 
del cual dispone el karguyoq a través 
del intercambio para aprovisionarse de 
lo necesario para asumir cabalmente 
sus responsabilidades respecto a la 
alimentación y todas las obligaciones 
contraídas con la cuadrilla. 

Entonces, se puede definir al karguyoq 
como quien se encarga de proveer la 
alimentación y bebida de las cuadrillas 
de danzantes en los días de la fiesta, y 
de pagar a los músicos que los acom-
pañan. Sin embargo, es el prioste quien 
se constituye en la autoridad máxima 
de la festividad y cuya inversión eco-
nómica es, por mucho, la más signifi-
cativa de la fiesta. Su buen desempeño 
afianza su estatus social, otorgándole 
credibilidad, prestigio y poder respecto 
a sus paisanos paucartambinos. Se 
considera que una actitud generosa y 
una responsabilidad bien llevada por 
el prioste -- al cuidar de la demanda y 
al asumir todas sus responsabilidades 
en la fiesta -- hará que la Virgen quede 
satisfecha y llevará a que ella se anime 
a darle mayor protección al pueblo. 
El interés central de cada cuadrilla 
reside en realizar su mejor presenta-
ción durante la fiesta. Esto implica el 
cuidado por la vistosidad de los trajes, 
la calidad de la coordinación durante 
los pasos de danza, pero también el 
respeto por la disciplina al interior de 
la comparsa. Mantener la disciplina es 

entendida como una forma de respeto 
especial y devoción por la Virgen. Se 
debe mostrar un comportamiento im-
pecable y se debe manifestar respeto 
al “caporal”, que es el jefe de los grupos 
de danza. Cada cuadrilla tiene un jefe 
que se le conoce con distintas denomi-
naciones según la comparsa: “caporal”, 
“rey”, “alcalde”, machu, “doctor” o “capi-
tán”. En algunas cuadrillas, el “caporal” 
está acompañado de una dama, como 
es el caso de la imilla entre los qhapaq 
qolla, o la china saqra entre los saqra. 
El “caporal” encabeza las dos filas de 
danzantes durante los pasacalles, y 
guía el desplazamiento coreográfico, y 
tiene un traje y máscara distintivos. Así 
también tiene un símbolo de mando 
que le permite dirigir la coreografía, y 
el cambio de una figura a otra de las 
danzas. 

Finalmente, es importante señalar que 
la mayor parte de investigaciones aca-
démicas sobre la festividad de la Virgen 
de Paucartambo no son conocidas 
entre los practicantes de la misma. En 
ese sentido, los dos únicos estudios 
mencionados por ellos fueron el de 
Segundo Villasante Ortiz sobre el fol-
clore de Paucartambo, y el de Soledad 
Mujica Bayly sobre el qhapaq negro.



67

Plan de Salvaguardia de la fiesta “Mamacha Carmen” de Paucartambo por Silvia Martínez Jiménez

Demanda en casa cargo de auqa chileno.
Foto por Reenzo Velásquez. Año 2014.



Demanda chunchachas de Paucartambo.
Foto por Reenzo Velásquez. Año. 2014





70

El entorno de la expresión cultural

Desarrollo de la 
fiesta de la Virgen 
del Carmen en 
Paucartambo en 
matriz elaborada 
con portadores 
y participantes

Detalle Virgen del Carmen.
 Foto por Javier Solís. Año 2014.

Procesión de la Virgen del Carmen de Paucartambo.
Foto por Javier Solís. Año 2014.

a matriz que a continuación 
se presenta fue elaborada a 
partir de los testimonios de los 
portadores y practicantes de 

la festividad, y de la antropóloga Gio-
vana Silva, funcionaria del Dirección 
Desconcentrada de Cultura del Cusco. 
Cabe destacar el hecho que no existe 
una programación por escrito sobre la 
festividad, pues la secuencia de la fies-
ta existe en forma oral en tanto parte 
del patrimonio cultural inmaterial 
de los pobladores de Paucartambo, 
pudiendo variar en algunas de sus 
narraciones. La secuencia que aquí se 
describe es la que fue observada en 
el año 2013, durante la filmación del 
registro audiovisual que forma parte 
del presente trabajo.

L

3.3



A
ct

iv
id

ad
es

 p
re

vi
as

 a
 la

 F
ie

st
a

FE
C

H
A

A
C

TI
V

ID
A

D
D

ES
C

R
IP

C
IÓ

N
A

C
TO

R
ES

 S
O

C
IA

LE
S

ES
PA

C
IO

 R
IT

U
A

L

Se
 in

ic
ia

 c
on

 u
na

 s
er

en
at

a 
lle

va
da

 a
 c

ab
o 

du
ra

nt
e 

la
s 

úl
tim

as
 h

or
as

 d
el

 d
ía

 2
, s

ie
nd

o 
el

 3
 d

e 
fe

b
re

ro
 la

 fe
ch

a 
ce

nt
ra

l d
e 

la
 c

o-
ro

na
ci

ón
 d

e 
la

 V
irg

en
. L

as
 a

ct
iv

id
ad

es
 d

e 
es

te
 d

ía
 s

e 
in

ic
ia

n 
co

n 
un

a 
m

is
a,

 lu
eg

o 
ha

y 
un

a 
p

ro
ce

si
ón

 q
ue

 a
l c

on
cl

ui
r e

s 
se

gu
id

a 
p

or
 e

l m
os

qu
e 

o 
b

os
qu

e 
y 

de
sp

ué
s 

p
or

 u
n 

al
m

ue
rz

o 
qu

e 
es

 o
fr

ec
id

o 
a 

to
do

 e
l p

ue
b

lo
 

en
 la

 p
la

za
 d

e 
Pa

uc
ar

ta
m

b
o.

 E
n 

es
te

 d
ía

 s
e 

en
tr

eg
a 

la
 “d

em
an

da
” a

l “
ca

rg
o”

 e
nt

ra
nt

e 
qu

e 
en

 e
st

os
 ú

lt
im

os
 a

ño
s 

ha
n 

ve
ni

do
 s

ie
n-

do
 lo

s 
ka

rg
uy

oq
 d

e 
la

s 
di

fe
re

nt
es

 c
om

p
ar

sa
s 

de
 la

 fe
st

iv
id

ad
. 

Es
ta

 fe
ch

a 
tie

ne
 e

sp
ec

ia
l s

ig
ni

fic
ad

o 
p

or
qu

e 
es

te
 d

ía
 la

 V
irg

en
 fu

e 
co

ro
na

da
 p

or
 e

l p
ap

a 
Ju

an
 P

ab
lo

 II
. E

n 
el

 2
01

3 
se

 c
um

p
lie

ro
n 

20
 

añ
os

 d
e 

es
ta

 c
or

on
ac

ió
n.

 E
l e

ve
nt

o 
se

 re
al

i-
za

 a
p

ro
xi

m
ad

am
en

te
 d

es
de

 e
l 2

00
5.

A
ct

o 
ce

re
m

on
ia

l e
n 

el
 q

ue
 p

ar
tic

ip
an

 lo
s 

da
nz

an
te

s 
de

 la
s 

co
m

p
ar

sa
s 

ju
nt

o 
co

n 
su

s 
fa

m
ili

as
. E

n 
el

 y
uy

ar
ic

hi
ku

y 
lo

s 
da

nz
an

te
s 

re
nu

ev
an

 s
u 

co
m

p
ro

m
is

o 
de

 b
ai

la
r p

ar
a 

la
 V

irg
en

 d
el

 C
ar

m
en

. S
e 

da
 in

ic
io

 c
on

 
un

a 
m

is
a 

en
 e

l l
ug

ar
 d

on
de

 s
e 

ha
ce

 e
l 

yu
ya

ric
hi

ku
y.

 L
ue

go
 s

e 
ha

ce
 u

n 
rit

ua
l a

nt
e 

la
 

“d
em

an
da

”, 
en

 e
l c

ua
l l

os
 d

an
za

nt
es

 re
al

iz
an

 
el

 m
en

ci
on

ad
o 

co
m

p
ro

m
is

o.
 D

es
p

ué
s 

de
 

es
te

 ri
tu

al
, l

as
 c

om
p

ar
sa

s 
le

 p
re

se
nt

an
 s

u 
co

re
og

ra
fía

 c
om

p
le

ta
 a

 la
 V

irg
en

.
Te

rm
in

a 
la

 c
er

em
on

ia
 c

on
 u

na
 c

en
a 

of
re

ci
-

da
 p

or
 e

l k
ar

gu
yo

q.

Pe
re

gr
in

ac
ió

n 
de

 la
 “N

ac
ió

n 
Pa

uc
ar

ta
m

b
o”

 
al

 s
an

tu
ar

io
 d

el
 S

eñ
or

 d
e 

Q
oy

llu
r R

it
’i 

de
 

O
co

ng
at

e,
 C

us
co

. S
u 

de
se

nv
ol

vi
m

ie
nt

o 
es

tá
 

co
nd

ic
io

na
do

 p
or

 e
l s

is
te

m
a 

de
 “c

ar
go

s”
. U

n 
vi

er
ne

s,
 tr

es
 d

ía
s 

an
te

s 
de

 p
ar

tir
 e

n 
p

er
eg

ri-
na

ci
ón

 h
ac

ia
 M

ah
ua

ya
ni

, s
e 

de
sa

rr
ol

la
 la

 v
e-

la
da

 d
e 

lo
s 

ap
uy

ay
as

 o
 “d

em
an

da
s”

, p
ro

ce
so

 
en

 e
l q

ue
 s

e 
va

n 
ju

nt
ad

o 
to

do
s 

lo
s 

qu
e 

p
e-

re
gr

in
ar

án
 d

e 
lo

s 
di

st
rit

os
 d

e 
Pa

uc
ar

ta
m

b
o 

(d
om

in
go

). 
El

 tr
as

p
or

te
 s

e 
re

al
iz

a 
si

em
p

re
 

en
 c

am
io

ne
s 

al
 s

on
 d

el
 c

ha
ki

ri.
 S

itu
ad

os
 e

n 
la

 ru
ta

 d
e 

la
 p

er
eg

rin
ac

ió
n 

se
 h

ac
en

 lo
s “

al
a-

b
ad

os
” (

sa
lu

do
s 

y 
re

zo
s)

 e
n 

la
s 

di
fe

re
nt

es
 

cr
uc

es
 d

ic
ie

nd
o 

“T
ay

ta
w

ay
ra

sp
un

ki
”.

El
 p

uk
a 

pa
co

ri 
w

ay
ri 

ch
un

ch
u 

b
ai

la
. L

os
 q

o-
lla

s y
 lo

s 
ch

un
ch

us
 h

ac
en

 la
 p

er
eg

rin
ac

ió
n 

de
 m

an
er

a 
rit

ua
l. 

C
el

eb
ra

ci
ón

 q
ue

 s
e 

de
sa

rr
ol

la
 c

on
 u

na
 p

ro
-

ce
si

ón
, d

on
de

 p
ar

tic
ip

a 
ta

m
b

ié
n 

la
 e

fig
ie

 d
e 

la
 V

irg
en

 d
el

 C
ar

m
en

.

A
ct

iv
id

ad
 e

n 
la

 q
ue

 lo
s 

in
te

gr
an

te
s 

de
 la

s 
co

m
p

ar
sa

s 
afi

na
n 

lo
s 

p
as

os
 d

e 
su

s 
da

nz
as

 y
 

en
se

ña
n 

la
 c

or
eo

gr
af

ía
 a

 lo
s 

nu
ev

os
 m

ie
m

-
b

ro
s 

de
 la

s 
co

m
p

ar
sa

s.

Se
 in

ic
ia

 la
 fi

es
ta

 c
on

 u
na

 s
er

en
at

a 
de

 la
 

“v
ís

p
er

a 
de

 la
 m

is
a 

de
 d

es
p

ie
rt

o”
. L

ue
go

 
se

 c
el

eb
ra

 e
l d

ía
 p

rin
ci

p
al

 e
l 1

 d
e 

ju
lio

, e
l 

qu
e 

se
 in

ic
ia

 c
on

 la
 “m

is
a 

de
 d

es
p

ie
rt

o”
 

p
ro

p
ia

m
en

te
 d

ic
ha

, a
ct

o 
re

al
iz

ad
o 

a 
la

s 
4 

de
 la

 m
añ

an
a.

 A
p

ro
xi

m
ad

am
en

te
 a

 la
s 

5 
de

 la
 m

añ
an

a 
se

 d
a 

p
as

o 
a 

la
 p

ro
ce

si
ón

. A
l 

co
nc

lu
ir,

 s
e 

of
re

ce
 d

es
ay

un
o 

p
ar

a 
lu

eg
o 

re
al

iz
ar

se
 e

l “
m

os
qu

e 
o 

b
os

qu
e”

. D
es

p
ué

s 
se

 c
om

p
ar

te
 la

 m
er

ie
nd

a 
de

 a
lm

ue
rz

o.
 

Te
rm

in
ad

o 
el

 a
lm

ue
rz

o,
 e

l k
ar

gu
yo

q,
 

ac
om

p
añ

ad
o 

co
n 

su
s 

am
ig

os
, f

am
ili

ar
es

 y
 

vi
si

ta
nt

es
, s

e 
va

 a
l c

em
en

te
rio

 d
el

 p
ue

b
lo

 a
 

vi
si

ta
r a

 s
us

 p
ar

ie
nt

es
 y

 a
m

ig
os

 d
ifu

nt
os

. L
a 

fe
st

iv
id

ad
 c

on
tin

úa
 c

on
 u

n 
b

ai
le

 e
n 

la
 p

la
za

 
m

ay
or

 d
el

 p
ue

b
lo

.

El
 p

rio
st

e 
or

ga
ni

za
 la

 fi
es

ta
, c

oo
rd

in
a 

co
n 

la
s 

in
st

itu
ci

on
es

 e
du

ca
tiv

as
 d

e 
Pa

uc
ar

-
ta

m
b

o 
p

ar
a 

el
 p

re
p

ar
ad

o 
de

 la
s 

ag
ua

s 
de

 
co

lo
re

s 
p

ar
a 

la
 c

er
a 

ap
ay

ku
y;

 o
rg

an
iz

a 
la

 
ca

sa
 d

e 
“c

ar
go

”, 
co

nt
ra

ta
 lo

s 
ho

rn
os

 p
ar

a 
la

 
el

ab
or

ac
ió

n 
de

 lo
s “

on
ce

s”
 (p

an
es

), 
em

p
ie

za
 

a 
re

ci
b

ir 
la

s 
p

al
m

er
as

 e
sp

ec
ia

lm
en

te
 tr

aí
da

s 
de

 K
os

ñi
p

at
a 

p
ar

a 
ad

or
na

r l
a 

en
tr

ad
a 

de
 la

 
ca

sa
 d

e 
“c

ar
go

” y
 q

ue
 s

ir
ve

n 
ad

em
ás

 p
ar

a 
m

os
tr

ar
 a

 to
da

 la
 p

ob
la

ci
ón

 q
ue

 e
st

e 
lu

ga
r 

es
 la

 c
as

a 
de

l p
rio

st
e.

 D
e 

m
od

o 
si

m
ul

tá
ne

o,
 

el
 “c

ar
go

” e
m

p
ie

za
 a

 re
ci

b
ir 

le
ña

, c
ar

ne
 y

 
ce

rv
ez

as
 p

ar
a 

la
 fe

st
iv

id
ad

.

A
ct

o 
en

 e
l q

ue
 c

ad
a 

ka
rg

uy
oq

 d
e 

m
an

er
a 

co
nj

un
ta

 c
on

 la
s 

co
m

p
ar

sa
s,

 p
re

p
ar

an
 s

us
 

ca
sa

s 
de

 “c
ar

go
”: 

or
ga

ni
za

n 
to

da
 la

 d
is

tr
i-

b
uc

ió
n 

de
 la

 c
as

a 
y 

to
do

 lo
 q

ue
 c

on
ci

er
ne

 
a 

la
 o

rg
an

iz
ac

ió
n 

de
 la

 c
as

a 
de

 “c
ar

go
” p

ar
a 

qu
e 

es
té

 li
st

a 
en

 la
 n

oc
he

 y
 p

ar
a 

el
 e

ns
ay

o 
ge

ne
ra

l d
e 

la
s 

co
m

p
ar

sa
s.

 E
n 

es
te

 m
om

en
to

 
el

 k
ar

gu
yo

q 
of

re
ce

 g
en

er
al

m
en

te
 p

on
ch

es
, 

ot
ro

s 
ca

ld
os

, e
tc

.

La
s 

se
ño

ra
s 

de
l p

ue
b

lo
, e

n 
co

m
p

añ
ía

 d
e 

lo
s 

p
rio

st
es

, a
rr

eg
la

n 
a 

la
 V

irg
en

, l
e 

p
on

en
 u

n 
nu

ev
o 

ve
st

ua
rio

 q
ue

 e
s 

es
p

ec
ia

lm
en

te
 tr

aí
-

do
 p

ar
a 

la
 fi

es
ta

, l
e 

co
lo

ca
n 

flo
re

s 
fr

es
ca

s 
y 

te
rm

in
an

 d
e 

ad
or

na
r y

 d
is

p
on

er
 lo

s 
úl

tim
os

 
de

ta
lle

s 
de

l t
em

p
lo

.

En
 e

st
a 

re
un

ió
n 

p
ar

tic
ip

a 
el

 a
lc

al
de

, e
l p

á-
rr

oc
o,

 la
s 

di
fe

re
nt

es
 a

ut
or

id
ad

es
 d

el
 d

is
tr

ito
, 

y 
lo

s “
ca

p
or

al
es

” d
e 

la
s 

19
 c

om
p

ar
sa

s 
o 

su
s 

re
p

re
se

nt
an

te
s 

si
 fu

er
a 

el
 c

as
o.

Se
 s

or
te

a 
el

 tu
rn

o 
de

 la
 p

re
se

nt
ac

ió
n 

de
 

la
s 

co
m

p
ar

sa
s 

p
ar

a 
el

 “a
lb

a”
. S

e 
di

sc
ut

e 
la

 
re

gu
la

ci
ón

 d
e 

an
om

al
ía

s 
p

ar
a 

co
rr

eg
irl

as
 e

n 
la

 p
re

se
nt

e 
ve

rs
ió

n.

En
sa

yo
 e

n 
la

s 
ca

sa
s 

de
 “c

ar
go

”. 
A

 e
st

e 
de

b
en

 a
si

st
ir 

ob
lig

at
or

ia
m

en
te

 to
do

s 
lo

s 
da

nz
an

te
s 

y 
qu

ed
ar

se
 h

as
ta

 la
 m

ed
ia

no
ch

e.
 

Se
 e

ns
ay

a 
si

n 
tr

aj
e 

ni
 m

ás
ca

ra
, s

ól
o 

co
n 

p
añ

ol
on

es
.

D
es

ar
ro

lla
da

 e
l ú

lt
im

o 
fin

 d
e 

se
m

an
a 

an
te

s 
de

 in
ic

ia
r l

a 
fie

st
a,

 e
n 

es
ta

 a
ct

iv
id

ad
 n

o 
so

lo
 

lo
s 

nu
ev

os
 in

te
gr

an
te

s 
de

 la
s 

co
m

p
ar

sa
s 

re
-

vi
sa

n 
lo

s 
tr

aj
es

 d
e 

su
s 

da
nz

as
, s

in
o 

ta
m

b
ié

n 
lo

 h
ac

en
 lo

s 
an

tig
uo

s 
m

ie
m

b
ro

s,
 y

a 
qu

e 
la

 p
re

se
nt

ac
ió

n 
an

te
 la

 V
irg

en
 d

el
 C

ar
m

en
 

de
b

e 
se

r i
m

p
ec

ab
le

.

Pr
oc

es
o 

p
or

 e
l c

ua
l l

os
 d

an
za

nt
es

 v
er

ifi
ca

n 
lo

s 
úl

tim
os

 d
et

al
le

s 
de

 s
us

 tr
aj

es
 y

 m
ás

ca
ra

s 
p

ar
a 

la
 c

om
p

ar
sa

 y
 a

lis
ta

n 
to

do
 lo

 q
ue

 
lle

va
rá

n 
a 

Pa
uc

ar
ta

m
b

o.

2 
- 3

 fe
b

re
ro

M
ar

zo
, a

b
ril

 y
 m

ay
o

A
p

ro
x.

 e
nt

re
 la

 ú
lt

im
a 

se
m

an
a 

de
 m

ay
o 

y 
p

rim
er

a 
de

 ju
ni

o

4 
de

 ju
ni

o
 (f

ec
ha

 m
ov

ib
le

)

Ju
ni

o 
(ú

lt
im

o 
sá

b
ad

o
 o

 d
om

in
go

)

30
 d

e 
ju

ni
o

1 
de

 ju
lio

12
 o

 1
3 

de
 ju

lio

14
 d

e 
ju

lio

D
iv

er
so

s 
dí

as
 d

e 
ju

lio

C
or

on
ac

ió
n 

de
 la

 V
irg

en
 d

el
 

C
ar

m
en

Yu
ya

ric
hi

ku
y

Pe
re

gr
in

ac
ió

n 
de

 
Q

oy
llu

r R
it

’i

Fi
es

ta
 d

e 
C

or
p

us
 C

hr
is

ti

En
sa

yo
 d

e 
la

s 
co

m
p

ar
sa

s 
en

 
la

 c
iu

da
d 

de
l C

us
co

 y
 a

lg
un

as
 

de
 e

lla
s 

en
 P

au
ca

rt
am

b
o

“M
is

a 
de

 D
es

p
ie

rt
o”

Pr
ep

ar
ac

ió
n 

de
 la

 c
as

a 
de

 
“c

ar
go

”

Pr
ep

ar
ac

ió
n 

de
 la

 c
as

a 
de

 
“c

ar
go

”

A
rr

eg
lo

 d
e 

la
 V

irg
en

Re
un

ió
n 

de
 “c

ap
or

al
es

”

En
sa

yo
 g

en
er

al
 d

e 
la

s 
co

m
p

ar
sa

s

Re
vi

si
ón

 d
e 

tr
aj

es

Al
is

ta
ku

y

M
un

ic
ip

io
, p

ue
b

lo
, c

om
p

ar
sa

s

C
om

p
ar

sa
s,

 s
us

 fa
m

ili
ar

es
 y

 
am

ig
os

 “N
ac

ió
n 

Pa
uc

ar
ta

m
b

o”
 c

om
o 

in
-

te
gr

an
te

 d
e 

la
 J

un
ta

 d
e 

N
ac

io
ne

s 
Pu

ka
 p

ac
or

i w
ay

ri 
ch

un
ch

u,
 q

ol
la

s 
y 

ch
un

ch
us

El
 p

ue
b

lo
 d

e 
Pa

uc
ar

ta
m

b
o

C
om

p
ar

sa
s

El
 k

ar
gu

yo
q 

y 
el

 p
ue

b
lo

Pr
io

st
e

Ka
rg

uy
oq

, c
om

p
ar

sa
s

Pr
io

st
es

, f
am

ili
ar

es
 y

 
se

ño
ra

s 
p

au
ca

rt
am

b
in

as

A
lc

al
de

, a
ut

or
id

ad
es

 
re

lig
io

sa
s,

 “c
ap

or
al

es
”

Ka
rg

uy
oq

, d
an

za
nt

es
 y

 
m

ús
ic

os

C
om

p
ar

sa
s

C
om

p
ar

sa
s

Te
m

p
lo

, c
al

le
s 

p
rin

ci
p

al
es

 y
 p

la
za

 
m

ay
or

 d
e 

Pa
uc

ar
ta

m
b

o.

En
 P

au
ca

rt
am

b
o 

y 
C

us
co

.

Pr
oc

es
ió

n 
de

 la
s 

24
 h

or
as

 e
n 

la
 

ru
ta

 d
e 

Ta
ny

an
ka

ni
.

O
co

ng
at

e 
  

Pl
az

a 
m

ay
or

, c
al

le
s 

y 
te

m
p

lo
 d

e 
Pa

uc
ar

ta
m

b
o.

D
ife

re
nt

es
 lo

ca
le

s 
es

ta
b

le
ci

do
s 

p
or

 la
s 

co
m

p
ar

sa
s,

 s
ea

n 
ca

sa
s 

de
 

in
te

gr
an

te
s,

 lo
ca

le
s 

al
qu

ila
do

s,
 p

a-
tio

 d
e 

co
le

gi
os

, e
tc

. (
Pa

uc
ar

ta
m

b
o 

y 
C

us
co

).

Te
m

p
lo

, p
la

za
 m

ay
or

, c
al

le
s 

p
rin

-
ci

p
al

es
 d

e 
Pa

uc
ar

ta
m

b
o,

 a
lb

er
gu

e 
m

un
ic

ip
al

, c
em

en
te

rio
.

In
st

itu
ci

on
es

 e
du

ca
tiv

as
, a

lb
er

gu
e 

m
un

ic
ip

al
.

D
ife

re
nt

es
 c

as
as

 d
e 

lo
s “

ca
rg

os
” 

si
tu

ad
as

 e
n 

la
 c

ap
ita

l d
e 

Pa
uc

ar
ta

m
b

o.

Te
m

p
lo

 V
irg

en
 d

el
 R

os
ar

io
.

Sa
ló

n 
co

ns
is

to
ria

l d
e 

la
 m

un
ic

ip
a-

lid
ad

 d
e 

Pa
uc

ar
ta

m
b

o.

D
ife

re
nt

es
 c

as
as

 d
e 

“c
ar

go
”.

D
ife

re
nt

es
 lo

ca
le

s 
es

ta
b

le
ci

do
s 

p
or

 la
s 

co
m

p
ar

sa
s,

 s
ea

n 
ca

sa
s 

de
 

in
te

gr
an

te
s,

 lo
ca

le
s 

al
qu

ila
do

s,
 p

a-
tio

 d
e 

co
le

gi
os

, e
tc

. (
Pa

uc
ar

ta
m

b
o 

y 
C

us
co

).

Lo
s 

da
nz

an
te

s 
qu

e 
el

ab
or

an
 s

us
 

tr
aj

es
, e

n 
su

s 
do

m
ic

ili
os

; y
 q

ui
en

es
 

no
 lo

s 
el

ab
or

an
, e

n 
lo

s 
lu

ga
re

s 
do

nd
e 

m
an

da
n 

a 
co

nf
ec

ci
on

ar
 

su
s 

tr
aj

es
.

14
 d

e 
ju

lio
 - 

8 
am

14
 d

e 
ju

lio
 - 

7 
p

m

14
 d

e 
ju

lio
 - 

8 
p

m



72

El entorno de la expresión cultural

Realización de la fiesta

Día 1
15 de julio

El entorno de la expresión cultural

5:00am - Watayuyarichikuy y visita a los “cargos” anteriores
El carguyoq y el caporal visitan a los integrantes de la danza o cuadrilla, invitándolos a participar de la festividad, visita que se 
realiza en compañía de los integrantes nuevos y orquestas o bandas de músicos. Cabe resaltar el saludo musical que se produ-
ce durante el encuentro de dos danzas o cuadrillas en el que la orquesta o banda de un grupo interpreta el pasacalle del otro. 
De igual forma, desde la misma hora el prioste, con la banda de músicos, visita a los priostes anteriores.
Se ofrece galletas, tortas, ponches, vino, dependiendo de lo dispuesto por el karguyoq.
Actor Social: Prioste, “cargo” anterior, actual karguyoq, danzantes y músicos.
Espacio ritual: Diferentes casas de los “cargos” anteriores, “caporales” y comparsas en Paucartambo.

12:00pm - Camaretazos, albazos y repique de campanas
Lanzamiento del Tiro Rápido (cohetón) por parte del prioste, seguido de los camaretazos en intervalos de media hora por 
parte de los albazos. Repique de campanas alertando a la población que la fiesta ha empezado.
Se ofrece galletas, tortas, ponches, vino, dependiendo de lo dispuesto por el karguyoq.
Actor Social: Encargados de los albazos.
Espacio ritual: Lugares establecidos para los albazos.

12:00pm - La entrada
A la misma hora ingresan los maqt’a, en dirección a la puerta del templo, saludan a la Virgen y luego se trasladan hacia los 
diferentes lugares donde se cambian las distintas danzas y cuadrillas para luego ingresar una vez más junto a ellas. Se distri-
buyen entre 2 y 3 maqt’as para cada agrupación, a excepción de los wakawaka, a los que se asigna 7 maqt’as. Al promediar la 
1 de la tarde, ingresan una a una las comparsas. Primero los qhapaq ch’unchu, luego las demás. No existe orden alguno para el 
ingreso de las demás danzas pero inician la entrada desde diferentes puntos, representando los caminos por donde los prime-
ros de estas manifestaciones populares habrían llegado a Paucartambo. El objetivo principal es saludar a la Virgen del Carmen 
con la venia y rezo respectivos en la puerta del templo. Luego se trasladan danzando a la casa del prioste o “cargo mayor”, 
aproximadamente entre las 3 y las 4 de la tarde para dar paso al cera apaykuy.
Actor Social: Prioste, autoridades del pueblo, karguyoq, comparsas y población en general.
Espacio ritual: Calles de Paucartambo, puente Carlos III, fachada del templo, casa del prioste, etc.

4:00pm - Cera apaykuy
Además de las comparsas, participa la población en general. A la derecha se colocan los varones portando las velas o “cirio-
nes”, y a la izquierda las mujeres portando flores; al medio, el “prioste” resguardado por los ch’unchu, y al costado van las per-
sonalidades importantes de la capital provincial como el alcalde, los que portan las voladoras (muñecas vestidas de ángeles, 
danzantes, etc.) que luego serán colocadas en las andas de la Virgen. Detrás van las danzas o cuadrillas. Todo el conjunto se 
desplaza en dirección al templo, lugar donde se colocan los “ciriones” y botellas con flores de agua de colores.
Actor Social: Prioste, autoridades del pueblo, karguyoq, comparsas y población en general.
Espacio ritual: Calles de Paucartambo, puente Carlos III, fachada del templo, casa del prioste, etc.

6:00pm - Cena
Se ofrece una cena en todas las casas de “cargo”, siendo el Hatun Merienda el plato principal de este momento. Una vianda 
combinada que contiene: tallarín sancochado, q’apchi de habas, repollo, papa, guiso de carne de cordero o de res, arroz gra-
neado. Encima, rocoto relleno sin emponchar ni arrebozado, porción de cuy al horno, torreja de maíz, rodaja de huevo duro, 
rodaja de rocoto y t’akapa de perejil. 
Actor Social: Karguyoq, comparsas e invitados.
Espacio ritual: Casa del prioste y las diferentes casas de “cargo” de las danzas y cuadrillas.



Plan de Salvaguardia de la fiesta “Mamacha Carmen” de Paucartambo por Silvia Martínez Jiménez

73

7:00pm - Qonoy
Se da inicio al qonoy, acto en el que participan los ch’unchu y los qolla, quemando montículos de paja colocados en cada 
esquina de la plaza, contando también con la participación de los saqra. 
Actor Social: Prioste, qhapaq qolla, ch’unchu y saqra.
Espacio ritual: Plaza de Paucartambo.

Día 2 - 16 de julio

8:00pm - Fuegos artificiales
Se inician los fuegos artificiales, ofrecidos por el prioste. 
Actor Social: Prioste, población en general.
Espacio ritual: Plaza de Paucartambo.

9:00pm - “Alba”
El prioste se traslada hacia el templo para dar inicio al “alba”. En orden, las diferentes comparsas, vestidas con ternos y sin por-
tar trajes o máscaras ofrecen sus coreografías al son de sus orquestinas típicas o bandas de músicos.
Actor Social: Prioste, todas las comparsas, población en general.
Espacio ritual: Fachada del templo Virgen del Rosario.

0:00am - Serenata: se canta el “Punchaynikipi” o “En tu día”
Se le canta a la Virgen del Carmen el “Cumpleaños feliz” o “Punchaynikipi”, al son de la banda de músicos del prioste.
Actor Social: Prioste, banda de músicos y comparsas. 
Espacio ritual: Fachada del templo Virgen del Rosario.

Visita al “albazo”
Una vez culminada la serenata a la Virgen, el prioste visita a los diferentes “albazos”, los mismos que se sitúan en lugares un 
tanto distantes de Paucartambo, y que por tradición se trasladan junto con toda su familia.
Actor Social: Prioste, banda de músicos y comparsas. 
Espacio ritual: Lugares un poco alejados del pueblo de Paucartambo.

4:00am - Misa de Gallo
Celebración a cargo del prioste.
Actor Social: Albazos.
Espacio ritual: Lugares establecidos para detonar los albazos.

6:00am - “Misa de aurora”
Se celebra la “misa de aurora” con la participación de la población en general.
Actor Social: Párroco, Población en general.
Espacio ritual: Templo.

9:00am - Misa de fiesta
Se inicia la misa de fiesta, en la que participan el prioste, las autoridades presentes en Paucartambo, autoridades visitantes 
de la región, comparsas y la población en general. El acompañamiento de la misa paucartambina está a cargo de los qhapaq 
negro con la ancestral participación de los qhapaq qolla, con su canto de alabanza. 
Actor Social: Prioste, autoridades, danzas, cuadrillas y población. Qolla y negros.
Espacio ritual: Fachada del templo.

10:00am - “Bosque”
Se inicia el “bosque”, con la participación del prioste y su banda de músicos que amenizan el momento. Los qolla se encargan 
de arrojar los objetos entregados por el prioste. Para ello se arma un pequeño altillo o estrado cuadrado en medio de la plaza. 
En este acto participan las diferentes autoridades, la población y las comparsas, que se sitúan alrededor de la plaza.
Actor Social: Prioste, qolla, banda de músicos y población en general.
Espacio ritual: Plaza mayor de Paucartambo.



74

El entorno de la expresión cultural

3:00pm - Procesión
Se inicia la procesión Central acompañada por las bandas de músicos del prioste, wakawaka y majeño, todas interpretando la 
melodia de la Marcha del “Monte del Carmelo”
Actor Social: Prioste, comparsas y autoridades.
Espacio ritual: Calles, plaza y templo.

7:00pm - Cena
Generalmente se ofrece un estofado, tallarines, churrasco o asado, dependiendo de los karguyoq.
Actor Social: “Caporales” y comparsas.
Espacio ritual: Casas de “cargo”.

9:00pm - Baile popular
En la plaza y en las diferentes casas de “cargo”, al son de sus orquestinas y músicos, se inicia la fiesta popular. En el caso de los 
majeños y los wakawaka, al promediar las 9 de la noche, se trasladan a la plaza para la qashua o fiesta popular.
Actor Social: “Caporales” y comparsas, pueblo en general.
Espacio ritual: Casas de “cargo”, plaza de Paucartambo.

8:00am - “Misa de danzas y cuadrillas”
Por grupos de cuatro, las danzas y cuadrillas desarrollan la misa. Al finalizar se realiza la transmisión del carguyoq saliente al 
carguyoq entrante. Luego, en el atrio se realizan los bautizos de acuerdo al cambio de mando o de caporales con la partici-
pación de sus homólogos. Por último, cada comparsa entrega a los asistentes un recordatorio que generalmente es alusivo a 
cada danza, y luego de ello se trasladan al cementerio.
Actor Social: Todas las comparsas.
Espacio ritual: Templo.

10:00am - Visita al cementerio
Poco a poco van llegando las comparsas al cementerio después de sus misas de danza. La visita al cementerio generalmente 
es de saludo, recuerdo, oración a sus exkarguyoq, danzantes. En este espacio los danzantes rezan, cantan, bailan y también 
bautizan a sus integrantes nuevos (casos de los wakawaka, wayra, y k’achampa) dentro del cementerio, a los pies de los dan-
zantes difuntos. Los qolla siempre se sitúan en la puerta del cementerio.
El prioste también saluda y visita a los expriostes difuntos de la Virgen del Carmen.
Actor Social: Prioste, karguyoq y todas las comparsas.
Espacio ritual: Cementerio.

1:00pm - Almuerzo
Se ofrece el almuerzo a los danzantes e invitados.
Actor Social: Comparsas y sus invitados.
Espacio ritual: Casas de cargo.

Día 3 - 17 de julio

1:00pm - Almuerzo
Almuerzo con cazuela de gallina, lechón con tamal, moraya, pan paucartambino y escabeche de gallina.
Espacio ritual: Casas de cargo.
Actor Social:  “Caporales” y comparsas. 

3:00pm - Procesión al puente Carlos III
Se inicia la procesión de bendición, cuyo recorrido es el más corto, en dirección al puente Carlos III. Situada la imagen de la Virgen en 
medio del puente Carlos III, las cuadrillas qhapaq qolla y qhapaq negro realizan sus alabanzas y cánticos de esperanza y despedida. 
Luego se desarrollan diferentes actos como el compromiso de la Virgen del Carmen de permanecer un año más en Paucartambo y 

11:00pm - “Once” ofrecido por el prioste
Todas las comparsas al compás de sus músicos se dirigen a la casa del prioste para el “once”; donde el prioste, en señal de 
agradecimiento, ofrece gaseosas, cervezas y bolsitas de pan a todos los integrantes de las comparsas. Se entregan 11 paneci-
llos que pesan una onza.
Actor Social: Prioste, músicos y comparsas.



Plan de Salvaguardia de la fiesta “Mamacha Carmen” de Paucartambo por Silvia Martínez Jiménez

75

4:00pm - Guerrilla
Se da paso a la guerrilla alrededor de la plaza mayor, donde la disputa por la Virgen es entre los ch’unchu, que desean que la 
Virgen se quede en Paucartambo, y los qolla, que quieren llevarse a la Virgen al Qollao. La imilla de los qolla es a la que deben 
cuidar, resguardada al mando del “alcalde” de los qolla en el centro de la plaza. Para ello usan como arma de batalla los ch’un-
chu niguas (palos pequeños) y cruces de chonta; y para su defensa, los qolla portan espejos pequeños. Poco a poco los qolla 
van cayendo en batalla, saliendo los saqra a recoger a los muertos y llevárselos al infierno uno a uno. Como resultado de esta 
batalla, siempre ganan los ch’unchu, que al final de la guerrilla matan al “alcalde” de los qolla y como símbolo de victoria se 
llevan a la imilla de los qolla, que representa a la Virgen del Carmen.  
Actor Social: Panadero, chukchu, wayra, wakawaka, qolla, ch’unchu y saqra.
Espacio ritual: Plaza de Paucartambo.

6:00pm - Wataskama
terminada la guerrilla, las danzas y cuadrillas se dirigen al templo realizando su última coreografía para darse el abrazo del 
wataskama. Luego retornan a la plaza sin caretas, con el uso de pañolones y a sones musicales de despedida en dirección a 
sus casas de cargo para la cena. 
Actor Social: Comparsas y pueblo en general.
Espacio ritual: Plaza, calles de Paucartambo.

7:00pm - Cena
Se ofrece la cena de este día, denominada huch’uy merienda, ofrecida en todas las casas de “cargo”.
Espacio ritual: Casas de “cargo”.
Actor Social:  “Caporales” y comparsas. 

9:00pm - Baile popular
El prioste, los majeños y los wakawaka se trasladan a la plaza de Paucartambo, para dar inicio a la fiesta popular al compás del 
contrapunto de las bandas. Es también en la plaza donde se desarrolla el bautizo del nuevo majeño.
Actor Social: Majeños, wakawaka, bandas y pueblo en general.
Espacio ritual: Plaza de Paucartambo.

3:00pm - Día del watatiyaykuy
Se desarrolla el watatiyaykuy, único acto donde los saqra ingresan a la iglesia. Para ello, dejan a la entrada del templo las más-
caras y pelucas que al ponérselas los transforman en saqras. Después de un breve acto de recogimiento, ejecutan dentro del 
templo su coreografía para la Virgen. Concluido esto, se desplaza la efigie de la Virgen hacia la puerta del templo. 
Actor Social: Saqra y comparsas en general y pueblo.
Espacio ritual: Templo.

Día 4 - 18 de julio

se renueva el cargo del prioste. Finalizado este momento, la Virgen imparte la bendición hacia los 4 puntos cardinales. En el retorno 
de la procesión participan todas las danzas y cuadrillas cargando a la Virgen en sus andas por pequeños tramos, con excepción de 
los saq’ras que están situados en los tejados y balcones para realizar el acto de la tentación. 
Actor Social: Prioste, karguyoq y comparsas.
Espacio ritual: Templo, plaza, Puente Carlos III.

Día del Oqarikuy
De manera simultánea se realiza el oqarikuy, que significa encomendar los bebes y niños pequeños a la Virgen. Los encarga-
dos de este acto son siempre los integrantes de las comparsas, entablándose relaciones de padrinazgo. Como símbolo de esto 
el sacerdote bendice uno a uno a los que se acercan a la Virgen.
Actor Social: Prioste, karguyoq y comparsas.
Espacio ritual: Puerta del templo.

Bendición y recibo de los “cargo”
Todas las comparsas
Actor Social: Comparsas.
Espacio ritual: Puerta del templo.



76

Última bendición
Los ch’unchu trasladan a la Virgen de la puerta al atrio del templo donde las cuadrillas qhapaq negro y qhapaq qolla realizan 
su alabanza entonando sus canciones de esperanza y despedida. Luego la Virgen imparte su última bendición hacia los tres 
puntos cardinales, oeste, norte y sur. Luego las comparsas retornan a sus casas de “cargo”, para el fin de fiesta.
Actor Social: Qhapaq qolla, qhapaq negro, todas las comparsas, y pueblo en general. 
Espacio ritual: Puerta del templo.

6:00pm - Kacharpari
Terminada la bendición todas las danzas y cuadrillas, acompañadas del prioste, se trasladan a la plaza interpretando la correo-
grafía del kacharpari, que consiste en la despedida con el uso de pañolones. En este momento resalta la participación de los 
majeños que, luego de realizar su bautizo, reparten una mezcla moderada de tragos llamada “bendita pasión”. Anteriormente 
se repartía el cambray (cañazo a mitad del proceso de destilación) que ahora ya no se produce en Qosñipata.
Actor Social: Comparsas, y pueblo en general. 
Espacio ritual: Plaza principal.

Día del hampinakuy o cacharpari
Día de despedida.
Actor Social: Comparsas, y pueblo en general. 
Espacio ritual: Puerta del templo.

Entronación de la Virgen
En horas de la mañana, el prioste en funciones, en compañía del prioste entrante junto a las señoras del pueblo, preparan 
todo para el cambio de vestimenta de la Virgen (de ropa festiva a vestimenta de diario). Luego, los priostes salientes bajan a 
la Virgen de sus andas procesionales y, con la participación de los priostes entrantes, suben la imagen a la urna ubicada en 
su capilla. Guardan todo lo usado, como las flores artificiales y doblan cuidadosamente el tul para que puedan ser usados el 
siguiente año.
Actor Social: Prioste y señoras del pueblo. 
Espacio ritual: Templo.

12:00pm - Walqancha            
El prioste se prepara para retornar a su lugar de origen, pero antes despide a su banda de músicos y al personal de apoyo que 
colaboró en el desarrollo de la fiesta, y como agradecimiento les coloca las walqanchas, que consisten en sogas pequeñas en 
las que se amarran alimentos restantes de la fiesta, como cabezas de vacas, de chanchos, sus patas, y verduras. Asemejando 
bandas de karguyoq que son colocadas a cada músico, al son de la música van bailando hasta sus vehículos que los regresan a 
sus lugares de origen.
Actor Social: Prioste y músicos.
Espacio ritual: Plaza principal.

El entorno de la expresión cultural

Día 5 - 19 de julio



Plan de Salvaguardia de la fiesta “Mamacha Carmen” de Paucartambo por Silvia Martínez Jiménez

77

Matriz de actores sociales involucrados con la fiesta
Como primer ejercicio grupal a fin de delimitar la comunidad, se pidió a los participantes que describan a 
los actores sociales que participan en la fiesta desde sus intereses, potencialidades y limitaciones. A conti-
nuación se presenta el resultado de dicho trabajo grupal.

ACTORES
INVOLUCRADOS

ACTORES INTERESES POTENCIALIDADES LIMITACIONES

19 danzas y 
cuadrillas

Ministerio de 
Cultura

DDC-Cusco

Municipalidad 
Provincial de 
Paucartambo

Sector 
Educación:

UGEL de 
Paucartambo

Mantener la fe y 
la tradición

a. Investigar la fiesta
b. Conservar y preservar
c. Difundir
d. Publicar

a. Patentar las danzas
b. Organización

a. Transmisión de la 
manifestación
b. Formación de valores 
culturales
c. Fortalecimiento de la 
identidad
d. Inclusión de la fiesta en 
el currículo escolar local

a. Presencia del recurso 
humano inicial: (primera 
infancia, niños y adoles-
centes)
b. Disposición del ámbito 
socio-cultural
c. Continua revitalización y 
recreación de la fiesta
d. Diseño curricular, 
facultad de generar PDI 
institucionales

a. Recursos humanos
b. Recursos económicos
c. Recursos materiales

a. Seguridad
b. Recursos económicos 
(peaje y distribución de 
lugares)

Carencia de información 
bibliográfica
Continuidad de políticas

a. Socioeconómica
b. Religiosa y cultural

a. Falta de antecedentes 
informativos y metodo-
lógicos
b. Necesidad de especialis-
tas en formación
c. Falta de inserción de 
políticas en la educación 
intercultural
d. Capacitación a docentes 
sobre la fiesta debido a 
que muchos de ellos no 
pertenecen a Paucar-
tambo y no conocen sus 
expresiones culturales

a. Auténticos, originales
b. Paucartambo: provincia 
folclórica de Perú

Carencia de espacio en 
el escenario natural de 
Paucartambo

3.4











82

Identificación de elementos del plan

Identificación 
de elementos 
del plan

1. Cementerio. Detalle de 
máscara de la cuadrilla 

negrillos de Paucartambo. 
Foto por Alberto Venero 

Torres. Año 2014.
2. Padre e hijo de la cuadri-
lla maqt’a. Foto por Alberto 

Venero Torres. Año 2014.
3. Procesión. Foto por 

Eulogio Nishiyama (Archivo 
Nishiyama) Año 1945.

1

2

4.



Plan de Salvaguardia de la fiesta “Mamacha Carmen” de Paucartambo por Silvia Martínez Jiménez

83

n el primer trabajo grupal 
observamos que se necesita 
afianzar los términos de la 
Convención de UNESCO para la 

salvaguardia del patrimonio cultural 
inmaterial (año 2003), ya que en su 
descripción como actores se obser-
van conceptos como “originalidad” 
y “autenticidad”, los cuales pueden 
no ser operativos para el diseño del 
plan. En tal sentido, en esta parte nos 
propusimos trabajar los conceptos 
de patrimonio cultural inmaterial y 
salvaguardia a fin de lograr un uso 
operativo para los fines del plan.
Como primer ejercicio se planteó que 
los grupos trabajen los conceptos de 
patrimonio cultural inmaterial, sal-
vaguardia y plan de salvaguardia del 
patrimonio cultural inmaterial para lo 
cual cada uno de los grupos debía res-
ponder a las 3 siguientes preguntas: 

a) ¿Qué es patrimonio cultural inma-
terial?
b) ¿Qué es la salvaguardia del patri-
monio cultural inmaterial?
c) ¿Cómo venimos salvaguardando el 
patrimonio cultural inmaterial?

Luego del trabajo grupal en que se 
discutieron y consensuaron ideas 
(lluvia de ideas y análisis de conceptos 
definidos con sus propias palabras), 
los grupos presentan en plenaria sus 
conclusiones. Se subraya las ideas 
fuerza de “identidad”, “participación 
comunitaria” “herencia” “trasmisión 
intergeneracional”, y se plantea discu-
tir los términos que no se ajustan a la 
Convención, como “pertenencia intan-
gible”, “trasmisión vía oral”, “manifes-
taciones culturales que no se pueden 
tocar”, así como limitar el concepto de 
“preservar” a los objetos propios del 
patrimonio inmaterial, más no a las 
comunidades.

E

Como segundo ejercicio, se pidió que 
los participantes identifiquen o descri-
ban a su manifestación cultural en los 
términos de la Convención 2003
La descripción consensuada por los 
portadores es la siguiente:

La fiesta de la Virgen de Paucartambo o de 

la Mamacha Carmen es una manifestación 

cultural y religiosa del pueblo de Paucartambo 

puesta de manifiesto en la fe, la devoción, la 

tradición y la costumbre que se trasmiten de 

generación en generación a través de la en-

señanza y el involucramiento de los bailarines 

más jóvenes en los usos y tradiciones de la 

misma.

3



84

Hitos históricos

fin de determinar variables de cambio los participantes realizaron el ejercicio de establecer los hitos históricos 
para la salvaguardia de la expresión cultural en el pasado, a fin de encontrar en este ejercicio de “memoria colec-
tiva” las variables en las que nos apoyaremos para la construcción del futuro. Destacan como relevantes algunas 
acciones de salvaguardia que tienen que ver con la trasmisión intergeneracional, la recreación de la expresión 

cultural, procesos de documentación, registro audiovisual y fonográfico, la construcción de un espacio de memoria o 
museo, y la propia organización. 

A

HITOS HISTÓRICOS

Fundación de Paucartambo.

Origen de la fiesta. Primeras comparsas: 
qhapaq qolla, qhapaq negro, k’achampa.

Incorporación de comparsas auqa chileno,
saqra mistiqanchi.

Incorporación de nuevas comparsas:
panaderos, qoyacha.

Película Kukuli.

Incorporación de nuevas comparsas: 
negrillos, pawcartambus, chunchachas, y
reconocimiento de maqt’as.

Grabación de disco con canción de “Los 
Campesinos”.

Historia de Segundo Villasante.

Declaratoria como Patrimonio de la Nación

Creación del Museo.

Elaboración de Plan de Salvaguardia.

1825

Época colonial

1825-1880

1900-1950

1950-1980

2006

2013

2014-2015

Fundación geopolítica de la localidad.

Trasmisión intergeneracional.

Trasmisión intergeneracional y Recreación 
de la Fiesta.

Trasmisión intergeneracional en base al 
sincretismo cultural (andino y español) y 
recreación de la fiesta.

Registro musical.

Reconocimiento social.

Creación de espacio de memoria.

Construcción de consensos para la planificación.

Investigación etnográfica como aporte 
a la memoria.

Recreación de la Fiesta.

Registro audiovisual.

Hitos 
históricos

AÑOS DE OCURRENCIA VARIABLES DE CAMBIO

Danza ch’unchu en el templo.
Foto por Eulogio Nishiyama (Archivo 
Nishiyama) Año 1944.

5.



Plan de Salvaguardia de la fiesta “Mamacha Carmen” de Paucartambo por Silvia Martínez Jiménez

85

P

Qhapaq qollas participando del bosque.
Foto por Elizabeth Junek. Año 2014.

osteriormente a lo mencionado, se determinan las 
variables y factores de cambio que influenciaran 
en la salvaguardia de la festividad.

La apuesta metodológica es que estos factores y variables 
van a intervenir en la construcción del futuro, sea este
a) Futuro deseable 
b) Futuro no deseable
c) Futuro tendencial 

Factor sociocultural.Sincretismo cultural / prehispánico español
(proceso sociocultural).

Investigación. 

Registro audiovisual. 

Creación de museo.

Registro fonográfico.

Sitio o espacio asociado al elemento.

Declaratoria como patrimonio de la Nación. 

Introducción de la planificación en la 
Gestión cultural.

Factor tecnológico asociado al registro.

Factor asociado al espacio de memoria.

Factor gestión cultural (reconocimiento local, nacional).

Factor gestión cultural (planeamiento).

Factor tecnológico asociado al registro.

Factor sociocultural.

FACTORES DE CAMBIO QUE INFLUYEN 
EN LA SALVAGUARDIA

VARIABLES DE 
CAMBIO

Factores 
de continui-
dad o cambio

6.



86

Factores de continuidad o cambio

MATRIZ PARA LA CONSTRUCCIÓN DE ESCENARIOS

¿CÓMO CONSTRUIMOS EL FUTURO?
EJERCICIO: Cada grupo deberá elaborar una matriz en función a la proyección de lo que el grupo considera 
que ocurrirá durante el mes de enero de 2040.

Factor sociocultural. ¿Qué procesos socioculturales se 
desarrollan? Ejemplos: sincretismo, 
fusión, conflictos étnicos, conflictos 
sociales.

¿Qué actores intervienen? 
¿Cuál es su comportamiento?

¿Qué sitio o espacio asociado al 
elemento existe? Ejemplos: atrio de 
la iglesia, plazas, bares, cantinas.

¿Qué procesos de apropiación social 
se desarrollan? Por ejemplo, incorpo-
ración de otros instrumentos.

¿Existen elementos presentes en el 
discurso político?

Identificación de género musical.

Identificación de espacios sociales.

Registro bibliográfico.

Concursos (promoción).

Reconocimiento de figuras emble-
máticas.

Reconocimiento nacional, local.
Planificación en la gestión cultural.
Espacios de memoria o Museo.
Reconocimiento internacional.
¿Cómo se realiza la trasmisión inter-
generacional no formal?
¿Cómo se realiza la trasmisión inter-
generacional formal?

Festivales o encuentros como promoción.

Concursos y eventos de promoción.

Evento de difusión.

Festivales (difusión).

Registro fonográfico.

Registro audiovisual.

Bibliotecas, centros de documentación.

Factor político.

Factor científico (investigación y documentación)

Factor tecnológico asociado al registro.

Factor gestión cultural 
(difusión, reconocimiento local 
y/o nacional, promoción)

FACTORES DE CAMBIO QUE INFLUYEN 
EN LA SALVAGUARDIA

COMPORTAMIENTO DE LOS
 ACTORES QUE INTERVIENEN

VARIABLES

6.1



87

Plan de Salvaguardia de la fiesta “Mamacha Carmen” de Paucartambo por Silvia Martínez Jiménez

Bendición de la virgen en el puente Carlos III.
Foto por Javier Solís. Año. 2014



88

Escenarios a futuro

Escenarios
a futuro

EJERCICIO: En función a la matriz para la construc-
ción de escenarios (ver punto 6.1.), construyamos 
narraciones desde los portadores de cómo se 
desarrolla la salvaguardia de la expresión cultural, 
en tres escenarios diferentes para el año 2040.

Es
ce

n
ar

io
 n

o
 d

es
ea

b
le

1. Mercado de cerámicas. Foto por Eulogio 
Nishiyama (Archivo Nishiyama) Año 1945.

2. Wayra y niño qhapaq qolla de Paucartambo.
Foto por Reenzo Velásquez. Año 2014.

oy 14 de julio del 2040, mí 
abuela nos cuenta con cierta 
tristeza que la fiesta de la 
Virgen del Carmen ya no es la 

misma que hace 30 años, ya no son los 
mismos bailes, ya no es la misma comi-
da, Paucartambo ya no es igual.

En efecto, con el transcurso de los años 
Paucartambo se ha ido volviendo una 
tierra de paso del intenso narcotráfico 
que hay en la región, la extrema pobre-
za de Paucartambo se ha agudizado, la 
tierra no produce como antes debido 
al cambio climático, hay menos lluvias 
aquí, y lo poco que queda del río está 
contaminado por los relaves mineros. 
Solo llegan viajeros de paso durante el 
año y mucha gente los días de fiesta, 
que es la única oportunidad para que 
los ancianos que todavía habitan en 

H
Paucartambo salgan a vender algo o 
alquilen algunos espacios para obtener 
ingresos que les permitan ahorrar para 
mantenerse todo el año.

La fiesta se sigue realizando en la misma 
fecha, pero nuevos migrantes han llega-
do con sus costumbres, bailes, música y 
platos típicos. Las demandas de hospe-
daje de los días de fiesta han obligado a 
los habitantes a tratar de sacar mayores 
ganancias en los únicos días que reci-
ben visitas de foráneos; y nuevas cons-
trucciones se han edificado alrededor 
de Paucartambo y en el centro, lo cual 
ha modificado el paisaje urbano tanto 
del centro como de la periferia. Mi abue-
la cuenta que allí donde ahora todo son 
edificios de hospedaje para la semana 
de la fiesta y carteles publicitarios, antes 
había cerros verdecitos. 

1

7.
1

7.



89

Plan de Salvaguardia de la fiesta “Mamacha Carmen” de Paucartambo por Silvia Martínez Jiménez

Es
ce

n
ar

io
 te

n
d

en
ci

al

Es
ce

n
ar

io
 d

es
ea

b
le

odo sigue como antes, parece 
mentira que hayamos llegado 
al año 2040 y todavía no se ha 
terminado la carretera que con-

duce a Paucartambo, nos señala el con-
ductor del bus que nos lleva a la fiesta. 
En el camino podemos ver vendedoras, 
campesinas que llegan al banco de la 
Nación a recibir un incentivo de apoyo 
social creado por el Estado para comu-
nidades en extrema pobreza. Al llegar 
al pueblo parece que el tiempo se 
hubiera detenido para bien y para mal, 
la fiesta de la Mamacha Carmen sigue 
la misma secuencia, danzantes, ”cargo” 
y observadores llegan a Paucartambo 
y el día 19 se retiran sin importarles, 
durante el resto del año, qué es de la 
localidad que vio nacer a sus abuelos.

oy 14 de julio de 2040 la Junta 
de Caporales está reunida ha-
ciendo una revisión ordenada 
de los compromisos pactados 

el año anterior. Se acuerda renovar el 
Plan de Salvaguardia, documento que 
los años anteriores ha servido para 
regular los compromisos de la Junta de 
Caporales, del Municipio, de la iglesia, 
de la escuela, entre otros.

Parece un sueño que al día de hoy cada 
danza cuente con sus cargo wasi, las cua-
les son visitadas no solo durante la fiesta 
sino con regularidad porque son fuente 
de memoria y patrimonio del mundo.

Paucartambo es de admirar pues 
gracias a su Plan de Salvaguardia ha 
podido conservar su entorno arqui-
tectónico en la urbe y su entorno 
natural en los alrededores, gracias a la 
oportuna intervención del Municipio 
y a las alianzas interinstitucionales con 
los sectores competentes. Asimismo la 
Junta de Caporales participa inten-
samente en la discusión sobre cómo 
lograr un desarrollo socioeconómico, 
manteniendo a la vez las costumbres 
propias de Paucartambo.

La fiesta ha logrado trasmitirse, los 
trajes han variado solo en innova-
ciones pequeñas realizadas por los 
propios danzantes pero conservando 
a cada personaje. Durante la fiesta es-
cuchamos huaynos, comemos platos 
típicos con recetas de hace más de 
100 años y los medios de comunica-
ción trasmiten todo esto.

H

T

Antes uno podía ver la fiesta y a la 
Virgen, pero ahora durante los días de 
fiesta no se puede pasar por el centro 
porque está lleno de todo tipo de vian-
deras y ambulantes; y uno, si quiere ver 
la fiesta, tiene que pasar apiñado y con 
mucho cuidado para que no le roben, o 
para no toparse con gente que ha inge-
rido demasiado alcohol y que busca el 
mínimo motivo para discutir. 

Antes escuchábamos huaynos en la 
fiesta y la gente bailaba durante la 
noche del 16, pero el sonido casi no se 
escuchaba en la calle y cada comparsa 
celebraba su fiesta sin molestar a los 
demás. En cambio, ahora esos equipos 
de música con parlantes tan potentes 
entremezclan sonidos de distintas 
fiestas en las casas de las comparsas y 
trasmiten una música que por frenética 
y estridente, ya no sabemos qué es ni 
de dónde viene, dice mi abuela.
Pareciera que la gente ya no viene por 
la Virgen o para ver a los danzantes 
sino a tomar y a desenfrenarse y las 
autoridades no pueden poner orden 
frente a tanto caos. 

2

7.
2

7.
3



90

Matriz del Plan de Salvaguarda

¿Qué acciones vamos a realizar? 
¿Hacia dónde nos dirigimos? (objetivo general)
Salvaguardar la fiesta de la Mamacha del Carmen de Paucartambo a través de la participación de la 
comunidad y de las alianzas con los sectores público y privado. El plan se propone un periodo de reali-
zación de 6 años (del 2016 al 2021).

¿Qué nos proponemos hacer para llegar al mejor escenario?
Implementar un plan de salvaguardia consensuado entre la Junta de Caporales, el Municipio, el sector 
educación y los sectores que deseen participar del mismo.

¿Qué resultados vamos a obtener en la salvaguardia de la fiesta?
Resultado I
Fortalecer la trasmisión a través de la educación formal y no formal en alianza con el sector educación y 
compromisos de la Junta de Caporales.

Resultado II
Establecer acuerdos y alianzas internas, así como alianzas estratégicas para la preservación del paisaje 
natural, arquitectónico del pueblo de Paucartambo, como espacio ritual de la fiesta.

Resultado III
Fomentar el desarrollo social a través de la promoción de actividades conexas a la fiesta (artesanía, 
productos agrícolas, gastronomía, música y lauderia) 

Resultado IV
Promover la investigación, documentación y difusión a través de alianzas con el sector cultura y medios-
de comunicación.

8.1

Matriz del
Plan de
Salvaguardia

8.

Bosque. Foto por Eulogio 
Nishiyama (Archivo Nishiyama). 

Año 1943.



I. 
 F

or
ta

le
ce

r l
a 

tr
as

m
is

ió
n 

de
 la

 fi
es

ta
 

a 
tr

av
és

 d
e 

la
 e

du
ca

ci
ón

 fo
rm

al
 y

 n
o 

fo
rm

al
 y

 m
ed

ia
nt

e 
al

ia
nz

as
 e

nt
re

 e
l 

M
un

ic
ip

io
, l

a 
U

G
EL

 d
e 

Pa
uc

ar
ta

m
b

o 
y 

co
m

p
ro

m
is

os
 d

e 
la

 J
un

ta
 d

e 
C

ap
or

al
es

.

Es
ta

b
le

ci
m

ie
nt

o 
de

 n
or

m
at

iv
id

ad
 in

te
r-

na
 p

ar
a 

la
 s

al
va

gu
ar

di
a 

de
 la

 fi
es

ta
.

Fo
m

en
ta

r e
l d

es
ar

ro
llo

 s
oc

ia
l a

 tr
av

és
 d

e 
la

 p
ro

m
oc

ió
n 

de
 a

ct
iv

id
ad

es
 c

on
ex

as
 a

 
la

 fi
es

ta
 (a

rt
es

an
ía

, p
ro

du
ct

os
 a

gr
íc

ol
as

, 
ga

st
ro

no
m

ía
, m

ús
ic

a 
y 

la
ud

er
ia

).

C
on

cu
rs

o 
de

 in
ve

st
ig

ac
ió

n 
so

b
re

Pa
uc

ar
ta

m
b

o 
y 

su
 fi

es
ta

.

C
on

cu
rs

o 
de

 fo
to

gr
af

ía
 y

 v
id

eo
. 

C
re

ac
ió

n 
de

 S
al

a 
de

 d
oc

um
en

ta
ci

ón
 e

n 
el

 M
us

eo
 d

e 
Pa

uc
ar

ta
m

b
o.

A
cu

er
do

s 
co

n 
m

ed
io

s 
de

 c
om

un
ic

ac
ió

n.

Es
ta

b
le

ci
m

ie
nt

o 
de

 n
or

m
at

iv
id

ad
 m

un
i-

ci
p

al
 p

ar
a 

la
 s

al
va

gu
ar

di
a 

de
 la

 fi
es

ta
.

Pa
is

aj
e 

cu
lt

ur
al

 p
re

se
rv

ad
o.

Se
 h

a 
fo

rt
al

ec
id

o 
el

 M
us

eo
 d

e 
Pa

uc
ar

ta
m

b
o 

a 
tr

av
és

 d
e 

la
s 

vi
si

ta
s 

y 
ac

tiv
id

ad
es

 re
cr

ea
tiv

as
 

y 
de

 m
em

or
ia

 d
e 

lo
s 

p
ro

p
io

s 
p

ob
la

do
re

s 
de

l l
ug

ar
.

Re
gl

am
en

to
 d

e 
la

 J
un

ta
 d

e 
C

ap
or

al
es

 a
p

ro
b

ad
o.

Se
 h

an
 e

st
ab

le
ci

do
 ta

lle
re

s 
de

 
m

ús
ic

os
 y

 la
ud

is
ta

s.

C
on

cu
rs

o 
p

ro
m

ov
id

o 
p

or
 e

l 
M

un
ic

ip
io

 y
 e

l M
in

is
te

rio
 d

e 
C

ul
tu

ra
.

C
on

cu
rs

o 
p

ro
m

ov
id

o 
p

or
 e

l 
M

un
ic

ip
io

 y
 e

l M
in

is
te

rio
 d

e 
C

ul
tu

ra
.

- D
oc

um
en

to
s 

b
ib

lio
gr

áfi
co

s
- D

oc
um

en
to

s 
so

no
ro

s
- D

oc
um

en
to

s 
au

di
ov

is
ua

le
s

Se
 h

an
 e

st
ab

le
ci

do
 a

cu
er

do
s 

p
ar

a 
la

 d
ifu

si
ón

 d
e 

la
 fi

es
ta

 p
or

 
m

ed
io

s 
de

 c
om

un
ic

ac
ió

n,
 a

sí
 

co
m

o 
la

 d
ifu

si
ón

 d
el

 h
ua

yn
o 

lo
ca

l.

Se
 a

p
oy

a 
el

 c
om

er
ci

o 
ju

st
o 

de
 p

ro
du

ct
os

 a
gr

íc
ol

as
 d

e 
la

 
re

gi
ón

.

El
 M

un
ic

ip
io

 p
ro

m
ue

ve
 u

n 
co

nc
ur

so
 g

as
tr

on
óm

ic
o 

qu
e 

tie
ne

 c
om

o 
p

ro
ta

go
ni

st
a 

a 
la

 
m

er
ie

nd
a 

p
au

ca
rt

am
b

in
a.

Se
 re

al
iz

an
 ta

lle
re

s 
co

n 
m

as
ca

-
re

ro
s 

y 
se

 a
p

oy
a 

la
 p

ar
tic

ip
a-

ci
ón

 d
e 

lo
s 

m
is

m
os

 e
n 

fe
ria

s 
na

ci
on

al
es

.

Re
gl

am
en

to
 m

un
ic

ip
al

 y
 e

di
ct

os
 

p
ar

a 
as

eg
ur

ar
 la

 s
eg

ur
id

ad
 

ci
ud

ad
an

a,
 li

m
p

ie
za

, o
rn

at
o,

 
co

nt
ro

l d
e 

am
b

ul
an

te
s,

 le
tr

er
os

, 
y 

zo
ni

fic
ac

ió
n 

de
l t

rá
ns

ito
 

du
ra

nt
e 

la
 fi

es
ta

.

A
cu

er
do

 c
on

 e
l M

un
ic

ip
io

 
p

ar
a 

qu
e 

se
 to

m
en

 m
ed

id
as

 
ne

ce
sa

ria
s.

A
cu

er
do

 c
on

 e
l M

un
ic

ip
io

 y
 

M
in

is
te

rio
 d

e 
m

ed
io

 a
m

b
ie

nt
e.

En
 lo

s 
ca

rg
o 

w
as

is
 p

ar
a 

la
 fi

es
ta

 
se

 h
an

 c
re

ad
o 

nu
ev

os
 e

sp
ac

io
s 

de
 m

em
or

ia
 y

 re
cr

ea
ci

ón
 p

ar
a 

la
 tr

as
m

is
ió

n 
in

te
rg

en
er

ac
io

na
l.

Lo
s 

es
co

la
re

s 
p

ar
tic

ip
an

 e
n 

la
s 

co
m

p
ar

sa
s 

de
 la

 fe
st

iv
id

ad
 d

e 
la

 
Vi

rg
en

 d
el

 C
ar

m
en

 p
ro

m
ov

id
as

 
de

sd
e 

la
s 

es
cu

el
as

.

La
 e

sc
ue

la
 ti

en
e 

in
co

rp
or

ad
a 

la
 fi

es
ta

 d
e 

la
 V

irg
en

 d
el

 
C

ar
m

en
 e

n 
el

 c
ur

ríc
ul

o.

A
lg

un
os

 c
ar

go
s 

w
as

is
 c

on
 e

sp
a-

ci
os

 p
ar

a 
la

 m
em

or
ia

 y
 re

cr
ea

-
ci

ón
 e

n 
la

 fi
es

ta
 q

ue
 fa

ci
lit

en
 la

 
tr

as
m

is
ió

n 
in

te
rg

en
er

ac
io

na
l.

A
ct

ua
lm

en
te

 n
o 

ex
is

te
 m

at
er

ia
l 

ad
ec

ua
do

 p
ar

a 
ca

p
ac

ita
ci

ón
 

do
ce

nt
e 

ni
 p

ar
a 

es
tu

di
an

te
s.

A
ct

ua
lm

en
te

 la
 e

sc
ue

la
 n

o 
in

vo
lu

cr
a 

a 
lo

s 
es

co
la

re
s 

en
 la

s 
co

m
p

ar
sa

s 
p

ro
m

ov
id

as
 p

or
 la

s 
es

cu
el

as
.

Ex
is

te
n 

re
un

io
ne

s 
p

er
ió

di
ca

s,
 

p
er

o 
no

 h
ay

 re
gl

am
en

to
.

A
cu

er
do

 p
or

 C
us

co
, 

p
ac

to
 s

oc
ia

l p
ar

a 
la

 d
is

m
i-

nu
ci

ón
 d

e 
la

 p
ob

re
za

 e
n 

la
 

p
ro

vi
nc

ia
 d

e 
Pa

uc
ar

ta
m

b
o.

Ex
is

te
n 

p
oc

as
 in

ve
st

ig
ac

io
ne

s.

La
s 

fo
to

gr
af

ía
s 

y 
vi

de
os

 n
o 

re
to

rn
an

 a
 P

au
ca

rt
am

b
o.

N
o 

ex
is

te
 c

en
tr

o 
de

 d
oc

um
en

-
ta

ci
ón

.

N
o 

ex
is

te
n 

p
au

ta
s 

de
 d

ifu
si

ón
.

Ex
is

te
n 

ac
ue

rd
os

, p
er

o 
no

 
re

gl
am

en
to

.

Pa
uc

ar
ta

m
b

o 
ha

 s
id

o 
de

cl
ar

ad
o 

p
at

rim
on

io
 c

ul
tu

ra
l d

e 
la

 
N

ac
ió

n.

N
o 

ex
is

te
 p

la
n 

de
 d

es
ar

ro
llo

 
p

ar
a 

el
 p

ai
sa

je
 n

at
ur

al
.

In
fo

rm
e 

a 
la

 J
un

ta
 d

e 
C

ap
or

al
es

 
so

b
re

 a
ct

iv
id

ad
es

 d
e 

m
em

or
ia

 
y 

re
cr

ea
ci

ón
 d

e 
la

 fi
es

ta
.

La
s 

si
gu

ie
nt

es
 e

sc
ue

la
s 

de
 la

 
lo

ca
lid

ad
 h

an
 c

ap
ac

ita
do

 a
 

su
s 

do
ce

nt
es

 e
 in

co
rp

or
ad

o 
ac

ci
on

es
 re

la
ci

on
ad

as
 a

 la
 fi

es
ta

 
en

 s
us

 P
D

I:
a)

 S
an

 L
ui

s 
G

on
za

ga
b

) P
rín

ci
p

e 
Se

b
as

tiá
n 

Se
gu

nd
o 

de
 lo

s 
G

od
os

c)
 J

os
é 

Pé
re

z 
A

rm
en

dá
riz

d)
 S

er
ap

io
 C

al
de

ró
n 

de
 la

 V
eg

a 

- L
os

 e
sc

ol
ar

es
 p

ar
tic

ip
an

 e
n 

la
s 

co
m

p
ar

sa
s 

de
 la

 fe
st

iv
id

ad
 d

e 
la

 
Vi

rg
en

 d
el

 C
ar

m
en

 p
ro

m
ov

id
as

 
p

or
 la

s 
es

cu
el

as
 a

l 2
01

6.
- E

l M
un

ic
ip

io
 p

ro
m

ue
ve

 
co

nc
ur

so
s.

U
n 

do
cu

m
en

to
 a

p
ro

b
ad

o.

Ex
is

te
 a

l m
en

os
 u

n 
ta

lle
r d

es
a-

rr
ol

la
do

 p
or

 e
l M

un
ic

ip
io

.

A
l m

en
os

 1
 d

e 
la

s 
in

ve
st

ig
ac

io
-

ne
s 

re
al

iz
ad

as
 s

e 
ha

 p
ub

lic
ad

o 
y 

di
fu

nd
id

o 
ca

da
 a

ño
.

A
l m

en
os

 u
n 

ca
tá

lo
go

 d
e 

fo
to

gr
af

ía
 s

ob
re

 la
 fi

es
ta

 s
e 

ha
 

p
ub

lic
ad

o 
en

 e
l m

ar
co

 d
el

 P
la

n.

Se
 h

a 
re

al
iz

ad
o 

al
 m

en
os

 u
n 

vi
de

o 
do

cu
m

en
ta

l s
ob

re
 la

 
fe

st
iv

id
ad

.

U
n 

ce
nt

ro
 d

e 
do

cu
m

en
ta

ci
ón

 
en

 e
l M

us
eo

.

U
n 

ar
ch

iv
o 

de
 a

rt
íc

ul
os

 p
er

io
-

dí
st

ic
os

 y
 a

ud
io

vi
su

al
es

.

La
 p

ob
re

za
 h

a 
di

sm
in

ui
do

 e
n 

la
 

p
ro

vi
nc

ia
 d

e 
Pa

uc
ar

ta
m

b
o.

A
l m

en
os

 u
n 

m
as

ca
re

ro
 h

a 
p

ar
tic

ip
ad

o 
en

 fe
ria

s 
na

ci
on

al
es

 
o 

in
te

rn
ac

io
na

le
s 

de
 a

rt
es

an
ía

.

U
n 

do
cu

m
en

to
 a

p
ro

b
ad

o.

Ex
is

te
 u

n 
p

la
n 

de
 a

cc
ió

n 
co

nc
er

ta
do

.

Ex
is

te
 u

n 
p

la
n 

de
 a

cc
ió

n 
co

nc
er

ta
do

.

Pa
ra

 e
l a

ño
 2

02
1,

 s
e 

ha
n 

cr
ea

do
 

XX
 c

ar
go

 w
as

is
 p

ar
a 

la
 fi

es
ta

 
co

n 
ac

tiv
id

ad
es

 d
e 

m
em

or
ia

 y
 

tr
as

m
is

ió
n.

- P
ar

a 
el

 a
ño

 2
01

6,
 s

e 
ha

 d
is

e-
ña

do
 m

at
er

ia
l d

e 
ca

p
ac

ita
ci

ón
 

do
ce

nt
e.

 
- P

ar
a 

el
 a

ño
 2

01
7,

 s
e 

ha
 c

ap
a-

ci
ta

do
 a

 X
X

 d
e 

la
s 

4 
es

cu
el

as
 

se
le

cc
io

na
da

s.
- E

n 
el

 a
ño

 2
02

0,
 la

s 
es

cu
el

as
 

tie
ne

n 
in

co
rp

or
ad

a 
la

 fi
es

ta
 

de
 la

 V
irg

en
 d

el
 C

ar
m

en
 e

n 
el

 
cu

rr
íc

ul
o.

A
 d

ic
ie

m
b

re
 d

e 
20

17
 la

s 
co

m
-

p
ar

sa
s 

ha
n 

in
co

rp
or

ad
o 

da
n-

za
nt

es
 s

el
ec

ci
on

ad
os

 d
e 

en
tr

e 
lo

s 
al

um
no

s 
de

 la
s 

es
cu

el
as

 d
e 

Pa
uc

ar
ta

m
b

o.

A
 d

ic
ie

m
b

re
 d

e 
20

16
 s

e 
cu

en
ta

 
co

n 
un

 d
oc

um
en

to
 q

ue
 e

s 
co

no
ci

do
, r

es
p

et
ad

o 
y 

vi
ge

nt
e.

A
l 2

01
7 

el
 M

un
ic

ip
io

 h
a 

de
sa

-
rr

ol
la

do
 X

X
 n

úm
er

o 
de

 ta
lle

re
s 

co
n 

m
ús

ic
os

 y
 la

ud
is

ta
s.

El
 2

02
1 

se
 h

an
 re

al
iz

ad
o,

 p
ub

li-
ca

do
 y

 d
ifu

nd
id

o 
p

or
 lo

 m
en

os
 

5 
in

ve
st

ig
ac

io
ne

s.

El
 2

02
1 

ex
is

te
 u

n 
ar

ch
iv

o 
fo

to
-

gr
áfi

co
 y

 a
ud

io
vi

su
al

.

El
 2

02
1 

ex
is

te
 u

n 
ce

nt
ro

 d
e 

do
cu

m
en

ta
ci

ón
.

El
 2

02
1 

ex
is

te
 u

n 
ar

ch
iv

o 
do

cu
-

m
en

ta
do

.

A
 d

ic
ie

m
b

re
 2

01
7 

ex
is

te
 u

n 
p

la
n 

de
 a

cc
ió

n 
co

nc
er

ta
do

 c
on

 
lo

s 
se

ct
or

es
 d

e 
tu

ris
m

o,
 c

ul
tu

ra
, 

ag
ric

ul
tu

ra
.

A
l 2

02
1 

Pa
uc

ar
ta

m
b

o 
no

 fo
rm

a 
p

ar
te

 d
e 

la
s 

p
ro

vi
nc

ia
s 

co
n 

m
ay

or
 p

ob
re

za
 e

n 
el

 P
er

ú.

El
 2

02
1 

se
 c

ue
nt

a 
co

n 
un

 p
la

n 
de

 d
es

ar
ro

llo
 d

e 
la

 a
rt

es
an

ía
 e

n 
Pa

uc
ar

ta
m

b
o.

A
 d

ic
ie

m
b

re
 d

e 
20

16
 s

e 
cu

en
ta

 
co

n 
un

 d
oc

um
en

to
 q

ue
 e

s 
co

no
ci

do
, r

es
p

et
ad

o 
y 

vi
ge

nt
e.

A
 d

ic
ie

m
b

re
 2

01
6 

ex
is

te
 u

n 
p

la
n 

de
 a

cc
ió

n.

A
 d

ic
ie

m
b

re
 2

01
6 

ex
is

te
 u

n 
p

la
n 

de
 a

cc
ió

n.

In
fo

rm
e 

an
ua

l d
el

 M
us

eo
 s

ob
re

 
p

ro
gr

am
ac

ió
n 

de
 X

X
 a

ct
iv

id
ad

es
 

re
cr

ea
tiv

as
 y

 d
e 

m
em

or
ia

.

El
 M

us
eo

 c
ue

nt
a 

co
n 

un
a 

p
ro

-
gr

am
ac

ió
n 

an
ua

l a
l a

ño
 2

01
6.

- U
G

EL
- M

un
ic

ip
io

 d
e 

Pa
uc

ar
ta

m
b

o 
- M

in
is

te
rio

 d
e 

C
ul

tu
ra

- J
un

ta
 d

e 
C

ap
or

al
es

- M
un

ic
ip

io
 d

e 
Pa

uc
ar

ta
m

b
o

- U
G

EL
- M

un
ic

ip
io

 d
e 

Pa
uc

ar
ta

m
b

o 
- M

in
is

te
rio

 d
e 

C
ul

tu
ra

- A
p

oy
o 

té
cn

ic
o 

de
 C

RE
SP

IA
L

- U
G

EL
- M

un
ic

ip
io

 d
e 

Pa
uc

ar
ta

m
b

o 
- M

in
is

te
rio

 d
e 

C
ul

tu
ra

- A
p

oy
o 

té
cn

ic
o 

de
 C

RE
SP

IA
L

- J
un

ta
 d

e 
C

ap
or

al
es

- M
un

ic
ip

io
 d

e 
Pa

uc
ar

ta
m

b
o

- J
un

ta
 d

e 
C

ap
or

al
es

- M
un

ic
ip

io
 d

e 
Pa

uc
ar

ta
m

b
o

- J
un

ta
 d

e 
C

ap
or

al
es

- M
un

ic
ip

io
 d

e 
Pa

uc
ar

ta
m

b
o

- J
un

ta
 d

e 
C

ap
or

al
es

- C
on

vo
ca

r s
ec

to
r a

gr
ic

ul
tu

ra

Ex
is

te
 a

ct
ua

lm
en

te
 e

l M
us

eo
 

de
 P

au
ca

rt
am

b
o.

D
ES

C
R

IP
C

IÓ
N

 R
ES

U
LT

A
D

O

R
ES

U
LT

A
D

O
 I.

  F
O

R
TA

LE
C

ER
 L

A
 T

R
A

SM
IS

IÓ
N

 D
E 

LA
 F

IE
ST

A
 A

 T
R

A
V

ÉS
 D

E 
LA

 E
D

U
C

A
C

IÓ
N

 F
O

R
M

A
L 

Y
 N

O
 F

O
R

M
A

L 
Y

 M
ED

IA
N

TE
 

A
LI

A
N

Z
A

S 
C

O
N

 E
L 

SE
C

TO
R

 E
D

U
C

A
C

IÓ
N

 Y
 C

O
M

P
R

O
M

IS
O

S 
D

E 
LA

 J
U

N
TA

 D
E 

C
A

P
O

R
A

LE
S

R
ES

U
LT

A
D

O
 II

. E
ST

A
B

LE
C

ER
 A

C
U

ER
D

O
S 

Y
 A

LI
A

N
Z

A
S 

IN
TE

R
N

A
S,

 A
SÍ

 C
O

M
O

 A
LI

A
N

Z
A

S 
ES

TR
A

TÉ
G

IC
A

S 
PA

R
A

 L
A

 P
R

ES
ER

V
A

C
IÓ

N
 

D
EL

 P
A

IS
A

JE
 N

A
TU

R
A

L,
 A

R
Q

U
IT

EC
TÓ

N
IC

O

R
ES

U
LT

A
D

O
 II

I. 
FO

M
EN

TA
R

 E
L 

D
ES

A
R

R
O

LL
O

 S
O

C
IA

L 
A

 T
R

A
V

ÉS
 D

E 
LA

 P
R

O
M

O
C

IÓ
N

 D
E 

A
C

TI
V

ID
A

D
ES

 C
O

N
EX

A
S 

A
 L

A
 F

IE
ST

A

LÍ
N

EA
 D

E 
B

A
SE

IN
D

IC
A

D
O

R
ES

M
ET

A
S

R
ES

P
O

N
SA

B
LE

A
C

TI
V

ID
A

D

M
at

ri
z 

d
e 

re
su

lt
ad

os
8.

2

- U
G

EL
- M

un
ic

ip
io

 d
e 

Pa
uc

ar
ta

m
b

o 
- D

D
C

 C
us

co
- J

un
ta

 d
e 

C
ap

or
al

es
- A

cu
er

do
 c

on
 s

ec
to

r t
ur

is
m

o

- M
in

is
te

rio
 d

e 
C

ul
tu

ra
- M

un
ic

ip
io

 d
e 

Pa
uc

ar
ta

m
b

o

- M
in

is
te

rio
 d

e 
C

ul
tu

ra
- M

un
ic

ip
io

 d
e 

Pa
uc

ar
ta

m
b

o

- M
in

is
te

rio
 d

e 
C

ul
tu

ra
- M

un
ic

ip
io

 d
e 

Pa
uc

ar
ta

m
b

o
- J

un
ta

 d
e 

C
ap

or
al

es

- M
un

ic
ip

io
 d

e 
Pa

uc
ar

ta
m

b
o

- J
un

ta
 d

e 
C

ap
or

al
es

- U
G

EL
- M

un
ic

ip
io

 d
e 

Pa
uc

ar
ta

m
b

o 
- D

D
C

 C
us

co
- J

un
ta

 d
e 

C
ap

or
al

es
- A

cu
er

do
 c

on
 s

ec
to

r 
tu

ris
m

o,
 a

gr
ic

ul
tu

ra
, M

ID
IS

, 
M

IN
D

ES

- U
G

EL
- M

un
ic

ip
io

 d
e 

Pa
uc

ar
ta

m
b

o 
- D

D
C

 C
us

co
- J

un
ta

 d
e 

C
ap

or
al

es
- A

cu
er

do
 c

on
 s

ec
to

r t
ur

is
m

o

R
ES

U
LT

A
D

O
 IV

. P
R

O
M

O
V

ER
 L

A
 IN

V
ES

TI
G

A
C

IÓ
N

, D
O

C
U

M
EN

TA
C

IÓ
N

 Y
 D

IF
U

SI
Ó

N
 A

 T
R

A
V

ÉS
 D

E 
A

LI
A

N
Z

A
S 

C
O

N
 E

L 
SE

C
TO

R
 C

U
LT

U
R

A
 

Y
 M

ED
IO

S 
D

E 
C

O
M

U
N

IC
A

C
IÓ

N



92



Festividad
de la Mamacha

Carmen de
Paucartambo



M
am

ac
ha

 C
ar

m
en

. F
ot

o 
p

or
 R

ee
nz

o 
Ve

lá
sq

ue
z.

 A
ño

 2
01

4


