I @ -

. i e Direccion Desconcentrada
E PERU | Ministerio de Cultura de Cultura de Cusco
Organizacién , Patrimonio Centro Regional para
de las Naciones Unidas « Cultural la Salvaguardia del Patrimonio
para la Educacién * Inmaterial Cultural Inmaterial de América Latina
la Cienciay la Cultura * bajo los auspicios de la UNESCO
.

N
N
A

t.
oy
g
N
5
3
b |
!
5
N
Ny
v
¥

T,

vl g

x Festividad de la Mamacha Carmen de Paucartambo x

Plan de Salvaguardia







Mamacha Carmen

idad de la

1v

Q
™
1
)
c
(o)
o
*
-+
o
3
(=2
o

Fest

o

lan de Salvaguardia

—_—

JIESLI

@

Organizacién Patrimonio Centro Regional para
de las Naciones Unidas Cultural la Salvaguardia del Patrimonio
para la Educacién Inmaterial Cultural Inmaterial de América Latina

la Ciencia y la Cultura bajo los auspicios de la UNESCO

Ministerio de Cultura

Direccion Desconcentrada
de Cultura de Cusco







Festividad
de la Mamacha

Carmen de
Paucartambo

Bienvenidos

% % *




Festividad de la Mamacha Carmen de
Paucartambo
Plan de Salvaguardia

Centro Regional para la Salvaguardia
del Patrimonio Cultural Inmaterial de
América Latina — CRESPIAL

Urbanizacién Larapa Grande C-6-1 Av. 3
Las retamas, San Jerénimo, Cusco, Peru.
Teléfono: +51 84 310308
www.crespial.org

Ministerio de Cultura
Direccion Desconcentrada de
Cultura de Cusco

Av. De la cultura 220, Wanchaq,
Cusco, Peru.

Teléfono: +51 84 582030
www.culturacusco.gob.pe

Primera edicién, junio 2017

Adriana Molano Arenas
Directora del CRESPIAL

Vidal Pino Zambrano
Director de la Direcciéon
Desconcentrada de Cultura Cusco

Juan Vargas Ccahuana
Alcalde Provincial de Paucartambo
Gestién 2015-2018

Fredi Villagarcia Aquise

Ex Presidente de la Junta de Caporales de
las Festividades de la Virgen del Carmen
de Paucartambo

Textos
Enrique Pilco Paz
Silvia Martinez Jiménez

Coordinacion editorial
Pedro Ramos Chavez
Gabriela Valenzuela B.

Direccion grafica y diagramacion
Elizabeth Junek Pretzer

Edicion de foto
Elizabeth Junek Pretzer

Correccion de estilo
José A. Lloréns Amico

ﬁ
Chunchacha
Foto por Diego
Manuel del Rio
Afo 2012

Fotografias
Aldo Aguilar
Diego Manuel del Rio
Virginia Fernandez
Renato Marsano
Archivo Nishiyama
Javier Solis

Alberto Venero
Reenzo Veldsquez

Retoque fotografico
Miguel Angel Vila

Infografia
Mariana Rojas Barrueto
David Erick Flores Westreicher

Direccion y produccion de video:
Festividad de la Mamacha Carmen y su
Salvaguardia (2013 - 2015)

Carlos Zuniga Lossio

Hecho el depésito legal en la Biblioteca Nacional
del Pert N° 2017-06647
ISBN 978-612-45825-9-2

Queda prohibida la reproduccion total o parcial
de la presente publicacién sin la autorizacion
expresa del CRESPIAL

Impreso en industria grafica Cimagraf S.A.C
Psje. Santa Rosa N°220, Ate, Lima.
Junio 2017

Tiraje 1,000






indice

. Presentacion.

. Participantes y agradecimientos.

.“La fiesta de la Virgen del Carmen de Paucartambo: patrimonio
cultural y contexto” por Enrique Pilco Paz.

. Plan de Salvaguardia de la Fiesta Mamacha del Carmen de
Paucartambo por Silvia Martinez Jiménez.

1. Introduccion
2. Aproximaciones metodolégicas
2.1. Justificacién
2.2. Objetivos
2.3. Metodologia prospectiva
2.4. Disefio metodoldgico empleado
3. El entorno de la expresion cultural
3.1. Datos basicos sobre la localidad de Paucartambo
3.2. La fiesta de la Virgen de Paucartambo desde los estudios
académicos (breve aproximacion bibliografica)
3.3. Desarrollo de la fiesta de la Virgen del Carmen en Paucartambo
en matriz elaborada con portadores y participantes
3.4. Matriz de actores sociales involucrados con la fiesta
3.5. Infografia Fiesta de la Virgen del Carmen
4, Identificacion de elementos del Plan
5. Hitos historicos
6. Factores de continuidad o cambio
6.1. ;Como construimos el futuro?
7. Escenarios del futuro
7.1. Escenario no deseable
7.2. Escenario tendencial
7.3. Escenario deseable
8. Matriz de Plan de Salvaguardia
8.1. ;Qué acciones vamos a realizar?
8.2. Matriz de resultados

.Video: Festividad de la Mamacha Carmen y su
Salvaguardia (2013 - 2015)

10
11
12

36

38

40
41
41
42
43
46
46
47

70

77
78
82
84
85
86
88
88
89
89
20
20
91

923






Presentacion

La fiesta de la Virgen del Carmen de
Paucartambo (llamada por lo general
en su forma quechuizada como “Ma-
macha Carmen”) integra elementos de
la religiosidad catoélica y de la tradicion
andina. Su singularidad como fiesta
hace que dicha manifestacion cultural
destaque en el calendario festivo de la
region Cusco.

Entre los dias 15y 19 de julio de cada
ano se celebra la fiesta de la Virgen del
Carmen en el pueblo de Paucartam-
bo, capital de la provincia del mismo
nombre. La devocion de la Virgen del
Carmen estd intimamente vinculada

a la identidad de Paucartambo como
pueblo. La forma primordial de la ex-
presién de esta identidad tiene como
protagonista a la danza, dado que es
principalmente a través de la danza
que se rinde culto a la Virgen. La danza
se organiza en cuadrillas y es el medio
ritual a través de la cual los paucar-
tambinos fortalecen su identidad, y
constituye en si misma una plegaria,
una ofrenda a la Virgen.

El libro presenta diferentes elementos
que nos permiten un acercamiento
mas integral a la fiesta. Se inicia con
una breve introduccién del inves-
tigador y etnomusicélogo, Enrique
Pilco Paz, miembro del Equipo de
Investigaciones sobre Espiritualidades
Autoctonas (ERSAI) de la Universidad
de Montreal - Canada. Pilco nos presen-
ta un conjunto de aproximaciones
sobre la historia y contexto social de la
festividad.

Luego tenemos la parte central de la
publicacién, donde presentamos el
Plan de Salvaguardia de la Fiesta Ma-
macha Carmen de Paucartambo (2016
—2021), que tiene precisamente como
protagonistas centrales a los represen-
tantes de las comparsas, reunidos en la
Junta de Caporales de la festividad.

10

El plan fue elaborado de manera par-
ticipativa entre los afnos 2013 y 2014.
En el proceso estuvieron involucrados
los mismos portadores de la festividad,
a través de la Junta de Caporales, los
cuales trabajaron de manera conjunta
con las autoridades del Municipio

de Paucartambo y de la Direccion
Desconcentrada de Cultura de Cusco
(DDC-Cusco), entre otras instituciones
locales.

El Centro Regional para la Salvaguardia
del Patrimonio Cultural Inmaterial de
América Latina (CRESPIAL) particip6
en el mencionado proceso como un
facilitador institucional, proponiendo
estrategias metodoldgicas para la
elaboracién del plan, buscando cons-
truir de manera grupal y colaborativa,
la identificacion de los elementos de

la expresion cultural, asi como una
propuesta de metodologia prospectiva
que sirviera como base, para construir
escenarios a futuro, los cuales impul-
saron la elaboracion de una hoja de
ruta para las acciones de salvaguardia a
desarrollar en los préximos anos.

El plan también nos presenta, una serie
de acuerdos tomados por los partici-
pantes en los talleres de formulacion
del plan de salvaguardia, bajo el
liderazgo del Sefor Fredi Villagarcia,

ex Presidente de la Junta de Caporales
de las festividades de la Virgen del
Carmen de Paucartambo. Asimismo, la
propuesta es luego validada y asumida
por la gestion del sefior Juan Vargas,
alcalde electo de la Municipalidad Pro-
vincial de Paucartambo para el periodo
2015-2018.

Vinculado al proceso de formulacién
del plan de salvaguardia, tenemos el
video: Festividad de la Mamacha Car-
men y su Salvaguardia (2013 - 2015),
en el cual se entrevista a los portadores
de la manifestacion cultural durante

la fiesta (2013), destacando el valor

del testimonio de los portadores de

la expresion cultural, a través de una
visién narrativa de la fiesta desde los
recuerdos, expectativas y suefios de
los propios portadores, en sus distintas
voces.

Junto a los materiales mencionados,
el libro presenta un diverso material
fotogréfico de la festividad, asi como
una infografia que nos relata coémo se
desarrolla la fiesta.

Es importante destacar en todo

este proceso, el constante apoyo de
Soledad Mujica Bayly, Directora de la
Direccién de Patrimonio Inmaterial del
Ministerio de Cultura de Peru, asi como
la invalorable gestién y compromiso
de trabajo, del antropdélogo Fernando
Villafuerte Medina, ex Director del
CRESPIAL.

Finalmente queremos agradecer el im-
portante trabajo interinstitucional que
actualmente venimos desarrollando
entre la DDC-Cusco, bajo la Direccién
del Dr. Vidal Pino Zambrano y nuestro
Centro.

Esperamos que todos estos materiales
puedan invitarnos a tener una mirada
multidisplinaria e integral de una de
las festividades mas importantes en

la regién de Cusco. Consideramos
pertinente poner a disposicion los
materiales para portadores, gestores
culturales y académicos, como un
aporte a la discusion de la complejidad
y posibilidades de la salvaguardia del
patrimonio cultural inmaterial (PCl) de
la festividad.

Adriana Molano
Directora del CRESPIAL



Participaron en la

elaboracion del Plan de Participantes y

Salvaguardia de la Fiesta agradecimientos:
Mamacha del Carmen los

representantes de las
danzas y cuadrillas de
Paucartambo:

CHUNCHACHAS: Srta. Yésica Pérezy
Srta. Carla Castillo
PAWKARTAMPUS: Srta. Victoria Arascue

QOYACHA: Srta. Maribet Rojas y Sr. Nica-
nor Lima Figueroa

PANADERO: Sr. Dante Rodriguez

CONTRADANZA: Sr. Wilber Navarro y Sr.

Victor Boluarte b’ Pablo del Valle (antropdlogo), Ingrid
v Huamani (PCI - Direccién Desconcen-
AUQA CHILENO: Sr. Horacio Gamboa (o) trada de Cultura Cusco), Marco Antonio
b Moscoso (comunicador), Giovanna Silva
QHAPAQ CH'UNCHU: Sr. Junior Jurado 5 (antropdloga), Alfredo Ugarte (antropd-
omm logo), Omar Vargas Laucata (etnomusi-
QHAPAQ QOLLA: Sr. Alberto Palacios E cdlogo), Reenzo Veldsquez (antropdlogo)
emm  yRoberto Villasante Rojas (Oficina de
MAJENO: Sr. Mario Sullca g Relaciones Publicas de la Municipalidad
o] Provincial de Paucartambo)
SAQRA: Sr. Estanislao Villalva, Sr. Marco E
Palacios, Sr. Gorki Jiménez y Srta. Sabi Noa (o)) ) . X
< En memoria de Estanislao Villalva

CHUKCHU: Sr. Abraham Rojas
DANZAQ: Sr. Julio Yabar

MISTIQANCHI: Sr. Hilario Arosquipa y
Sr. Mario Laguna

K’ACHAMPA: Sr. Guillermo Quito

NEGRILLO: Sr. Gonzalo Sanchez y Sr. Javier
Garmedia

WAYRA: Sr. Climaco Garcia
MAQT'A: Sr. Aldo Pérez

WAKA WAKA: Sr. Carlos Cayo

QHAPAQ NEGRO: Sr. Fredi Villagarcia China saqra y Caporal Estanislao Villalva. Foto por Javier Solis. Afio 2014






La fiestadela

Virgen del Carmen
de Paucartambo:

Patrimonio Cultural

y contexto

Enrique

Pilco Paz

)
X
)




Introduccion

ace varias décadas que la
palabra Paucartambo dejé
de tener solamente una
connotacién geogréfica,
referida al conjunto de comunidades
campesinas, exhaciendas y distritos en
una provincia del departamento del
Cusco. Al albergar Paucartambo una
de las mas influyentes celebraciones
religiosas del pais, se hizo igualmente
portadora de la idea de cultura hecha
movimiento, colorido y devocion. Las
danzas tradicionales en homenaje a la
Virgen del Carmen de Paucartambo,
ejecutadas todos los afos a mediados
del mes de julio, condensan la historia
colonial, republicana y contemporanea
de la provincia. Sus alegorias plasman
el ascendiente mutuo ente la cultura
paucartambina y su geografia que,
extendida entre zonas altoandinas y la
llanura amazonica, ofrecié las condi-
ciones propicias para que entraran
en contacto de modo intenso formas
opuestas de influir en el medio y, con
ellas, maneras distintas de entender
el mundo. La combinacién de estas
ideologias acarre6 un caudal simbdlico
fuertemente impregnado de elemen-
tos precristianos y catdlicos que en
conjunto implementaron nuevas estra-

tegias para relacionarse con lo sagrado.

Entre los diversos procesos derivados
de tal combinacién, se emprendieron
pactos estéticos en la musica y danzas
rituales para los momentos extraordi-

TRO-
JC-
ON]

narios de la experiencia social, como

la celebracién de la Virgen del Carmen
de Paucartambo. Esta convergencia
de tradiciones indigenas, europeas y
mestizas en la memoria del pueblo

de Paucartambo se renueva cada afio
al paso de danzantes, al fulgor de sus
vestuarios asi como en la trama de sus
interacciones. La fiesta de la Virgen del
Carmen en Paucartambo es uno de los
eventos mas conocidos del catolicismo
popular cusqueiio, al punto de ser
declarada Patrimonio Cultural de la
Nacion en el afio 2006.!

La Virgen del Carmen, llamada por sus
feligreses “Mamacha Carmen’, esta repre-
sentada por una escultura de la Virgen
Maria con el Nifo, preciosamente tallada
en madera durante la época colonial, y
cuya anda, construida por el Gremio de
Carpinteros de la Sociedad de Artesanos,
data del afo 1886 (Villasante 1980). El
culto tomd un nuevo impulso después
de la coronacioén de la Virgen por el papa
Juan Pablo Il en febrero de 1985. Con este
trascendental evento quedo certificada
la relacion de casi cuatro siglos entre los
paucartambinos y su santa patrona. La
capital de la provincia heredé del antiguo
asiento colonial de Paucartambo, un
singular sistema de representaciones
expresadas entre alegorias y ceremonias
por la fiesta de la Virgen del Carmen.
{Coémo explicar el surgimiento,
desarrollo y actual vigencia de tan

trascendental patrimonio simboli-

co, ritual y coreografico? Podriamos
empezar sefalando que los primeros
evangelizadores coloniales, debido a la
fragilidad de una comunicacién que a
menudo impedia controlar la compren-
sion de la doctrina catélica, privilegia-
ron la accién. Es decir, indujeron a las
poblaciones nativas a adoptar gestos,
comportamientos y modos de vida que
los condujeran a ser cristianos. De este
modo, las danzas rituales con notorias
asociaciones cristianas respondieron

a la estrategia eclesiastica colonial

para conquistar el imaginario de los
nuevos conversos. Asi, se inventaron

o trasladaron en las doctrinas, danzas
elaboradas y prescritas por los decretos
tridentinos y recogidos por el Concilio
de Lima del aflo 1585. Esto tenia el
objeto de sustituir los bailes idolatricos
de los indios con otros que ofrecieran
mayores garantias para su evange-
lizacion. Por eso se hizo bailar en la
catedral del Cusco, para la fiesta de
Corpus Christi del ano 1547, a nifos del
coro y monaguillos indios y mestizos
disfrazados de angeles mientras canta-
ban en honor de la Virgen unas estrofas
sobre las mariposas que vuelan hacia la
luz (Estenssoro 2003).

"Resolucion Directoral Nacional Ne 543/INC-2006,
del Instituto Nacional de Cultura, fechada en Lima
el 11 de abril de 2006.



La fiesta de la Virgen del Carmen de Paucartambo: Patrimonio Cultural y Contexto por Enrique Pilco Paz

Raices
milenarias y
conversiones
coloniales

ada pueblo se apropio de las
danzas y les imprimieron su
estilo en base a las relaciones
sociales de las cuales eran
parte en sus multiples aspectos. De
ahi que, siendo una sublimacion de las
actitudes y los hechos ordinarios, la
danza refleja a la sociedad en los distin-
tos momentos de su proceso historico.
Mediante sus méscaras, disfraces,
estilos de baile y musica, los intérpretes
intensifican, reelaboran y dan nuevo
significado a su cambiante experiencia
(Mendoza 2001). Asi mismo, contribu-
yen a personificar a representantes de
otros pueblos, otros grupos étnicos y
otros grupos sociales. El género dancis-
tico mas popular, fue el que represen-
taba a los esclavos de origen africano,
llamado negrilla o guineo (Estenssoro
2003), cuya melodia era un villancico
que llegd al punto de constituir un sub-
género poético musical en si mismo.
De este modo, uno de los tépicos mas
difundido en los Andes constituye la
incorporacién de personajes origina-
rios de diferentes regiones o reinos que
el publico reconoce por expresarse en
sus lenguas, dialectos y hasta modos
particulares de pronunciacién y de
inflexion de la voz. En la época colonial,
esto alcanzaba el objetivo de ilustrar el
regocijo universal por la redencién de
Cristo. En este tipo de expresiones la
voz cantante la tenia un intérprete que
parodiaba hasta el modo de hablar de

Hachiwa. Foto por Eulogio Nishiyama
(Archivo Nishiyama) Afo 1943



Raices milenarias y conversiones coloniales

la persona que representaba (Vargas
Ugarte 1953). En esta perspectiva, se
entiende mejor la existencia de danzas
como ghapagq negro o negrillos, que
representan un determinado grupo de
la sociedad colonial, especificamente a
los esclavos de origen africano.

Otras danzas se construyeron estable-
ciendo vinculos entre las comunidades
indigenas, como la k'achampa, la mis-
tiganchi'y la paukartampus, en las que
se esbozan diferentes rasgos de la vida
ritual campesina; y la ghapagq qolla,
que hace lo propio con respecto a las
comunidades de pastores andinos de
altura. Asi, los k‘achampa representan
sobre todo la valentia de los jovenes
quienes se miden a través de su destre-
za con la soguilla de la warak’a (honda).
Esto se produce en el momento del
yawar unu (agua de sangre), en el

cual dos de los danzantes se desafian
con enérgicos golpes de warak’a. Esta
practica, extendida a otros bailes, tiene
una raiz eminentemente indigena.

La danza mistiganchi, por su parte, es
una version paucartambina del baile
kanchi, proveniente de la provincia cus-
quena del mismo nombre. Representa-
ria a los agricultores de maiz asi como
a un grupo étnico en un sector de la
provincia. El “capitan” que preside la
danza, reconocible por llevar una vara
de mando, no seria otra cosa que la
representacion de la méxima autoridad
de una comunidad campesina: el va-
rayuq (Poole 1990). Mas que encarnar a
los campesinos indigenas de la provin-
cia, la danza paukartampus seria una
escenificacion de la historia del “oso
raptor’; uno de los relatos populares
mas difundidos en los Andes del Peru.
En lo que concierne a la representacién
la sociedad colonial tardia, vemos que
ciertas de sus practicas se expresan,
entre otras comparsas, a través de la
saqgra, una alegoria de las nociones del
inframundo puestos en escena en los
pueblos cusquenos. Trazadas para fines
del adoctrinamiento, danzas de este
tipo sirvieron para significar al diablo
de una manera pedagdgica. Sin embar-
go, la nocién de demonio que ahora
representa esta figura no corresponde
necesariamente al concepto de los
evangelizadores coloniales.

% o 28

Mas que encarnar a los
campesinos indigenas de
la provincia, la danza
paukartampus seria una

escenificacién de la his-
toria del “oso raptor”,

uno de los relatos popu-
lares mas difundidos en

los Andes del

Peru.

Cuadrilla Paukartampus. Foto por Reenzo Velasquez. Aho 2014

Cabe destacar, por otro lado, que
algunos de los sucesos notorios de la
época republicana se hacen reco-
nocibles en la fiesta de la Virgen del
Carmen, a través de danzas como el
chukchu'y el auga chileno. La primera
evoca las secuelas de la fiebre terciana,
reproduciendo de manera ostensible
los sintomas de la enfermedad que
afectaba a los trabajadores estacio-
nales que se internaban en los valles
bajos de Qosnipata en el siglo XIX.

Una referencia a esto se encuentra en
el Informe al Supremo Gobierno del
Peru sobre la Expedicidon a los Valles
del Paucartambo, de Hermann Gohring
(1877), donde se dice que la terciana
ataca a tales trabajadores porque ellos
se alimentan mal, descansan en lugares
insalubres o duermen con insuficiente

abrigo. La comparsa auqga chileno, por
su parte, representa al invasor del pais
del sur durante la Guerra del Pacifico
(1879-1883), aunque hasta mediados
del siglo XX su personaje central se
confunde en otros pueblos cusquefos
con el de los “argentinos” o “tucuma-
nos” (Verger 1951). Estos, por otro lado,
al llevar un atavio muy similar al de los
antiguos arrieros que transitaban por
estas regiones, nos recuerdan los lazos
que existian entre el sur peruanoy el
norte de Argentina. En la actualidad,
esta tradicional actividad de transpor-
te de bienes estd personificada mas
precisamente por los majerios, que
representan a los arrieros que comer-
cializaban vinos y aguardiente entre
Arequipay Cusco, y que habrian reco-
rrido los caminos cusquenos hasta la



La fiesta de la Virgen del Carmen de Paucartambo: Patrimonio Cultural y Contexto por Enrique Pilco Paz

ceja de selva (Mendoza 1993). El trajin
de la vida comercial pueblerina esta
personalizado por los panaderos, cuya
danza pone en escena la elaboracién
y distribucién de panes. Debe tenerse
también en cuenta el valor ritual de
esta representacion en cuanto simbo-
liza la realizacién de la jurka, nombre
del acto por el cual se asume una
contribucién especifica a la realizacién
de un“cargo” (compromiso de orga-
nizar la celebracion festiva). Segun la
costumbre, la persona comprometida
a asumir el pasaje de “cargo’, recibe a
cambio, y para sellar su aceptacion,
un numero determinado de panes.
Esto también se aprecia en los once
panecillos que los danzantes reciben
de manos del prioste el dia central de
la fiesta.

Asimismo, algunos aspectos del mesti-
zaje gestado a lo largo de estas épo-
cas quedan singularizados también en
otras de las danzas. Entre ellas, la mes-
tiza goyacha, por ejemplo, retine los
gestos, gracia y pretensiones amorosas
de jovenes en edad de matrimonio.

Se trata de la Unica danza antigua que
presenta parejas de sexo opuesto. El
vestuario de las damas resalta por sus
mantillas, asi como el de los varones
por sus pantalones hasta la rodilla.
Tanto estos aspectos como la parte de
la musica y del baile mismo muestran
lainnegable influencia de la vieja
contradanza. No es casual por eso que
compartan ciertos rasgos coreogra-
ficos y musicales con la comparsa de
danzantes que lleva precisamente por
nombre contradanza. Otras comparsas

adrilla Mistiganchi. Foto por Reenzo Velasquez. Aho 2014

se despliegan como una estampa en la cual se representan
variados grupos sociales en una situacion especifica. Es el
caso de la fiesta taurina o turupukllay, a través de la danza
wakawaka. Aqui se perfila la figura de los hacendados y
capataces mistis al igual que de los miembros de una co-
munidad indigena representados por jovenes campesinas.
Entre pasodobles y waynos, estos personajes irrumpen en
las calles del pueblo, como antafio se hacia hasta convertir-

las en improvisadas plazas de lidia, para enfrentar a un toro
salvaje representado por su personaje principal.

En un plano sobre todo musical, los ghapaq negro perpetian
parte del repertorio musical de uso religioso. El fraseo en
castellano y quechua de su mas conocido céntico parece
modelado por uno de los himnos cusquefos a la Virgen, de
mayor arraigo a finales del siglo XVIII. Bajo el titulo de “Ames-
tizados a la Reyna celestial’, este canto aparece en Tesoros
religiosos en castellano y quichua, cancionero publicado en
Cusco en 1834. La comparsa de la contradanza -- una parodia
de las practicas dancisticas de la elite urbana colonial -- es
otro ejemplo del mestizaje que toma una forma claramente
coreografica. En esta danza resaltan las figuras de un baile
en pareja de origen inglés llamado country dance (danza
rural), caracterizado en una de sus variantes por la dispo-
sicion de sus participantes en dos columnas de danzantes.
Fue extensamente practicada en las colonias americanas de
Espafa, y los Andes peruanos no fueron la excepcioén. Estaba
tan difundida esta danza en la region del Cusco que se podia



Raices milenarias y conversiones coloniales

encontrar en cualquiera de sus princi-
pales poblados. Entre los documentos
notariales de finales del siglo XVIII,
exhumados por Cornejo, tenemos el
caso del contrato establecido en 1790
por José Basavildaso y los sefiores José
Monteagudo y Pedro Pantigoso. De
acuerdo a esta transaccion, Basavilda-
SO se comprometia, por una remu-
neracion de 130 pesos, a presentar
“dos contradanzas de mascaras y una
comedia”en el partido de Paruro. Se-
gun las descripciones de Paul Marcoy
en Viaje a través de América del Sur
(1869 [2001]), la contradanza cusquefia
del siglo XIX tenia lugar en el marco de
cenas familiares y reuniones de amigos
que solian terminar necesariamente
con una sucesion de estos bailes, entre
los que figuraba igualmente el wayno.
Este constituye una de las formas mu-
sicales mas influyentes de los Andes 'y
que evoluciond a partir de la gashwa
indigena hasta convertirse en el baile
mestizo de pareja caracteristico de los
pueblos serranos. Aquellas reuniones
cusquenas terminaban en efecto con
un zapateo ardoroso y acompasado

en los que cada danzante desplegaba
sus ultimas fuerzas y lo que le quedaba
de inspiracion, acota Marcoy (2001).
Como en toda la regiéon del Cusco, el
wayno ocupa por eso un lugar domi-
nante en Paucartambo ya sea como
base coreografica de las comparsas de
danzas o como expresion del regocijo
imperante.

Estas tematicas particulares se desen-
vuelven dentro de una trama global
cuyo origen se pierde en los tiempos.
Se trata de la confrontacion entre las
dos mitades del espacio geografico
cultural andino, las sociedades de
altura, encarnadas por los ghapaq
golla, y los pobladores anti de las
zonas de la Amazonia personificados
en los ghapaq ch’'unchu. Los ghapaq
golla personifican a los llameros y sus
actividades a través de varios aspec-
tos de su vestimenta y coreografia
(Mendoza 2001). Ellos tendian a viajar
alo largo de rutas interregionales y a
ofrecer a los valles los productos de la
puna, tales como lana y otros bienes
derivados de los camélidos (charqui

y cecina), y ollas de barro. Los ghapaq

18

i

Magt‘a de Paucartambo. Foto por Reenzo Velasquez. Ao 2014

ch’unchu son la versidon mestiza de

los guerreros anti (su representacion
indigena es la danza qara chunchu).

De acuerdo a Cummins, los guerreros
anti -- tal como se los representa en los
queros -- estan sujetos a las asocia-
ciones de hurin. Vienen de las areas
bajas orientales, son salvajes que llevan
pintura en la cara y visten pieles de
jaguar. Por eso ghapagq qolla'y ghapaq
ch’unchu son los protagonistas princi-
pales de la guerrilla, una version festiva
de las tradicionales batallas rituales en
los Andes, aunque esta divisiéon tam-
bién se reproduce entre individuos en
el seno mismo de una danza, a través
del ya mencionado yawar unu, como
es habitual entre los bailes k‘achampa,
magqt‘ay ghapaq qolla. Estas contien-
das denotan el reconocimiento técito
de la competencia y antagonismo
existentes al nivel de mitades, una de
ellas subordinada simbdlicamente a la
otra. Tales disputas permiten asi mismo
la expresion de disensiones, mientras
reconcilian al final a las dos mitades, a
través de la fiesta y bebidas reciprocas
(Cummins 2004).

Ciertamente, las danzas de la fiesta del
Carmen pueden alojar otras preocu-
paciones de tiempos menos antiguos.
Asi, la denuncia que se expresa me-
diante una danza como wayra, y que
responde al abuso del indio por parte
de la administracion colonial encarna-
da en el escribano espafiol, adquiere
nueva vigencia con la figura del juez o
tinterillo de la republica. El personaje
que toma la forma del “machu”no es
otro que el “letrado” del pueblo, el
taytallagta, representante de la elite
dominante, extensible hasta nuestros
dias a las malas autoridades o a los
malos politicos. Este simbolismo de

la insumisién se manifiesta asimismo
en la actitud desafiante envuelta en
palomillada de los “maqt’a’, perso-
naje que vendria a representar al
tristemente conocido pongo. Aunque
Paucartambo no fue la Unica provincia
cusquefa en practicar estas y otras
danzas, si contribuy6 a atesorarlas de
mejor manera.



La fiesta de la Virgen del Carmen de Paucartambo: Patrimonio Cultural y Contexto por Enrique Pilco Paz

Espacio
poblaci

Puente Carlos Ill. Foto por Reenzo Velasquez. Ao 2014.

a festividad de la Virgen del Carmen tiene como
espacio principal el templo del pueblo de Paucartam-
bo y sus empedradas calles. Este escenario que no
tiene necesidad de proscenio, porque los “especta-
dores” son mayormente participantes y actores a la vez, se
encuentra a ciento diez kilémetros al noroeste de la ciudad
del Cusco. Capital de la provincia del mismo nombre, en la
vertiente central y oriental de la regién del Cusco, el pueblo
de Paucartambo constituye un enclave urbano que se situa
en el llano de Callipata a orillas del rio Mapacho. La provincia
comprende ademas los distri-
tos de Caicay, Challabamba,
Colquepata, Huancaraniy
Q'oshipata, todo esto en
una extensiéon de poco mas
de 6,200 km? entre la sierra,
la ceja de selvay la selva
baja amazoénica. La parte
mas elevada de la provincia,
con una altitud maxima de
5,690 msnm, es el nevado de
Jollecunca, mientras que la
mas baja llega a 570 msnm en
la zona conocida como Boca
de Rio Tono. Situada a 2,900
msnm, la localidad de Paucartambo ocupa una altura media
en la provincia, pero esta localidad tiene un punto de mayor
altura, el lugar de Tres Cruces, alcanzando los 3,700 msnm y
desde donde puede vislumbrarse la llanura amazénica.

templo. Foto por Reenzo Velasquez.

Virgen del Carmen en la puerta del
Afo 2014.

La toponimia de la provincia, compuesta de los vocablos
quechua pawkar (florido) y tampu (descanso), es interpre-
tada por diferentes autores como “lugar florido’, “villa de las
flores” o “tambo colorido”. La presencia del vocablo tampu o
su forma castellanizada “tambo”, lugar de descanso y depdsi-
to de alimentos, podria atribuirse en este sentido a la antigua

existencia de una ruta inca de Cusco a la selva de Q'osiipata



Espacio y poblacion

y que precisamente tenia dos tampu o
almacenes. El primero se encontraba a
medio dia de camino desde la ciudad
del Cusco en direccién a Pisaq, actual
provincia de Calca. El segundo estaba a
un dia de camino a Wat'oqo, lugar que
se encuentra a 17 km del pueblo de
Paucartambo (Canepa 1998). Los con-
tratos entre espafoles para la venta de
hoja de coca ofrecen un dato relevante
pues sefalan que siempre se deposi-
taban los cestos de coca en bohios o
almacenes ubicados en las salidas de
los valles productores. Uno de ellos

se encontraba en la zona de Paucar-
tambo, mas exactamente en el paraje
denominado Chanca (Glave y Remy
1983). La localidad y areas adyacentes
al Asiento de Paucartambo se conocian
desde el siglo XVII bajo la denomina-
cién genérica de Andes Grandes de
Paucartambo. Si bien la designacion
de Andes incluia también los valles de
Laresy, por supuesto, aquellos comu-
nicados con Ollantaytambo, como son
los de Ocobamba y Amaybamba, igual-
mente adyacentes a la Amazonia, esta
se referia mas precisamente a lo que
ahora constituye la zona de Paucartam-
bo (Glave y Remi 1983).

En 1565 fue establecido el Real Asiento
de Paucartambo en el cual quedaron
comprendidas las doctrinas de San
Antonio de Llaullipata y San Gerénimo
de Qolquepata, cuya localizaciéon hoy
en dia corresponde respectivamen-

te a los pueblos de Paucartambo y
Qolquepata. La estratégica cercania de
esta jurisdiccion a la Amazonia atrajo
rdpidamente a numerosos colonos es-
panoles. La explotacién de productos
tropicales en las zonas bajas es hoy en
dia una de las actividades econémicas
mas importantes de la provincia, del
mismo modo que el cultivo de papa
en las zonas intermedias, y el pastoreo
de camélidos en zonas de altura. La
comunidad de Qeros, por ejemplo, la
mas conocida y uno de los casos mas
singulares de adaptacion a esta dificil
configuracion geografica en el depar-
tamento del Cusco, tiene un habitat
escalonado de manera continua desde
los glaciares de la puna hasta los altos
bosques amazdnicos. La poblacion,
que en su mayor parte se halla en las

20

zonas de Qocha-moqo y Qollpa-kuchu,
distantes 15 kilémetros una de la otra,
se moviliza asi desde los 4,200 msnm,
zona de pastores y cultivo de papas
amargas o rukis, a 3,400 metros msnm,
para cultivo de otras variedades de
papas; y a 2,000 msnm, zona boscosa,
para el cultivo de maiz (NUnez del Pra-
do 1986). Los miembros de la comuni-
dad viven de manera continua en estos
niveles ecolégicos y todas las familias
practican una forma de nomadismo
para cultivar productos agricolas y
pastar camélidos (Le Borgne 2003).

El cultivo de coca se convirti6 desde

la segunda mitad del siglo XVl en la
actividad productiva mas importan-
te de los valles orientales del Cusco,
Paucartambo incluido. Alli se podian
realizar alrededor de tres cosechas
anuales o cuatro en catorce meses,
segun menciona el oidor colonial Juan
de Matienzo (1967 [1567]). Si bien su
destino privilegiado era el mercado de
Potosi, la hoja de coca circulaba por
todo el espacio andino como bien de
consumo y medio de cambio. Un gran
numero de espaioles encontrod en la
produccién, transporte y comercializa-
cién de la hoja, asi como en la apro-
piacién, compra y venta de chacras de
coca, una oportunidad para enrique-
cerse (Percovich 2009). Con la explota-
cién de la hoja de coca, comenzaron a
registrarse migraciones de indigenas
de otras partes del Cusco que busca-
ban refugiarse bajo la condicién de
“forasteros”y eludir las imposiciones
coloniales. Estos desplazamientos, que
se incrementaron durante el siglo XVII,
dieron lugar a una base poblacional
mestiza compuesta de capataces al
servicio de plantaciones, haciendas

y demas caserios. Este contingente
mestizo asi como el de origen espafiol
dieron vida a los asentamientos urba-
nos y estancias de Paucartambo.

El acceso a productos de zonas bajas

y de altura por medio del intercambio
hizo que sus poblaciones estrechasen
indispensables lazos de intercambio,
como Hermann Gohring (1877) pudo
constatar en su recorrido por la provin-
cia antes del afio 1873. La importancia
de este intercambio de productos

La poblacidén de finales
del siglo XVIIl, segun
los padrones de las
confesiones, se compone
de 80 hombres y mujeres
indigenas, con su caci-
que principal, un
alcalde y un regidor;

y de “ciento y sesenta
personas espafolas entre

hombres y mujeres.

entre la llanura y las partes altas apa-
rece en un tapiz que se conserva en la
iglesia de Santa Catalina del Cusco. En
él, dos personajes amazdnicos, apun-
tando sus flechas el uno al otro, figuran
en el disefio de la raiz de un vifiedo.
Segun Mesa y Gisbert, esta claro que
el tapiz contiene personificaciones de
alimentos de la selva, pues detras de
cada figura hay una llama con una car-
ga, sobre la cual esta escrita la palabra
mani'y la palabra romo o yuca, que
tienen como destino las tierras altas,
representadas por una feria mostrada
en el centro de la obra (Mesa y Gisbert
1972).

A inicios del siglo XIX, en la localidad
de Paucartambo se podia contar
Unicamente unos cuantos cientos de
habitantes urbanos. La poblacién de
finales del siglo XVII, seguin los padro-
nes de las confesiones, se compone de
80 hombres y mujeres indigenas, con
su cacique principal, un alcalde y un
regidor; y de “ciento y sesenta personas
espanolas entre hombres y mujeres,
capaces de confesién que son vecinos
hacendados y los pobres habitantes...
en otros géneros de labor” (Villanueva
1982). Al aprovechamiento de diferen-
tes niveles ecoldgicos por las poblacio-
nes nativas se sumo con los espanoles
laintensa explotacion de recursos en
la llanura entre la hoja de cocay la



La fiesta de la Virgen del Carmen de Paucartambo: Patrimonio Cultural y Contexto de Enrique Pilco Paz

madera, entre otros productos. Tales
actividades no se desarrollaron sin con-
tratiempos, pues el clima no dejé de
serle adverso a las poblaciones locales
y sobre todo a los de la franja oriental.
Ademas, un tercio de las edificaciones
en el Asiento de Paucartambo fue
arrastrado por un fuerte torrente del
rio Mapacho en 1780 segun testimonia
en sus notas el general Guillermo Miller
(1838). El Real Asiento de Paucartambo
se constituyo en provincia del Cusco

el 21 de junio de 1825 (Canepa 1998).
Hoy en dia la provincia alberga una
poblacion flotante compuesta por
trabajadores estacionales provenientes
de la sierra asi como por empleados
estatales, negociantes y pequeios
comerciantes.

La articulacién del mundo indigena
frente a los espafoles y luego a los
mestizos resalta muy temprano. Como
ejemplo mencionamos el informe
fechado el 12 de enero de 1692 por
Andrés de Mendoza y Castro, parroco
del partido de Paucartambo. En este
documento hace saber que su curato,
para la celebracion de la Cuaresma,
tenia necesidad de dos sacerdotes que
prediquen “el uno... a los espanoles”

y el otro que ayude a la “predicacién y
confesiones de los Indios naturales” (Vi-
llanueva 1982). Esta relacion se caracte-
riz6 por la supeditacion de la sociedad
indigena a los espafoles, a quienes
prestaban servicios por medio de la
mita y cuya explotacién se encuentra
retratada en el relato El suefio del
pongo de J.M. Arguedas. Esto se debia
a que el hacendado podia aprovechar
las relaciones de dominacién politica
sobre los indios derivando de ese tipo
de vasallaje un usufructo privado de
tipo econémico (Macera 1977). En este
sentido, la hacienda podia cumplir con
sus objetivos econémicos y servir al
mismo tiempo de complemento en

el control colonial de las poblaciones
indias.

Este contrapuesto escenario social,
geografico y cultural ayudoé a forjar en
Paucartambo personalidades fuertes y
encontradas como la sociedad misma
del lugar. Por ejemplo, Miguel Quis-
pe, carismatico dirigente del comité

Ropavejera. Foto por Eulogio Nishiyama
(Archivo Nishiyama). Ao 1946

Tawantinsuyu y natural del pueblo de
Qolquepata. También llamado “El Inca’,
este lider encabezd en 1922 un movi-
miento campesino de gran repercusion
también en otras provincias del Cusco.
Tenemos asi mismo a Luis Angel Yabar
Orones, representante de la actividad
intelectual y cientifica de la provincia.
Mas conocido como el “Loco”, Yabar
Orones era propietario de la hacienda
Quero, situada en los linderos de la sel-
va, y del célebre “Manicomio Azul’, una
casa hacienda en las afueras del mismo
poblado de Paucartambo. De acuerdo
a José Tamayo y E. Zegarra (2008),
Yabar Orones realizaba en su huerto
investigaciones genéticas llegando a
efectuar muy sorprendentes injertos.

21



Fiesta y fervor

22

Fiesta y Fervor

as calles de Paucartambo
abandonan su sosiego habitual
al aproximarse la fiesta de la
Virgen del Carmen, cuyo dia
central es el 16 de julio. Si muchos fieles
empiezan a ocupar el pueblo a partir de
las diferentes localidades de la provin-
cia, hay también bastantes devotos
que lo hacen desde otros puntos de la
region del Cusco, e incluso del resto del
pais y el extranjero. Con su presencia
buscan renovar y estrechar los lazos que
mantienen con la Virgen y con su propia
provincia. Los mas comprometidos lo
hacen en familia para ultimar los deta-
lles relativos a su participacién en las
comparsas de danzas o adecuar la sede
del cargo o kargowasi. Es un espacio
de recepcidn y agasajo en el cual reina
la camaraderia como en sus mesas la
suculenta merienda.

Entre la vispera de la fiesta y su cachar-
pari, los paucartambinos se consagran
durante cuatro dias a la realizacion,
cuidado y supervision de los actos
civicos y religiosos de la fiesta. Estos comienzan con el saludo
matinal a la Virgen el dia 16 y concluyen el dia 19 con una
misa de despedida. Parte de estos eventos se encuentran
encabezados por el prioste o por el “mayordomo” del “cargo
principal”y quien, como autoridad maxima de la celebracion,
tiene durante un afo en custodia la demanda y el guién de
la festividad. Formalmente la celebracidn se abre con el en-
cendido de doce cohetes en la sede del “cargo mayor”, y los
camaretazos y repique de campanas antes de la concentra-
cién de autoridades, grupos de danzas y pueblo en general.
Luego de la recepcion por el “cargo mayor” a las autoridades
y vecinos notables, se procede al cerapaykuy, tradicional
traslado de ceras, voladoras y flores al santuario de la Virgen
del Carmen, donde se encuentra su efigie.

La veneracion a laimagen en Paucartambo parece remontar-
se al afo 1665, seguin sefala el folclorista Segundo Villasante
(Fonseca 2004). La consagracién de la Virgen Maria en el Peru
colonial es la extension de un proceso impulsado en Espania,
donde las imagenes de la Virgen habian alcanzado avasalla-

dora popularidad desde el siglo XII. La reverencia hacia Santa

Cementerio. Foto por Alberto Venero Torres.
Afo 2014.



La fiesta de la Virgen del Carmen de Paucartambo: Patrimonio Cultural y Contexto de Enrique Pilco Paz

Maria desplegada por la Iglesia por encima de otras figuras
religiosas catdlicas se convirtié en los Andes en un acto de
prestigio al considerarla por sus habitantes una de las mas
poderosas wakas del pantedn cristiano (Sallnow 1987). El
culto a la Virgen fue uno de los elementos esenciales de la
vinculacién de los indigenas con el catolicismo y la Virgen
del Carmen fue particularmente una de las representacio-
nes religiosas que mayor difusion y ascendencia tuvo en los
pueblos cusquenos. Esto queda literalmente ilustrado por
suimagen en 6leos y efigies asi como en piezas musicales
exclusivamente compuestas en su honor. Un ejemplo es el
villancico a cuatro voces “Para lograr las gracias”. de Nuestra
Senora del Carmen, hallado en el archivo del Seminario San
Antonio Abad del Cusco (Vargas Ugarte 1953); o conservado
por tradicion oral el himno cusqueio Reina del Carmen:

Quechua Espanol

Reina del Carmen  Porque eres
Qasqaykirayku Reina del Carmen,
nucAiu Maria miranos,
gawarimuwayku dulce Maria

El origen de la Virgen del Carmen que se venera en Paucar-
tambo estd envuelto en la leyenda. El relato sobre la flecha
que hirié a la Virgen del Carmen, como sefiala Morote Best,
legitima la pertenencia de esta imagen religiosa al pueblo
de Paucartambo asi como la relaciéon que determina las inte-
racciones de este con aquella. En una de las mas conocidas
versiones se la sefiala como patrona de la capilla de la Asun-
cién, situada a cierta distancia del pueblo de Paucartambo,
que se encontraba bajo el manto de la Virgen del Rosario.
De alli era llevada al pueblo principal como otros santos de
la localidad, para la fiesta de Corpus Christi. Los “chunchos’,
como se denomina a las comunidades
amazonicas de las vecinas tierras bajas,
destruyeron las haciendas del érea en
una de sus incursiones, dando muerte a
los residentes espafoles y prendiéndo-
le fuego a la capilla de la Asuncion. La
imagen de la Virgen del Carmen fue arro-
jada al rio Amaru Mayu por los atacantes,
pero llegd a tocar tierra en una de sus
islas. Desde entonces lleva el nombre de
Madre de Dios. La imagen fue conducida
a Paucartambo donde aiin mostraria las
marcas de las flechas que le dispararon
los amazdnicos (Roel 1950).

De acuerdo a otras indagaciones, la Vir-
gen del Carmen estaria relacionada a la
Virgen de Pucara, con la cual comparte la misma advocacion,
la cual habria sido traida desde Pucara por viajeros itineran-
tes, segun otros relatos (Sallnow 1987). Como quiera que
sea, estos relatos dejan entrever aspectos importantes de la
memoria histérica sobre la Virgen del Carmen en el encuen-

Misa en la puerta del templo. Foto por
Alberto Venero Torres. Afio 2014.

23 ——



Fiesta y fervor

tro social, geografico y cultural de las
tierras bajas con la de los habitantes
de altura y entre el mundo mestizo
espafol con el de las poblaciones indi-
genas. Si la amenaza mas apremiante
para las poblaciones de la llanura
amazonica era la presencia de colonos
espanoles en sus tierras, estos ultimos
desplegaron estrategias para someter-
los de manera simbdlica, siendo una de
ellas probablemente el ubicarles a los
pies de la Virgen del Carmen. Ambos
elementos organizarian de manera
muy sutil los componentes rituales de
la fiesta asi como el papel de sus dan-
zas, una de sus manifestaciones mas re-
presentativas. Esta ubicacion simbdlica
de los habitantes amazdnicos también
se despliega de modo ritual durante la
festividad, como se mencionard mas
adelante, en tanto la comparsa de los
ghapaq ch’unchu se emplaza muy cerca
de laimagen de la Virgen durante la
procesion.

Las danzas hacen su aparicion ritual
con la entrada de la comparsa de los
magt‘a al medio dia de la vispera.
Mientras sus integrantes se postran
con solemnidad ante el templo de

la Virgen del Carmen, las notas que
interpreta la banda de musicos que
los siguen atrapan al publico. Durante
las ultimas notas de esta melodia, con
un repentino salto se desenvuelven
los magt’a tal como se les conoce:
juguetones y traviesos. Vestidos de
pantaldn hasta las pantorrillas, camisa
y chaleco a la usanza campesina, hacen
gala de autoridad con sus warak’as asi
como de inagotable e impresionante
resistencia fisica durante el yawar unu
que rapidamente ejecutan antes de
recorrer las calles y dispersarse por el
pueblo. Bajo la autoridad de su caporal,
los integrantes de la comparsa maqta
son asignados en los dias de la fiesta

al apoyo y acompanamiento de las de-
mas danzas, abriéndoles paso entre la
gente y auxilidandoles en caso necesa-
rio. El orden y la anarquia se funden en
estos personajes que simbolizan al jo-
ven campesino de servicio, picaro pero
eficiente para realizar los mandados.
Encabezados por sus mayordomos, las
demds comparsas hacen su ingreso en
el“alba’, un acto de saludo a la Virgen

— 24

que tiene lugar en el atrio de la iglesia
la noche de ese dia. Los danzantes
realizan la coreografia en ropa de civil
como un preambulo del magnifico des-
pliegue en honor de la Virgen, del cual
seran testigos miles de fieles desde el
dia siguiente. Una mascara diferencia

a sus personajes y los distingue de la
autoridad dentro del grupo. Por eso
existen por lo menos dos personajes
distintos al interior de una danza que
llevan mascaras con caracteristicas
fisiologicas y materiales diferentes y de
confeccidn particular (Canepa 1998)
Los danzantes se encuentran bajo el
mando de un caporal que lleva una
mascara que lo individualiza frente al
resto de danzantes (Canepa 1998) y
para quienes su autoridad es incues-
tionable. Esta responsabilidad recae en
el danzante con indudables dotes de
mando, experimentado y reconocido.
Se le llama“rey” en el caso de los gha-
paq ch’unchu, “alcalde” o “machu qolla”
en el de los ghapagq golla, y “guiador”
entre los ghapaq negro. Asi mismo, las
comparsas estan integradas por un nu-
mero variable de intérpretes, dispues-
tos en cuadrillas o grupos de cuatro
llamados “soldados”. Dos “capitanes”

o “mayorales”, uno por cada columna
de danzantes, los dirigen colaborando
con el “caporal”. El “caporal” de algunas
danzas como la contradanza y la wayra
esta representado por el “machu’, per-
sonaje que aparece acompanado por
una elegante dama en las comparsas
auqa chileno 'y majefios.

Parte indispensable en una comparsa
son también los musicos, aunque muy
poco se hable de ellos. Claro que, a
diferencia de los danzantes y demas
miembros de un comparsa, se encuen-
tran alli bajo contrato. Como profe-
sionales, en este caso de la musica,
proporcionan su arte sin que esto sig-
nifique que sus sentimientos religiosos
puedan dejar de ser manifiestos. Asi,
los intérpretes de pito y tambor que
acompanan la danza de la k'achampa
vienen de comunidades campesinas
que se encuentran en misma provincia.
Sin embargo, la mayoria de orquesti-
nas, provistas de acordedn, uno o mas
violines, arpa y timbales, son traidas
de la ciudad del Cusco o de manera

Las danzas hacen su
aparicién ritual con la
entrada de la comparsa
de los magt’a al medio
dia de la vispera.
Mientras sus integrantes
se postran con solemni-
dad ante el santuario de
la Virgen del Carmen.



exclusiva de localidades reconocidas
por sus musicos como Checacupe,
Quiquijana o Cusipata (Pilco 2016). Los
conjuntos musicales son contratados
por el “mayordomo” o carguyuq de una
fiesta a través de uno de sus miembros.
Si bien parte esencial del servicio es
acompanar los danzantes durante la
fiesta, también se comprometen en
asistirlos en los ensayos algunas sema-
nas previas a la fiesta.

Los momentos de mayor recogimiento
llegan el dia central de la fiesta con la
solemne misa y posterior procesion de
la Virgen del Carmen. En su recorri-

do, que se repite al siguiente dia, la
santa patrona es acompafada por una
impresionante cantidad de devotos,
muy especialmente de aquellos que
participan en las comparsas de danzas.
Situados a sus pies, los ghapaq ch’'unchu
estan ubicados muy cerca de laimagen,
escoltandola con leves pero incesantes
saltos. Emplazados con el rostro siempre
hacia la imagen de la Virgen, los miem-
bros de la comparsa ghapaq negro se
desplazan entonando “Senorita exquisita
hermosa filigranita, angelkunag llipuyku-
nan huchasapaq waqaykunan (la que los
angeles adoran y los pecadores lloran)’,
uno de los mas conmovedores versos
dedicados a su figura. Con ellos exaltan
las virtudes de la Virgen a la vez que le
imploran su amparo. Manteniéndose a
cierta distancia, los integrantes de la sa-
gra ejecutan la“Tentacién de la Virgen”.
Trepados en los balcones y techos de las
casas, se retuercen al paso de la Virgen
quien finalmente los perdona. Con este
acto simbolizan la generosidad de la
Virgen. Muy de cerca y formando parte
del extenso cortejo, avanzan las demas
comparsas de danzantes. Esta serie de
actos son coronados con la salida de la
Virgen al atrio para el oqarikuy (alzar o
levantar). En fila los danzantes de cada
comparsa asi como un nutrido publico
reciben en la puerta del santuario la
bendicién de la Virgen. El canto que le
dirigen los ghapagq qolla: “Adiés com-
pafneros mios, hasta el afo entrante,
hay mamallay hay fAustanay mamita

del Carmen” resume de mejor manera

la emocién compartida por todos los
presentes al despedirse de la Virgen.
Puesta de lado la dimensién emi-

Guerrilla. Foto por Javier Solis. Afio 2014.

nentemente religiosa, encontramos que la confrontacion
simbolica de mitades complementarias ya mencionada se
hace presente en la fiesta también a través de uno de sus
momentos mas intensos: la guerrilla, el dia 17 por la noche.
Es una suerte de batalla que tiene lugar en la plaza del
pueblo y que enfrenta a las comparsas ghapaq qolla y ghapaq
ch’unchu. También participan otros personajes que acenttan
el colorido y movimiento de la fiesta, como los miembros de
la wakawaka, la magt‘a, y la sagra, quienes van corriendo en
todos los sentidos. Los integrantes de la sagra, ademas, van
jalando un carruaje prendido con fuego llamado nina karru
(carro de fuego). Pese al denodado esfuerzo de los ghapaq
golla por impedirlo, el desenlace de la contienda es siempre el
mismo: el “rey” ghapaq ch’unchu logra vencer a sus opositores
y capturar a la imilla, Gnico personaje femenino de los ghapaq
golla, el cual representaria a la Virgen del Carmen. Una vez de-
rrotado, el “alcalde” ghapagq golla es conducido en el nina carru
por los integrantes de la sagra mientras que el “rey” ghapaq
ch’unchu preside el cortejo con el “alcalde” ghapaq qolla como
su rehén.

Aparte de todos estos actos de mayor o menor solemni-
dad que engloban la participacién conjunta de los grupos
de danzantes, entre los que figuran ademas el gonoy y el
bosque, existen otros eventos desarrollados mas bien en

el ambito de cada comparsa. Uno de los mas significativos
-- por la conexién que se establece con los ancestros -- es
el de la visita al cementerio del pueblo. Este es un acto que
une de forma simbdlica el pasado y futuro de la comparsa. El
pasado, mediante el reconocimiento a los ya fallecidos que
participaron en el grupo; y el futuro, a través del “bautizo”
de sus nuevos miembros. Al visitar en el cementerio a los

A=



Fiesta y fervor

danzantes, “mayordomos”y demas per-
sonas que en el pasado animaron su
comparsa, los miembros actuales mani-
fiestan la disposicién de continuar con
su legado. Esto, que se simboliza con

el “bautizo” de los nuevos miembros,

se resalta mas con el acompafiamiento
de las mascotas (los nifos). Las danzas
estan abiertas a todas las personas

que tengan fe en la Virgen, aunque los
nativos de Paucartambo o sus descen-
dientes gozan de mayor prioridad.

En algunas comparsas existe un primer
periodo de aprendizaje que se situa
entre los 3y 9 aios de edad. Luego

de un intervalo temporal, los aspi-
rantes reingresan a la danza a partir

de la adolescencia. Los aspirantes
pueden con el tiempo y en base a
mucho esfuerzo y sacrificio alcanzar
los siguientes niveles hasta el puesto
de “caporal” Estanislao Villalba Davila,
actual “caporal” de la comparsa sagra,
es una de las personas que ha vivido el
proceso inherente a la renovacion de
este tipo de agrupacion. De los 53 afios
que ha estado bailando en la comparsa
de la saqra, 35 de ellos han sido como
“caporal’, luego de haber pasado por
las etapas previas: “aspirante”, “soldado’,
y “mayoral”. Asi, él ha sido testigo de
los cambios por los cuales atravesé su
danza asi como de las condiciones en
las cuales su comparsa se desenvolvié
alo largo de este tiempo en la fiesta

de la Virgen. En efecto, cuando Villalba
Davila tenia 10 anos de edad y empezé
su participacion en la comparsa, esta
contaba solamente con 8 personas,
pues por entonces los danzarines eran
escasos. Su testimonio -- asi como el de
todas las personas consultadas, junto
con la demas informacion recabada
sobre esta celebracion -- indica que si
hay algo que persiste en la fiesta de la
Virgen del Carmen de Paucartambo es
el cambio.

No hay acto de relevancia en la fiesta
que prescinda de las comparsas 'y de
su coreografia. La coreografia de una
danza -- entendida como la secuencia
de diferentes figuras ejecutadas en el
tiempo y en el espacio -, es interpre-
tada en el santuario de la Virgen, en
los kargowasi'y en recorridos que las

— 26

comparsas emprenden por el pueblo.
Uno de estos recorridos, por ejemplo,
ocurre muy temprano en el dia central
de la festividad, cuando todas las
comparsas se dirigen a la misa atrave-
sando la plaza del pueblo en medio
del regocijo general. La coreografia de
una danza es un lenguaje complejo
compuesto de evoluciones y represen-
taciones claramente identificadas. En el
ghapagq negro, para mencionar un caso,
se presentan hasta 16 distintas figuras,
algunas de ellas conocidas como

"o "

“cordillerano’, “eslabones”, “estrella’,
“pasamano’, “balanceo’, “primer verso’,
“segundo verso”, y “pasacalle”. Asi, el
conjunto coreografico de la comparsa
es una suma de bailes compuesta por
un nimero de pasos que podemos
reunir en tres grupos. El primero co-
rresponde al paso que particulariza la
comparsa, que en el caso de auqa chi-
leno es el “chiwanay”. El segundo grupo
corresponde a pasos complementarios
del auqa chileno, como el “pasacalle”. El
tercero, finalmente, es el que encar-

na la fuerza expresiva de la accién
dancistica: el “zapateo”, consistente en
una suerte de wayno ritual. En otras
comparsas, como la del ghapagq qolla,
el desarrollo coreografico estd acom-
panado de canciones interpretadas

Nifios de la cuadrilla k'achampa de Paucartambo.
Foto por Alberto Venero Torres. Ao 2014.

En algunas comparsas
existe un primer perio-
do de aprendizaje que se
sitta entre los 3 y 9
aflos de edad. Luego de
un intervalo temporal,
los aspirantes reingre-
san a la danza a partir
de la adolescencia.



La fiesta de la Virgen del Carmen de Paucartambo: Patrimonio Cultural y Contexto por Enrique Pilco Paz

Méscaras de la cuadrilla panaderos de Paucartambo.
Foto por Albero Venero Torres. Afo 2014.

por sus danzantes. Al combinar canciones, musica y danza,
los intérpretes del ghapaq golla reviven una dimension de

los “taki” (cantos) prehispanicos que casi se ha perdido en las Proceso de elaboracion de las méscaras.
Taller de Victor Salcedo

danzas mestizas (Mendoza 2001). El zapateo
cristaliza con mayor intensidad la accion de
los participantes en una danza y por ende su
entrega espiritual.

Los vestuarios y méscaras son indesligables
de la musica y del movimiento en los cuadros
coreograficos de la festividad de la Virgen

de Paucartambo. En casi todas las danzas los
intérpretes llevan mascaras, a excepcién de los
ghapagq qolla que en lugar de ellas utilizan el
caracteristico waqollo (pasamontaias), tejido
en lana de alpaca. Las técnicas de confeccion
de las mascaras, asi como los materiales usa-
dos para su confeccion, constituyen un saber
de por si complejo que se conjuga con el
detallado conocimiento del sentido que estos
elementos tienen dentro de cada danza. Tales
elementos deben reproducir sin lugar a dudas

los rasgos distintivos de los personajes que corresponden y alegria que caracteriza a sus personajes. Aunque existen

a las danzas. Victor Salcedo Rojas, uno de los mas jovenes talleres donde se confecciona la indumentaria de las danzas,
cultores de estas expresiones, menciona como ejemplo esta es a veces la obra de cada danzante. Horacio Gamboa
que en la mascara del chukchu, para representar al enfermo Sandy, “caporal” de la danza augqa chileno, sefiala que en su
de malaria, los signos visibles de la enfermedad deben ser comparsa “cada danzarin hace su traje... el bordado y lo que

enfatizados. Asi mismo los vestuarios cada vez mas vistosos
y elegantes son también portadores de sutiles significados.
Aldo Pérez Quito, “caporal” de la comparsa maqt’a, sefiala por
su parte que el pantalon que llevan sus integrantes ostenta
“un macetero con florcitas” que representarian la juventud

le corresponde para adornarlo”. Solo aquellos que no pueden
hacer la vestimenta correspondiente al lugar que ocupan en

la comparsa, la mandan a confeccionar por especialistas tanto
en Paucartambo como en la ciudad del Cusco.

27



La fiesta en perspectiva

La fiesta en
perspectiva

28

n esta parte revisaremos bre-
vemente los sucesos de mayor
importancia que influyeron en
la realizacion de la festividad
en tiempos recientes. Como referencia
introductoria, podemos
mencionar la pelicula
peruana Kukuli, produ-
cida en el aflo 1959 por
Luis Figueroa, Eulogio
Nishiyama, César Villa-
nueva y Hernan Velarde
del renombrado Cine
Club Cusco (Martinez
2006), permite apreciar
cémo en la fiestadela
Virgen del Carmen, las
comparsas y sus vestua-
rios han variado desde la
segunda mitad del siglo
pasado, si consideramos
tan sélo este lapso de
tiempo. Insertada en el contexto real
de dicha celebracion, esta suerte de
“etnografia visual” que constituye
el citado largometraje, exhibe a los
habitantes del pueblo de Paucartam-
bo como sus Unicos protagonistas. La
repercusion internacional de la fiesta
de la cual somos testigos hoy contrasta
pues con aquel escenario de mediados
del pasado siglo. Los cambios empren-
didos se activaron con el mejoramiento
del transporte carretero en los aflos de
1950, lo que facilité el acceso terrestre
a lalocalidad y dinamizé la interaccion
con la capital departamental. Luego,
asi como a finales de los afios de 1960
la Reforma Agraria ejecutada por el
gobierno desarticuld las tradicionales
relaciones de poder. Paucartambo in-
gresoé asi en un periodo de transforma-
ciones que afectaron definitivamente
las relaciones del campo con la ciudad

Qhapaq ch'unchus al pie de las andas de
la Virgen del Carmen. Foto por Alberto
Venero Torres. Afo 2014.

K. i\

y con ella el caracter relativamente
aislado de la fiesta.

Con la coronacién de la Virgen del Car-
men poco mas de diez aflos después
vino la definitiva consagracion. Una
impresionante cobertura mediatica a la
par de una mayor afluencia de visitan-
tes se fueron haciendo indesligables
del desarrollo de la fiesta. La fiesta de la
Virgen del Carmen ingresé pocos afos
después al circuito turistico regional

al mismo tiempo que sus danzas eran
promovidas fuera de Paucartambo.
Estos factores hicieron que la fiesta
influyera en el modelado de propues-
tas coreograficas en otras festividades
similares de la regién, a la vez que
tendia a generalizar una imagen de
todo el patrimonio cultural inmaterial
del departamento del Cusco a partir
de unaimagen local de caracteristicas
particulares. Un caso ilustrativo es el



La fiesta de la Virgen del Carmen de Paucartambo: Patrimonio Cultural y Contexto por Enrique Pilco Paz

de la popularizacién de la coreografia
de los ghapagq qgolla, la que a inicios de
la década de 1970 se habia hecho en
efecto ampliamente conocida como
una representante
sobresaliente

del patrimonio
cultural inmate-
rial “mestizo” del
Cusco (Mendoza
2001).

En esos tiempos,
las danzas fueron
también sustrai-
das de su habitual
marco ritual local
por otro tipo de
desenvolvimiento
gue era nuevo en
el contexto regio-
nal, pero de alguna
manera relacionado con lo turistico. A fi-
nales de la década de 1960, se realiz6 un
Concurso Folclérico Departamental para
festejar la semana del Cusco. Esto contri-
buydé a descontextualizar el caracter local
de las danzas y proyectarlas amplia y
exitosamente en todo el ambito regional
cusqueno. En efecto, las comparsas de la
sagray de la ghapaq golla se presentaron

a dicho concurso departamental en el
ano 1967, obteniendo el primer y tercer
puesto respectivamente. En la realizacién
del mismo concurso en el siguiente afio,
otros grupos de danzas Paucartam-

bo también alcanzaron los mas altos
premios: la contradanzay la kachampa
ocuparon en este orden los dos primeros
puestos. En 1969, las comparsas ghapaq
ch'unchu, ghapagq qgolla, y auga chileno se

ubicaron en el segundo, tercer y quinto
puestos, respectivamente.

Mas alla del prestigio para la fiesta de
Paucartambo que conferian los buenos
resultados en la participacion del
referido concurso, este evento parece
haber contribuido a la conformacién

de nuevas formas de
organizacion en la propia
localidad, relacionadas
con la practica artistica,
como el Centro Folklérico
Paucartambo. Fundado
en el ano 1968, habria
tendido a“re-trabajar”las

Paucartambo e “innovar”
sus vestuarios para hacer-
los mas atrayentes y que
cumplieran su funcion de
comparsa en las celebra-
ciones. La antropdloga
Zoila Mendoza (1993),
quien ha descrito muy bien este proceso,
sefala que algunos miembros del grupo
de la danza de los majerios recurrieron

a especialistas locales capaces de crear
coreografias, e incluso le agregaron
nuevas tonadas al baile y a la antigua
musica de la comparsa. Aunque también
compusieron melodias con letras, les fue
imposible llevarlas a la practica porque
sus mascaras les impedian cantar.

coreografias de la fiesta de

1. Qhapagq qolla de Paucartambo.

2. Detalle bordado del traje de contra-
danza. Fotos por Reenzo Velasquez.
Afo 2014.

Con la coronacidén de la
Virgen del Carmen poco
mas de diez afos después
vino la definitiva
consagracidén. Una
impresionante cobertura
mediatica a la par

de una mayor afluencia de
visitantes se fueron
haciendo indesligables
del desarrollo de la
fiesta.

29 ——



La fiesta en perspectiva

Los cambios en la festividad de la Virgen han sido tan varia-
dos como mas ostensibles se han vuelto los vestuarios de
los intérpretes que aio tras afo participan en la celebracion.
Por ejemplo, los miembros de la comparsa de los panaderos,
segun refiere su “caporal” Dante Rodriguez Villagarcia, esti-
man que su traje es en la actualidad mas elegante porque
cuentan con “una camisa con bordados en el cuelloy en los
puios, un mandil ornamentado’, a diferencia del traje ante-
rior. Ademas cuentan con “un pantalén de buena tela”y “ya
no un jean” como hasta hace algunos afos. En otro caso, los
componentes de la comparsa de danzaq reaparecieron en

la fiesta reelaborando la indumentaria
de su baile. Antiguamente era “un pon-
cho de pallay... adornado con flores
naturales y algunos animales del lugar”.
Sin embargo, segun seiala su “caporal”
Julio Yabar, recientemente optaron por
“un poncho de pana adornado con
lentejuelas, pines, aplicaciones con
hilos de oro o de plata” La idea no es
Unicamente representar al otro sino
hacerlo de la manera mas deslum-
brante y esto tiene que ver mas con las
nociones de belleza de los danzantes
que con la de las personas o grupo que
representan en su coreografia. De este

modo, los miembros de la comparsa magt‘a, que encarnan
al joven campesino haciendo uso del chullo y la waraka, no
obstante calzan sandalias de cuero justamente para mostrar
“algo mejor’, segun afirma su “caporal” Aldo Pérez Quito. Por
supuesto, todos ellos son conscientes de que esta busqueda
debe ser compatible con el objetivo Ultimo de la fiesta, que
es honrar a la Virgen del Carmen de Paucartambo.

1. Detalle danzaq de Paucartambo. Otros cambios recientes atafien simultaneamente a los
Fotos por Reenzo Veldsquez. Afio elencos musicales que acompanan a las comparsas de
2014.2. Panadera de Paucartambo.  danzantes. Las caracteristicas de los grupos de musicos se

Fotos por Javier Solis. Afio 2014. i ; .
0tos por avier 5alis. Aho han modificado con el tiempo tanto en lo concerniente a

sus instrumentos como a la forma de su interpretaciéon. No
queda mucho de la participacién casi exclusiva que tenian
los grupos de arpa y violin asi como los de pito y tambor en
los aios de 1950. Hoy en dia asistimos a la uniformizacion de
los instrumentos musicales en grupos de acordedn, violin,
arpa y timbales. Signo de prestigio, se anade la presencia
creciente de bandas de instrumentos de metal compuestas
por un nimero considerable de musicos. Debido a su mayor



La fiesta de la Virgen del Carmen de Paucartambo: Patrimonio Cultural y Contexto por Enrique Pilco Paz

proyeccién sonora, causan un des-
equilibrio con el resto de agrupaciones
musicales, afectando la coordinacién
de estas con los danzantes. Por eso los
grupos de musicos mas tradicionales
se ubican en medio de los danzarines
y ya no detrds de la comparsa, para
que los danzantes puedan escucharlos
mejor. En base a lo sefalado, hay que
considerar que la fiesta muestra un
permanente proceso de renovacion
en base a expectativas coreograficas,
musicales y rituales. Estas transforma-
ciones hacen precisamente de la fiesta
una expresion viva.

Este brio se expresa mas consciente-
mente con la revitalizacion por parte
de especialistas e intelectuales pau-
cartambinos de danzas que dejaron

de interpretarse en algin momento.
Un caso es el que se produjo con la
comparsa de los majefios en una época
posterior a la Reforma Agraria de
Velasco Alvarado (entre 1969y 1975).
Las personas que la hicieron reaparecer
en Paucartambo tomaron esto como
una oportunidad para apropiarse de
un elemento simbdlico que habia sido
considerado como un privilegio exclu-
sivo de los hacendados y que, a raiz

de la Reforma Agraria, habian perdido
presencia en el area habiendo migrado
la mayoria de sus miembros a la ciudad
del Cusco o a la capital del pais. Esto

se centra alrededor de la idea de
poder politico, econémico y social, tres
atributos que definitivamente tenian
los hacendados hasta la liquidacién del
sistema tradicional de haciendas. Al
revivir la danza, los nuevos miembros
de los majerios de Paucartambo - en
su mayoria comerciantes, profesores
de colegio y empleados publicos -- se
consideraron con el derecho de here-
dar dicho privilegio (Mendoza 1993).

A finales de los anos 1980, algo similar
sucedié con la comparsa de los pana-
deros. Esta danza, que era muy recor-
dada por los lugarefios, habia dejado
hace mucho de bailarse en Paucar-
tambo. Sin embargo, por iniciativa de
varias personas del pueblo, como los
sefiores Amador Salcedo, Victor Mar-
tinez, Manuel Martinez, Isaac Carvajal,
Mariano Martinez, José Antonio Arenas
y Miguel A. Martinez, la comparsa fue

Banda de musicos. Foto por Reenzo Veldsquez. Ao 2014.

restablecida en 1989. De acuerdo a
Bob Haddad (1987), quien desempend
un papel remarcable, se prepararon
mascaras, disfraces y se aprendid

de nuevo la musica y la coreogra-

fia. Podemos mencionar también el
caso de las comparsas chunchacha'y
danzaq, que volvieron a tomar parte
de la fiesta una década més tarde. Asi,
la chunchacha reaparecié el afno 1992
gracias al esfuerzo del sefior Edmundo
Garbaniniy de la familia Yabar Dias. No
obstante, faltan evidencias acerca de
que antiguamente existiera la chun-
chachas o, en todo caso, que haya sido
tal como recientemente se la imple-
mentd. A diferencia de la comparsa de
los chunchus, que es la representacion
supra estructural de una de las mitades
concebidas por la visién andina del
mundo, en las chunchachas se encarna
concretamente jovenes mujeres de la
zona oriental baja de la region. Llevan
por eso un tocado de plumas asi como

La idea no es unicamente
representar al otro sino
hacerlo de la manera méas
deslumbrante y esto tie-
ne que ver mas con las
nociones de belleza de
los danzantes.

una corona que simboliza a las amazo-
nas de la selva peruanay su arrojo. Por
su parte, la coreografia de danzaq fue
repuesta en 1995 gracias a las inda-
gaciones realizadas por el sefior Luis
Follana, responsable igualmente de la
recuperacion de la comparsa de los ne-
grillos en su primera etapa. De acuerdo
a los grabados que aparecen en las
crénicas de algunos viajeros del siglo
XIX, la danzagq existia en dicho siglo
con el nombre de huamanguinos. Esta
comparsa, tal como aparece ilustrado
por ejemplo en los apuntes de Marcoy
(2001 [1869]), presenta un atuendo
similar al que actualmente ostentan los
miembros de la danzaq.

Reconstituciones como estas se nutrie-
ron de testimonios orales y documentos

31



La fiesta en perspectiva

visuales, ademas por supuesto de
investigaciones del folclor cusque-
Ao contemporaneo. En el caso de la
comparsa auqa chileno, sus miembros
se basaron en el testimonio del sefior
Crisélogo Quispe, residente paucar-
tambino del barrio de Quengomayo,
como refiere su “caporal” Horacio
Gamboa Sandy. De acuerdo a la
informacion proporcionada por él, los
miembros de la comparsa supieron
que su danza comenz6 a bailarse en
Paucartambo en los afios de 1930.
Otro caso ilustrativo es la danza
negrillos que encuentra sus origenes
en la hacienda de Huallhua, en el
actual distrito de San Salvador (Calca),
que anteriormente correspondia al
antiguo corregimiento de Paucar-
tambo. Se especula que la danza data
del siglo XVIIl'y que se bailaba en las
festividades dedicadas a la Virgen del
Rosario. Es en la segunda década del
siglo XX que los archivos del instituto
americano de arte reconocen esta
danza como parte de las festividades
de la Virgen del Carmen de Paucar-
tambo. Sin embargo, la danza desa-
parecié a mediados del siglo pasado
aproximadamente hasta reconstituirse
en el afo 2000.

El negrillo representa al hijo de
esclavos negros, mano de obra
barata que trabaja en los campos
algodoneros y vifiedos. Por ello, el
negrillo, a diferencia del negro mayor,
tiene movimientos mas agiles por su
naturaleza juvenil, dichos movimien-
tos son acompanados al son de una
matraca que porta en las manos y un
orquestin de acordeones, violines,
quenas y bombo que acompanan su
rica coreografia.

Posee una rica vestimenta caracteriza-
da por una pollereta que representa el
tonel donde se pisan las uvas y debajo
de ella, unos pantaloncillos cortos a

la usanza antigua. Ademas, viste siete
prendas trabajosamente bordadas,
acompanadas de cadenas. El Capo-
ral, la persona encargada de guiar al
grupo con el sonar de una matraca,
posee un traje diferente, usa pantalén

32

Cuaderilla negrillos de Paucartambo. Fotos por Reenzo Veldsquez. Afio 2014.

largo, un gorro de lengtieta al costado
y botas.

Cabe recalcar que el negrillo viene dan-
zando y cantando a la Mamacha Carmen
ininterrumpidamente durante estos
ultimos 18 anos.

Muy utiles para comprender la evolucién
de la fiesta, los registros visuales tienen
mucha influencia en la creacion de
nuevas propuestas coreograficas y en la
reconstitucion de las cuadrillas. De este
modo, algunos aspectos concernientes a

Muy aGtiles para com-
prender la evolucidédn de
la fiesta, los registros

visuales tienen mucha
influencia en la creacidn

de nuevas propuestas
coreogréaficas y en
la reconstitucidén de

las cuadrillas.



La fiesta de la Virgen del Carmen de Paucartambo: Patrimonio Cultural y Contexto de Enrique Pilco Paz

los intérpretes de la danza
chukchu fueron redescu-
biertos por sus actuales
miembros gracias a foto-
grafias de fiesta que datan
del afio 1975. Gracias a
estas imagenes pudieron
observar que en aquel
ano, el conocido perso-
naje de “enfermera”en la
danza era interpretado
por un varén y no por una
mujer como se acostum-
bra hoy. Esto, que hacia
mas burlesca la parodia
puesta en escena, se ha
generalizado en otras dan-
zas como la de majefios y
la de auga chileno, donde
se haincrementado y re-
forzado la participacion de
damas en la interpretacion
de los personajes feme-
ninos. Este no era el caso
antes cuando la danza se
consideraba como una

actividad eminentemente masculina. La
importancia de los referentes visuales
adquiere sin embargo un valor funda-
mental en la comparsa paukartampus.
Esta danza, que representa la vida indi-
genay campesina de la provincia, debe
su coreografia y musica a la contribucion
de sus miembros. Seguin afirma su “capo-
rala”Victoria Ascue Chawa, el disefio y
los motivos de la blusa de pucuna, cha-
queta, chumpi, pollera y ojotas en el caso
de las mujeres, asi como de la montera,
chullo, poncho doblado hacia atras, en
caso de los varones, estan inspirados en

Detalle mascara cuadrilla paukartampus. Foto por Reenzo Velasquez. Afio 2014.

Detalle montera o aqgarapi de ghapagq qolla. Foto

por Reenzo Veldsquez. Afio 2014.

= " 3 TER

el de las comunidades de altura. Esta
elaboracion coreografica, como sefialan
sus miembros, se nutre del escenario
ofrecido por la pelicula Kukuli pues bus-
can recrear un famoso mito en el cual
se basé el filme. De la misma manera,

la musica principal toma como base el
wayno mestizo Ingrata y no una tonada
propiamente indigena.

Como vemos, la relacién de la fiesta con
el cine, a través de Kukuli, revela una
influencia en dos sentidos. Si la pelicula
permite otear el pasado de la fiesta,

constituye también un modelo de refe-
rencia actual. En realidad, la fiesta se ha
retro proyectado en las artes principal-
mente plasticas y visuales contempora-
neas. Podemos ver mas recientemente
la estética de la danza guerrilla reflejada
en el filme Madeinusa (2005), que busca
representar, aunqgue sin diferenciar
entre conmemoracion y festividad,

una celebracion religiosa en lugar
indeterminado de los Andes. Esto tiene
relacién también con los personajes de
las danzas que encarnan el cuerpo de
malabaristas y demds protagonistas de
la obra circense Paukartampu, produci-
da en Lima. Porque la fiesta principal de
Paucartambo se ha convertido, dentro
y fuera del Cusco, en el arquetipo

de la festividad religiosa andina. Por
esto se hace necesario llevar a cabo
las acciones que permitan su ulterior
evolucién asi como el desarrollo de
sus elementos coreograficos. Estas
serdn viables gracias al aporte y la
experiencia de los portadores y prac-
ticantes mas involucrados con esta
manifestacion del patrimonio cultural
inmaterial. Solo en este marco podra
la fiesta de la Virgen del Carmen de
Paucartambo seguir resplandeciendo.

33



Fuentes

Testimonios:

e Arascue Chawa, V.“Caporala”de la comparsa pawkartampus. Entrevista realizada
el 2014.

e Gamboa Sandy, H.“Caporal”de la comparsa auqga chileno. Entrevista realizada
el 2014.

o Pérez Quito, A., “Caporal” de la comparsa magqt‘a. Entrevista realizada el 2014.

¢ Rodriguez Villagarcia, D.“Caporal” de la comparsa panaderos. Entrevista realizada
el 2014.

¢ Salcedo Rojas, V. Miembro reciente de la comparsa ghapag qolla. Entrevista
realizada el 2014.

o Sanchez Villasante, G.“Caporal” de la comparsa negrillos. Entrevista realizada
el 2014.

* Villalba Davila, E.“Caporal” de la comparsa sagra. Entrevista realizada el 2014.

* Yabar, J.“Caporal”de la comparsa danzagq. Entrevista realizada el 2014.

Bibliografia:
e Canepa, G. (1998) Mdscara, transformacion e identidad en los Andes: la fiesta de la Virgen del Carmen.

Lima: Pontificia Universidad Catolica del Perd (PUCP).

e Cornejo, J. (1960) Derroteros de arte cuzquerio; datos para una historia del arte en el Perd.
Cusco: Ediciones Inca.

e Cummins, T. (2004) Brindis con el Inca: la abstraccién andina y las imdgenes coloniales de los queros. Lima:
Universidad Nacional Mayor de San Marcos / Embajada de los Estados Unidos de América /

Universidad Mayor de San Andrés.

e Estenssoro, J. (2003) Del paganismo a la santidad. Lima: Institut Francais d’Etudes Andines / Pontificia
Universidad Catolica del Perd (PUCP).

* Fonseca, C. (2004) “De la hacienda a la comunidad”. En: Revista de Antropologia, Afio 2, N° 2. Lima:
Universidad Nacional Mayor de San Marcos.

¢ Glave, L., y Remy, M. (1983) Estructura agraria y vida rural en una regién andina: Ollantaytambo entre los
siglos XVI'y XIX. Cusco: Centro Bartolomé de las Casas.

® Gohring, H. (1877) Informe al Supremo Gobierno del Perti sobre la Expedicién a los Valles del
Paucartambo en 1873, al mando del coronel D. Baltazar La-Torre. Lima: Imprenta del Estado.

* Haddad, B. (1987) Festival of the Andes: Paucartambo. Disco compacto musical. Chapel Hill:
Music of the World.

e LeBorgne, Y. (2003) “Evolution de I'indigénisme dans la société péruvienne: Le traitement du groupe
ethnique g'ero”. En: Ateliers d'anthropologie N° 25, pp. 141-159.

34



La fiesta de la Virgen del Carmen de Paucartambo: Patrimonio Cultural y Contexto por Enrique Pilco Paz

Macera, Pablo (1977) Trabajos de historia. Lima: Instituto Nacional de Cultura.
Marcoy, P. (2001 [1869]) Viaje a través de América del Sur. Lima: Institut Francais d’Etudes Andines.

Martinez, G. (2006) “Kukuliy la escuela cusquena de cine” En: Crénicas Urbanas N° 11. Cusco:
Centro Guaman Poma de Ayala.

Matienzo, J. (1967 [1567]) Gobierno del Pert. Paris/Lima: Institut Francais d’Etudes Andines.
Mendoza, Z. (1993) “La comparsa los majefios: poder, prestigio y masculinidad entre los mestizos
cuzquenos"”. En: Musica, danzas y mdscaras en los Andes. Romero, R. (editor). Lima: Pontificia

Universidad Catdlica del Perd (PUCP), pp. 97-137.

Mendoza, Z. (2001) Al son de la danza: identidad y comparsas en el Cusco. Lima: Fondo Editorial de la
Pontificia Universidad Catdlica del Pera (PUCP).

Mendoza, Z. (2006) Crear y sentir lo nuestro: folclor, identidad regional y nacional en el Cusco, siglo XX. Lima:
Pontificia Universidad Catélica del Perd (PUCP).

Mesa, J., y Gisbert, T. (1972) Escultura virreinal en Bolivia. La Paz: Academia Nacional de Ciencias de Bolivia.
Miller, G. (1838) “Extrait d'un voyage au nord et a I'est de Cuzco et chez les indiens chunchos, en juillet
1835, par le Géneral Miller, au service du Pérou”. En: Nouvelles annales des voyages et des

sciences géographiques, Tomo 77. Paris: Librairie de Gide, pp. 164-192.

Morote Best, Efrain (1988) Aldeas sumergidas. Cultura populary sociedad en los Andes. Cusco: Centro
Bartolomé de las Casas (CBC).

Nunez del Prado, O. (1986) “Informe sobre el viaje a Q'ero”. En: Q'ero, pueblo y musica. Lima: Patronato
Popular y Porvenir Pro Musica Clasica, pp. 99-106.

Percovich, M. (2009) “Andlisis de una encomienda cuzquena (Paucartambo, 1597-1612)". En: Revista
Histérica. Vol 33, N° 2, Lima: Pontificia Universidad Catoélica del Pert (PUCP), pp. 29-64.

Pilco, E. (2016) Orquestines, fiestas y waynos. Disco compacto. Cusco: Direccién Desconcentrada de
Cultura del Cusco.

Poole, D. (1990) “Accommodation and resistance in Andean ritual dance”. En: The Drama Review. Vol. 34,
Ne 2, pp. 98-126.

Roel, J. (1950) “La danza de los chunchos de Paucartambo”. En: Revista Tradicién. Cusco, pp. 59-70.

Sallnow, M. (1987) Pilgrims of the Andes: Regional Cults in Cusco, Washington, D.C.: Smithsonian
Institution Press.

Tamayo, J., y Zegarra, E. (2008) Las elites cusquerias. Cusco: Instituto Nacional de Cultura, Direccién
Regional de Cultura del Cusco, 2008.

Vargas Ugarte, R. (1953) “Un archivo de musica colonial en la ciudad del Cuzco” En: Mar del Sur. Revista
peruana de Cultura. Afio 5, No 26, pp. 2-10.

Verger, P. (1951) Fiestas y danzas en el Cuzco y en los Andes. Buenos Aires: Editorial Sudamericana.

Villanueva, H. (1982) Cuzco 1689. Informes de los pdrrocos al obispo Mollinedo. Economia y sociedad en el
sur andino. Cusco. Centro Bartolomé de las Casas.

Villasante, S. (1980) Paucartambo: provincia folklérica, Mamacha Carmen. Cusco: Editorial Leon.

35 —



36




Plan de Salvaguardia

de la fiesta
“Mamacha Carmen”

de Paucartambo

Silvia

Martinez

Jiménez

X
X
X




Introduccion

38

a festividad de la Virgen del
Carmen se celebra anualmente
entre los dias 15y 19 de julio
en lalocalidad de Paucartam-
bo, siendo la principal celebracion
religiosa y cultural de este pueblo
peruano, capital de la provincia del
mismo nombre en el departamento
de Cusco. La devocidn regional a la
Virgen del Carmen estd intimamente
vinculada con la identidad de los lu-
garefios de Paucartambo. La manifes-
tacion primordial de tal identidad es
un complejo y elaborado sistema de
celebracién de la fecha conmemorativa
de la Virgen del Carmen. Este sistema
se hace patente sobre todo mediante
la actuacion publica de un conjunto
de grupos dancisticos interpretando

Virgen del Carmen de Paucartambo.
Foto por Alberto Venero.AfRo 2014.

diversas coreografias como parte de
los aspectos alegdricos que expresan
el significado local de la festividad. Asi,
mediante cantos, acompafamientos
musicales y figuras dancisticas, se
manifiesta y renueva un particular uni-
verso simbdlico y ritual que tiene como
eje central la veneracion a la Virgen del
Carmen. Las danzas de la festividad
son el medio ritual a través del cual los
paucartambinos (tanto residentes en

el pueblo como los actualmente no
residentes) exteriorizan y recrean su
identidad. Para ejecutar todo esto, los
portadores de la manifestacion cultural
estan organizados en diversas danzas
y cuadrillas que interacttan entre si en
base a ciertas pautas tradicionalmente
establecidas. Visto mas ampliamente,



Plan de Salvaguardia de la fiesta“Mamacha Carmen” de Paucartambo por Silvia Martinez Jiménez

este complejo sistema de celebracién
de la religiosidad popular andina -- con
sus rituales coreogréficos y su particu-
lar simbologia --, despliega y articula
otras expresiones culturales locales
que forman parte del patrimonio cultu-
ral inmaterial de Paucartambo, como la
musica, la gastronomia y la artesania.

| presente documento, denomi-

nado “Plan de Salvaguardia de

la fiesta Mamacha del Carmen

de Paucartambo’, se elaboré
entre los afos 2013y 2014 con la
activa y directa participacion de los
danzantes que integran las danzas y
cuadrillas de la localidad, agremiados
como portadores de la manifestacion
cultural en la Junta de Caporales de las
Festividades de la Virgen del Carmen
de Paucartambo; de las autoridades del
Municipio de Paucartambo, de la Direc-
cién Desconcentrada de Cultura-Cusco,
de representantes de la Unidad de
Gestién Educativa Local (UGEL) de
Paucartambo, y del Centro Regional
para la Salvaguardia del Patrimonio
Cultural Inmaterial de América Latina
(CRESPIAL), en calidad de institucién
facilitadora del didlogo interinstitucio-
nal.

La metodologia para elaborar este Plan
fue propuesta por el CRESPIAL y tuvo
por objetivo delimitar los compromi-
sos, deberes y acciones de los actores
sociales implicados en, y responsables
de, la salvaguardia de la festividad.
Para esto, se logré la identificacién de
los elementos de la expresion cultu-
ral, buscando construir -- desde las
subjetividades de los testimonios de
los portadores de la expresion -- un
discurso consensuado sobre la fiesta
y sobre las decisiones con respecto al
futuro de la misma.

En este marco se elaboraron los
documentos que se mencionan a
continuacion, los cuales forman parte
del presente Plan de Salvaguardia: la
identificacion de la expresién cultu-
ral, el mapa de los actores sociales, la
delimitacion de hitos histéricos de la
festividad, los posibles escenarios de

la fiesta proyectados al ano 2040, y
finalmente una hoja de ruta orientado-

ra de las acciones de salvaguardia que
se realizardn entre los aflos 2016-2021.
Asimismo, forma parte del presente
Plan un video documental que capta
dos momentos centrales de estas acti-
vidades, registrados con autorizacion
de la Junta de Caporales y del Munici-
pio de Paucartambo.

En un primer momento de dicho video
se narra la fiesta del Carmen realizada
en el afo 2013, recogiendo los testi-
monios de los propios portadores de la
fiesta en torno a su expresion cultural.
Predomina en esta parte el enfoque
“emic”, es decir, la construccién de una
narrativa de la festividad desde los
recuerdos, visiones y también expecta-
tivas y anhelos de los mismos portado-
res expresados con sus propias voces.
La segunda parte del video se grabé
en el afo 2015, luego de alrededor de
diez sesiones (entre los afos 2013y
2014) en las que se formulé el Plan de
Salvaguardia. Asi, esta parte presen-

ta los resultados de este proceso de
elaborar un plan para la salvaguardia
del patrimonio cultural inmaterial de
Paucartambo, incluyendo las palabras
del Presidente de la Junta de Caporales
de la festividad y las del propio alcalde
provincial de Paucartambo.

estaca en todo este proceso
la calidez dialogante de los
portadores de la expresion
cultural, el contexto bilingtie
en el cual fluyé dicho didlogo durante
las sesiones de formulacién del Plan
y que puede observarse en el video
(motivando asimismo la necesidad de
subtitularlo, en un primer momento,
al castellano para su mayor difusién).

Cuadrilla panaderos de Paucartambo.
Foto por Elizabeth Junek. Ao 2014.

También se ha registrado en este video
el compromiso posterior de las auto-
ridades con el Plan de Salvaguardia
trabajado y consensuado en diversos
talleres grupales.

Las instituciones formuladoras del
presente documento, Junta de Ca-
porales de las Fiestas de la Virgen de
Paucartambo, Municipio Distrital de
Paucartambo, Direccién Desconcentra-
da de Cultura Cusco y Centro Regional
para la Salvaguardia del Patrimonio
Cultural Inmaterial de América Latina
(CRESPIAL), deseamos agradecer a
todos quienes participaron en los
sucesivos talleres llevados a cabo entre
los meses de agosto de 2013 y abril de
2014, particularmente a los practican-
tes de la manifestacién cultural, y muy
especialmente a la sefiora Soledad
Mujica Bayly, Directora de Patrimonio
Inmaterial del Ministerio de Cultura del
Perq, sin cuya iniciativa en su funcién
de Representante del Nucleo Focal de
Peru ante el CRESPIAL para brindar
apoyo técnico en la elaboracion del
Plan de Salvaguardia, no hubiera sido
posible la realizacion de este trabajo.

39



Aproximaciones metodoloégicas

40

Cuadrilla ghapaq negro de Paucartambo.
Foto por Javier Solis. Afilo 2014.




Plan de Salvaguardia de la fiesta“Mamacha Carmen” de Paucartambo por Silvia Martinez Jiménez

aimportancia de la fiesta de la
Virgen del Carmen de Paucar-
tambo -- denominada en forma
coloquial “Mamacha Carmen”,
Mamita Carmen-- ha venido incre-
mentandose en los ultimos afios
hasta convertirse en un paradigma
de laidentidad cusquefa y peruana,
debido a su peculiar integraciéon de
elementos de la religiosidad catdlica
y de la tradicién andina. Sin embargo,
para los paucartambinos que parti-
cipan directamente de la devocién a
la Virgen del Carmen, esta expresiéon
cultural se vincula intimamente a un
tiempo y a un espacio considerados
sagrados desde su identidad perso-
nal, familiar y local. Tiempo y espacio
que, a juicio de los portadores de la
festividad, muchas veces se han visto
“amenazados’, “trasgredidos”y hasta
“banalizados” por quienes llegan a
Paucartambo a lucrar motivados por
intereses puramente comerciales, o a
tratar de “copiar” e “imitar” esta expre-
sion cultural para ejecutarla en otras
localidades, o incluso con la intencién
de incorporar elementos “foraneos”
que quiebran los sentidos simbélicos

2.1

-
.0

Justificac

de la fiesta mediante elementos ajenos
a su sistema cultural. Es esta preocu-
pacién entre los portadores de la fe en
la Virgen del Carmen la que motivé a
la Junta de Caporales de Paucartambo
a convocar a las instancias pertinen-
tes para analizar su situacion y tomar
acciones que neutralicen las amenazas
percibidas.

Asi se inici6 el didlogo entre el CRESPIAL,
Centro Categoria 2 de UNESCO, el
Municipio de Paucartambo y la Junta
de Caporales de las festividades de la
Virgen de Paucartambo. El primer reto
fue generar un disefio metodolégico
de trabajo participativo para estable-
cer un plan de acciones de salvaguar-
dia del patrimonio cultural inmaterial,
en el marco de la Convencién UNESCO
del afio 2003. Nuestra propuesta fue
utilizar una metodologia prospectiva
considerando la necesidad de visua-
lizar la viabilidad a largo plazo de la
referida expresién cultural.

SoARIqO

onsiderando el interés sus-

citado y revisando las meto-

dologias de otros planes de

salvaguardia del patrimonio
cultural inmaterial, nos propusimos
concertar un espacio de didlogo con los
siguientes objetivos:

a) Aportar al analisis local con un
concepto de cultura dindmico, util y de
facil manejo por parte de los portadores
de la manifestacién, que cuestionara

los estereotipos de “originalidad”y
“autenticidad” que se venian desplegan-
do en torno a la festividad, los cuales
pueden obstaculizar una clara toma de
decisiones para la accion. Esto responde
a la Convencién UNESCO 2003 en los
aspectos de reforzar los conceptos de
“identidad’, “comunidad’, “salvaguardia”
y “trasmision intergeneracional”.

41



Aproximaciones metodoldgicas

b) Lograr una amplia convocatoria
de todos los actores implicados en el
futuro de la expresion cultural, a fin
de establecer compromisos de largo
plazo.

¢) Visualizar posibles escenarios hacia
el futuro para una adecuada trasmision
intergeneracional.

d) Tomar decisiones consensuadas
sobre el futuro de la manifestacion
cultural en torno a los procesos de su
salvaguardia.

e) Desarrollar acciones tendientes a
lograr el desarrollo social de Paucar-
tambo (en el marco de la Convencion
UNESCO 2003).

f) Establecer una hoja de ruta con
fechas determinadas y actores sociales
responsables de las acciones, para mo-
nitorear logros y retos, asi como para
identificar los riesgos y minimizar las
pérdidas en caso de sucesos externos
no controlados.

g) Reducir los efectos negativos de los
procesos de globalizacion, brindando
sefales de aviso ante posibles riesgos.

h) Dar a conocer, a otros portadores del
patrimonio cultural inmaterial latinoa-
mericano, estrategias y metodologias
para la sostenibilidad de la fiesta en el
futuro.

42

2.3

Meto-
dologia

Pros-
pectiva

® Por qué elaborar un Plan de

Salvaguardia de patrimonio

cultural inmaterial? El propésito

no es detener el cambio, sino
mas bien tener clara conciencia de que
vivimos un proceso de globalizacién
de creciente impacto a nivel mundial
que afecta a las tradiciones culturales,
y lo que se pretende con un plan de
salvaguardia es tomar decisiones parti-
cipativas y de consenso sobre el futuro
de la expresion cultural.

Un elemento central para el disefio de
un Plan de Salvaguardia es el concep-
to de prospectiva, lo que significa la
construccion de escenarios de futuro
deseable para el desarrollo de la ma-
nifestacion, mediante la compresion
de problemas nuevos y del logro de la
capacidad de abstraccién y analisis. En
ese sentido consideramos que un pla-
neamiento prospectivo debe permitir:

* El establecimiento de prioridades en
la toma de acciones.

° Lainteraccion y el didlogo entre
distintos actores sociales.

* El redisefio de politicas instituciona-
les.

* El fortalecimiento de la identidad de

los portadores (actual y hacia el futuro).

* El uso de la Convencién UNESCO

2003 para el fortalecimiento de los
derechos culturales.

{Qué tipo de prospectiva utilizamos
para el presente trabajo? Existen a nivel
mundial dos grandes perspectivas en
los estudios prospectivos:

a) Una perspectiva es la de tratar de
predecir el futuro comportamiento de
los hechos, pero sin mayores iniciativas
de intervencién.

b) La otra es la “perspectiva volunta-
rista’; en la que se procura construir
escenarios de futuro deseable para
actuar en el presente e intervenir en el
manejo de la incertidumbre.

Gastén Berger es el creador de la“pers-
pectiva voluntarista’, que tiene por
principio usar el andlisis prospectivo
para tratar de visualizar el futuro con el
fin de actuar en el presente. Bajo este
principio, la prospectiva constituye una
herramienta de construccién social de
futuro que permite y motiva la genera-
cién de una cultura “anticipatoria” para
controlar de la mejor manera posible

la incertidumbre del futuro. Esta pers-
pectiva deviene en una metodologia
que, entre sus componentes centrales,
exige la participacion de los principales
actores sociales implicados en una
realidad, para que ellos analicen los
retos del futuro y establezcan una hoja
de ruta de acuerdo al escenario futuro
deseado.

Asi, el punto central de esta propuesta
es que “el futuro se construye’, consi-
derando:

* Dar un contenido a los procesos
sociales ocurridos y hacia el futuro,

es decir, establecer consensos en las
visiones del pasado y del futuro.

* Establecer acciones locales a partir de
una mirada global.

* Colocarse en una perspectiva de
largo plazo.

* Imaginar lo que va a cambiar y lo que
no va a cambiar.

¢ Utilizar instrumentos con preguntas
simples, de facil comprension para
todos los participantes.

* Integrar a todos los actores en un
mismo sistema de participacion.



24

Diseno Metodolégico Empleado

I. ETAPA

OBJETIVO

EL ENTORNO DE LA
EXPRESION CULTURAL

I I. ETAPA

a. Realizar un primer acercamiento a
la fiesta desde los datos aportados por
estudios previos.

a. ;Qué estudios académicos sobre la fiesta
se han realizado? ;Cudles son los principales
aportes de los estudios existentes?

M HERRAMIENTA METODOLOGICA

a. Revision bibliografica.

PRODUCTO

a. Descripcion de la fiesta desde el ambito
académico.

b. Analizar datos socio-demograficos
sobre la localidad de Paucartambo.

b. ;Cudles son los datos relevantes sobre la
actual poblacién de Paucartambo?

b. Revisién bibliografica.

b. Descripcion breve de datos sociodemograficos.

c. Registrar descripciones de portadores
sobre los principales eventos de la fiesta,
desde la perspectiva de su participacion.

c. ¢{Cudl es la secuencia de la fiesta tal como
ocurre en la actualidad?

c. Lluvia de ideas en taller y entrevista con antropdlogos locales.

¢. Matriz de fiesta.

d. Elaborar un mapa de actores a ser
convocados para elaborar el Plan.

d. Describir a todos los actores sociales

que participan en la fiesta sefialando los
intereses, potencialidades y limitaciones de
cada uno de ellos.

d. Trabajo de grupo.

d. Matriz de actores implicados.

IDENTIFICACION DE ELE-
MENTOS DEL PLAN

"Io ETAPA

a. Definir qué es patrimonio cultural inma-
terial y qué es salvaguardia.

a. ;Qué estudios académicos sobre la fiesta
se han realizado? ;Cudles son los principales
aportes de los estudios existentes?

a. Revision bibliografica.

a. Descripcion de la fiesta desde el ambito
académico.

b. Describir la fiesta en base al consenso
de los portadores.

b. ;Cudles son los datos relevantes sobre la
actual poblacion de Paucartambo?

b. Revisién bibliografica.

b. Descripcion breve de datos sociodemograficos.

HITOS HISTORICOS

IV. ETAPA

a. Priorizar, a partir de la memoria colecti-
va de los actores, los hechos que han sido
mas relevantes para el sostenimiento de
la fiesta.

a. ;Qué hechos han tenido importancia para
la continuidad de la fiesta hasta nuestros
dias? ;En qué fecha aproximadamente ocu-
rrieron? ;Qué actores participaron?

a. Lluvia deideas.

a. Matriz de hitos histéricos.

FACTORES DE CONTI-
NUIDAD O CAMBIO

V. ETAPA

a. Priorizar, a partir del trabajo de hitos
historicos, los factores determinantes para
generar continuidad o cambio.

a.;A qué ambitos de la realidad pertenece
cada accién?

{Esos ambitos se presentaran en el futuro?
;Qué importancia tienen?

a. Priorizacién del trabajo anterior.

a. Priorizacién de factores de continuidad o
cambio.

ESCENARIOS DEL
FUTURO

V I o ETAPA

a. A partir de los factores de cambio, gene-
rar tres (3) narrativas:

Escenario pesimista.

Escenario tendencial.

Escenario deseado.

a. ;Cémo se desarrollara la fiesta en el aio
20407 ;Quiénes participaran en ella?

;Cual sera el comportamiento de los actores
de acuerdo a los factores de continuidad o
cambio?

a. Trabajo grupal.

a. Tres (3) narrativas de escenarios futuros (ano
2040).

MATRIZ DE PLAN DE
SALVAGUARDIA

NI N

a. Establecer una hoja de ruta hacia el
mejor escenario.

Establecer ano de ocurrencia y actores
responsables.

a. Trabajo grupal

a. Matriz del Plan de Salvaguardia




El entorno de la expresion cultural

El entorno

de la
expresion
cultural

------

Virgen del Carmen de Paucartambo.
Foto por Eulogio Nishiyama (Archivo
Nishiyama). Afo 1943.

el

N\

— 44



Como primer paso para la elaboracion
del Plan de Salvaguardia, nos propusi-
mos hacer una revision bibliogrdfica
inicial de lo escrito por académicos
en torno a la fiesta de la Virgen del
Carmen de Paucartambo. Asimismo,
indagamos datos demogrdficos

de la provincia de Paucartambo

en los censos de poblacién y en
informacién oficial del estado
peruano. Como ejercicio inicial de
esta primera etapa, trabajamos con
los portadores, el municipio local y
el Ministerio de Cultura, en una mo-
dalidad de taller, la identificacién
de actores sociales para convocar-
los en las siguientes sesiones. Sin
embargo, se debe mencionar que
hay un gran actor social ausente en
esta primera sesion, que es la Unidad
de Gestion Educativa Local (Ministe-
rio de Cultura) de Paucartambo, la
que luego participa en las siguientes
reuniones. Para empezar esta seccion,
mencionamos algunos datos bdsicos

Plan de Salvaguardia de la fiesta “Mamacha Carmen” de Paucartambo por Silvia Martinez Jiménez

Foto por Eulogio Nishiyama (Archivo
Nishiyama). Ao 1943.

sobre el entorno geogrdfico y las
caracteristicas poblacionales de la
zona, a manera de describir el es-
pacio asociado al elemento. Luego
presentaremos una descripcion de
la festividad de la Virgen de Paucar-
tambo como evento sociocultural,
seglin lo encontrado en la revision
bibliogrdfica, y también una crénica
detallada de las actividades festivas
desarrolladas en una celebracion
reciente, identificando a los res-
pectivos participantes y los lugares
de la localidad, con informacién
recogida en base a los testimonios
de los portadores.

45 —



El entorno de la expresion cultural

3.1

Datos basicos
sobre la
localidad de

Paucartambo

Mercado de cerdmicas.

Foto por Eulogio Nishiyama (Archivo
Nishiyama). Afio 1945.

a provincia de Paucartambo estd  provincia de Paucartambo es predomi-

ubicada en la franja oriental del nantemente rural y la mayor parte de
sureste del segmento peruano su poblacion se dedica a la actividad
de la Cordillera de los Andes. El agricola. De esta manera, tiene pocos
pueblo de Paucartambo se encuentra centros urbanos, entre ellos el propio
a 2,900 metros sobre el nivel del mar, pueblo de Paucartambo, que es
a orillas del rio Mapacho o Paucartam-  capital de la provincia, y el pueblo de
bo, al noreste de la ciudad del Cusco. Huancarani, en el distrito de Caicay.

Durante el periodo incaico, esta zona
pertenecia al Antisuyo, regién oriental  Los principales productos de su actual
del estado inca. En estos dias, la economia agricola son: papa, cebada,

— 46



Plan de Salvaguardia de la fiesta“Mamacha Carmen” de Paucartambo por Silvia Martinez Jiménez

trigo, maiz, junto con una produccion
arrocera y maderera que se exporta
hacia la ciudad del Cusco. Sin embar-
go, debe destacarse que los niveles
de pobreza en la provincia son muy
altos, situdndose la provincia entre
las econdmicamente mas pobres del
pais.

Uno de los puntos medulares respec-
to a la reflexion sobre el desenvolvi-
miento social moderno de Paucar-
tambo es el proceso emigratorio de
las élites socioecondmicas locales
hacia centros urbanos mayores,
como Cusco, Arequipa, y Lima. Esto
ocurrio a lo largo del siglo XX, pero el
proceso se aceler6 durante la imple-
mentacion de la Reforma Agraria del
gobierno militar de Velasco Alvarado,

3.2

entre los anos 1969-1975, con una
nueva emigracion de sectores de
exhacendados hacia las ciudades
citadas. En estas, las élites oriundas de
Paucartambo diversificaron sus activi-
dades econémicas incursionando en el
comercio, el transporte y el turismo.

Debe subrayarse que, al interior de esta
provincia, las categorias étnicas siguen
estando presentes en los procesos de
identidad y en las dindmicas sociales,
tanto como en las interacciones de la
vida cotidiana. De este modo, en la
provincia de Paucartambo - en tanto
que es predominantemente rural y
donde hay pocos centros urbanos de
alguna magnitud -- puede hacerse
una distincion hasta estos tiempos
bastante definida entre mestizos e

La fiesta de la

Virgen de Pau-

indigenas, identificindose como
poblacién indigena a las colectivida-
des de campesinos, integradas en
comunidades o cooperativas y relati-
vamente al margen de los habitantes
de las escasas ciudades existentes. Sin
embargo, cabe enfatizar que durante
los dias de la fiesta el pueblo de Pau-
cartambo cobra plena vitalidad, luego
de lucir abandonado a lo largo de todo
el afo, porque para los lugarefios que
emigraron a ciudades como Cusco,
Arequipa o Lima, la fiesta de la Virgen
del Carmen constituye un importante
motivo de retorno al pueblo de origen
que se repite ano tras ano. Al mismo
tiempo, la festividad atrae a los pobla-
dores rurales de la provincia, generan-
dose un encuentro entre todos estos
grupos sociales.

n el transcurso de la primera década del siglo XX, las
investigaciones de précticas culturales como fiestas y
musica llamadas “tradicionales”y sus transformaciones

cartambo des-
de los estudios
académicos
(breve
aproximacion
bibliografica)

Crear y sentir lo nuestro:
Folclor, identidad regional
y nacional en el Cuzco,
siglo XX. Lima, Pontificia
Universidad Catdlica del
Peru, 2006.

actuales tuvieron un amplio desarrollo en los estudios
sociales peruanos; y en el siglo anterior, los procesos institu-
cionales y de transformacioén cultural del sur peruano fueron
eventos que generaron la mayor reflexion. Asi, la singular
valoracion del patrimonio cultural inmaterial en el Cusco a
partir de la tercera y cuarta década del siglo XX, sobre todo
de las expresiones de musica y danza y de su importancia en
la conformacién de la identidad regional cusqueiia, ha sido
un foco persistente en el andlisis histérico y cultural.

Al hacer una revisién analitica de la escena cultural cusque-
fa del siglo XX, observamos que en los sectores académicos
se ha ido constituyendo un espacio privilegiado donde la
investigacién social se ha acercado a los procesos culturales
desde una variedad de enfoques, y con una gama tematica
también notable. Dicha gama tematica va desde la recons-
truccién de la experiencia cultural de los grupos de cus-
queiios que viajaron al Rio de la Plata y presentaron tanto
teatro como danzas populares en los afios de 1920 bajo la
conduccion de Luis E. Valcércel y con el apoyo de Alberto
Giesecke, experiencia estudiada con mucho detalle por Zoila
Mendoza;' la propia revisién de la institucionalidad y de los
concursos folcléricos que se realizan en el Centro Qosqo, por

47



El entorno de la expresion cultural

1. Danzante de la cuadrilla wagawagqa.

Foto por Javier Solis. Ao 2014.

2. Cuadrilla ghapagq ch’unchu de Paucartambo.
Foto por Alberto Venero Torres. Ao 2014.

Texto de investigacion
sobre el Centro Qosqo, por
Zoila Mendoza que integra el
libro editado por G. Canepa
(Identidades representadas:
performance, experiencia

y memoria en Los Andes.
Lima: Pontificia Universidad
Catdlica del Pery, 2001).
**Danza en el Per: Qhapaq
negro de Paucartambo”. BPR
Publishers, 2005.

*Cénepa, G. Mascara,
transformacion e identidad
en los Andes. Lima: Pontificia
Universidad Catdlica del Peru,
1998.

parte de esta misma autora;’ pasan-
do por los trabajos etnograficos de
Soledad Mujica Bayly sobre la cuadrilla
de los ghapaq negro de la fiesta de la
Virgen del Carmen de Paucartambo; y
hasta los de Gisela Canepa Koch sobre
las mdscaras usadas por los personajes
de esta festividad.*

Un punto primordial de la reflexion
reside en la forma cémo la actividad
folclorico-artistica de la region del
Cusco se integré al discurso denomi-
nado “neoindianismo’, proveniente

de laacademia, y a los relativos a la
identidad regional, pues al interior
mismo de la region cusqueia hay

una gran variedad de expresiones del
patrimonio cultural inmaterial, y estas
se articularon en las primeras décadas
del siglo XX a un complejo discurso re-
gional. Las danzas y la musica existian
por si mismas previamente a cualquier
construccion de la identidad regional
cusquena como se la conoce en su
forma contemporanea. En consecuen-
cia, no puede considerarse que las
manifestaciones folcldrico-artisticas
devinieron en lo que son actualmente
como fruto de un simple acondiciona-
miento por parte de la élite regional
cusquena, sino que el proceso de
articulacion entre danzas y expresiones
musicales y el discurso de la identidad
regional cusqueia ha implicado una
larga negociacion de sentido entre di-
versos actores, abarcando a los propios
pueblos y sus danzas, y a los musicos
autodidactas, quienes impulsaron un
progresivo proceso de valoracion -- su-
perando a quienes dentro de la propia
region las despreciaban o desvaloriza-
ban --, y la configuracion de una iden-
tidad regional, teniendo también un
fuerte apoyo en las instituciones que
patrocinaron en Cusco esta valoracién
de lo propio.



Plan de Salvaguardia de la fiesta“Mamacha Carmen” de Paucartambo por Silvia Martinez Jiménez

En este largo proceso de construccion
de la identidad regional, algunas fiestas
han cobrado una dimensién identi-
taria singular en las ultimas décadas
del siglo XXy, sin duda, la fiesta de la
Virgen del Carmen de Paucartambo es
uno de los simbolos de convergencias
diversas, entre ellas la del catolicismo
populary la identidad regional cusque-
fAa, entre la valoracion de las danzas
cusquenas y los sistemas de intercam-
bio tradicionales para el sostenimiento
de las cuadrillas y grupos de danzas, la
afirmacion de la identidad mestiza del
pueblo, y cuyas manifestaciones varia-
das, en mas de un caso, se sustentan

en tradiciones indigenas de danza o de
actividades econémicas.

Los estudiosos de la danza destacan los
roles dentro de la fiesta de la cuadrilla

Danza ghapaq negro
Foto por Eulogio Nishiyama (Archivo
Nishiyama). Afio 1943.

del ghapaq ch’unchu, la del ghapaq
negro y la del ghapagq qolla, elementos
indispensables entre las agrupacio-
nes de danzas de la festividad, las

que cada aflo pueden aumentar o
disminuir segun la disposicion de los
fieles. También existe una relaciéon de
jerarquizacién y competitividad entre
las cuadrillas en relacién a su importan-
cia dentro del ritual festivo, que si bien
tiene niveles de ambigiiedad, en muchos
aspectos hay consensos ya establecidos.
Las sefaladas cuadrillas también se
caracterizan por disponer de “relatos de
origen’, los que tienen una construccién
narrativa con demasiados elementos de
formalizacion histérica para ser conside-
rados como “narrativa mitica” También se
tiene informacién de cuadrillas obser-
vadas alo largo del siglo XX que luego
desaparecieron.

Ahora bien, los estudiosos han destaca-
do las formas de diferenciacién étnica
gue se encuentran en la construccion de
identidades de las cuadrillas de danza,

a menudo unidas bajo una estructu-
racién militar de jerarquias al interior

de las mismas. La diferenciacion étnica
debe destacarse en cuanto las cuadrillas
que se consideran indispensables en la
actualidad para la realizacion de la fiesta,
como son las del ghapaq ch’unchu, del
ghapaq negro'y del ghapaq qgolla, las que
compiten simbdlicamente por tener la
preferencia de la Virgen de Paucartambo.

Los estudiosos han des-
tacado las formas de

Las cuadrillas y danzas también han
elaborado historias que explican su
presencia en la fiesta, y las formas que
adquieren las dramatizaciones han
llevado a una busqueda de mayores
informaciones de indole histérica. Es
el caso de la guerrilla, donde la imilla
o esposa del alcalde golla, busca ser
robada por los guerreros ghapaq
ch’unchu, intencién que casi consigue
el éxito, pero que fracasa en el ultimo
momento.

diferenciacidén étnica
que se encuentran en la
construccidédn de
identidades de las
cuadrillas de danza, a
menudo unidas bajo una
estructuracién militar
de jerarquias al inte-

Uno de los puntos importantes de la rior de las mismas.

fiesta reside en la competitividad de las
comparsas alrededor de la Virgen del
Carmen, la cual -- no exenta de ambi-
gliedades -- marca una pauta jerarqui-
ca entre los grupos de comparsa. Solo
ciertas comparsas sefaladas tienen
mayor cercania a la Virgen del Carmen,
y se entiende que los ghapaq ch’unchu
son sus custodios. Sin embargo, tanto
la comparsa de los ghapaqg negro como
la de los ghapag qolla son considera-
das a su vez como las Unicas cuadrillas
que tienen derecho a cantarle a la
Virgen mientras le rinden honores. Por
lo tanto, el pertenecer a estos grupos
es particularmente prestigioso. Cabe
agregar al respecto que no todos los
integrantes de las comparsas residen
en el pueblo de Paucartambo. Es mas,

49






Plan de Salvaguardia de la fiesta“Mamacha Carmen” de Paucartambo por Silvia Martinez Jiménez

en tiempos actuales varios miembros
de las comparsas son paucartambinos
que han migrado a otras partes del
Perud e incluso al extranjero, y regresan
especialmente para interpretar las dan-
zas de la festividad. De esta manera,

se renuevan los vinculos e identidades
locales mediante la participacion activa
en el ceremonial de la fiesta de la
Virgen del Carmeny, por tanto, en todo
el conjunto de funciones y ocupacio-
nes tradicionalmente relacionadas

a la festividad que les corresponde
ritualmente realizar segun el papel que
asuman en ella.

Pasando a describir la importanciay
funcion tradicional de los personajes
en la fiesta, se considera que la ausen-

cia de los ghapaq ch’'unchu haria que

la Virgen empalidezca, lo que da una
idea de la importancia que tradicio-
nalmente se ha forjado sobre cercania
de dichos personajes en el entorno de
la Virgen. En general, siempre hay una
atencién por parte de los fieles respec-
to al semblante de la Virgen, y se le in-
terpreta palida cuando no se encuentra
conforme con alguno de los aspectos
de la celebracién o cuando disminuye
la devocion que se le rinde en la fiesta.
Ahora bien, los ghapagq ch’unchu, de
acuerdo a su nombre quechua, repre-
sentan a los “salvajes” oriundos de la
selva, que los paucartambinos secular-
mente han identificado con los nativos
amazonicos del valle de Q'osiipata,
poblado desde tiempos antiguos por

—
Danzantes ghapaq ch'unchu.
Foto por Alberto Venero Torres. Aiio 2014.

los grupos originarios machiguenga y
huachipaire. Dentro de la variedad de
prendas que conforman la vestimenta
del ghapaq ch’'unchu, la mas llamativa
es la montera o chuku, una especie de
corona alta confeccionada con plumas
de fandu. Las plumas que se proyec-
tan verticalmente de la corona, estan
tefidas con tonos que van del amarillo
al rojo. Esta comparsa esta acompafa-
da por un“mono” o k'usillo, que hace
de magt'a o bufén, lleva una mascara
simiesca que es festiva, y que con un
pito de madera imita los chillidos de los
monos.

Segun la etnografia sobre la fiesta de

Martine du Authier (2009: 83), el ch’un-
chu, el k'achampa, y el chukchu son las

51



El entorno de la expresion cultural

Unicas cuadrillas que han conservado
una orquesta de tipo indigena para

el acompafamiento musical de sus
danzas. Dentro del repertorio musical
del ghapaq ch’unchu hay cinco piezas:
Alabado, Mudanza, Chontakiru, Balan-
ce y Cacharpari. Solo la Mudanza, que
en realidad constituye un pasacalle,
tiene base musical pentaténica, y en
general los otros temas tienen un aire
a marchas militares, lo que es reflejado
también por las coreografias que se
realizan en la danza.

En cuanto al ghapagq qolla, se considera
gue estos personajes representan al
comerciante del Altiplano (Qollasuyo),
que vendia sus productos, o acudia
tradicionalmente a Paucartambo para
el intercambio de los mismos. En los
cantos a la Virgen, los golla cuentan los
sacrificios del viaje largo que realizan
para saludarla, y luego en la despedida,
manifiestan la tristeza de alejarse de
ella. Se compone la comparsa de un “al-
calde’, de la imilla o mujer del alcalde,
y los danzantes golla que se agrupan
en dos filas. Luego, hay un llamero que
va conduciendo y jalando a una llama
denominada chask’a macho, que va
cargada con alforjas llenas de produc-
tos del Altiplano (quesos, tejidos, ollas
de barro, etc.), y también participan
unos nifnos a los que se denomina
chanako.

El traje de los golla esta inspirado en
los llameros del Altiplano, y entre las
vestimentas y partes de la indumen-
taria suelen llevar bolsas para la hoja
de coca. El rostro esta cubierto por un
pasamontafia, y encima de este se lleva
una montera plana y de forma rectan-
gular, que es denominada aqgarapi, por
el brillo de las perlas pequeias de las
que esta llena.

Alo largo de la danza del ghapagq qolla,
los “soldados” de la cuadrilla manipulan
la rueca para hilar. El “alcalde’; por su
parte, lleva la vara de mando, con ador-
nos de plata. Porta también el latigo
famoso de castigo, el “San Martin’, y la
frente marcada con una cruz negra. La
imilla también es trabajadora como los
“soldados’ y se transporta retorciendo
las hebras de un ovillo de lana.

52

AN

|

Chanako o nifo danzante de la cuadrilla ghapagq golla. Foto por Virginia Fernandez. Ao 2014.

Los cantos de los ghapagq golla tienen
una fuerza poética muy especial y su
repertorio reviste particular interés. Se
ha establecido que con el paso de los
dias, se presentan siete piezas musica-
les. Se destaca la intensidad de las co-
reografias por su sencillez en rondas,
cadenas, empellones o persecuciones,
que son muy vivaces, bufonescos o
que pueden revestir clara violencia.
Los miembros de la comparsa castigan
a sus companeros a hondazos que se
dan en las piernas de otro “soldado”
como chicotazos luego de haber pasa-

do por el rezo a la Virgen. El “soldado”
que recibe los latigazos debe soportar
estoicamente esos golpes. Luego,
tendrd la oportunidad de ser él quien
castigue con chicotazos al anterior.
Divirtiendo al publico, el “soldado”
podra saltar y evitar algunos de esos
golpes, pero no puede evadir muchos
latigazos para no pasar por cobarde.
Este momento se denomina yawar
unu (agua de sangre), que pasa luego
a una intensificacion de los latigazos,
alcanzando en un momento gran
euforia, respaldada por el “alcalde”



Plan de Salvaguardia de la fiesta“Mamacha Carmen” de Paucartambo por Silvia Martinez Jiménez

blandiendo su latigo “San Martin” para
quienes no se golpean con suficiente
intensidad. De otro lado, la imilla busca
separar a los contrincantes.

Luego, durante las evoluciones de la
danza del ghapagq qolla hay pantomi-
mas y juegos: el chinka chinka, que

es un juego amoroso en el que los
“soldados” intentan atrapar a la imilla,
o el juego del “montén de carne seca’,
en el cual unos gollas se lanzan enci-
ma de otros haciendo una montaia
humana, y al final, la imilla se trepa
encima de todos ellos, y luego de caer
se dedica a rescatar de la montafa hu-
mana a cada uno de sus companeros.

Los bailarines de ghapaq golla tienen
la obligacién de asistir a la peregrina-
cién del seior de Qoyllur Rit’i, que se
realiza cada afio con una semana de
anterioridad al Corpus Christi, fiesta
principal del Cusco. Quienes quie-
ren pertenecer a la comparsa tienen
que asistir tres veces consecutivas al
Qoyllur Rit'i para ser plenamente ad-
mitidos. Es también caracteristico de
los ghapaq qolla durante la fiesta de
la Mamacha Carmen, someterse a un
“bautizo”, que en la actualidad ha to-
mado diversas formas en cada uno de
los grupos de danza. En el bautizo de
los gollas, por ejemplo, al nuevo inte-
grante se lo coge de brazos y piernas,
y el “alcalde” le da tres latigazos en el
trasero, el cual esta mojado de cerveza
que le han echado previamente.

El ghapaq negro es una cuadrilla que
recuerda la situacién colonial de

los esclavos africanos que, segun la
tradicion oral local, fueron traidos

de la costa y de Bolivia a trabajar a

las minas de oro, y que por diversas
circunstancias llegaron a Paucar-
tambo. Es una afirmacién comun la
gue sostiene que estos esclavos eran
devotos de la Virgen del Carmen en
Lima. Como reflejo de su condicion de
esclavos, tienen una cadena que va de
la cintura a sus costados. El atuen-

do de los ghapaq negro suele tener
mucho seforio. Otra caracteristica es
que llevan un accesorio de madera,
que se denomina maki. Tiene la forma
de un brazo rojo y una mano derecha

r ¥

Guiador de la cuadrilla ghapagq negro. Foto por Javier Solis. Ao 2014.

negra, con el puiio cerrado y el pulgar
al exterior.

Se sefiala una relacion en el pasado en-
tre una danza de negros ricos y otra de
negros pobres, no sabiéndose si ambos
grupos coexistieron o si uno deviene
del otro. También se dice que en otro
periodo solo cantaba el “guiador’, pero
gue como no siempre se encontraba
una persona que tuviera las cualidades
vocales necesarias, se prefirié que can-
taran todos a modo de coro. Durante
las celebraciones religiosas en la iglesia
y también en la procesion, los ghapaq
negro dejan al descubierto los rostros
para poder cantar. Segun Martine du
Authier (2009: 111),“entre las cuadrillas
que participan de la fiesta, sélo la de

los Negros tiene caracteristicas de una
danza sacra, sin ninguno de los aspec-
tos profanos tan difundidos en otras
comparsas’, ya que en esta se prohibe la
diversién o la pantomima. La musicay la
coreografia manifiestan una tendencia al
recogimiento y, a diferencia de las demas
comparsas, los ghapag negro cantan y
danzan un rezo.

Las cuadrillas de los ghapag negro, junto
con la de la contradanza, estan compues-
tas por paucartambinos o residentes

El ghapag negro es una
cuadrilla que recuerda
la situacidén colonial

de los esclavos africa-
nos que, segun la tradi-
cién oral local, fueron
traidos de la costa y de
Bolivia a trabajar a las
y que por
diversas circunstancias
llegaron a Paucartambo.

minas de oro,

53



El entorno de la expresion cultural

Danzante contradanza.
Foto por Javier Solis. Aflo 2014.

g




Plan de Salvaguardia de la fiesta“Mamacha Carmen” de Paucartambo por Silvia Martinez Jiménez

Danzante sagra en el tejado.
Foto por Aldo Aguilar. Ao 2011.




el
§
b -&’-\ .,

. //////%’f W

: /,:;"/frﬁf/ 7 ;/ /%/ f/;' /‘/ /Z" /,: 4

"%/if/ Wi

-

Caporal y china sagra de Paucartambo.
Foto por Javier Solis. Afio 2014.







El entorno de la expresion cultural

paucartambinos en el Cusco, quienes
por lo general son profesionales.
Participar en esta cuadrilla es sentido
como una responsabilidad que otorga
mucho prestigio. Este hecho motiva
que haya mucha competencia entre las
personas que quieren ingresar a formar
parte de esta cuadrilla. Dicho grupo,
por otro lado, es muy exigente con

los trajes y el disfraz, y los bailarines
deben tener la capacidad de renovarlo
continuamente y mejorarlo para que
luzca bien, de modo que los miembros
deben tener recursos suficientes para
este tipo de esfuerzos.

Hay otras cuadrillas que se presentan
en la fiesta, entre ellas la de los saqra,
la de contradanza, el majefio, goyacha,
chukchu, y wayra, los panaderos, el
wakawaka, el auqa chileno, y k'acham-
pa. Cada una de estas comparsas esta
revestida de una complejidad similar
en su estructura organizativa, exigen-
Cia para la confeccion de los trajes y el
establecimiento de la disciplina, y cuya
importancia simbdlica forma parte
integrante de la fiesta. A continuacion
ofrecemos breves descripciones sobre
las mencionadas agrupaciones.

Los sagra son personajes traviesos, y su
vestuario y mascaras extremadamente
vistosos. En cuanto al traje, este tiene
franjas de seda con todos los colores
del arco iris, mientras que las mascaras
personifican animales que la tradicion
vincula al demonio: murciélagos, perros,
chanchos, pumas, iguanas, vampiros,
entre otros. Como parte de la estructura
dramatica de la fiesta, los sagra estable-
cen una confrontacién de poder con la
Virgen que tiene un fuerte contenido
simbdlico y ludico, pues no pueden
dirigirle la mirada, y sin embargo tratan
de atraer la atencién de los fieles. En

la procesion por el pueblo que hace la
Virgen, aparecen los sagra subidos a

los techos, y al paso de ella se cubren la
caray se retuercen. Los saqra participan
también en la guerrilla, ya que una vez
que los ghapaq qolla mueren, aquellos
pasan con un carro de fuego para lle-
varlos al infierno. Esta participacion en
la guerrilla marca la importancia ritual y
simbdlica que tiene la presencia de los
saqgra en la fiesta.

58

La contradanza es la cuadrilla que
contiene la mayor cantidad de figuras
coreograficas. La tradicién la interpreta
como una danza agricola de induccién
a las tareas del campo. En esta danza
agricola, el “caporal” o machu introduce
a los demas danzantes en las labores
de siembray cosecha. La especial origi-
nalidad de la contradanza proviene de
la complejidad de las posiciones de los
brazos entre dos, tres, cuatro bailarines,

1. Caporal y dama de la cuadrilla majerios.

Foto por Javier Solis. Ao 2014.

2. Cuadrilla auga chileno de Paucartambo. Foto
por Alberto Venero Torres. Ao 2014.



Plan de Salvaguardia de la fiesta“Mamacha Carmen” de Paucartambo por Silvia Martinez Jiménez

que se entrelazan cogiéndose de las
manos. Los pasos, de otro lado, son
mas bien sencillos, siendo el zapateo el
mas caracteristico.

En cuanto a la k‘achampa, se le suele
atribuir un origen guerrero prehispa-
nico, pues los redobles del tambor

que acompafan esta danza son mas
acentuados que en otras agrupacio-
nes. Se ha referido que el nombre de

la cuadrilla esta relacionado con la
inclinacién del cuerpo durante su pasa-
calle. También se sefala que, de modo
similar a los qolla, el duelo denomina-
do yawar unu es la parte central de la
k'achampa, aunque en este caso, es
una danza menos enfatica. La k'acham-
pa incluye diversas figuras en las cuales
las hondas, en tanto armas de guerra
en tiempos prehispanicos, tienen un
rol importante al formarse cipulas con
ellasy, asi levantadas, permiten realizar
una ronda invertida. Los integrantes
de la k'achampa, al decir de Martine du

- T b

Cuadrilla k ‘achampa de Paucartambo. Foto por Javier Solis. Afio 2014.

Authier (2009: 151) “representan a los
quechuas de quienes han tomado el
traje. Serian también serranos oriundos
de la selva, y por esto, los primeros en
enfrentarse a los chunchus, lo que podria
explicar su presencia en la guerrilla del
pasado en lugar de los gollas” Se sostie-
ne que el kachampa evoca las ceremo-
nias del warachikuy de la época incaica, la
cual presidia la iniciacion de los jovenes
de la nobleza inca en la edad adulta y el
paso a su condiciéon de guerreros. Uno
de los detalles que lleva a considerar esta
relacién es que, en las descripciones del
warachikuy por los cronistas espafoles,
se menciona que la honda tiene una
presencia central.

El auga chileno representa a los soldados
chilenos que invadieron el Peru durante
la Guerra del Pacifico (1879-1884). Se
senala que hay una referencia mas anti-
gua de esta danza, llamada waka suwa
tusug, que representaba a los abigeos
(Canepa 1998: 118), estableciéndose

una relacion entre el abigeo y el invasor
chileno. En efecto, el término auga tiene
la doble connotacion de “enemigo”y de
“guerrero’”.

Esta danza esta encabezada por un
“caporal’; llamado machu, acompanado
por una dama, “soldados” que se ubican
en dos filas, y un maqgta. Desde la pers-
pectiva coreografica, en el auga chileno
se presentan las figuras predominantes
en base al zapateo. Se considera que los
danzantes tienen un aire militar dentro
de su danza porque en ciertos pasos
golpean los talones y tienen tiempos de
descanso como los militares. El magta
exhibe una cola de vaca, y se lamenta
diciendo “me han robado mi ganado’,
lo que confirma la interpretacién que
sefala que en esta coreografia hay una
mezcla con una danza anterior represen
tando a los abigeos.

Hay un conjunto de danzas que son
consideradas “pantomimas’, es decir,

59



El entorno de la expresion cultural

Cuadrilla panaderos de Paucartambo.
Foto por Javier Solis. Aflo 2014.




Plan de Salvaguardia de la fiesta“Mamacha Carmen” de Paucartambo por Silvia Martinez Jiménez

i o7k > e i -
Cuadrilla goyacha de Paucartambo.
Foto por Javier Solis. Ao 2014.

» s










El entorno de la expresion cultural

gue tanto los personajes que repre-
senta, asi como las dramatizaciones

y evoluciones realizadas, contienen
elementos burlescos o satiricos. Entre
las pantomimas se encuentra la danza
del majerio, la de los chukchus, la de los
wayra 'y wakawaka.

El majerio es una comparsa que re-
presenta a los arrieros mercantes que
durante el periodo colonial y republi-
cano comerciaban vino, aguardiente, y
otros productos de la zona de Majes en
Arequipa. Los majerios visten de arrie-
ros: llevan pantalén de montar, botas,
espuelas, chalinas, y sombrero de paja,
y sobre todo destacan sus casacas de
cuero. Este traje también correspondia
al de los hacendados de Paucartambo,
que solian integrar sobre todo esta
comparsa. Sus mascaras tienen una
expresién de gran jovialidad, cuya
inmensa nariz surge de un rostro colo-
rado. El majefio exhibe en sus brazos
extendidos el simbolo de su actividad:
una botella de cerveza.

Los personajes que integran esta danza
son el “patrén” o “caporal’, una dama
que acompana al “caporal’, y un grupo
de majerios que bailan en dos filas pa-
ralelas. Al interior de la danza también
se encuentran entre los personajes a
dos magqt‘a, que son elementos festivos
indispensables para la ocasion. Para
hacer su entrada al espacio de la cele-
bracién, los majerios llegan a caballo.

Se considera que esto es muy singular,
siendo su entrada bastante llamativa al
estar montados en caballos o en mulas
y acompanados por burros cargados
con barriles de alcohol. Luego del
alboroto que producen, descienden de
sus cabalgaduras, se acercan al atrio
de la iglesia de Paucartambo y saludan
a laVirgen quitdndose el sombrero. El
prestigio de esta danza estd relaciona-
do al hecho de que antiguamente solia
ser interpretada por los hijos de los
hacendados. Por otro lado, su coreo-
grafia se ha ido enriqueciendo, pues
inicialmente se limitaba a un pasacalle
y a un cacharpari, que se ejecutaban
con mimicas de borracho, pero en la
actualidad se ha introducido huaynos
que amplian su sencilla coreografia. En

— 64

Danzante de la cuadrilla majerios. Foto por Elizabeth Junek. Afo 2013.

el cacharpari, los ejecutantes de esta
danza se mezclan con el publico para
bailar.

Los chukchu o paludicos personifican

a los peones andinos que bajaban a la
Amazonia a trabajar y donde contraian
tercianas y diversas enfermedades
tropicales; es también gente de la
sierra que ha bajado a los valles calidos
como aventureros en busca de oro. Es-
tos personajes, imitando los temblores
corporales propios de estas enferme-
dades, vienen a pedirle su curacién a
la Virgen. Representantes del cuerpo
médico completan esta comparsa:
enfermeros y enfermeras que portan

Los chukchu o paludicos
personifican a los peones
andinos que bajaban a la

Amazonia a trabajar y
donde contraian tercia-
nas y diversas enferme-

dades tropicales.




Plan de Salvaguardia de la fiesta“Mamacha Carmen” de Paucartambo por Silvia Martinez Jiménez

Cuadrilla chukchu de Paucartambo. Foto por Virginia Fernandez. Afio 2013.

botiquines y jeringas, implementos
médicos para proceder a una cura paré-
dica. Siempre llevan talegas de harina.
Las enfermeras, que abochornadas por
el calor se levantan las faldas, lo hacen
también con sus companieros y con las
sefnoras del mercado, lo que divierte al
publico. Sus travesuras van acompana-
das por tambores y sonido de pitos.

Los wayra representan a los abogados

y autoridades consideradas corruptas

y abusivas con la poblacién indigena.
Los sijlla usan un sombrero alto y una
levita negra. Llevan también un latigo o
un bastén, y bajo el brazo, un libro con
legajos viejos. En general esta comparsa
estd conformada por residentes de Pau-
cartambo y no siempre cuenta con un
karguyoq. A esta danza se le denomina
también de los “doctorcitos”. Los aboga-
dos representados se encuentran mas
preocupados en enamorar a las mujeres

y en libar alcohol que en impartir jus-
ticia. En esta danza satirica se realizara
un juicio parédico a los magta que
participan de la comparsa, los cuales
representan a los indios humildes que
son maltratados por la justicia. Los sijllas
amenazan a los “indios” con los libros

de leyes, y les pueden incluso propinar
golpes con los libros de modo que se les
queden grabadas las normas civilizadas.

Como parte de la conformacién de las
cuadrillas de danza, debe destacarse

la presencia de los “cargos” o karguyog,
que son los individuos que se encargan
de la parte econémica de la actividad de
las cuadrillas. Se entiende que en gene-
ral, el acceso a los favores rituales de la
Virgen se da a través de la pertenencia a
los grupos de danza, favor que se da en
el marco de estos grupos y del pueblo
mestizo paucartambino que se expresa
a través de las danzas. Sin embargo,

Los wayra representan a
los abogados y autorida-
des consideradas
corruptas y abusivas con
la poblacidén indigena.
Los sijlla usan un
sombrero alto y una
levita negra.

65 ——



El entorno de la expresién cultural

Danzante de la cuadrilla wayra. Foto por Javier Solis. Afio 2014.

hay también responsabilidades indivi-
duales que configuran formas muy es-
peciales de manifestar la devocion a la
Virgen. Asi, se puede establecer que la
organizacion y el financiamiento de la
fiesta son responsabilidad del prioste,
cargo mayor de la fiesta, y los funda-
dores o karguyoq de las agrupaciones
de danza. Sin embargo, el karguyog no
cumple ningun papel en la organiza-
cién interna de las comparsas, y cada
karguyoq sélo asume este compromiso
durante un afo. Los karguyoq llevan el
sombrero o montera que el “caporal” de
la danza les entrega, y cuando termina
la fiesta reciben la demanda.

La demanda es una pequeiia reproduc-
cién de la efigie de la Virgen, que es en-
comendada a cada una de las cuadri-
llas, en la persona del karguyoq. Dichas
demandas son objetos receptores de
poder ritual, y en las cuadrillas, si no se
dispone de un karguyoq se recurre a

la costumbre ancestral de la“junta’, en
la que el total de los integrantes de la
cuadrilla o danza asumen la organiza-
cién. En general, las demandas cons-
tituyen también maneras de acceder
de forma individual al poder milagroso
de la Virgen, y tener un compromiso
personal con ella, a través de las res-
ponsabilidades que conlleva el portarla
y cuidarla. Los karguyoq custodian las
demandas en sus casas, pero en su
momento seran movilizadas para las

66

jurkas, que es el sistema de donaciones
del cual dispone el karguyoq a través
del intercambio para aprovisionarse de
lo necesario para asumir cabalmente
sus responsabilidades respecto a la
alimentacién y todas las obligaciones
contraidas con la cuadrilla.

Entonces, se puede definir al karguyoq
como quien se encarga de proveer la
alimentacién y bebida de las cuadrillas
de danzantes en los dias de la fiesta, y
de pagar a los musicos que los acom-
pafan. Sin embargo, es el prioste quien
se constituye en la autoridad méxima
de la festividad y cuya inversion eco-
ndmica es, por mucho, la mas signifi-
cativa de la fiesta. Su buen desempeiio
afianza su estatus social, otorgandole
credibilidad, prestigio y poder respecto
a sus paisanos paucartambinos. Se
considera que una actitud generosa y
una responsabilidad bien llevada por
el prioste -- al cuidar de la demanda 'y
al asumir todas sus responsabilidades
en la fiesta -- hard que la Virgen quede
satisfecha y llevara a que ella se anime
a darle mayor proteccion al pueblo.

El interés central de cada cuadrilla
reside en realizar su mejor presenta-
cién durante la fiesta. Esto implica el
cuidado por la vistosidad de los trajes,
la calidad de la coordinacién durante
los pasos de danza, pero también el
respeto por la disciplina al interior de
la comparsa. Mantener la disciplina es

entendida como una forma de respeto
especial y devocioén por la Virgen. Se
debe mostrar un comportamiento im-
pecable y se debe manifestar respeto
al“caporal’, que es el jefe de los grupos
de danza. Cada cuadrilla tiene un jefe
que se le conoce con distintas denomi-
naciones segun la comparsa: “caporal’,

"

“rey”, "alcalde”, machu, “doctor” o “capi-
tan”. En algunas cuadrillas, el “caporal”
estd acompanado de una dama, como
es el caso de la imilla entre los ghapaq
golla, o la china sagra entre los sagra.
El “caporal” encabeza las dos filas de
danzantes durante los pasacalles, y
guia el desplazamiento coreografico, y
tiene un traje y mascara distintivos. Asi
también tiene un simbolo de mando
que le permite dirigir la coreografia, y
el cambio de una figura a otra de las
danzas.

Finalmente, es importante sefalar que
la mayor parte de investigaciones aca-
démicas sobre la festividad de la Virgen
de Paucartambo no son conocidas
entre los practicantes de la misma. En
ese sentido, los dos Unicos estudios
mencionados por ellos fueron el de
Segundo Villasante Ortiz sobre el fol-
clore de Paucartambo, y el de Soledad
Mujica Bayly sobre el ghapaq negro.



Plan de Salvaguardia de la fiesta “Mamacha Carmen” de Paucartambo por Silvia Martinez Jiménez

Demanda en casa cargo de auga chileno.
Foto por Reenzo Velasquez. Afo 2014.




Demanda chunchachas de Paucartambo.
Foto por Reenzo Veldsquez. Aiho. 2014







El entorno de la expresion cultural

3.3

Desarrollo de la

fiesta de la Virgen
del Carmen en

Paucartambo en WY S
matriz elaborada Y,
con portadores
y participantes

a matriz que a continuacién
se presenta fue elaborada a
partir de los testimonios de los
portadores y practicantes de
la festividad, y de la antropdloga Gio-
vana Silva, funcionaria del Direccion
Desconcentrada de Cultura del Cusco.
Cabe destacar el hecho que no existe
una programacion por escrito sobre la
festividad, pues la secuencia de la fies-
ta existe en forma oral en tanto parte
del patrimonio cultural inmaterial
de los pobladores de Paucartambo,
pudiendo variar en algunas de sus
narraciones. La secuencia que aqui se
Procesién de la Virgen del Carmen de Paucartambo. describe es la que fue observada en
Foto por Javier Solis. Afio 2014. el afo 2013, durante la filmacién del
registro audiovisual que forma parte
del presente trabajo.

70



- 0b1ed, 3p sesed sa1ua1ayiq

sodIsnw
K sajuezuep ‘boAnbipy

‘sauojouyed
uod 0]0s ‘esedsew U 3fel) uls eAesus a5
"aydoueipaw e| elsey asiepanb A sayuezuep
SO| SOpO} d1udWeli01ebl|qo J1lsIse uagap
9159 Y ;, 06482, 9p Ssesed se| us oAesu]

sesiedwod

se| ap |esauab ohesu] wd g-olnfap |

‘oquieriedned ap pepl|
-edpiunw | 3p |BLOISISUOD UQ|ES

LS9lesoded, ‘sesolbijas
sapepuolne ‘apjed|y

"UQISIDA duasaid e|
ua sel16a.1100 eied sejjewoue ap uodeNbII
| 91n2sIp 36 'eq|e, |2 eled sesiedwod se|
9p uoidelUsaId B 9P OUIN] |9 BDLIOS 3G
'0Sed |9 eJany Is sajueuasaidal
sns o sesiedwod 6| se| ap ,sajesoded, so| A
‘01111SIP [9P SOPEpPLIOINE S91USIJIP Se| ‘020l
-ed |2 ‘ap|edje |9 edpdiyed ugiunal eysa ug

LS9leloded, ap uolunay wd /-olnfap 1

‘o1esoy |ap uabiip ojdws)

seuiquielseoned seiouas
A saJeljiwey ‘s915011d

‘o|dwia} |3p so||e1=p
sow|n soj Jauodsip A Jeuiope sp UeuIwWIS)
A sedsa1) $210]4 URDO|0D 9| ‘e1say e| eded op
-JeJ} 2jusw|edadsa se anb olienisaa oasnu
un uauod 3] ‘uabuip e| e uejbaiie ‘saysoud
so| ap ejuedwod ud ‘ojgand |ap selouss se

uabuip e| op o|bay weg-olnfap |

‘oquieniedned
op |euded e ua sepenyis
,S0B1eD, SO| 3P Sesed sajuaIQ

sesiedwod ‘boAnbipy

'213 ‘sop|ed 50110
‘sayouod s1uswiesausb ad21jo boAnbipy 9
ojusWOoW 31sd U7 sesiedwod se| ap [eiduab
oKesus [ esed A aydou e| us e1s]| 91se anb
esed ,0b1ed, 9p eSed e| ap uoideziuebio e| e
2UJa1DU0d anb 0] opo1 A esed e| ap uodNQ
-1asIp e| epol ueziuebio :,061e3, 9p sesed
sns uesedaid ‘sesiedwod se| uod eyunfuod ,obied,

e1auew ap boAnbipy eped anb |3 us 01y op esed e| ap uopeledald olnfap y1L

‘leddiunwi
anbiag|e ‘seAedNpPa sauoIdNIASU|

215011d

‘pepIAnSay e| eted sezanlad

A 3uied ‘eus| Jiqidai e ezaidwsa ,0b.ed, |9
‘oaug)nwis opow 9 d1solid |ap esed e| sa
Jebn| 31s9 anb uoide|qod e| epo) e Jesysow

esed sewape uanlls anb A ,0b.e3, 3p esed
e| 9p epeJius e| Jeusope eied ejediusoy ap
sepjeJ) o1uawedadsa sesswed se|aiqidal e
ezaldws ‘(saued) ,$35U0, SO| Sp UQIDRIOqR|D
e| eled souloy soj e1enuod 4,0b.ed, ap esed

e| ezjuebio AnyAodp e1ad e| esed sa10]0d>

9p senbe se| ap opesedald |3 esed oquiey
-1edNEd 9P SEAIIEINPI S9UOIDNIISUI SB| ,0bied,

uod euIpPI00D ‘e)say k| eziuebio aysoud |3 9p esed e| ap uoldeiedald olnfapgrozl

"olIUBWAD ‘leddiUNW
anbiaq|e ‘oquieliedned ap sajedd
-und sajjed ‘Jokew ezejd ‘ojdwa

o|qand | A boAnbipy |3

‘'ojgand |ap Jokew
eze|d e| us 3|IEQ UN UOD BNUIIUOD PEPIAIISS)
e7 'soyunyip sobiwe A sajuatied sns e Jesia
e o|gand [9p OLISIUSWSD [ BA 35 ‘S9IUBYISIA
A saseljiwey ‘sobiwe sns uod opeuedwode
‘boAnb.py |9 ‘0z1anwie |9 opeuIwId]
"0zJaNW|e ap epuaLdaw e dedwod as
sondsa( ;,anbsoq o anbsow,, |3 ssiezi|eas
oban| eted ounKesap 932.40 35 AIN[OUOD
|V "uoisad0.d e| e osed ep as eueyew e| ap
G se| e ajuswepewxoidy ‘eueuew e| ap
7 Se| e opezijeas 01oe ‘eydip usweldoid
,01131dsap ap esiw, e| UOd ePJUI S dnb
|2 ‘olnf3p | |9 |jedidund elp |3 eIg3|9d 35
oban ;,01191dsap ap esiw e[ ap esadsiA, olnlap |
©| 9P B1RUAIIS BUN UOD BIS3Y B BIDIUI BS Louaidsaq ap esip, olunfap og

'safesy sns
1eUOI2D3)U0D B UBpURW SPUOP
sa1ebn| so| ua ‘ueloge|d sO| ou

sauainb A !soljidiwop sns ua ‘safesy

‘oquieliedned e uelead)|
anb o] opoy ueisije A esiedwod e ejed
sesedsew A safes sns ap s3||eIdp sown|n soj

sns ueloqe|d anb sajuezuep so sessedwo) UBDLLIdA S3JUBZURP SO| [BND |9 Jod 0533014 Anypjsiy
9|gedadwi 13s 9gap
uawue) [9p uabiip e| ue uopeludsaid e
*(02sn) A anb e£ ‘soiquiaiw sonbiue soj usdey oj
oquieliedned) "33 ‘solbajod ap oy ualquie] ouls ‘sezuep sns ap safeu} So| uesia
-ed ‘sope|inbje sajed0| ‘sayueibajul -aJ sesiedwod se| 9p sajueIbIIU| SOASNU SO|
Sp sesed ueas ‘sesiedwod se| jod 0]0S OU PEpIAIIDE B1SD U ‘B1say | Jediul 9p
SOPI29|qeISd S3|BJ0| SRR sesiedwo) S9]UB PUBWIIS 9P UL OWIN [ epe||0LIeSa] sofel} ap UOISINDY ol|n( ap selp sosIaAI]
*(0dsn) A
oquielledned) 213 ‘solbsjod ap on ‘sesiedwod se| ap soiq
-ed ‘sopejinbje sajed0] ‘sejueibalul -WI3JW SOASNU SO| B eljeiH0310D B| URUSSUD oquieliedned ua sej|o ap
9p sesed ueas ‘sesiedwod se| Jod A sezuep sns ap sosed so| ueuye sesiedwod seunbje A 03sn) [9p pepnid e| (oburwop o
SOPID3|CeISS S9|J0| SAUIYIA sesiedwo) se| ap sayueibalul sO| anb €| us pepiANdY ud sesiedwod se| ap oAesu] opeqes own) olunf

‘oquieledneq
ap ojdwa A s3||ed JoAew ezeld

oquieyiedned ap ojgand |3

‘uswiie) |ap uabiip e
ap a1bys e| ugiquiey edidiied spuop ‘ugised
-0id eun uod ejj0oLIBSAP 95 ANb UoIdRIga|DD

(3lqinow eyday)

sy sndio) ap eisal4 oun(ap ¢

91e6U0d0
‘luesjueAue] ap eni
e| UD SRIOY HZ SB| 9P UOISaD0id

snyounyds A
spjjob ‘nyounys uAom 1odod YNy
S9UOIDEN 3p eIuUN[ B 3p 1ueIbd)
-Ul OWO0D ,0quwieliedned uodeN,,

‘|leniu eISUBW 3P
uoeulbaiad e usdey snydunyd soj| A spj|
-ob 507 "ejieq nyo>unys LAbm 110>0d pyNd |3

- yyundspiAbmpiApj, opuaIdIP S9INID
S91UBIBJIP SB| Ud (S0zZal A sopn|es) ,sopeq
-e|e, SO| Usdey as uoideulbaiad e| ap einl e|
U3 SOPeN1IS "LIYeYD [9P UOS [ SDUOIWED Ud
21dwials ezijeas s a11odsely |3 ((obulwop)
oquieliedned ap SO1LISIP SO| 3p ueteulibal
-ad anb so| sopol opejun( uea as anb |9 us
osa>0.d ‘ sepuewap, o sekeAnde so| ap epe|
-3A | B[|04IBSIP 35 ‘luRARNYER|N BIDRY UQIDRU
-116219d ua J11aed ap sa1ue sejp Sa.1 ‘SOUISIA
un ;,s0b1ed, 9p ewaisis |9 Jod opeuodIpuod
153 0JUSJWIA|OAUSSSP NS "03sn) ‘@1eBuodQ
9p 1,11y 4Nn||A0D P I0USS |9p Olenjues e
,oquienieoned uoleN, e| ap uoldeulibalad

olun( ap esswd
K ofew ap euewas
ewn|n e| a13ua ‘xoidy

RIS PLI[e}
9p uoeulbalad

'02sn) A oquieliedned ug

sobiwe
A saseljiwey sns ‘sesiedwod

*boAnbipy |3 1od ep
-1291J0 BUSD BUN UOD BIUOWIDD B[ BUIWLID]
‘uabuip e| e e1a|dwod elyeiboa10d
ns uejuasaid 3| sesiedwod se| ‘|eniu 9159
ap sandsa( ‘osiwoldwod opeuopUIW [
uez||eal sa1ULZURP SO| [BND [3 U {epueWwap,
e| 91U |eniu un adey as oban “Anyiyd1vAnAk
|2 @>eY 3S dpuUOp JebN| 3 U BSIW eun
uod OPIUl BP 3G "UBWIED) [9p USDBIIA B|
eied Jejieq ap osiwoldwod NS ueASNUSI
sajuezuep so| Anyiy21pAnA |9 ug ‘serjiwey
sns uod ojun( sesiedwod se| ap sajuezZURP
so| uedidiied anb |3 us [elUOWRIAD 01Dy

Anyj1yo1pAn, ofew A |liqe ‘0ziey

‘oquieliedned ap Jokew
eze|d A sajedpund s3jjed ‘ojdwa

sesiedwod ‘ojgand ‘orddiunyy

'S00T |2 9psap Susawepewixoide ez
-1|B34 S 0JUDAD | "UOIDBUOIOD B)SD 3P Soue
0z uosaldwind 3s €107 |9 U3 ’|| 0|qed uenr
eded |9 Jod epeuolod anj uablip e| elp 9159
anbiod opedyiubis |eidadsa aualy eydsy e1s3

‘Pepianssj el 9p
sesiedwod sajuaIyIp se| ap boAnb.ipy so| op
-USIS OPIUSA UBY SOUE SOWI}|N SO1sd Ud anb
sjuenua obied, |e epuewsap, e ebanud
95 Jp 9159 UJ "oquieiedned ap ezeld e| us
ojgand |3 opo) e 0pI2a1J0 S3 anb ozianwie
un Jod sendsap A anbsoq o sanbsow |3 1od
epinbas sa JiNpuod e anb uoisad0id eun
Key oban| ‘esiw eUN UOD UBIDIUI 35S BIP 9153
9p SopepIAnde seT "uabliA e| 9p ugideuOs
-0 B 3P [BJIUDD BYDDJ B| 0JDICDY 3P € |2
OpuaIS ‘ BIP [9P SBIOY Sewl|n Se| SlueInp uswe)

0([ed B EPERAI|| BIEURIDS BUN UOD BIDIUI S |9p uablIA B] 3P UQIDEBUOIOD [JEIIETR R4

vn ds3

y N
114 OIDVY

S3vi oLdVv

VN
J0S S3d

avdainlLdy VYHDO34

e)Sal4 e| e seindad sapepiandy

A A
NOIDdIdDS3ad
®
\—\
[—]




El entorno de la expresion cultural

Realizacion de la fiesta

Dia 1
15 de julio

5:00am - Watayuyarichikuy y visita a los “cargos” anteriores

El carguyoqy el caporal visitan a los integrantes de la danza o cuadrilla, invitdandolos a participar de la festividad, visita que se
realiza en compania de los integrantes nuevos y orquestas o bandas de musicos. Cabe resaltar el saludo musical que se produ-
ce durante el encuentro de dos danzas o cuadrillas en el que la orquesta o banda de un grupo interpreta el pasacalle del otro.
De igual forma, desde la misma hora el prioste, con la banda de musicos, visita a los priostes anteriores.

Se ofrece galletas, tortas, ponches, vino, dependiendo de lo dispuesto por el karguyoq.

Actor Social: Prioste, “cargo” anterior, actual karguyog, danzantes y musicos.

Espacio ritual: Diferentes casas de los “cargos” anteriores, “caporales”y comparsas en Paucartambo.

12:00pm - Camaretazos, albazos y repique de campanas

Lanzamiento del Tiro Rdpido (cohetén) por parte del prioste, seguido de los camaretazos en intervalos de media hora por
parte de los albazos. Repique de campanas alertando a la poblacion que la fiesta ha empezado.

Se ofrece galletas, tortas, ponches, vino, dependiendo de lo dispuesto por el karguyoq.

Actor Social: Encargados de los albazos.

Espacio ritual: Lugares establecidos para los albazos.

12:00pm - La entrada

A la misma hora ingresan los maqt’a, en direccion a la puerta del templo, saludan a la Virgen y luego se trasladan hacia los
diferentes lugares donde se cambian las distintas danzas y cuadrillas para luego ingresar una vez mas junto a ellas. Se distri-
buyen entre 2 y 3 magt’as para cada agrupacion, a excepcion de los wakawaka, a los que se asigna 7 maqt‘as. Al promediar la
1 de la tarde, ingresan una a una las comparsas. Primero los ghapaq ch’'unchu, luego las demas. No existe orden alguno para el
ingreso de las demas danzas pero inician la entrada desde diferentes puntos, representando los caminos por donde los prime-
ros de estas manifestaciones populares habrian llegado a Paucartambo. El objetivo principal es saludar a la Virgen del Carmen
con la venia y rezo respectivos en la puerta del templo. Luego se trasladan danzando a la casa del prioste o “cargo mayor’,
aproximadamente entre las 3y las 4 de la tarde para dar paso al cera apaykuy.

Actor Social: Prioste, autoridades del pueblo, karguyoq, comparsas y poblacién en general.

Espacio ritual: Calles de Paucartambo, puente Carlos Ill, fachada del templo, casa del prioste, etc.

4:00pm - Cera apaykuy

Ademas de las comparsas, participa la poblacién en general. A la derecha se colocan los varones portando las velas o “cirio-
nes’, y a la izquierda las mujeres portando flores; al medio, el “prioste” resguardado por los ch’unchu, y al costado van las per-
sonalidades importantes de la capital provincial como el alcalde, los que portan las voladoras (mufiecas vestidas de dngeles,
danzantes, etc.) que luego seran colocadas en las andas de la Virgen. Detrds van las danzas o cuadrillas. Todo el conjunto se
desplaza en direccién al templo, lugar donde se colocan los “ciriones”y botellas con flores de agua de colores.

Actor Social: Prioste, autoridades del pueblo, karguyoq, comparsas y poblacién en general.

Espacio ritual: Calles de Paucartambo, puente Carlos lll, fachada del templo, casa del prioste, etc.

6:00pm - Cena

Se ofrece una cena en todas las casas de “cargo’, siendo el Hatun Merienda el plato principal de este momento. Una vianda
combinada que contiene: tallarin sancochado, g‘apchi de habas, repollo, papa, guiso de carne de cordero o de res, arroz gra-
neado. Encima, rocoto relleno sin emponchar ni arrebozado, porcion de cuy al horno, torreja de maiz, rodaja de huevo duro,
rodaja de rocoto y t'akapa de perejil.

Actor Social: Karguyog, comparsas e invitados.

Espacio ritual: Casa del prioste y las diferentes casas de “cargo” de las danzas y cuadrillas.

72



Plan de Salvaguardia de la fiesta“Mamacha Carmen” de Paucartambo por Silvia Martinez Jiménez

7:00pm - Qonoy

Se da inicio al gonoy, acto en el que participan los ch'unchu y los golla, quemando monticulos de paja colocados en cada
esquina de la plaza, contando también con la participacion de los sagra.

Actor Social: Prioste, ghapagq qolla, ch’'unchu y saqra.

Espacio ritual: Plaza de Paucartambo.

8:00pm - Fuegos artificiales

Se inician los fuegos artificiales, ofrecidos por el prioste.
Actor Social: Prioste, poblacién en general.

Espacio ritual: Plaza de Paucartambo.

9:00pm - “Alba”

El prioste se traslada hacia el templo para dar inicio al “alba”. En orden, las diferentes comparsas, vestidas con ternos y sin por-
tar trajes o mascaras ofrecen sus coreografias al son de sus orquestinas tipicas o bandas de musicos.

Actor Social: Prioste, todas las comparsas, poblacién en general.

Espacio ritual: Fachada del templo Virgen del Rosario.

Dia2- 16 de julio

0:00am - Serenata: se canta el “Punchaynikipi” o “En tu dia”

Se le canta a la Virgen del Carmen el “Cumpleafios feliz” o “Punchaynikipi’, al son de la banda de musicos del prioste.
Actor Social: Prioste, banda de musicos y comparsas.

Espacio ritual: Fachada del templo Virgen del Rosario.

Visita al “albazo”

Una vez culminada la serenata a la Virgen, el prioste visita a los diferentes “albazos”, los mismos que se sitdan en lugares un
tanto distantes de Paucartambo, y que por tradicién se trasladan junto con toda su familia.

Actor Social: Prioste, banda de musicos y comparsas.

Espacio ritual: Lugares un poco alejados del pueblo de Paucartambo.

4:00am - Misa de Gallo

Celebracién a cargo del prioste.

Actor Social: Albazos.

Espacio ritual: Lugares establecidos para detonar los albazos.

6:00am - “Misa de aurora”

Se celebra la“misa de aurora” con la participacion de la poblacién en general.
Actor Social: Parroco, Poblacién en general.

Espacio ritual: Templo.

9:00am - Misa de fiesta

Se inicia la misa de fiesta, en la que participan el prioste, las autoridades presentes en Paucartambo, autoridades visitantes
de la region, comparsas y la poblacion en general. El acompafamiento de la misa paucartambina esté a cargo de los ghapaq
negro con la ancestral participacién de los ghapaq golla, con su canto de alabanza.

Actor Social: Prioste, autoridades, danzas, cuadrillas y poblacién. Qolla y negros.

Espacio ritual: Fachada del templo.

10:00am - “Bosque”

Se inicia el “bosque’, con la participacion del prioste y su banda de musicos que amenizan el momento. Los golla se encargan
de arrojar los objetos entregados por el prioste. Para ello se arma un pequefio altillo o estrado cuadrado en medio de la plaza.
En este acto participan las diferentes autoridades, la poblacién y las comparsas, que se sitian alrededor de la plaza.

Actor Social: Prioste, golla, banda de musicos y poblacién en general.

Espacio ritual: Plaza mayor de Paucartambo.

73



El entorno de la expresion cultural

11:00pm - “Once” ofrecido por el prioste

Todas las comparsas al compas de sus musicos se dirigen a la casa del prioste para el “once”; donde el prioste, en sefal de
agradecimiento, ofrece gaseosas, cervezas y bolsitas de pan a todos los integrantes de las comparsas. Se entregan 11 paneci-
llos que pesan una onza.

Actor Social: Prioste, musicos y comparsas.

1:00pm - Almuerzo

Almuerzo con cazuela de gallina, lechén con tamal, moraya, pan paucartambino y escabeche de gallina.
Espacio ritual: Casas de cargo.

Actor Social: “Caporales”y comparsas.

3:00pm - Procesion

Se inicia la procesion Central acompanada por las bandas de musicos del prioste, wakawaka y majefio, todas interpretando la
melodia de la Marcha del “Monte del Carmelo”

Actor Social: Prioste, comparsas y autoridades.

Espacio ritual: Calles, plaza y templo.

7:00pm - Cena

Generalmente se ofrece un estofado, tallarines, churrasco o asado, dependiendo de los karguyogq.
Actor Social:“Caporales”y comparsas.

Espacio ritual: Casas de “cargo”.

9:00pm - Baile popular

En la plazay en las diferentes casas de “cargo”, al son de sus orquestinas y musicos, se inicia la fiesta popular. En el caso de los
majenios y los wakawaka, al promediar las 9 de la noche, se trasladan a la plaza para la gashua o fiesta popular.

Actor Social:“Caporales”y comparsas, pueblo en general.

Espacio ritual: Casas de “cargo’; plaza de Paucartambo.

Dia3-17 dejulio

8:00am - “Misa de danzas y cuadrillas”

Por grupos de cuatro, las danzas y cuadrillas desarrollan la misa. Al finalizar se realiza la transmision del carguyoq saliente al
carguyoq entrante. Luego, en el atrio se realizan los bautizos de acuerdo al cambio de mando o de caporales con la partici-
pacion de sus homologos. Por ultimo, cada comparsa entrega a los asistentes un recordatorio que generalmente es alusivo a
cada danza, y luego de ello se trasladan al cementerio.

Actor Social: Todas las comparsas.

Espacio ritual: Templo.

10:00am - Visita al cementerio

Poco a poco van llegando las comparsas al cementerio después de sus misas de danza. La visita al cementerio generalmente
es de saludo, recuerdo, oracion a sus exkarguyoq, danzantes. En este espacio los danzantes rezan, cantan, bailan y también
bautizan a sus integrantes nuevos (casos de los wakawaka, wayra, y k'achampa) dentro del cementerio, a los pies de los dan-
zantes difuntos. Los golla siempre se sitian en la puerta del cementerio.

El prioste también saluda y visita a los expriostes difuntos de la Virgen del Carmen.

Actor Social: Prioste, karguyoq y todas las comparsas.

Espacio ritual: Cementerio.

1:00pm - Almuerzo

Se ofrece el almuerzo a los danzantes e invitados.
Actor Social: Comparsas y sus invitados.

Espacio ritual: Casas de cargo.

3:00pm - Procesion al puente Carlos Il

Se inicia la procesion de bendicion, cuyo recorrido es el mas corto, en direccién al puente Carlos lIl. Situada la imagen de la Virgen en
medio del puente Carlos lll, las cuadrillas ghapaq qolla y ghapaq negro realizan sus alabanzas y canticos de esperanza y despedida.
Luego se desarrollan diferentes actos como el compromiso de la Virgen del Carmen de permanecer un afio mas en Paucartambo y

74



Plan de Salvaguardia de la fiesta“Mamacha Carmen” de Paucartambo por Silvia Martinez Jiménez

se renueva el cargo del prioste. Finalizado este momento, la Virgen imparte la bendicién hacia los 4 puntos cardinales. En el retorno
de la procesion participan todas las danzas y cuadrillas cargando a la Virgen en sus andas por pequefios tramos, con excepcion de
los saq'ras que estan situados en los tejados y balcones para realizar el acto de la tentacién.

Actor Social: Prioste, karguyoq y comparsas.

Espacio ritual: Templo, plaza, Puente Carlos IIl.

4:00pm - Guerrilla

Se da paso a la guerrilla alrededor de la plaza mayor, donde la disputa por la Virgen es entre los ch'unchu, que desean que la
Virgen se quede en Paucartambo, y los qgolla, que quieren llevarse a la Virgen al Qollao. La imilla de los golla es a la que deben
cuidar, resguardada al mando del “alcalde” de los golla en el centro de la plaza. Para ello usan como arma de batalla los ch’un-
chu niguas (palos pequeios) y cruces de chonta; y para su defensa, los golla portan espejos pequeios. Poco a poco los golla
van cayendo en batalla, saliendo los sagra a recoger a los muertos y llevérselos al infierno uno a uno. Como resultado de esta
batalla, siempre ganan los ch’unchu, que al final de la guerrilla matan al “alcalde” de los golla y como simbolo de victoria se
llevan a la imilla de los golla, que representa a la Virgen del Carmen.

Actor Social: Panadero, chukchu, wayra, wakawaka, qolla, ch’'unchu y saqra.

Espacio ritual: Plaza de Paucartambo.

6:00pm - Wataskama

terminada la guerrilla, las danzas y cuadrillas se dirigen al templo realizando su Gltima coreografia para darse el abrazo del
wataskama. Luego retornan a la plaza sin caretas, con el uso de pafiolones y a sones musicales de despedida en direccién a
sus casas de cargo para la cena.

Actor Social: Comparsas y pueblo en general.

Espacio ritual: Plaza, calles de Paucartambo.

7:00pm - Cena

Se ofrece la cena de este dia, denominada huch’uy merienda, ofrecida en todas las casas de “cargo”.
Espacio ritual: Casas de “cargo”.

Actor Social: “Caporales”y comparsas.

9:00pm - Baile popular

El prioste, los majerios y los wakawaka se trasladan a la plaza de Paucartambo, para dar inicio a la fiesta popular al compas del
contrapunto de las bandas. Es también en la plaza donde se desarrolla el bautizo del nuevo majerio.

Actor Social: Majefos, wakawaka, bandas y pueblo en general.

Espacio ritual: Plaza de Paucartambo.

Dia4 - 18 dejulio

3:00pm - Dia del watatiyaykuy

Se desarrolla el watatiyaykuy, Gnico acto donde los sagra ingresan a la iglesia. Para ello, dejan a la entrada del templo las mas-
caras y pelucas que al ponérselas los transforman en sagras. Después de un breve acto de recogimiento, ejecutan dentro del
templo su coreografia para la Virgen. Concluido esto, se desplaza la efigie de la Virgen hacia la puerta del templo.

Actor Social: Sagray comparsas en general y pueblo.

Espacio ritual: Templo.

Dia del Oqarikuy

De manera simultanea se realiza el ogarikuy, que significa encomendar los bebes y niflos pequerios a la Virgen. Los encarga-
dos de este acto son siempre los integrantes de las comparsas, entablandose relaciones de padrinazgo. Como simbolo de esto
el sacerdote bendice uno a uno a los que se acercan a la Virgen.

Actor Social: Prioste, karguyoq y comparsas.

Espacio ritual: Puerta del templo.

Bendicion y recibo de los “cargo”
Todas las comparsas

Actor Social: Comparsas.

Espacio ritual: Puerta del templo.

75



El entorno de la expresion cultural

Ultima bendicion

Los ch’unchu trasladan a la Virgen de la puerta al atrio del templo donde las cuadrillas ghapaqg negro 'y ghapaq qolla realizan
su alabanza entonando sus canciones de esperanza y despedida. Luego la Virgen imparte su ultima bendicién hacia los tres
puntos cardinales, oeste, norte y sur. Luego las comparsas retornan a sus casas de “cargo’, para el fin de fiesta.

Actor Social: Qhapaq qolla, ghapaq negro, todas las comparsas, y pueblo en general.

Espacio ritual: Puerta del templo.

6:00pm - Kacharpari

Terminada la bendicién todas las danzas y cuadrillas, acompafadas del prioste, se trasladan a la plaza interpretando la correo-
grafia del kacharpari, que consiste en la despedida con el uso de pafolones. En este momento resalta la participacion de los
majerios que, luego de realizar su bautizo, reparten una mezcla moderada de tragos llamada “bendita pasiéon”. Anteriormente
se repartia el cambray (cafazo a mitad del proceso de destilacion) que ahora ya no se produce en Qosiipata.

Actor Social: Comparsas, y pueblo en general.

Espacio ritual: Plaza principal.

Dia 5 - 19 de julio

Dia del hampinakuy o cacharpari
Dia de despedida.

Actor Social: Comparsas, y pueblo en general.
Espacio ritual: Puerta del templo.

Entronacion de la Virgen

En horas de la mafiana, el prioste en funciones, en compaiia del prioste entrante junto a las sefioras del pueblo, preparan
todo para el cambio de vestimenta de la Virgen (de ropa festiva a vestimenta de diario). Luego, los priostes salientes bajan a
la Virgen de sus andas procesionales y, con la participacién de los priostes entrantes, suben laimagen a la urna ubicada en
su capilla. Guardan todo lo usado, como las flores artificiales y doblan cuidadosamente el tul para que puedan ser usados el
siguiente afno.

Actor Social: Prioste y sefioras del pueblo.

Espacio ritual: Templo.

12:00pm - Walgqancha

El prioste se prepara para retornar a su lugar de origen, pero antes despide a su banda de musicos y al personal de apoyo que
colaboré en el desarrollo de la fiesta, y como agradecimiento les coloca las walganchas, que consisten en sogas pequeias en
las que se amarran alimentos restantes de la fiesta, como cabezas de vacas, de chanchos, sus patas, y verduras. Asemejando
bandas de karguyoq que son colocadas a cada musico, al son de la musica van bailando hasta sus vehiculos que los regresan a
sus lugares de origen.

Actor Social: Prioste y musicos.

Espacio ritual: Plaza principal.

— 76



3.4

Matriz de actores sociales involucrados con la fiesta

Plan de Salvaguardia de la fiesta “Mamacha Carmen” de Paucartambo por Silvia Martinez Jiménez

Como primer ejercicio grupal a fin de delimitar la comunidad, se pidi6 a los participantes que describan a
los actores sociales que participan en la fiesta desde sus intereses, potencialidades y limitaciones. A conti-

nuacion se presenta el resultado de dicho trabajo grupal.

ACTORES

INVOLUCRADOS

ACTORES

VWV —

INTERESES

POTENCIALIDADES

LIMITACIONES

b 4

b 4

19 danzasy Mantener lafey a. Auténticos, originales Carencia de espacio en
cuadrillas la tradicion b. Paucartambo: provincia el escenario natural de
folclérica de Peru Paucartambo
Ministerio de a. Investigar la fiesta a. Recursos humanos Carencia de informacion
Cultura b. Conservary preservar b. Recursos econémicos bibliogréfica
c. Difundir ¢. Recursos materiales Continuidad de politicas
DDC-Cusco d. Publicar
Municipalidad a. Patentar las danzas a. Seguridad a. Socioeconémica
Provincial de b. Organizacién b. Recursos econémicos b. Religiosa y cultural
Paucartambo (peaje y distribucion de
lugares)
Sector a.Transmision de la a. Presencia del recurso a. Falta de antecedentes
Educacion: manifestacion humano inicial: (primera informativos y metodo-
b. Formacién de valores infancia, nifos y adoles- |6gicos
UGEL de culturales centes) b. Necesidad de especialis-
Paucartambo c. Fortalecimiento de la b. Disposicion del ambito tas en formacién
identidad socio-cultural c. Falta de insercién de

d. Inclusion de la fiesta en
el curriculo escolar local

c. Continua revitalizacion y
recreacion de la fiesta

d. Disefio curricular,
facultad de generar PDI
institucionales

politicas en la educacion
intercultural

d. Capacitacion a docentes
sobre la fiesta debido a
que muchos de ellos no
pertenecen a Paucar-
tambo y no conocen sus
expresiones culturales

77




Primer dia

15 e JULIO
5AM

WATAYUYARICHIKUY Y VISITA A
LOS CARGOS ANTERIORES

El carguyoq y el caporal visitan a los
integrantes de la danza o cuadrilla,
invitandolos a participar de la festividad,
visita que se realiza en compania de los
integrantes nuevos y orquestas o bandas de
musicos. Cabe resaltar el saludo musical que
se produce durante el encuentro de dos
danzas o cuadillas en el que la orquesta o
banda de un grupo interpreta el pasacalle
del otro. De igual forma, desde la misma
hora el prioste, con la banda de musicos,
visitaa los priostes anteriores.

LAENTRADA
Almediodia, se dainicio ala
fiesta, donde el estruendo se
presenta de manera
simultanea con el detonar de
los albazos, repique de
campanas, alertandoa la
poblacion que la
fiesta ha empezado.

Magqt'as
Son quienes con humory pcarda cuidan
elorden durantea fesa.Representanal
cholo paucartambino acriollado.

Alamisma hora ingresan los maqta, saludan a la Virgen y
luego se trasladan hacia los diferentes lugares donde se

CERA APAYKUY
Ademss de las danzas y cuadrillas, participa la poblacion en

general. A la derecha se colocan los varones portando las velas fiar S50
o“ciriones’, y a la izquierda las mujeres portando flores; al
medio, el “prioste” resguardado por los chunchu, y al costado
van las personalidades importantes de la capital provincial
como el Alcalde.

CENA

Se ofrece una cena en todas las casas de
“cargo’,siendo el hatun merienda el plato
principal de este momento.

)

Qhapag Ch'unchu
Representan alos uerreros nativs dela selva de
Kosipata, I danza es una version estiizada del
funchu, quien adems s onsiderado el danzante
predilecto delaVirgen del omen

Acto en el que participan los chunchu y 105/
qolla, quemando monticulos de paja colocados
en cada esquina de la plaza, contando también
conla participacién de los sagra.

FUEGOS ARTIFICIALES
En la noche se realizan los fuegos artificales,
oftecidos por el prioste, en la plaza de Paucartambo.

Panaderas de Paucartambo
Representan alos panaderos con gran
éito comerdal porser lalocaldad un
paradero jo de viajeros y comercantes

cambian:
una vez ms junto a ellas.

y cuadilas para lueg

Al promediar la 1 dea tarde, ingresan una a una las danzas
y cuadillas. Primero los qhapaq chfunchu, luego las demés.
El objetivo principal es saludar a la Virgen enla puerta del templo;

ALBA

Las diferentes comparsas, vestidas con ternos y sin portar trajes
o méscaras ofrecen sus coreografias a la Virgen, en la puerta del
templo, al son de sus orquestinas tipicas o bandas de msicos.




Segundo dia
AM | “ONCE”
Todas las comparsas al compas de sus.
@ musicos se dirigen a la casa del prioste para

 donde el prioste, en sefal de
12*

agradecimiento, ofrece gaseosas, cervezas
y bolsitas de pan a todos los integrantes de
las comparsas.

SERENATAY VISITA AL“ALBAZO”
En la fachada del templo, se le canta a la
Virgen el “Cumpleanos feliz" o
“Punchaynikipi’. Una vez culminada la
serenata, el prioste visita a los diferentes
“albazos’, los mismos que se sitdan en
lugares un tanto distantes de Paucartambo.

Las danzas de la festividad
/s0n el medio ritual a través
* del cual los paucartambinos
(tanto residentes en el pueblo
como los actualmente no
residentes) exteriorizan y
recrean su identidad.

MISA DE AURORA ]
Se realiza en el templo, con la participa- = = -
ci6n de la poblacién en general. Constuida entre 1673y 1694

Desde l 2006 s considrada
Patimonio Cultural de a Nacin. (

6AM

MISA DE FIESTA

Se realiza en la fachada del
templo, con la participacion
del prioste, las autoridades
presentes en Paucartambo, S
las autoridades visitantes de g
la region, las comparsas y la

poblacién en general. El

acompafamiento de la misa

paucartambina est a cargo

de los ghapaq negro con la

ancestral participacién de los

ghapaq qolla, con su

canto de alabanza.

Se inicia la procesion Central acompa-
fada por las bandas de musicos del
prioste, wakawaka y majefio, todas
interpretando la melodia de la Marcha
del “Monte del Carmelo”.

& 3PM PROCESION CENTRAL
&

Generalmente se ofrece un estofado,
tallarines, churrasco o asado,
dependiendo de los karguyoq.

Partcipan s iferentes
autoridades,la pobacionylas
comparsas, quese

“BOSQUE” sitian alrededor
Se inicia el “bosque’; con la dela plaza.
participacién del prioste y su
banda de musicos que amenizan
el momento. Los golla se encargan
de arrojar los objetos entregados
por el prioste. Para ello se arma

un pequefio altillo o estrado
cuadrado en medio de la plaza.

PM | BAILE POPULARY VISITA
A LAS CASAS DE“CARGO”
En la plaza y en las diferentes casas de “cargo’;
al son de sus orquestinas y mdisicos, se inicia
la fiesta popular.
Luego las comparsas visitan a otras

como retribucién o
de la visita del afo pasado o para propiciar
una préxima visita.

10AM

Los*Caporales”y s comparsas,
son aquilos actores principales




Tercer dia

17 de JULIO

AM | MISA DE DANZAS Y CUADRILLAS

Por grupos de 4, las danzas y cuadillas desarrollan
lamisa. Al finalizar, se realiza la transmision del
carguyog saliente al carguyoq entrante.

Puente Carlos lll

Construido en el aiio 1775 por
encargo del Rey Carlos il de
Espana. Con esta obra sellaron la
constitucion de dos culturas, dos
razas:la espariola y la autdctona, la
catolicay la andina, y la transcultu-
rizacion hacia el mestizaje.

acada danza, y luego de ello se trasladan al cementerio.

Luego, en el atrio se realizan los bautizos de acuerdo al

cambio de mando o de caporales conla participacion de

sus homélogos. Por tltimo, cada comparsa entrega alos
i i lusivo

VISITA AL CEMENTERIO

Todaslas comparsas van al cementerio

luego de a misa. La visita al cementerio
generalmente es de saludo, recuerdoy oracién
asus danzantes difuntos. El Prioste también
saluday visita alos ex- priostes difuntos.

10AM

PM
Terminada la guerilla, las

9PM BAILE POPULAR

QhapaqQolla [
La danza representa a los comerciantes provenientes dela
meseta del Qllo.
Esuna deas danzas que tiene mayor protaganismo durante

elitual de a festa.

PROCESION AL PUENTE
CARLOS 1l

Seinicia la procesion de bendicion
en direccion al puente Carlos .
Situada laimagen de la Virgen en
medio del puente Carlos Il las
cuadillas ghapaq gollay ghapaq
negro realizan sus alabanzasy
cénticos de esperanzay
despedida. Luego se desarrollan
diferentes actos y se renueva el
cargo del prioste. Finalizado este
momento la Virgen imparte la
bendicién hacia los 4 puntos
cardinales. En el retornode la
procesién participan todas las
danzasy cuadrillas cargando ala
Virgen.

GUERRILLA

Seda paso ala guerrilla alrededor de
la Plaza Mayor, dond la disputa por
la Virgen es entre los Ch'unchu, que

S42 G2 desean quela Virgen se quede en

AR Paucartambo, y los Qolla, que
WATASKAMA quierenlevarseala Virgen al Qollac.

danzasy cuadrillas se dirigen
altemplo realizando su Gltima
coreografia para darse el
abrazo del wataskama. Luego
retornan ala plaza sin caretas,
conel uso de pafiolonesy a
sones musicales de despedida
endirecciénasus casas de
cargo para lacena.

ElPrioste, los
Majefiosy los Wakawaka se
trasladan ala plaza de
Paucartambo, para dar inicio
alafiesta popularal compés
del contrapunto de las bandas.

‘m



Cuarto dia Quinto dia

18 e JULIO 19 e JULIO

i DIA DEL HAMPINAKUY

PM | DiA DEL Dia de despedida en la plaza
WATATIYAYKUY principal, con todas las comparsas
Se desarrolla en el templo.

yel pueblo en general.
Esel tnico acto donde los
saqraingresan alaiglesia,
paraello, dejanen la

entrada sus mascaras y .
pelucas. Después de un AM | ENTRONACION DE LA VIRGEN
breve actode En horas de lamanana, el prioste en funciones y

recogimiento, ejecutan
dentro del templo su
coreografia parala Virgen.

el prioste entrante juntoa las sefioras del pueblo
preparan todo para el cambio de vestimenta de la
Virgen (de ropa festivaa vestimenta de diario).

Luego, i bajanala d
il andas i ¥, con la participacién de los priost
3 g Losencargados de esteactoson entrantes, suben laimagen a la uma ubicada en su
o losntegrantes deas comparsas, capilla. Guardan todo lo usado, como las flores artificiales
entablindose elacionesde padrinazg0. i ydoblan cui | tul, para que r

& Comosimbolo de esto el sacerdote endice iids ¢
Y4 uno aunoa os quese acercanalaVirgen. usados el siguiente afio.

De manera simultédnea, en la puerta del
templo, se encomienda a los bebesy
nifios pequefios a la Virgen.

3PM

3 PM | DIA DEL OQARIKUY

LaVirgen del Carmen
Uamada porsus eligreses “Mamacha
Canmen, est epresentada por una
escultura de laVirgen Maria con el
Nio reciosamentetallada en
maderadurante  época colonial.

ULTIMA BENDICION

Los Ch'unchu trasladan a la Virgen de la puerta al atrio del templo

donde las cuadrillas ghapaq negro y ghapaq golla realizan su alabanza
anci ida. La Virgen imparte

sudiltima bendicion hacia los tres puntos cardinales, oeste, nortey sur.

Luegolas comparsas retornan a sus casas de “cargo” para el fin e fiesta.

WALQANCHA
Enla plaza principal
el Prioste se prepara
para retornara su lugar
deorigen, peroantes
despidea su banda de
musicos y al personal de
apoyo que colaboré en el
desarrollo delafiesta.

KACHARPARI

Terminadala bendicion todaslas danzasy cuadrillas se
trasladana la plaza interpretando la correografia del
kacharpari. En este momento resalta la participacion
delos majefios que, luego de realizar su bautizo, reparten
unamezclamoderada de tragoslamada "bendita pasion'’.




Identificacion de elementos del plan

Identificac
de elemen
del plan

1. Cementerio. Detalle de
mascara de la cuadrilla
negrillos de Paucartambo.
Foto por Alberto Venero
Torres. Aho 2014.

2. Padre e hijo de la cuadri-
lla magt‘a. Foto por Alberto
Venero Torres. Ao 2014.

3. Procesion. Foto por
Eulogio Nishiyama (Archivo
Nishiyama) Ao 1945.

— 82



Plan de Salvaguardia de la fiesta “Mamacha Carmen” de Paucartambo por Silvia Martinez Jiménez

n el primer trabajo grupal
observamos que se necesita
afianzar los términos de la
Convencion de UNESCO para la
salvaguardia del patrimonio cultural
inmaterial (afio 2003), ya que en su
descripcidon como actores se obser-
van conceptos como “originalidad”
y “autenticidad”, los cuales pueden
no ser operativos para el disefio del
plan. En tal sentido, en esta parte nos
propusimos trabajar los conceptos
de patrimonio cultural inmaterial y
salvaguardia a fin de lograr un uso
operativo para los fines del plan.
Como primer ejercicio se planteé que
los grupos trabajen los conceptos de
patrimonio cultural inmaterial, sal-
vaguardia y plan de salvaguardia del
patrimonio cultural inmaterial para lo
cual cada uno de los grupos debia res-
ponder a las 3 siguientes preguntas:

a) ;Qué es patrimonio cultural inma-
terial?

b) ;Qué es la salvaguardia del patri-
monio cultural inmaterial?

¢) ;Cémo venimos salvaguardando el
patrimonio cultural inmaterial?

Luego del trabajo grupal en que se
discutieron y consensuaron ideas
(lluvia de ideas y analisis de conceptos
definidos con sus propias palabras),
los grupos presentan en plenaria sus
conclusiones. Se subraya las ideas
fuerza de “identidad”, “participacién
comunitaria”“herencia”“trasmision
intergeneracional’, y se plantea discu-
tir los términos que no se ajustan a la
Convencion, como “pertenencia intan-
gible’, “trasmision via oral”, “manifes-
taciones culturales que no se pueden
tocar’, asi como limitar el concepto de
“preservar”a los objetos propios del
patrimonio inmaterial, mas no a las
comunidades.

Como segundo ejercicio, se pidié que
los participantes identifiquen o descri-
ban a su manifestacion cultural en los
términos de la Convencién 2003

La descripcién consensuada por los
portadores es la siguiente:

La fiesta de la Virgen de Paucartambo o de

la Mamacha Carmen es una manifestacion
cultural y religiosa del pueblo de Paucartambo
puesta de manifiesto en la fe, la devocién, la
tradicion y la costumbre que se trasmiten de
generacion en generacién a través de la en-
sefanza y el involucramiento de los bailarines
mas jovenes en los usos y tradiciones de la

misma.

83



Hitos historicos

Danza ch’unchu en el templo.
Foto por Eulogio Nishiyama (Archivo
Nishiyama) Ao 1944.

fin de determinar variables de cambio los participantes realizaron el ejercicio de establecer los hitos histéricos

para la salvaguardia de la expresion cultural en el pasado, a fin de encontrar en este ejercicio de “memoria colec-

tiva” las variables en las que nos apoyaremos para la construccion del futuro. Destacan como relevantes algunas

acciones de salvaguardia que tienen que ver con la trasmision intergeneracional, la recreacion de la expresion
cultural, procesos de documentacion, registro audiovisual y fonografico, la construccion de un espacio de memoria o
museo, y la propia organizacion.

HITOS HISTORICOS ANOS DE OCURRENCIA  VARIABLES DE CAMBIO

b 4 b 4 W —

Fundacién de Paucartambo. 1825 Fundacion geopolitica de la localidad.
Origen de la fiesta. Primeras comparsas: Epoca colonial Trasmision intergeneracional.
ghapaq qgolla, ghapaq negro, k'achampa.
Incorporacién de comparsas auqa chileno, 1825-1880 Trasmision intergeneracional y Recreacién
saqra mistiqganchi. de la Fiesta.
Incorporacion de nuevas comparsas: » .

1900-1950 Recreacion de la Fiesta.
panaderos, qoyacha.
Pelicula Kukuli. Registro audiovisual.
Incorporacién de nuevas comparsas: Trasmision intergeneracional en base al
negrillos, pawcartambus, chunchachas, y 1950-1980 sincretismo cultural (andino y espafiol) y
reconocimiento de magqtas. recreacién de la fiesta.
Grabacion de disco con cancién de “Los Registro musical.
Campesinos” Investigacion etnogréafica como aporte
Historia de Segundo Villasante. ala memoria.
Declaratoria como Patrimonio de la Nacién 2006 Reconocimiento social.
Creacién del Museo. 2013 Creacion de espacio de memoria.
Elaboracion de Plan de Salvaguardia. 2014-2015 Construccion de consensos para la planificacion.

— 84




Plan de Salvaguardia de la fiesta“Mamacha Carmen” de Paucartambo por Silvia Martinez Jiménez

actores
e continui
ad o camb

osteriormente a lo mencionado, se determinan las
variables y factores de cambio que influenciaran
en la salvaguardia de la festividad.

La apuesta metodoldgica es que estos factores y variables
van a intervenir en la construccion del futuro, sea este

a) Futuro deseable

b) Futuro no deseable

¢) Futuro tendencial

Qhapagq qollas participando del bosque.
Foto por Elizabeth Junek. Afio 2014.

VARIABLES DE FACTORES DE CAMBIO QUE INFLUYEN
CAMBIO EN LA SALVAGUARDIA

b 4 h 4

Sincretismo cultural / prehispénico espanol Factor sociocultural.
(proceso sociocultural).

Investigacion.

- — Factor tecnolégico asociado al registro.
Registro audiovisual.

Creacién de museo. Factor asociado al espacio de memoria.

Registro fonografico. Factor tecnolégico asociado al registro.

Sitio o espacio asociado al elemento. Factor sociocultural.

Declaratoria como patrimonio de la Nacion. Factor gestién cultural (reconocimiento local, nacional).

Introduccién de la planificacion en la

.. Factor gestién cultural (planeamiento).
Gestion cultural. 9 (P )

85 ——



Factores de continuidad o cambio

6.1 éCOMO CONSTRUIMOS EL FUTURO?

EJERCICIO: Cada grupo debera elaborar una matriz en funcion a la proyeccion de lo que el grupo considera

que ocurrird durante el mes de enero de 2040.

MATRIZ PARA LA CONSTRUCCION DE ESCENARIOS

FACTORES DE CAMBIO QUE INFLUYEN
EN LA SALVAGUARDIA

D 4

VARIABLES

D 4

COMPORTAMIENTO DE LOS
ACTORES QUE INTERVIENEN

D 4

Factor sociocultural.

;Qué procesos socioculturales se
desarrollan? Ejemplos: sincretismo,
fusion, conflictos étnicos, conflictos
sociales.

;Qué sitio o espacio asociado al
elemento existe? Ejemplos: atrio de
laiglesia, plazas, bares, cantinas.

{Qué procesos de apropiacion social
se desarrollan? Por ejemplo, incorpo-
raciéon de otros instrumentos.

Factor politico.

{Existen elementos presentes en el
discurso politico?

Factor cientifico (investigacion y documentacion)

Identificacién de género musical.

Identificacion de espacios sociales.

Factor tecnoldgico asociado al registro.

Registro bibliografico.

Registro fonogréfico.

Registro audiovisual.

Bibliotecas, centros de documentacion.

Factor gestién cultural
(difusién, reconocimiento local
y/o0 nacional, promocion)

Concursos (promocion).

Reconocimiento de figuras emble-
maticas.

Festivales o encuentros como promocion.

Concursos y eventos de promocion.

Evento de difusion.

Festivales (difusion).

Reconocimiento nacional, local.

Planificacién en la gestién cultural.

Espacios de memoria o Museo.

Reconocimiento internacional.

;Como se realiza la trasmision inter-
generacional no formal?

;Como se realiza la trasmision inter-
generacional formal?

{Qué actores intervienen?
{Cudl es su comportamiento?

86




. __.___ .I_\:. c‘ﬁ -

1_.”\\,\\ in &)

s il




Escenarios a futuro

1. Mercado de ceramicas. Foto por Eulogio
Nishiyama (Archivo Nishiyama) Afo 1945.

2. Wayra y nifio ghapagq qolla de Paucartambo.
Foto por Reenzo Veldsquez. Afo 2014.

EJERCICIO: En funcién a la matriz para la construc-

cion de escenarios (ver punto 6.1.), construyamos
narraciones desde los portadores de cobmo se
desarrolla la salvaguardia de la expresion cultural,
en tres escenarios diferentes para el ano 2040.

Escenario no deseable

— 88

oy 14 de julio del 2040, mi

abuela nos cuenta con cierta

tristeza que la fiesta de la

Virgen del Carmen yanoes la
misma que hace 30 afios, ya no son los
mismos bailes, ya no es la misma comi-
da, Paucartambo ya no es igual.

En efecto, con el transcurso de los afios
Paucartambo se ha ido volviendo una
tierra de paso del intenso narcotrafico
que hay en la regidn, la extrema pobre-
za de Paucartambo se ha agudizado, la
tierra no produce como antes debido
al cambio climatico, hay menos lluvias
aqui, y lo poco que queda del rio esta
contaminado por los relaves mineros.
Solo llegan viajeros de paso durante el
afno y mucha gente los dias de fiesta,
que es la Unica oportunidad para que
los ancianos que todavia habitan en

Paucartambo salgan a vender algo o
alquilen algunos espacios para obtener
ingresos que les permitan ahorrar para
mantenerse todo el afo.

La fiesta se sigue realizando en la misma
fecha, pero nuevos migrantes han llega-
do con sus costumbres, bailes, musica y
platos tipicos. Las demandas de hospe-
daje de los dias de fiesta han obligado a
los habitantes a tratar de sacar mayores
ganancias en los Unicos dias que reci-
ben visitas de fordneos; y nuevas cons-
trucciones se han edificado alrededor
de Paucartambo y en el centro, lo cual
ha modificado el paisaje urbano tanto
del centro como de la periferia. Mi abue-
la cuenta que alli donde ahora todo son
edificios de hospedaje para la semana
de la fiesta y carteles publicitarios, antes
habia cerros verdecitos.



Plan de Salvaguardia de la fiesta “Mamacha Carmen” de Paucartambo por Silvia Martinez Jiménez

Antes uno podia ver la fiestay ala
Virgen, pero ahora durante los dias de
fiesta no se puede pasar por el centro
porque esta lleno de todo tipo de vian-
deras y ambulantes; y uno, si quiere ver
la fiesta, tiene que pasar apifiado y con
mucho cuidado para que no le roben, o
para no toparse con gente que ha inge-
rido demasiado alcohol y que busca el
minimo motivo para discutir.

Antes escuchdbamos huaynos en la
fiesta y la gente bailaba durante la
noche del 16, pero el sonido casi no se
escuchaba en la calle y cada comparsa
celebraba su fiesta sin molestar a los
demads. En cambio, ahora esos equipos
de musica con parlantes tan potentes
entremezclan sonidos de distintas
fiestas en las casas de las comparsas y
trasmiten una musica que por frenética
y estridente, ya no sabemos qué es ni
de dénde viene, dice mi abuela.
Pareciera que la gente ya no viene por
la Virgen o para ver a los danzantes
sino a tomary a desenfrenarse y las
autoridades no pueden poner orden
frente a tanto caos.

odo sigue como antes, parece
mentira que hayamos llegado
al afo 2040 y todavia no se ha
terminado la carretera que con-
duce a Paucartambo, nos sefala el con-
ductor del bus que nos lleva a la fiesta.
En el camino podemos ver vendedoras,
campesinas que llegan al banco de la
Nacion a recibir un incentivo de apoyo
social creado por el Estado para comu-
nidades en extrema pobreza. Al llegar
al pueblo parece que el tiempo se
hubiera detenido para bien y para mal,
la fiesta de la Mamacha Carmen sigue
la misma secuencia, danzantes, "cargo”

Escenario tendencial

y observadores llegan a Paucartambo
y el dia 19 se retiran sin importarles,
durante el resto del afio, qué es de la
localidad que vio nacer a sus abuelos.

Escenario deseable

oy 14 de julio de 2040 la Junta

de Caporales estd reunida ha-

ciendo una revisién ordenada

de los compromisos pactados
el afo anterior. Se acuerda renovar el
Plan de Salvaguardia, documento que
los aflos anteriores ha servido para
regular los compromisos de la Junta de
Caporales, del Municipio, de la iglesia,
de la escuela, entre otros.

Parece un suefio que al dia de hoy cada
danza cuente con sus cargo wasi, las cua-
les son visitadas no solo durante la fiesta
sino con regularidad porque son fuente
de memoria y patrimonio del mundo.

Paucartambo es de admirar pues
gracias a su Plan de Salvaguardia ha
podido conservar su entorno arqui-
tecténico en la urbe y su entorno
natural en los alrededores, gracias a la
oportuna intervencién del Municipio
y a las alianzas interinstitucionales con
los sectores competentes. Asimismo la
Junta de Caporales participa inten-
samente en la discusion sobre como
lograr un desarrollo socioeconémico,
manteniendo a la vez las costumbres
propias de Paucartambo.

La fiesta ha logrado trasmitirse, los
trajes han variado solo en innova-
ciones pequenas realizadas por los
propios danzantes pero conservando
a cada personaje. Durante la fiesta es-
cuchamos huaynos, comemos platos
tipicos con recetas de hace mas de
100 afnos y los medios de comunica-
cion trasmiten todo esto.

89



Matriz del Plan de Salvaguarda

8 1 Bosque. Foto por Eulogio
o Nishiyama (Archivo Nishiyama).

Afo 1943,

:Qué acciones vamos a realizar?

¢Hacia dénde nos dirigimos? (objetivo general)

Salvaguardar la fiesta de la Mamacha del Carmen de Paucartambo a través de la participacion de la
comunidad y de las alianzas con los sectores publico y privado. El plan se propone un periodo de reali-
zacion de 6 afnos (del 2016 al 2021).

{Qué nos proponemos hacer para llegar al mejor escenario?
Implementar un plan de salvaguardia consensuado entre la Junta de Caporales, el Municipio, el sector
educacion y los sectores que deseen participar del mismo.

{Qué resultados vamos a obtener en la salvaguardia de la fiesta?

Resultado |

Fortalecer la trasmisién a través de la educacién formal y no formal en alianza con el sector educacién y
compromisos de la Junta de Caporales.

Resultadol I

Establecer acuerdos y alianzas internas, asi como alianzas estratégicas para la preservacion del paisaje
natural, arquitecténico del pueblo de Paucartambo, como espacio ritual de la fiesta.

Resultado lll

Fomentar el desarrollo social a través de la promocién de actividades conexas a la fiesta (artesania,
productos agricolas, gastronomia, musica y lauderia)

Resultado IV

Promover la investigacion, documentacion y difusion a través de alianzas con el sector cultura y medios-
de comunicacién.

90



sajesoded ap eyuny -
oquieyiedned ap oidpiuny -

‘opeiusw
-NJ0pP OAIYDIR UN 31SIXd | 207 |3

‘sajensiaolpne A sodnsip
-o11ad sojndjie ap oAlydIe Un

‘uoIsnyip ap seined uSIXd ON

"|edo)
ouAkeny [ap uQIsnyIp e] OWOD
ISe ‘UgI>eDIUNWOD 3P SoIpaW
Jod e1say e| ap uoisnyip e| esed
SopJande opId9|qe1ss uey as

‘UuoIdedIUNWOD 9P SOIPaWl UOD SOpIandy

sajesode) ap eyun( -
oquieliedned ap oidpiuni -
2IN1|ND 9P OLILISIUI -

‘ugiPeIUBWINDOP
9P 043U UN ASIXd 1207 |3

"09SNIA |9 UD
UQIDRIUSWNDOP SP 0JIUID U

‘uoloe}
-Uswin>0p ap 0J1Uad 93SIXS ON

sa[ensiAoIpNe SOIUBWND0( -
SOJOUOS SOJUBWND0( -
sodyeibol|qIg SoIURWND0( -

‘oquieliedned ap 03N |2
U3 UQIDBIUBWINDOP P B[RS 3P UQIdeaID

oquieyiedned ap oiddiuny -
2INYND 3P OLIAISIUIA -

‘lensiaolpne A odyeib
-0304 OAIYDJe UN )SIXd 1Z0Z |3

‘PepiAnss)
e[ 2190S [EIUSWINDOP O3PIA
un sousw |e opez||eal ey 35

‘ue|d [9p OdJew |3 us opedijgnd
ey 95 159y e| 21q0s elel6010)
9p obojeied un sousw |y

‘ogquielledned e Ueuliolal
ou soapIA A sejye1b010) se

‘eanynd
ap oud1sIuI |2 A orddiunpy
|2 10d opirowoid 0sinduo)

*09pIA A elje1b0104 9p 0SINdU0D)

oquieledned ap oidpiuni -
eINYND 3P OLIAISIUIA -

‘sauopebIIsaAUl §
souaw o] Jod opipunyip A oped
-Ilqnd ‘opezijeas uey s 1707 I3

‘oue eped opipunjip A
opedijgnd ey s sepezijea. sau
-010eB[ISDAUI S| dP | SOUSW |y

'sauoldebIsaAul sedod ua1sixg

NOIDYDINNWOD 3d SOId3In A

‘eanynd
ap oud1sIUI |2 A orddiunpy
|9 10d opirowoid 0sindu0)

‘eysay ns K oquwieliesned
°21qos CO_Ummw_umw>C_ 9P 0SINdU0)

V4NLIND H01D3S 13 NOD SYZNVYITY 3d SIAVYHL V NOISN4IA A NOIDVLNIWNDOA ‘NOIDVYDILSIANI V1 HIAOWOYC ‘Al 0OAYLINSIY

OWIS1IN] J01DS UOD OPISNDY -
sojesoded ap eyun( -

02sn) DAd - ‘oquieliedneq ‘eJuesale 9p S3|RUOIDRUISIUI O
oquieniedned ap oididIuNy - | UD ejuesalie e 9p 0]|011esIp 9P sa|euoldeu seua) ua opedidiied
REDNE ue|d un uod eluLNd 35S LZOZ |3 ey 0J3JEISEW UN SOUSW |y

‘NI |9 ud ezaiqod Jokew

SIANIW uod sejpulroid se| ap ayed

‘S|QIW “esnyndube ‘owsuny
101295 U0D OpJ=andY -
sojesode) ap eyunr -

03sn) >Ad-
oquieyiedned ap oiddunyy| -
135N -

eWIO) OU OquielIedNRY | 20T |V

‘eInyndube

‘eln3jnd ‘owsiN} 3P $310103S SO|
U0d 0peYddU0d uodde ap ueld
un 1SIXd / 10T 2IqWIBIP Y

‘oquieniedneq ap epuiaoid
e| U opinuwsip ey ezaigod e

OWwIS1IN 101235 UOD OPISNdY -
sajesoded ap eyunr -

0dsn) DAd -

oquieledned ap oidpiuni -
135N -

‘sejsipne| A sod1snw uod
$2.19||e1 9P OIaWNU XX Ope||od
-esap ey oidpIUN| 9 £10T |V

oidpiunyy |9 Jod opejjou
-eS9P J3||B} UN SOUSW B D)SIX]

‘oquieliedned ap epuiroid
e| ua ezaiqod e[ ap uoPNU
-lwisip e| eded |edos oyoed

‘0dsn) 1od opiandy

‘sa|euoldeu
Se119) U SOWSIW SO| 3P UoId
-edpnJed e| efode os A solai

-eDSeW UOD $313)||e) Uezi|eal 35

‘euiqwenieoned epuauaw
e| e eysjuoberoid owod susl}
anb odlwououyseb osinduod

un ansnwioud orddiuny |3

‘uoibai
e| ap sejodube so1dnpoid ap
o3snf o1p1awod |9 eAode a5

'selsipne| A sodisnwi
9p $219|[e1 OPIDD|eIS UkY dS

‘(eapne| A edisnw ‘ejwouosiseb
‘se|jod1ibe soyonpoud ‘ejuesalie) eisay e|
B SEX2UO0D S3pEepIAIIDe 3p ugpowoud e
9p S9ARI] B |BIDOS O]|0LIBSIP |9 JeIUSWOS

V1S31d V1V SYXINOD S3AVAIAILDY 3d NOIDOWOYHd V13d SIAVHL VY TVID0S O1704HYSAd 13 HYLNIWOAL ‘1l OAvLINS3d

ein1noube 101035 JeDOAUOD -
sajesode) ap eyun( -
oquieledned ap oidpiuni -

‘uoide ap ueld
un 1SIXd 9107 IGWIBPIP Y

"0pe1IdU0d
uodde ap ueld un d3six3

‘leanyeu afesied |9 esed
o|josesap ap ue|d 21s1xa ON

"31U3IqUIE OIPaW 3P OLIRISIUIA
K oidpiunyy | Uod opiandy

sajesode) ap ejunr -
oquieyiedned ap oidpiuni -

‘uode sp ueld
un 3SIXd 9107 dIGWIBDIP Y

"'0peIaduU0d
uoide ap uejd un 3six3

‘ugpeN
e| 9p |e4nynd oluowyed
opeJe[dap OpIS eY OquielIedNE

‘selesadau
sepipaw uswo} s anb eied
orddiunyy |2 Uod opIaNdY

‘opeAasald jeinynd afesied

sojesoded) ap eyun( -
oquieliedned ap oidpiuni -

*91uabIA A opeladsai ‘opIdouod
s9 anb ojusawndop un uod
BIUSND 3S 9| 0T P IqUIBIP Y

‘opeqoide oauswNdop un

‘ojuswe|b3as
ou oJad ‘sopiande us1six3

'B)SAY B| dIURINP
olIsuel] [9p uoIdedYIUO0Z A
‘5042113 ‘sa3UB|NQUIE BP [0J3UOD
‘ojeulo ‘ezaidwi| ‘euepepnid
pepunbas e| seinbase esed
s0121pa A [eddiunw ojuswe|6ay

‘e153y e 3p eipsenbenjes e| esed jedd
-lUNW PepIAIIBWIOU 3P 0JUSIWIDS|geIST

sojesode) ap eung -

91UabIA A operadsal ‘opdouod
s9 anb ojuawnoop un uod
21UAND 35 9107 SP IqWIBDIP VY

‘opeqo.de oyuawndop un

ODINOQLDILINDOYY “TVYNLVYN ArVYSIVd 134

‘ojuawe|bai Aey ou osad
‘sedipoliad sauoIUNaL U3SIX]

‘opeqouide sajesoded
9p ejun( e| ap oyuswe|bay

"e1say e| ap eipsenbeajes e| esed eu
-19)Ul PepIAI}_WIOU 9P OUSIWIDD|qeIST

NOIDVAYISIYd V1 VHVd SYIIDILYYHLSI SYZNVYITY OWOD ISY ‘SYNHILNI SYZNVITY A SOAHINDV ¥3D319VLS3 "Il 0OAvYLINS3Y

VIdSIYD op 021ud3) okody -
24N} ND 3P OLISISIUI -
oquieniedned ap oiddiuni -

‘oquieliedneq
9p Se[aNISa Se| ap souwn|e soj
9J1UD 9P SOPRUOIIID|IS SDURZ

-uep opeiodiodur uey sesied

'S0SINdU0D

ansnwoud oridpdiunpy |3 -

‘9107 |e sejanasa se| Jod
sepianowoid uswie) [ap uabiip
e| 9p pepIAlSay | ap sesiedwod

'Se|andsa
se| Jod sepinowoid sesiedwod
S| UD $21e|0dSd SO| B BION|OAUL

'Se[aNISD S| IPSaP
sepirowoid uswie) [ap uablIp
e| 9p PepIAlSS) | 9p sesiedwod

739N - -WO0D SB[ /107 9P 24quIadIp se| ua uedidiied sa1e|01S3 SO - OU B|9NDS3 | D1UW|ENIDY se| ua uedidied s21e|01S3 SO
"0[nd1IND ebap e| ap uosap|ed oideds (p
|9 U3 uawie) |ap UBIIA | Bp ZIIepUSWIY Z319d 9SO[ (2
e1say e| epelodiodu; usuany Sopoo so| ap
Se|aNdsa se| ‘0z0z oue |9 ug - opunbag uenseqas adpulid (q
'SepeuoldIa|as ebezuon) sin ueg (e
Se|aNdSa § Se| 3P XX € Oped 'lgd sns ua
TV1dS34D op 021ud9) okody - -eded ey as '/ |0z oue |3 eled - 1S3y B| B SEPRUOIDR|I SUOIDDE

2IN}ND 3P OLIBISIUIA -
oquieyiedned ap oidiuny -
135N -

"91uUad0p
uoideydeded 3P |elISIEW OpRY
-3sIp ey 35 ‘9107 oue |9 eied -

opeiodiodul 3 sa3U0P SNS
e opejdeded uey pepljeso|
e| 9p se|andsa sa1uINDIS se

's91ueIPNISa eled U 91Udd0p
uodeypeded eied opendape
|eLI91ew 151X OU dUdW BNy

"O|NDIIND |9 U UdWiIe)
|9p UablIA | Bp BISAY B
epesodiodul aual} ejaNIsSa e

oquieyiedned ap oidpiuny -
sajesode) ap eyuny -

‘uolsiwsely
A eLIOWW 9P S9PEPIAIIDR UOD
e1say e| esed sisem obied Xx
opeaJd uey ds ‘L z0z oue | eled

"e1say | 9p uoIeaIdAI A
RLIOWSW 3P SIPLPIAIIDL d1GOS
sajesoded ap ejun[ | e Swoju|

‘|leuoideIauUSbISIUL UDISIWISRIY
e| uayl|de} anb eysay e| ua uo
-ealdal A eljowsw e| eled sop
-edsa uod sisem sobied sounb|y

‘leuoideiauabialul ugIsiwsel) e|

esed ugeaIdal A elLIOWSW 3P
soldedsa soAaNU opeald uey as
e1s9y e| esed sisem obied so| ugj

2INYND 3P OLIAISIUIA -
oquieniedned ap oiddiuni -
739N -

319VSNOdS3d

'910¢ Oue |e [enue ugpewelb
-0.4d eun uod e3UBND 03SNIA |3

S3TVHOdVYD 3d YLNNSM V13Ad SOSINOYHINOD ANOIDVYINAT YOL1D3S 13 NOD SYZNVITVY
INVIG3IW A TYINHO4 ON A TYWHO4 NOIDYONA3A V13d SIAVHLY V1S3id V13A NOISINSVYYHL V1 43D31TVLHO4 1 OAvLINS3y

‘BLIOWAW 3p A SBAIIRIDD)
S9pepIAIDe XX 9p uodeweiboid
21¢/0S 03SN|A [9P [ENUER SWIOHU|

S34O0AVDIANI

‘oquieledned ap
03sN|\ 2 1UsWjen1de 31six]

3Sv4 34 VaNI1

1ebn| |ap salopejqod

soidoid so| ap erowaw ap A
SeAI}R1D3I SOPEPIAIIDE A SeYISIA
se| 9p S9AeI) B Oquieliedned
Sp 03sN|\ |3 OPId3|e1IO) BY 3G

avaiAalLdy

‘s9jesodeD) ap eyunr e| ap sosiwoidwod
K oquielieoned ap 130N e| ‘orddiunpy
|9 13Ud sezuel|e djueIpaW A [eWIO)

ou A |ew.o) UQIdEINPS B| B SDARI) B
1SSU B 3P UQISIWSEI] | 1933]e1I0S |

oavlins3d NOoIddidds3a

sope}|nsai ap zue







Festividad

de la Mamacha

Carmen de
Paucartambo




Mamacha Carmen. Foto por Reenzo Velasquez. Afio 2014

IS]T““‘
9\?861

8-612-45825.

241158259

-9-

A

Organizacion

de las Naciones Unidas
para la Educacion

la Ciencia y la Cultura

) —

Patrimonio
Cultural
Inmaterial

“
2“

Centro Regional para

la Salvaguardia del Patrimonio
Cultural Inmaterial de América Latina
bajo los auspicios de la UNESCO

Ministerio de Cultura

Direccion Desconcentrada
de Cultura de Cusco




