Patrimonio Cultural

Inmaterial y

conflicto armado

—_—

INESED

Organizacion

de las Naciones Unidas
para la Educacion

la Ciencia y la Cultura

Patrimonio
Cultural
Inmaterial

' CRESPIAL

Centro Regional para

la Salvaguardia del Patrimonio
Cultural Inmaterial de América Latina
bajo los auspicios de la UNESCO






Reflexiones sobre Patrimonio Cultural
Inmaterial en Latinoamérica

Patrimonio Cultural
Inmaterial y
conflicto armado

—_— @
Organizacién : Patri mo io Centro Regional par:
de las Naciones Unidas e Cultur la S I g d d IP trim
para la Educacion ¢ Inma t ial Cultu I al de Am L tin
la Ciencia y la Cult ° baj I p s de la UNESCO



Patrimonio Cultural Inmaterial y Conflicto Armado

Reflexiones sobre Patrimonio Cultural Inmaterial en Latinoamérica

Centro Regional para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial de América Latina — CRESPIAL

Av. José Gabriel Cosio #407, Urbanizacion Magisterial, primera etapa, Cusco

Cusco, Peru
Teléfono: +51 84 231191

www.crespial.org

Primera edicion, noviembre del 2020

Adriana Molano Arenas

Directora General del CRESPIAL

Angela De La Torre Tupayachi

Disefio de caratula y diagramacion de interiores

David Gémez Manrique y Pedro Ramos Chavez

Cuidado de edicién

ISBN: 978-612-47551-2-5

Queda prohibida la reproduccion total o parcial
de la presente publicacion sin la autorizacion

expresa del CRESPIAL






Indice

11
13
18

20

22

24
26
28
30
33

Patrimonio Cultural Inmaterial y conflicto armado

Consideraciones conceptuales sobre el Patrimonio Cultural Inmaterial
El patrimonio como vehiculo de cohesion social

Los alabaos como patrimonio declarado

La fiesta de Corpus Christi en Atanquez. La activacion de los lugares
sagrados como respuesta al conflicto

Re-conocer las geografias sagradas. El caso del pueblo wiwa de la Sierra
Nevada de Santa Marta

Los nuevos patrimonios. Las arpilleras de Chile

Patrimonios hostiles. El caso argentino

Los lugares conmemorativos de El Salvador

El Museo de Memoria Histdrica de Rabinal Achi de Guatemala
Recomendaciones tentativas

Epilogo. Entrega de los cuerpos a las victimas de Bojaya,
18 de noviembre, 2019



Colombia | Conocimientos trad f ales de cha



PATRICK MORALES THOMAS!

En el capitulo introductorio del libro Patrimonio Inmaterial, dmbitos y contradicciones, editado
por el Instituto Nacional de Antropologia e Historia de México?, los autores proponen una serie
de factores que a su manera de ver, representan los riesgos mas significativos para el Patrimonio
Cultural Inmaterial de ese pais. Citan, entre otros, la apropiacion de manifestaciones como danzas
o altares por parte de empresas comerciales de diversa indole, la manipulacidon politica de celebra-
ciones como los dias de muertos y la intromisién de las oficinas de turismo que invaden espacios
de ritualidad sin respetar las normas de participacién comunitaria. Curiosamente, en el inventario
propuesto, no mencionan en absoluto, los riesgos para la salvaguardia del patrimonio inmaterial
derivados de diversas formas de violencia presentes en el territorio de esta nacién. En el mismo
sentido, la reciente revisiéon del estado del arte del patrimonio cultural inmaterial en América

Latina, adelantada por CRESPIAL, sefiala apenas dos o tres casos relevantes en este contexto®.

En efecto, este tema representa sin duda un dmbito novedoso y relativamente poco explorado,
a pesar de que muchos paises de la region se han caracterizado por la presencia de conflictos de
diversa escala y magnitud en las ultimas tres décadas®. En ese sentido, este texto pretende explorar
la dimension de los riesgos inherentes al conflicto armado para el Patrimonio Cultural Inmaterial
en América Latina en la perspectiva de producir recomendaciones relevantes para abordar un pro-

blema cuya literatura especifica se encuentra inscrita de manera predominante en la comprensién

1 Consultor para la elaboracidn del documento especializado “Patrimonio Cultural Inmaterial y conflicto armado”.
Doctor en Antropologia Social y Etnologia con experiencia profesional en procesos de memoria histdrica con
comunidades étnicas y politica publica en patrimonio cultural inmaterial.

2 Morales Valderrama, Carmen y Wacher Rodarte, Marie (coordinadoras). Patrimonio Inmaterial. Ambitos y
contradicciones. Instituto Nacional de Antropologia e Historia, México, 2012.

2 Miradas a la gestion del PCl en América Latina: avances y perspectivas. Estados del Arte sobre las politicas
publicas para la salvaguardia del PCI de los paises miembros del CRESPIAL. Centro Regional para la Salvaguardia
del Patrimonio Cultural Inmaterial de América Latina. Primera edicion, febrero de 2019.

4  Entre otros, podriamos sefialar el largo conflicto armado de Colombia, las dictaduras del Cono Sur, los contextos
de confrontacion armada en Guatemala, Nicaragua y el Salvador y el conflicto derivado de la expansion del
fendmeno del narcotréfico en México.



de los riesgos por situaciones de conflicto a los bienes culturales adscritos a la dimensién del pa-

trimonio material®.

No obstante, es importante sefialar que en afios recientes y en el marco del desarrollo de los
postulados inscritos en la Convencién para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial de
2003¢, la UNESCO ha comenzado a producir directrices orientadas a abordar el tema especifico de

los impactos del conflicto armado en el patrimonio cultural inmaterial de las poblaciones locales.

Es asi como en los ultimos afios, diferentes Estados Parte (EP) han propuesto a la UNESCO pro-
yectos y programas de salvaguardia del PCl en el contexto de riesgos determinados por conflictos
armados o procesos de desplazamiento forzado de poblaciones que amenazan la viabilidad de la
diversidad cultural’. En la misma linea, y mas recientemente, en el marco de la campafia #Unite-
4Heritage, esta organizacion dedico el siguiente parrafo al tema del patrimonio inmaterial en ries-
go por conflicto armado:

«Mas de 60 millones de personas han sido desplazadas a la fuerza por conflictos,
muchas de ellas sufren la fragmentacion de sus referencias culturales y, a menudo,
disminuyen su acceso a la cultura, lo que les niega el ejercicio de sus derechos
culturales. Los refugiados y personas desplazadas tienden a recurrir a su patrimonio
cultural inmaterial como un recurso para la resiliencia social y psicoldgica para

enfrentar dificultades graves. Al mismo tiempo, su patrimonio cultural inmaterial se
ve amenazado, sobre todo, por la alteracion de las comunidades y familias. »®

5 Side manera general se podria sefialar una preocupacién reciente por el tema del riesgo a los bienes culturales
en el contexto de los conflictos de Irak y Siria, es importante mencionar asimismo que la UNESCO ha desarro-
llado directrices concretas sobre este tema, expresadas en el primero (1954) y segundo protocolos (1999) de
la Convencidn de la Haya. Adicionalmente, la labor de promocién de la UNESCO en este ambito contribuyé a
que el Consejo de Seguridad de las Naciones Unidas emitiera en el afio 2015, la resolucion 2199 prohibiendo el
trafico de bienes culturales procedentes de Iraq y Siria, y la resolucion 2347 de 2017, que constituye la primera
resolucién del Consejo de Seguridad de las Naciones Unidas centrada en la proteccion del patrimonio cultural
en situaciones de conflicto armado.

6 El objetivo principal de la Convencién para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial es: asegurar la
viabilidad y salvaguardia de las practicas, representaciones y expresiones que las comunidades, grupos y en
algunos casos, individuos, reconocen como parte de una herencia cultural que moviliza un sentido de perte-
nencia colectiva que se manifiesta en diferentes dmbitos, tales como: tradiciones orales, practicas sociales
y rituales, eventos festivos, conocimientos y practicas sobre la naturaleza y el universo, asi como saberes
asociados a instrumentos, artefactos y espacios culturales asociados a dichas practicas.

7 Las directrices operacionales para la implementacion de la Convencidon de 2003 mencionan la nocion de
“conflicto armado” en relacién con las solicitudes de asistencia de emergencia por parte de los Estados signata-
rios. De la misma manera, la sesién de octubre de 2018 del Comité Intergubernamental para la Salvaguardia del
Patrimonio Cultural Inmaterial, menciona como marco de referencia (38C/Resolucién 48), la estrategia adop-
tada por la UNESCO para reforzar las capacidades en la promocidn de la cultura y del pluralismo cultural en los
eventos de conflicto armado.

8  “Over 60 million People have been forcibly displaced by conflict with many suffering from the direct targeting of
their cultural references and often diminished accesses to culture that deny them the enjoyment of their cultural
rights. Refugees and displaced people tend to draw from their intangible cultural heritage as a resource for
social and psychological resilience in the face of intense difficulties. At the same time, their intangible cultural
heritage is threatened, not least due to the disruption of communities and families” (Campaiia #Unite4Heritage,
“UNESCO’s response to protect culture in crisis”, UNESCO, 2016, pp. 6). En el mismo sentido, y ante “situaciones
de emergencia”, la UNESCO ha expresado que “en un conflicto armado o en una situacién de desastre, la cultura



Como se desprende de la cita anterior, una de las aproximaciones de la UNESCO al tema del conflicto
armado en su relacidn con el PCI, se centra en los riesgos de la cultura asociados al desplazamiento
y la percepcion del PCl como un “recurso” constitutivo del proceso de resiliencia social y psicolégica
en respuesta a las afectaciones producidas por la situacién conflictiva.

Este énfasis analitico en el tema del desplazamiento como una expresién del conflicto y en el
abordaje del PCI como un recurso para reconstruir los lazos sociales afectados por el mismo, apare-
ce de hecho en documentos recientes de la UNESCO que abordan casos de estudio en paises como
Siria y el Congo. Estos textos plantean de manera general que muchas de las tradiciones culturales
constitutivas de las identidades colectivas de las poblaciones locales son afectadas por el desplaza-

Ill

miento, en términos que en el “medio receptor” no encuentran los recursos simbdlicos y practicos,
por ejemplo, el acceso a cierto tipo de plantas medicinales o alimentos tradicionales, para conti-
nuar transmitiéndolas y recreandolas, debido a factores tales como: la ruptura en su relacién con
el territorio de origen y los recursos que provee, los cambios en las expectativas de las poblaciones
jévenes en los lugares de refugio, percepciones negativas de estas practicas entre las poblaciones
de acogida, entre otras. A la vez, estas mismas tradiciones, en un proceso de hibridacion o resig-
nificacién, proveen recursos simbdlicos para reconstruir lazos sociales y sentidos de pertenencia

colectiva en la nueva situacién producida por la guerra®.

Sin embargo, este tipo de aproximacién sugiere, a nuestro parecer, un problema inicial centra-
do en una nocién no muy explicita de las definiciones y relaciones entre cultura y patrimonio. El
conflicto, segun la cita, afecta a la cultura (no al patrimonio) y el patrimonio cultural inmaterial,
en realidad, es visto aqui como un recurso que parece “activarse” como respuesta a una situacion
de afectacion. Proponemos entonces, concentrarnos en las definiciones minimas de patrimonio y
cultura, intentando definir los alcances de esta relacién y los contornos del hecho patrimonial y de

las operaciones que lo configuran.

se encuentra especialmente en peligro debido a su vulnerabilidad inherente y su alto valor simbélico. Al mismo
tiempo, la cultura es un factor que impulsa la recuperacion, fortaleciendo la resiliencia de la comunidad. (...) La
cultura no es sélo victima de las situaciones de emergencia. Inmediatamente después de un desastre o de un
conflicto armado, las comunidades suelen encontrar en el patrimonio un elemento esencial de apoyo material
y psicoldgico”.

9 Ver, Chatelard, Geraldine. Identifications des besoins de sauvegarde de patrimoine culturel immatériel avec la
participation de communautés dans la région du Nord-Kivu, République démocratique du Congo. Rapport final
préparé pour la section de patrimoine culturel immatériel de I'lUNESCO, y, Chatelard, Geraldine (with input
from Hassan Kassab, Hanan), Intangible Cultural Heritage of Displaced Sirian, 2017.



Para la UNESCO, el campo de lo patrimonial estd definido por el conjunto de practicas, repre-
sentaciones y expresiones que las comunidades, grupos y en algunos casos, individuos, recono-
cen como parte de una herencia cultural que moviliza un sentido de pertenencia colectiva que
se manifiesta en diferentes dmbitos, tales como: tradiciones orales, practicas sociales y rituales,
eventos festivos, conocimientos y practicas sobre la naturaleza y el universo, asi como los saberes
asociados a los instrumentos, artefactos y espacios culturales relacionados a dichas practicas. Si la
idea de herencia cultural (integrada de hecho en su acepcién en inglés —cultural heritage-) sugiere
claramente una nocién de transmisién de conocimientos inter-generacional, otras definiciones han
propuesto complejizar esta mirada, orientando la discusidn hacia la idea que el patrimonio contie-
ne una nocién de apropiacion, tomada del campo de la herencia: “(...)La herencia es lo que llega,
lo que sobreviene, el patrimonio es la gestion del padre de familia que lo integra y que hace de él
una cosa verdaderamente aceptada. Hay herencias que se niegan, pero el patrimonio es la suma

de las herencias aceptadas”*®.

Esta idea de la herencia que se acepta, dialoga de hecho, con la definicion misma de la Conven-
cion para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial, pues, estd relacionada con la nocién
central alli expresada: este patrimonio es constantemente recreado en funcién de su interaccion
con la naturaleza y con la historia. En efecto, esta interaccidon puede expresarse de otra manera
como este proceso de seleccidn de aquello que es aceptado de nuestra herencia, lo que implica la
creacién de un valor simbélico que se agrega sobre ciertos bienes culturales. Si en este marco, en-
tendemos que este proceso de seleccidn valorizado esta en el centro de la definicién del campo de
lo patrimonial, entenderiamos al patrimonio como una construccién social configurada en contex-
tos conflictivos??, en tanto la seleccion configura un campo de disputa de los sentidos de seleccién

valorizada como referente para sustentar la historia de un colectivo y su cohesidn social.

Ahora bien, y adentrandonos en la cuestién formulada mas arriba acerca de las distinciones en-
tre patrimonio y cultura, es necesario comprender que este proceso de activacion simbdlica sobre
aquello que nos ha sido legado, esta mediada por la cultura, es decir, por el universo de significa-
dos, informaciones y creencias que dan sentido a nuestras acciones y a las cuales recurrimos para

entender el mundo. Comprendemos entonces que una cosa es el patrimonio, entendido como este

10 Jadé, Mariannick. Patrimoine immatériel. Perspectives d’interprétation du concept de patrimoine. 'Harma-
ttan, 2006. Pp.31.

11 Morales Valderrama, Carmen y Wacher Rodarte, Marie (coordinadoras). Patrimonio Inmaterial. Ambitos y
contradicciones. Instituto Nacional de Antropologia e Historia, México, 2012. Pp. 14.



proceso social de activacidn simbdlica siempre en disputa, y otra, la cultura, como un repertorio
de significados y creencias que permite dar sentido y legitimidad a esta seleccidn valorizada como
relato cohesionador de un colectivo. En ese sentido, ante los impactos del conflicto armado, la
cultura no extrae como recurso al patrimonio, porque el patrimonio no estd contenido en ella, sino
gue por el contrario, representa una construccidn social mediada por ella, para activarla ante de-
terminadas situaciones, por ejemplo, situaciones de conflicto armado o riesgo natural, entre otras,

lo que en realidad indicaria que el patrimonio no existe per se.

Asi, los riesgos del PCl en su relacidn con el conflicto armado no deben ser entendidos como
riesgos de afectacidn a la cultura en su sentido genérico. Deben ser entendidos, por una parte,
como los riesgos derivados de la afectacion a un proceso de transmisién de nuestros legados, y por
otra, como los impactos a la cultura en tanto mediadora de un proceso de seleccidn y activacion
simbdlica de esta herencia, entendida como recurso que permite recrear un relato de pertenencia

colectiva®?.

Hechas estas consideraciones, este texto pretende revisar distintos casos en América Latina
gue permitan comprender mejor los contornos del problema del riesgo producido por el conflicto
armado al PCl, prestando especial atencion a los riesgos, procesos de transmisién y procesos de ac-
tivacidn simbdlica que constituyen los patrimonios amenazados en el continente por esta situacion

producida por la accion humana.

La revisién estard sustentada en un primer momento en los casos y experiencias conocidas
en Colombia, partiendo del supuesto que un andlisis de este tipo debe comprender la activacion
simbdlica que subyace al campo de lo patrimonial como un recurso (mediado por la cultura) orien-
tado a producir un proceso de resiliencia asumido como una ruta para reconstruir lazos sociales
y culturales afectados por el conflicto y que son determinantes para producir un sentimiento de
pertenencia colectiva.

En esta ruta, construida en dialogo con otras experiencias en el continente, proponemos una
mirada mas compleja de esta dimensidn centrada en la resiliencia, para dirigirnos hacia una idea
del campo de lo patrimonial como escenario relevante de sanacién de los estragos producidos por
el conflicto, la revisidon de los casos concretos nos permitira analizar con mas detenimiento la rela-
cion, en situaciones limite producidas por el conflicto, y, entre transmisién y proceso de activacion
simbdlica como respuesta a la afectacidn. Esto quiere decir, que prestaremos especial atencién a
la naturaleza del daino producido por el conflicto, asumiendo que la activacion simbdlica inherente
al proceso de resiliencia producido, puede estar estrechamente relacionado con los contornos de

la afectacidn producida.

12 Larelacidn entre el proceso de transmision y el proceso de mediacion de la cultura entendido como seleccion
valorizada de ese legado debe ser entendida de manera integral, ya que como nos lo recuerda Tim Ingold “El
conocimiento no se replica entre generaciones como si fuera un proceso pasivo, individual y lineal de repro-
duccién de una tradicién dada y estatica. Por el contrario, el conocimiento es entendido como una cualidad
generativa que surge y se transforma en la interaccién activa con el mundo”. Ingold, Tim. Anthropology and/as
education. Routledge, 2017.



En el articulo, “Oportunidades y desafios del uso del patrimonio cultural inmaterial en la cons-
truccion de paz en el posconflicto. Implicaciones para Colombia”*3, los autores retoman de manera
general la vision del patrimonio cultural inmaterial como un elemento determinante en la recons-
truccién del tejido social afectado por la guerra y en la “reduccion de la violencia cultural y estruc-
tural presente en las sociedades de posconflicto”. Su analisis los lleva a revisar casos de Colombia,
Peru, Guatemala y algunas experiencias significativas de paises africanos. Su mirada, muy centrada
en el tema del PCl como proceso de resiliencia (“al facilitar la reconciliacion promoviendo una
idea de identidad comun”) se inscribe en la linea general de las producciones sobre el tema que

podemos encontrar en la literatura existente.

Sin embargo, presenta una serie de problemas, discutidos mas atrds, que a nuestra manera de
ver, no permiten avanzar en una comprensiéon mas consistente de los riesgos producidos por el
conflicto armado al PCI. Si bien sefiala la relevancia de ciertas practicas culturales como “conec-
tores” entre las personas, en clave de construccién de una identidad comun afectada por los im-
pactos de las acciones violentas, no distingue el proceso de puesta en valor de estas practicas del
universo cultural de las poblaciones estudiadas, ni la relacion intrinseca de las mismas con el tipo
de afectacion producida, omitiendo a la vez un analisis de la manera en que los hechos violentos
han afectado mecanismos de transmisién de las tradiciones culturales desplegadas como respues-
ta al conflicto. En efecto, la comunicacion se limita a evidenciar de manera general el uso de ciertas
practicas culturales (como la tradicion oral) entre mujeres indigenas de Guatemala para expresar
el sufrimiento de la guerra o la realizacién de ciertas celebraciones festivas en Colombia, antes
proscritas por los actores armados, como medio para reconstruir los tejidos sociales y expresar su
repudio a las acciones violentas®

13  Mouly, Cécile y Giménez, Jaime. Oportunidades y desafios del uso del patrimonio cultural inmaterial en la
construccion de paz en el posconflicto. Implicaciones para Colombia. Estudios Politicos (Universidad de Antio-
quia), 50. DOI: 10.17533/udea.espo.n50a15, 2017.

14 Al respecto podriamos sefialar el proyecto en curso desarrollado por el Grupo de Patrimonio Inmaterial de
la Direccion de Patrimonio del Ministerio de Cultura de Colombia, que, en el contexto de la desmovilizacién y
posterior concentracién de los combatientes de la guerrilla de las FARC en los denominados Espacios Transi-
torios de Capacitacidn y Reintegracion (ETCR) pactada por los Acuerdos de Paz firmados con el gobierno en el
afio 2016, intenta propiciar un acercamiento entre la poblacidn en proceso de reintegracion y las comunidades
rurales aledafias a estos espacios a través de la cultura como medio para reconstruir lazos sociales afectados
por el conflicto.

15 Mouly, Cécile y Giménez, Jaime. Oportunidades y desafios del uso del patrimonio cultural inmaterial en la



Para profundizar este analisis y discutir las lineas conceptuales que se desprenden de este arti-
culo proponemos concentrarnos en un caso de estudio en la regidn pacifica de Colombia, especifi-
camente en el departamento del Chocé.

El 2 de mayo de 2002, las fuerzas armadas revolucionarias de Colombia (FARC-EP)® y un grupo
armado ilegal perteneciente a las Autodefensas Unidas de Colombia (AUC)’ se enfrentaron militar-
mente en el casco urbano del municipio de Bojaya. Durante el combate, un instrumento explosivo
no convencional fue arrojado por las FARC hacia las cercanias de la iglesia de la comunidad, donde
se habia concentrado gran parte de la poblacién para huir de los combates y detras de la cual se
protegian los combatientes de las AUC. Como resultado de este hecho, una pipeta de gas impacto
en el templo del pueblo, produciendo la muerte de mas de 103 personas de la comunidad, inclui-

das 43 nifios y nifas.

Este hecho, constituyo la expresion mas dramatica de un contexto continuado de guerra que se
habia iniciado en los afios 90 en la regién del Medio Atrato, cuyos impactos se habian extendido a
un amplio repertorio de las practicas culturales tradicionales de los pobladores afrodescendientes
de la region®®. La reaccion de la comunidad ante esta profunda desestructuracion de sentido de su
universo cultural se expresé de manera paulatina en la consolidacién de un vivo proceso de orga-
nizacién comunitaria y en la realizacidon de una serie de acciones de resistencia enmarcadas en una

respuesta concreta a las afectaciones producidas por la guerra.

Una de ellas, apoyada por agencias gubernamentales, se denominé “Atrateando por la Paz” y
consistio en una serie de recorridos colectivos por el rio Atrato por parte de diversos grupos de ar-
tistas locales jovenes (apoyados en el marco del proyecto) que visitaban las comunidades confina-
das, recreaban expresiones musicales y artisticas cuya vigencia habia sido afectada por el conflicto.
Mas alld de lo que sucedia en cada comunidad visitada durante los recorridos y del proceso de

revitalizacidon generacional de una serie de practicas culturales que llegd a movilizar, este proceso,

construccién de paz en el posconflicto. Implicaciones para Colombia. Estudios Politicos (Universidad de Antio-
quia), 50. DOI: 10.17533/udea.espo.n50al5, 2017.

16 Las Fuerzas Armadas Revolucionarias de Colombia — Ejército del Pueblo (FARC-EP), creadas en 1964, constitu-
yeron una organizacién guerrillera de caracter insurgente marcada por una ideologia de izquierda. Se desmo-
vilizaron y reincorporaron a la sociedad civil en el afio 2016 luego de la firma de los acuerdos de paz con el
gobierno colombiano.

17 Las Autodefensas Unidas de Colombia (AUC) fueron una organizacion paramilitar contrainsurgente de extrema
derecha que participé en el conflicto armado colombiano a partir de la década de los ochenta.

18 Sobre el tema es posible consultar el texto producido por el Grupo de Memoria Histdrica. Bojaya la Guerra sin
Limites. Bello, Martha Nubia (relatora) y Riafio Alcala, Pilar (correlatora). Informe del Grupo de Memoria Histd-
rica de la Comisidn Nacional de Reparacion y Reconciliacion. Ed, Taurus, 2010. En su estudio sobre este caso,
la investigadora Natalia Quiceno (Quiceno, Natalia. Luchas y Movimientos Afroatratefios en Bojaya, Chocé.
Universidad de Antioquia, 2016) sefiala afectaciones profundas en la relacién de las comunidades locales con el
rio (por laimposibilidad de transitar por esta via y obtener el sustento cotidiano de la pesca), el acceso a plantas
medicinales (por las situaciones de confinamiento decretado por los actores armados) y en la continuidad de su
sistema de creencias y construccién de alianzas sociales determinado por la imposibilidad de asistir a las fiestas
patronales de los santos de las poblaciones ubicadas en los margenes del rio.



en el fondo, proponia recuperar un lugar de sentido cultural fundamental determinado por el rio,
como escenario de circulacion y recreacion cultural de las comunidades locales. El Atrateando, sig-
nificd en efecto una respuesta coherente a una de las afectaciones fundamentales producidas por
el conflicto en la regién, expresada en la drastica ruptura de esta histérica relacién construida con
el agua por parte de las poblaciones locales, en la que el rio constituye un lugar fundamental en los
procesos de transmisidn de las practicas culturales comunitarias. Como se ve, no se trataba aqui
solamente de volver a realizar una serie de practicas culturales amenazadas, sino de propiciar una
recreacion de los universos de sentido que subyacen a ella, en clave de reconstruir tejidos sociales
y culturales profundamente afectados por el conflicto. Su pertinencia cultural, como escenario
reparador, estuvo determinada sin duda por el hecho de que la propuesta surgié desde la misma
comunidad, mas alld de los apoyos estatales que convocé.

El proyecto Atrateando por la Paz, desarrollado por las comunidades del Medio Atrato nos se-
fala sin duda varias pistas relevantes en nuestro analisis. La primera de ellas, es que este recurrié a
las practicas culturales como respuesta a situaciones de conflicto, esta idea del patrimonio en clave
de resiliencia, sefialada mas arriba, debe comprenderse en estrecha relaciéon con las afectaciones
concretas producidas por el mismo, en este caso la afectacién al rio como lugar de transmisién y re-
creacién del universo cultural. La segunda, radica en la importancia de comprender los escenarios
de resignificacion de estas practicas en contextos de resistencia o reaccién al conflicto (El Atratean-
do no es en estricto sentido una practica cultural de las comunidades; es mas una puesta en es-
cena que activa sentidos). La tercera, en la importancia de comprender que deben ser las mismas
comunidades las que determinen los escenarios posibles de reconstruccion del tejido social como
respuesta a la afectacién. Y, la ultima, la relevancia de los actores externos en este proceso, pues
cabe anotar que una vez se agotaron los recursos estatales para apoyar el proyecto, la iniciativa del

Atrateando no volvid a ser realizada.

No sucedio asi con otra practica cultural de los pobladores de la regién cuyo analisis propone-
mos ahora para complementar la lectura de este caso. En efecto, la masacre del 2002 en Bojaya,

Ill

represento el “evento limite” de un impacto a otro tipo de construccién cultural fundamental entre
las poblaciones afrodescendientes de la regién, expresada en su particular relacién con la muerte,
en tanto las victimas mortales de este hecho, en medio de los combates que se prolongaron varios
dias, no pudieron ser enterradas con los rituales tradicionales propios a las creencias de las pobla-
ciones locales y fueron dispuestos en una fosa comun a las afueras del pueblo. A este respecto, es
importante sefialar que el sistema mortuorio de los habitantes de la regidon esta constituido por un
complejo sistema de practicas culturales de naturaleza sincrética, al integrar influencias africanas
y tradiciones catdlicas de origen colonial, que en un sentido amplio estdn orientadas a tramitar y

acompanar el transito de la vida a la muerte de los difuntos.

Es asi, como en Bojaya y sus comunidades circundantes, a pesar de la multiplicidad de acciones

de reparacién implementadas por el Estado y un sinnimero de organismos no gubernamentales



y de cooperacién internacional, no ha sido posible cerrar los duelos de este hecho, precisamente
porque el transito de quienes alli murieron no pudo ser tramitado desde los dispositivos simbélicos

Ill

locales. En este sentido, el “alabao”, un canto funebre propio al sistema mortuorio local, comenzé
a jugar un papel fundamental en el intento de los pobladores locales por producir una respuesta a
la masacre del 2002. En efecto, afo tras afilo desde 2003, en cada nueva conmemoracion de este
evento, las mujeres de la comunidad han compuesto un alabao para la ocasién, que mas alla de
su escenario cotidiano y doméstico, ha comenzado a jugar un papel de dinamizador de memoria
del hecho y se ha convertido en un escenario politico para interpelar la ausencia del Estado y la
responsabilidad de los actores armados en la masacre’. Se trata de una activacién simbdlica en
clave patrimonial, que ha seleccionado del legado cultural una serie de practicas simbdlicas es-
trechamente relacionadas con la afectacion producida, y que en ultimas buscan tramitar el hecho
violento en la perspectiva de cerrar los duelos producidos por el conflicto. En este caso, el alabao
retoma su vigencia como hecho patrimonial, profundamente resignificado de su dmbito doméstico
tradicional hacia un dmbito publico-politico, y mas alld de una idea de resiliencia o reconstruccion
de los tejidos sociales, en tanto escenario de activacién de una multiplicidad de prdacticas sociales

de solidaridad y alianza social, apunta a un proceso mas amplio de sanacién comunitaria.

Por ahora, esbocemos preliminarmente una serie de conclusiones tentativas de nuestro reco-
rrido. La primera de ellas tiene que ver con que coincidimos en la mirada general propuesta por la
UNESCO, la cual sefala que en situaciones de conflicto puede producirse un dafio a los sistemas
culturales que sustentan la identidad colectiva de las comunidades, pero que a la vez, hay que
tomar en consideracion la reaccién que desde estas mismas comunidades puede producirse en
clave de resiliencia o reconstruccidn de los tejidos sociales. Hemos dicho que en esta operacion,
es necesario proceder con cautela para distinguir los campos de la cultura y el patrimonio, consi-
derando esta respuesta como un hecho patrimonial de activacion simbdlica de ciertos referentes
simbdlicos y sociales, mediada por la cultura. Esta activacidn, en tanto sea propiciada por la misma
comunidad, puede arrojar pistas significativas para acercarse a un tema que debe ser considerado
al abordar los riesgos al PCl en situaciones de conflicto determinado por el dafio a los sistemas de
transmisidon que constituyen los legados sobre los cuales son activados los referentes simbdlicos
gue se constituyen en respuestas al impacto. En este plano, tal como fue descrito mas arriba, el
Atrateando, constituyd una respuesta al dafio a los sistemas de transmisidén anclados en la relacion
con el agua de las poblaciones de la regién, mientras que el alabao se erigié como una activacion
simbdlica mas inscrita en los impactos especificos del conflicto al sistema cultural que tramita la
relacién con la muerte de las comunidades de Bojaya. Resignificado como respuesta a esta afec-
tacién, en su transito a una dimensién mas politica de denuncia publica, el alabao se constituyd
en un hecho patrimonial, que mas alla de una idea de resiliencia parece apuntar también hacia un

objetivo de sanacidn de los impactos producidos por el conflicto. Sobre este tema volveremos.

19 Unfragmento de los alabaos compuestos para la ocasion dice por ejemplo: “Hace 500 afios/sufrimos este gran
terror/Pedimos a los violentos/no mas repeticion”



3+

'l 4 - ",!l'
£ i L 8
L F -
Pl :
i
.
- 2 . v
ol .
i i
v
"
-
i
s e
’ i PEL
' e
g . 5
o i
il
- - -
a "|J||"' =
= =
b § - -
o il ey

1 e

5. & ‘_ ., - Lo r " Y E
; s i
&, - F = Ay ¥ = . -

Meéxico | La piel del desierto | Christian Misael Palma i W Ay L T I
. - 8 » o -1 5 # &, iy -:.'1“'1 +
v ) iy -y - ¢ T = Sl o, "
& o F i 3 ) "o A - i i L " L "

- o " L : l,. " X = . j "1, -

L. - [ E - kg L ’



Nuestra orientacién analitica ha seguido un recorrido muy guiado por la idea del valor del patri-
monio como recurso para dar respuesta al conflicto. Por supuesto, hay otras maneras de concebir
el patrimonio y una de ellas tiene que ver con los procesos de declaratoria patrimonial segun los
diversos procedimientos que han desarrollado los paises en la implementacion de la Convencion.
De hecho, el alabao, y de manera mas amplia los ritos mortuorios del Municipio de San Juan hacen
parte, en la actualidad, de la Lista Representativa de Patrimonio Cultural Inmaterial de Colombia?°.
En este caso, el cardcter patrimonial de los alabaos del Medio San Juan, que comparten una tradi-
cion cultural con los de la region del Medio Atrato, estd dada por su representatividad para el pais,
en términos de una construccién histérica y cultural clave en el reconocimiento de la diversidad
cultural de la nacidn, y por la necesidad de proponer una serie de medidas de salvaguardia ante
una serie de factores que amenazan su continuidad. Esta declaratoria patrimonial estd mediada
por la aplicacion de una serie de instrumentos normativos nacionales e internacionales, lo que de-
termina que la constitucién del hecho patrimonial alrededor del alabao no se entiende como una
respuesta a una situacion de conflicto sino como una via de materializar una serie de derechos cul-
turales orientados a asegurar la continuidad de la manifestacion. De hecho, es importante sefialar
gue en el documento construido para la declaratoria apenas si sefiala al conflicto armado como un
riesgo para la manifestacidén, aunque de manera general, si sefalan otros factores de riesgo indi-
rectamente ligados al conflicto?.. Si este ultimo punto nos alerta sobre la necesidad de dar cuenta
del conflicto mas alla de su expresién armada y tomar en consideracién otros factores subyacentes
a él, resulta evidente que en los dos casos existen elementos compartidos que proponen pistas

para continuar nuestro analisis.

Por una parte, la declaratoria de las practicas mortuorias del Medio San Juan como patrimonio
cultural inmaterial de Colombia, pasa, como en los casos mencionados mas arriba, por un pro-
ceso de activacion simbdlica que dota de valor a este sistema cultural especifico para convertirlo
en un hecho patrimonial. Si para el Estado, en clave de los instrumentos internacionales que ha

adoptado, en este caso la Convencién para la Salvaguardia del patrimonio Cultural Inmaterial de la

20 La declaratoria en cuestion determino que las practicas culturales asociadas a los Gualies, Alabaos y Levanta-
miento de Tumbas del Municipio de San Juan, entrarian a ser parte de la Lista Representativa de Patrimonio
Cultural Inmaterial de la Nacién.

21 Por ejemplo las dindmicas de urbanizacion producidas por el conflicto que han conllevado un cambio en la
poblacién joven en su relacion con las tradiciones culturales de sus lugares de origen.



UNESCO, trata de salvaguardar una expresion cultural representativa de la diversidad cultural de
la nacién fuertemente amenazada por diversos factores, para las comunidades se trata de una se-
leccion valorizada de un conjunto de elementos culturales y que en su perspectiva resultan claves

para continuar movilizando un sentido de pertenencia a un colectivo.

Lo que queremos sefialar aqui al visibilizar los puntos de convergencia entre los dos casos, es
gue el alabao, en tanto hecho patrimonial, puede movilizar diversos universos de sentido en clave
de cohesidn social y que este hecho es precisamente el que refuerza la pertinencia de esta mani-

festacidn como respuesta al hecho violento en el caso de Bojaya.

Asi, mas alla de enunciar de manera general el valor del patrimonio inmaterial para reconstruir
los lazos sociales o “facilitar una idea de reconciliaciéon promoviendo una identidad comun”, de lo
gue se trata, es de no perder de vista la nocion de pertinencia cultural de esta activacion (que en
muchas casos esta determinada por el tipo de gestion comunitaria que la determine y por el grado
de mediacion externa) ya no sélo en la consideraciéon de su relacién con el tipo de dafio producido
por el conflicto a los escenarios de transmisién de una serie practicas culturales relevantes en la
construccion de un sentido identitario, sino en la comprension de la potencia de esta activacion
simbdlica (siempre mediada por una resignificacion) en la construccidn de escenarios multiples de

reconstrucciéon de sentidos.



La fiesta de Corpus Christi es una celebracion catdlica de origen medieval que fue implantada
tempranamente en el continente americano por los conquistadores europeos. Dado el caracter
flexible en sus reglas liturgicas, esta festividad se prestd a multiples derivas sincréticas, en tanto sus
fechas de celebraciéon coincidian de manera general con los rituales locales asociados a las fiestas
de solsticio, ligada a una reaccién de la iglesia catdlica a los dogmas de la reforma (que negaban el
milagro de la transubstanciacidn -la transformacién del cuerpo de cristo en pan-) y estrechamente
relacionado con las celebraciones europeas de moros y cristianos, el Corpus Christi se convirtié en
una de las celebraciones mas importantes en América como exaltacién de la eucaristia y represen-
tacion del triunfo del bien, la religién catdlica y los espafioles, contra el mal, representado en las
creencias “paganas” de los indigenas.

En la actualidad, la celebracion de esta fiesta, en términos de continuidad de su estructura ritual
asociada a la presencia de diferentes tipos de danzantes que acompafian el recorrido del santisimo
sacramento resguardado en la custodia, ha ido despareciendo en Colombia, sélo se conserva en
algunos lugares de la geografia nacional, entre ellos, en la comunidad de Atanquez, parte de un

resguardo indigena habitado por el pueblo kankuamo en la Sierra Nevada de Santa Marta.

El hecho que nos interesa subrayar no tiene que ver exclusivamente con la vigencia de esta
fiesta en contraste con otras celebraciones del mismo caracter en Colombia, sino con el acentuado
proceso de revitalizacién de la misma en los ultimos afios, en el contexto de graves afectaciones

producidas por el conflicto armado a los pobladores locales.

Una de las pistas para abordar esta cuestion sugiere que la revitalizacién de la fiesta puede estar
asociada a las dinamicas de reindianizacién emprendidas por los habitantes de la regidn, considera-
dos hasta unos quince afilos como campesinos descendientes de indigenas, cuyo proceso de recon-
figuracion étnica estuvo orientado hacia un reconocimiento de su legado como pueblo indigena.
En efecto, si este proceso abarcé una valoracién positiva y una recuperacién de una multiplicidad
de saberes asociados a sus tradiciones orales, artesanales y musicales, entre otras, es importante
sefialar que el dispositivo central de sentido de esta nueva adscripcidn étnica estuvo inscrita en la
recuperacion y reactivacion de sus lugares sagrados, lugares de culto a los ancestros, dispersos en

su territorio. Los andlisis etnograficos del Corpus Christi en Atdnquez han permitido demostrar que



los soportes centrales de esta memoria de la geografia sagrada local se sustenta en un conjunto de
reglas asociadas a ella que hacen parte de la tradicién festiva, entre ellas, los recorridos realizados
por los danzantes en el pueblo, quienes visitan y recuerdan estos lugares de culto a los ancestros.

En ese sentido, si la activacion del dispositivo simbélico asociado a los lugares sagrados propi-
ciado en el proceso de reetnizacidon se sustentd en la memoria ritual contenida en la fiesta, esta
recreacion del sentido colectivo asociado a la nueva adscripcidn identitaria como indigenas, pro-
bablemente incidid en la revitalizacidn de la fiesta como una respuesta ante la profunda afectacién
producida por los estragos de la guerra a los lazos sociales. No se trata entonces simplemente de
enunciar la revitalizacién de una fiesta en clave de resiliencia y respuesta al conflicto armado, se
trata de comprender los mecanismos que sustentan esta activacidén y las coyunturas especificas
en que estas pueden inscribirse. Asi, si antes de la llegada de las acciones violentas al territo-
rio kankuamo se venia gestando un proyecto politico e identitario que recuperaba su adscripcién
como indigenas, la amenaza del conflicto a la continuidad de este proceso, hizo que los referentes
simbdlicos en los que se sustentaba (los lugares sagrados dispersos en su territorio) se activaran
en el marco de la fiesta, propiciando la revitalizacidon de una expresidn festiva que por su caracter

III

“cultural” no representaba para los actores armados una amenaza al control social violento que

quisieron imponer en la zona.



Esta activacion de la dimensidn de los lugares sagrados como escenario de respuesta al conflicto
armado puede evidenciarse en otro caso de la misma regién, en una comunidad que de hecho
comparte una tradicién cultural con los indigenas kankuamo. En efecto, la comunidad indigena
wiwa, ubicada en la vertiente norte de la Sierra Nevada de Santa Marta, fue afectada por diversos
hechos victimizantes, ligados en su gran mayoria a los conflictos derivados de la construccién
inconsulta de una represa multipropdsito en su territorio ancestral. El punto es que es mas alla del
desplazamiento, las masacres, los bombardeos y los asesinatos selectivos producidos en la zona,
los lideres de la comunidad sefialaban con claridad que el principal impacto que habia causado la
guerra estaba representado en la desarmonizacién y ruptura del equilibrio en su territorio ances-

tral.

Ante esta situacion, la propuesta de esta comunidad para construir su ruta de memoria y repa-
racion fue concentrarse en la afectacion a sus lugares sagrados desde un proceso de investigacion
local que involucrd a sus autoridades tradicionales con un grupo de jévenes provenientes de dife-
rentes comunidades. Durante el proceso de investigacion se hizo evidente que el conflicto habia
debilitado los mecanismos de transmisidon de los conocimientos asociados a los lugares sagrados,
de tal manera que las cartografias, mapas y reuniones que realizaron los jovenes investigadores
para abordar el tema, con el acompafiamiento de sus autoridades tradicionales, se convirtieron en

un espacio de fortalecimiento de estos saberes ligados a la dimension de la geografia sagrada local.

La entrada metodoldgica para definir su ruta de reparacion, tiene relacion con el hecho de que
segun las tradicionales locales de los pueblos indigenas de este macizo nevado, los lugares sagra-
dos estan conectados entre si, como en una gran telarafa, y que en ese sentido, la afectacién a los
mismos por cuenta del conflicto (por contaminacién con sangre, por bombardeos o por la inun-
dacion de estos puntos para construir la represa) tenia consecuencias en otros lugares sagrados
dispersos en la Sierra Nevada de Santa Marta e interconectados con ellos, trastocando el equilibrio
de su territorio y afectando los multiples sentidos identitarios que movilizan

«Los lugares sagrados lesionados tienen un papel fundamental en la regulacion,
gobiernoy equilibrio de diversas manifestaciones inherentes a la existencia del pueblo
Wiwa. Ello quiere decir entonces, que al haber sido afectados los lugares regentes,

sus ambitos tutelares o adscritos lo estdan también de manera simultdnea. De tal
manera, la resolucion de conflictos, los procesos de duelo, el transito de los espiritus



luego de la muerte, la disponibilidad de los alimentos, el bienestar de la fauna y
flora, el equilibrio de los géneros, la unién entre el hombre y la mujer, la seguridad
del recién nacido, el buen destino de aquel que emprende labores fuera de casa, el
trabajo colectivo, las relaciones familiares, la salud, el flujo de las aguas y vientos, la
sexualidad, la advertencia del trueno, la sanacidn de las cargas o “traumas” heredados
de generaciones pasadas, la respuesta a preguntas esenciales y el consejo de los
padres espirituales, entre otros aspectos, se ven entorpecidos como reflejo directo de
la vulneracion de los lugares sagrados. (...) Asi pues, las agresiones al territorio y sus
sitios sagrados, no significan solamente el resquebrajamiento de las relaciones con el
ecosistema en términos del abastecimiento de recursos vitales, sino que, de manera
fundamental, implican el trastorno de instancias igualmente vitales e interconectadas
de la existencia Wiwa»?2.

Asi, el proceso del pueblo wiwa, centrado en una reactivacion en clave de memoria histérica de
sus lugares sagrados, demuestra, tal como en el caso kankuamo, la pertinencia de estos referentes
simbdlicos para activar distintas dimensiones de un universo de sentido profundamente fragmen-
tado por la guerra, expresado en la desarmonizacion del territorio como sustento de una identidad
colectiva en el caso wiwa y en la amenaza a un proyecto politico de recuperacién identitaria en el

caso kankuamo.

El analisis de la experiencia Colombiana nos permite entonces posicionar tres temas fundamen-
tales que serdn reexaminados en el acapite de recomendaciones: Hemos planteado la idea general
gue el proceso de activacion patrimonial como respuesta al conflicto guarda relacidn con el tipo de
afectacién producida y con los escenarios de fragmentacion de los sistemas de transmisidn de co-
nocimientos que sustentan esta activacion. De la misma manera, hemos insistido en la importancia
de considerar la nocidn de pertinencia cultural para comprender los distintos niveles de sentido en
el que se pueden inscribir los procesos de reconstruccién de lazos sociales y comunitarios afecta-

dos por el conflicto.

El examen de los casos de otros paises de América Latina tomara en consideracidn estos tres
elementos fundamentales, ademas, es importante mencionar el hecho que a diferencia de los ca-
sos hasta ahora analizados, los ejemplos que abordaremos a continuacion estan mediados por una
declaratoria patrimonial, un hecho que introduce otro tipo de preguntas y tensiones que espera-

Mos nos permitan enriquecer nuestra mirada sobre la cuestion.

22 Fragmento de informe de la consultora Sierra, Ana Margarita para el Proyecto Cartografia de Lugares de
Memoria del Horror, CNMH, 2016.



Tal como ha sido documentado en diversas publicaciones, durante la dictadura militar en Chile
se produjeron multiples violaciones a los derechos humanos, que fueron acompafiadas por una
severa politica de represién y censura a la poblacion. En este contexto, un grupo de mujeres de
Lo Hermida, un barrio ubicado en la actual comuna de Pefnalolén en Santiago de Chile, decidieron
reunirse para contar a través de una serie de bordados aquello que no podia ser contado de otra
manera: los asesinatos, las desapariciones y el estado general de zozobra de su vida cotidiana. Las
mujeres Arpilleristas?®* de Lo Hermida, supieron responder de esta forma a una afectacién funda-
mental producida por el silencio impuesto por el régimen militar, construyendo una serie de relatos
bordados que impugnaron la imposibilidad de contar y por consiguiente de transmitir de manera
colectiva una memoria de los hechos. Durante sus talleres comunitarios las mujeres construyeron
un espacio de encuentro entre ellas, un escenario fundamental para recuperar la palabra y com-
partirla en colectivo. Recuperar la palabra y construir su puesta en comun con las experiencias de
otras mujeres, les permitio reconstruir un tejido social comunitario profundamente afectado por la
violencia del régimen militar y otorgarle un sentido colectivo a sus relatos y vivencias. Un sentido
en términos de inscribir en sus bordados las historias antes silenciadas, en un dialogo constante
con el paisaje cotidiano de su mundo, con las plazas, calles, arboles y montanas que conforman su
entorno.

«Historias de perdida, desaparicién forzosa y dolor, pero que, en plena abundancia de
ausencia de seres queridos, de justicia y de pan, la presencia en cuerpos femeninos
marco el camino que buscaba gritar lo perdido, las manos y trozos que tejian historias
silenciadas se transformaron en la negacién del silencio, en el habla desde el desecho
como soporte material pero también humano, desde la desesperacién, desde el harapo

se iba elaborando relaciones colectivas y un arte de resistencia que contaba la miseria,
la tortura, las desapariciones y brillaba para contar también la lucha y resistencia, un

testimonio vivo hecho de trapos se transformé en protesta»?*.

23  Arpillera es el nombre con que se conoce a la pieza textil gruesa y aspera fabricada con diversos tipos de
estopa, que suele utilizarse como elemento cobertor, y en la fabricacién de sacos y piezas de embalaje. Con el
nombre de arpilleras se designa igualmente la manifestacion de artesania comunitaria surgida durante la dicta-
dura militar chilena.

24  Ruilova, Rafaella. Arpilleras relatando desde el desecho el arte de la resistencia. Texto introductorio al
poemario El Hilo Azul, Decap, Alejandra. Leocucarbo ediciones.



De esta manera, aun si la dimensién expresiva del bordado constituye una practica nueva para
las mujeres de Lo Hermida, en tanto fue introducida por la Vicaria de la Solidaridad, la manera de
constituirla como un hecho social legitimo fue territorializarla desde su entorno cotidiano y de esta
manera convertir sus memorias individuales en memorias colectivas de resistencia, orientadas a
interpelar a una sociedad entera que pudo reconocerse en esas escenas como una alternativa al
silencio y olvido. La pertinencia cultural de esta expresidon de las mujeres de Lo Hermida no sélo
estd sustentada en la capacidad de construir un hecho social desde una experiencia individual, acti-
vando asi multiples sentidos a sus narrativas de resistencia, sino también, desde la activacion de un
escenario que respondiod claramente a la afectacidén de un vinculo de transmision de sus memorias

y vivencias, profundamente amenazadas por la censura.

Su declaratoria en el afio 2012 por parte del Consejo de la Cultura y las Artes de Chile como
Tesoro Humano Vivo de la Nacién, representd un reconocimiento a esta activacidon de un sentido
colectivo en una situacién de conflicto, susceptible de constituirse en una narrativa representativa

de una nacidén que busca interpelar las memorias en disputa acerca del pasado reciente.



La reciente declaratoria patrimonial de por lo menos cinco ex Centros Clandestinos de Deten-
cién y Tortura (ex CCDT)?*® en Argentina, se inscribe, como en el caso chileno, en un contexto
marcado por las interpelaciones de narrativas hegemodnicas de hechos violentos hoy superados,

pero en cuyas interpretaciones se configuran complejos campos de disputa.

En efecto, este proceso respondié a una larga lucha de las organizaciones sociales y de victimas
de Argentina por contar con una figura de proteccidon que permitiera conservar y “recuperar” estos
lugares como testimonios de las violaciones a los Derechos Humanos producidas en el periodo de
la dictadura militar. Existen diversos cuerpos normativos producidos en ese sentido, la ley 26.691
dictada por el Congreso de la Nacion en 2011 que rige en la actualidad como marco para la inter-
vencion de los sitios, establece que se garantizara la preservacion de todos los ex CCDT. Dicha Ley
sostiene que se debe conservar los sitios con el fin de facilitar las investigaciones judiciales y pre-

servar la memoria de lo acontecido durante el terrorismo de Estado en el pais.

A diferencia de las acepciones clasicas de la nocién de patrimonio como expresion de una iden-
tidad colectiva compartida por una nacién, estos patrimonios normalmente movilizados en con-
textos de conflicto y memoria, constituyen de alguna manera “patrimonios hostiles”?® que no sélo
resguardan las huellas del horror, sino que nos recuerdan facetas no deseadas de la construccién
de la identidad nacional. Ahora bien, si este tipo de interpelaciones de los relatos hegemdnicos
predominantes en la construccién de un relato colectivo se convierten, por la via de la declaratoria
patrimonial, en un campo de disputa de los sentidos que pueden alimentar la resignificacién de un
pasado reciente, resulta evidente que su legitimidad estd dada por los procesos sociales que antes

de la declaratoria han resignificado estos lugares mas alla de su papel como testimonios del dolor.

En efecto, en tanto escenarios polisémicos ya cargados de significados multiples por el trabajo
de las organizaciones de victimas, y mas alld de una nocién de “edificios fetiche” que despojen de
historicidad lo que alli sucedid, estos espacios han incorporado otra serie de usos vinculados a la
transmision memorial que construyen experiencias colectivas orientadas a interpelar los relatos

historicos y buscan posicionarse en el debate publico de las memorias de la dictadura Argentina.

25 El terrorismo de Estado desplegado durante las ultimas dictaduras en Argentina y Chile, tuvo entre sus
caracteristicas mds sobresalientes la conformacién de una red de recintos de detenciéon clandestina en la
cual permanecieron secuestrados mujeres y hombres sindicados como enemigos por el régimen militar.

26 Croccia, Mariana; Guglielmucci, Ana y Mendizabal, Maria Eugenia. Patrimonios Hostiles. Reflexiones sobre
los proyectos de recuperacion de ex Centros Clandestinos de Detencidn en la ciudad de Buenos Aires. Ponencia
presentada al IX Congreso Argentino de Antropologia Social. Facultad de Humanidades y Ciencias Sociales-Uni-
versidad Nacional de Misiones, Posadas, 2008.



La activacion patrimonial no se da entonces solo en clave testimonial, para la memoria o para
el dmbito de lo juridico, ni tampoco solamente en clave de elaborar los duelos de las personas
directamente afectadas, pues de lo que se trata también es de develar, mas alld de las huellas del
horror alli contenidas, una serie de procesos de resistencia de quienes alli estuvieron detenidos de
forma clandestina.

Asi, estos patrimonios también pueden propiciar otro tipo de enunciaciones que guardan rela-
cion con la afectacién producida, en este caso, en clave de reconstruir una nocién de solidaridad
profundamente afectada por la situacion violenta, es decir, en la perspectiva de develar y construir
una experiencia colectiva de lo que alli sucedid, en lugares del entorno urbano visibles para todos,

pero que la sociedad no pudo o no quiso ver en su momento.

De esta manera reaparece la idea que la activacidon patrimonial determinada por la declaratoria
guarda relacion con el tipo de afectacién producida por los hechos violentos, resulta evidente que
la adscripcion patrimonial en el caso Argentino activa universos de sentidos multiples y diversos,
pues la materialidad determinada por la existencia de los edificios se convierte en un registro re-
levante de reparacién para los familiares que no tienen un cuerpo o una tumba para elaborar los
duelos vy los convierte en patrimonios polisémicos cargados afectiva, por los recuerdos de los so-
brevivientes y sus familiares, y politicamente, por las disputas por su conservacion-recuperacion en
la escena publica, en términos de una memoria dificil y necesaria pero no forzosamente deseada
por toda la sociedad. Su pertinencia en términos del debate publico para interpelar un pasado di-
ficil estd dado entonces por esta potente resignificacion de los sentidos asignados a estos lugares
marcados por la violencia que se produce en el contexto de la declaratoria y que devela patrimo-
nios polisémicos en constante recreacion.



Tal como en Argentina, en El Salvador se ha venido construyendo una politica patrimonial que
entre otras tareas ha orientado sus esfuerzos a propiciar declaratorias como bienes culturales a
lugares de memoria emblematicos de la guerra civil, que entre 1980 y 1992 estuvo marcada por la
confrontacion entre las Fuerzas Armadas del Salvador (FAES) y las fuerzas insurgentes del Frente

Farabundo Marti para la Liberacidon Nacional (FMNL).

En parte, la particularidad de este tipo de declaratorias en relacién con otros paises de Cen-
troamérica que vivieron confrontaciones armadas prolongadas, se explica en tanto la seccion de
Patrimonio Cultural Inmaterial, adscrita a la Secretaria de Cultura de Presidencia, forma parte del
cuerpo técnico que da cumplimiento al Decreto Ejecutivo 204 (Programa de reparaciones a las vic-
timas de graves violaciones a los Derechos Humanos ocurridas en el contexto del conflicto armado
interno) y que en su articulo 11 establece que la Presidencia de la Republica a través de la Secreta-
ria encargada de los asuntos culturales deberd “ promover la identificacidon de bienes que revistan
especial relevancia para la memoria histérica sobre los hechos constitutivos de graves violaciones
a los derechos humanos en el contexto del conflicto armado salvadoreiio o que representen re-
levancia conmemorativa para las comunidades a los efectos de dar tramite a la correspondiente
declaratoria e inscripcidn en el Registro de Bienes Culturales Muebles e Inmuebles”. Es importante
anotar, como lo sefiala el documento del Estado del Arte del Salvador?’, “que la inclusion de este
trabajo en la seccién de PCl responde a que este grupo trabaja directamente con las comunidades,
a diferencia de otros departamentos que realizan declaratorias de bienes culturales dentro de la

III

Direccién Nacional de Patrimonio Cultural.” En realidad, este no es un tema menor porque el crite-
rio de fondo para la declaratoria patrimonial de estos lugares es el de “relevancia conmemorativa
para la comunidad”, es decir que mas alla de la materialidad del lugar, y de su valor testimonial, de
lo que se trata es de reconocer las actividades comunitarias, las dinamicas sociales y de trabajo so-
lidario que en perspectiva conmemorativa dotan de sentido al lugar y lo convierten en un escenario

gue asegure la transmisién de las diversas memorias alli inscritas.

En ese contexto, la idea de pertinencia cultural que hemos venido mencionando en el texto se

inscribe entonces en la tarea de identificacién de estas activaciones que dotan de sentidos diversos

27 Miradas a la gestion del PCI en América Latina: avances y perspectivas. Estados del Arte sobre las politicas
publicas para la salvaguardia del PCl de los paises miembros del CRESPIAL. Centro Regional para la Salvaguardia
del Patrimonio Cultural Inmaterial de América Latina. Primera edicion, febrero de 2019.



a los lugares de memoria que de alguna manera construyen relatos de pertenencia colectiva cuyas
interpretaciones luego pasan al debate publico-politico de una nacién que esta en proceso de cons-

truir otras versiones de su pasado como una via para su proceso de reconciliacién.

El problema del caso aqui analizado, es que la declaratoria como bien de interés cultural de los
lugares asociados a hechos violentos no conlleva a ningln tipo de medida, mas alla de una serie res-
tricciones frente a la venta de los predios o a la realizacién de obras constructivas en esos espacios.
Es decir, no se adoptan medidas de salvaguardia de las actividades conmemorativas alli realizadas
y no estan previstas actividades de fortalecimiento y reflexion comunitaria sobre la manera de pro-
teger y recrear estas actividades, dotarlas de nuevos sentidos que les puede otorgar la adscripcion
patrimonial al inscribirlas en el debate publico sobre la interpelacién del pasado reciente en el
Salvador. La idea de preservar el lugar, pero no de apoyar un trabajo comunitario que acompafie la
vigencia de las actividades alli realizadas, de alguna manera pasa por alto, la oportunidad de activar
simbdlicamente los distintos sentidos que se pueden derivar de las actividades conmemorativas, se
gueda corta en la reflexion sobre la manera de preservar los mecanismos de transmisidon de estos
saberes asociados a la construccidon de una memoria del lugar que trascienda el acto del recuerdo y
se transforme en un poderoso mecanismo de interpelacion social de los dafos que alli se causaron

al tejido social de una comunidad, pero también de una nacién.



Un problema central de las activaciones patrimoniales en clave de memoria histdrica en casos
en que las mismas comunidades han sido gestoras de estos procesos de reclamo de verdad y
justicia, tiene que ver con el uso de categorias, tanto de los lenguajes patrimoniales como de aque-
llos provenientes de los Derechos Humanos, que muchas veces no dialogan con las concepciones
propias de memoria, reparacién y duelo de las poblaciones locales?. En esas situaciones, la idea
de patrimonializar lugares de memoria, probablemente no llegue a activar de manera pertinente
la dimension de los significados y sentidos que los diferentes sujetos comunitarios otorgan a estos
lugares, en tanto escenarios de memoria y eje de las actividades comunitarias y simbdlicas que alli
se realizan, constituyéndose en cambio en un foco de tensidn para los actores del proceso por los
riesgos de la institucionalizacién de las manifestaciones y la llegada de nuevos visiones sobre el
proceso. Es en ese contexto que la experiencia de Rabinal Achi en Guatemala resulta valiosa, pues,
como lo veremos, la respuesta al conflicto, en este caso la construccion de un museo de memoria
comunitario, aparece de alguna manera resignificado (y legitimado socialmente) desde universos
de sentido propios que adicionalmente han sido activados desde procesos de declaratoria patri-

monial.

En efecto, en el afio de 1998 las comunidades indigenas victimas de la masacre ocurrida en la
localidad de Rabinal Achi, ubicadas en el departamento de Baja Verapaz, en el Centro norte de
Guatemala, perpetrada por el ejército y patrullas de autodefensa entre los afios 1981y 1983 en el
marco del conflicto armado interno de ese pais, decidieron crear el primer museo de la memoria
histérica del pais, con el objetivo de promover el conocimiento de lo sucedido, buscar a los desa-
parecidos e impulsar los procesos de verdad, justicia, reparacidon y no repeticién. Sin embargo, a
diferencia de un clasico museo de memoria, las comunidades locales decidieron que este lugar no
sélo estaria destinado a promover la historia reciente de los hechos victimizantes sino a también
a visibilizar un relato de larga duracién de las dimensiones y afectaciones culturales del universo
Maya. Asi, de lo que se trata es de entretejer la dimension de memoria y dignificacién de las vic-
timas del conflicto reciente con activaciones pedagdgicas que valoricen la cultura y los referentes
simbdlicos de los pueblos indigenas locales. De esta manera, los reclamos por la verdad y la justicia
se resignifican culturalmente en el escenario del museo generando una mayor legitimidad y apro-

piacién por parte de la comunidad.

28 En efecto, en muchas ocasiones a las poblaciones locales les cuesta definir por ejemplo las magnitudes del
dafio causado por un hecho violento a partir de categorias como el daifo a la salud o el daio al territorio, cuando
estos conceptos estdn asociados a una idea mas integral de red vital donde la afectacién al territorio puede
conllevar por ejemplo afectaciones a la salud.



Es en ese proceso donde juega un papel fundamental el Rabinal Achi o danza del Tun, un drama
dinastico maya del siglo XV que pone en escena un conflicto entre dos instituciones politicas de
la regidn, el principe Rabinal Achiy el K'iche Achi. La pieza escenifica las relaciones de poder del
mundo indigena prehispdnico que traspuestas en el presente no dejan de evocar los procesos de
resistencia de los indigenas contemporaneos ante los diferentes factores de violencia y coloniza-
cion actuales y la continuidad de un conflicto que en la percepcién de las poblaciones locales va
mucho mas alla de la violencia ejercida contra ellos en las décadas recientes. Declarada obra maes-
tra de la tradicién oral e intangible de la humanidad en 2005 e inscrita en la Lista Representativa del
Patrimonio Cultural Inmaterial de la Humanidad en 2008, la danza de Rabinal Achi encuentra en el
Museo de la Memoria Histdrica de esta localidad, un lugar distinto de activacion y enunciacién que
de alguna manera no sdlo representa un escenario alternativo para su proceso de salvaguardia,
sino que a la vez permite dotar de contenido y legitimidad una serie de demandas de reparacion
y justicia, interpretadas en clave de las visiones culturales propias que las poblaciones locales des-
pliegan sobre las afectaciones producidas por el conflicto®.

Asi, mediadas o no, por un proceso de declaratoria formal en clave patrimonial, se trata enton-
ces de reconocer que el escenario de la relacidn entre PCl y conflicto armado nos conduce mas alla
de las acepciones clasicas de lo patrimonial, enfrentdndonos con patrimonios hostiles y polisémi-
cos o incluso a expresiones culturales “nuevas” que sin embargo llegan a constituirse en potentes
activaciones inscritas en este registro. Hablamos entonces de reconocer que en este proceso, la
legitimidad del hecho social patrimonial esta determinada por la relacién con la afectacién produ-
cida por el hecho violento y por la pertinencia de las activaciones de sentido que ocurren alrededor

de él, mas alld incluso de su materialidad como huella de memoria.

29 Cabe destacar que durante las jornadas inaugurales del proyecto Memorial de la Concordia, realizadas en el
museo de memoria histérica de esta comunidad en el afio 2014, el grupo escolar “Semillero del Rabinal Achi”
interpretd un fragmento de la obra, llevando a cabo un baile correspondiente a la misma.



.
.

&

ey

i

e Jemanja | And

R

[ . |
I R

»
L |

Ny

| Festejod

Ponce

res

",

d

"

Urugupy



No resulta evidente producir un cuerpo de recomendaciones concretas para una cuestidon
relativamente poco abordada en América Latina. Como se puede observar en el recorrido que
propusimos por estas paginas, los contextos en los diferentes paises son distintos, tanto desde
los escenarios sociales y politicos en que las comunidades propician activaciones patrimoniales
como respuesta a hechos violentos, como desde los distintos abordajes metodoldgicos y norma-
tivos que cada nacién ha venido construyendo en las rutas de la implementacion de la Convencion
de Patrimonio Cultural Inmaterial. Si el enunciado general que el patrimonio constituye un ambito
estratégico para reconstruir los lazos sociales afectados por situaciones de conflicto es correcto®,
nuestra ruta nos ha llevado a proponer una mirada mas compleja del tema, posicionando la idea
gue es necesario asumir que el patrimonio no existe per se y que las afectaciones producidas por

el conflicto se inscriben, en realidad, en el repertorio de significados que permiten valorizar los

legados que son activados en clave patrimonial.

El examen del caso del Bojay4, un ejemplo no mediado en estricto sentido por una declaratoria
patrimonial de orden institucional, nos ha permitido proponer las primeras pistas para abordar
algunas consideraciones generales que pensamos necesarias para abordar esta compleja relacion
entre PCl y situaciones de violencia. Asi, mas alld de entender de manera genérica que el conflicto
puede producir una afectacion a un tejido social colectivo, de lo que se trata es de comprender
la manera en que los hechos violentos han afectado los universos de sentido que subyacen a la
movilizacién de una identidad colectiva. Como lo mencionamos en la primera parte del texto, la
estrategia del Atrateando por la Paz representé en su momento una activacion pertinente desde
el punto de vista cultural para unas comunidades que habian visto como la guerra habia afectado

multiples dimensiones del universo simbdélico de su relacién con el rio.

En este mismo sentido, mencionamos que la activacién del alabao en clave patrimonial estuvo

enmarcada en el contexto de la afectacion especifica producida por la guerra a una relacién cultural

30 Sibien no es un aspecto abordado en el presente documento, no podemos negar que también seria correcto
afirmar que la dimensién patrimonial puede, de hecho, constituir un vehiculo asociado a la exacerbacion de las
violencias Esto punto tiene que ver, siguiendo a Laurajane Smith, con la multivocalidad y polisemia de la nocidn
de herencia (discutida en el acapite tedrico del texto), considerada como un argumento para producir dife-
rencia en términos de la valoracion y validacidn conflictiva de las identidades. Es en ese sentido, la autora nos
alerta sobre los riesgos de la instrumentalizacién de |la herencia y de sus posibles usos para producir o exacerbar
conflictos sobretodo en contextos de confrontaciones determinadas por conflictos asociados a la validaciéon de
pertenencias étnicas o religiosas. Smith, . Uses of Heritage 2006. London, Routledge.



con la muerte entre las poblaciones locales. En el fondo, lo que planteamos acd es que el abordaje
patrimonial en situaciones de conflicto no puede orientarse desde las categorias o campos que
institucionalmente configuran una definicion clasica de patrimonio inmaterial; es decir una
afectacion no se produce de manera situada sobre las practicas orales, los eventos festivos o las
practicas gastrondmicas, se produce sobre los universos de sentido que subyacen a estas practicas,
de lo que se trata es de comprender con claridad qué elementos de este repertorio simbdlico han
sido trastocados por una situacién concreta de violencia. Dicho de otra forma, hemos propuesto la
idea que una activacién patrimonial pertinente es consistente con el tipo de dano producido por
la afectacién violenta, y, que en este universo de sentidos, como resulta evidente en el caso del
pueblo wiwa de la Sierra Nevada de Santa Marta, es indispensable entender los mecanismos de
transmisidon que subyacen a él como una manera de comprender la dimensién del dafio y el tipo
de activacién propuesta.

En esa misma via, planteamos entonces que una activacién patrimonial pertinente en clave de
su relacién con un hecho violento debe estar orientada a fortalecer los mecanismos de transmision
de los repertorios simbdlicos que han sido afectados. De esta manera, tanto el alabao del caso Bo-
jaya como aquel inscrito en la declaratoria formal de los sistemas mortuorios del Medio San Juan,
denotan un esfuerzo de activacion que trasciende la manifestacion y se orienta hacia la activacion

de una serie de condiciones sociales que sustentan la recreacién de esta manifestacion.

No obstante, y como lo hemos sugerido en el texto, cuando mencionamos los mecanismos de
transmision nos referimos también a aquellos que configuran el hecho patrimonial en si mismo,
mas alla de la nocidn clasica del legado, configura una construccion propia a la activacion patrimo-
nial. En esta via hemos sefialado la importancia de considerar el hecho de que a través de la via
patrimonial se asegure, como el caso del Salvador, un escenario de salvaguardia del proceso de
transmision de la experiencia social y simbdlica que hace parte de la dimensién conmemorativa

construida alrededor de los lugares de memoria declarados.

De otra manera, nuestro analisis del caso Chileno recuerda que nos enfrentamos a la posibili-
dad de reconocer “nuevos patrimonios” que no necesariamente se sustenten en las dimensiones
expresivas de los repertorios simbdlicos de las comunidades afectadas. La dimensién patrimonial
de las Arpilleristas de Lo Hermida esta relacionada con el proceso construido alrededor de la con-
feccién de los bordados y no con el producto en si mismo. Un proceso que permitié no sélo el for-
talecimiento del tejido social a nivel local, sino la construccidn de un relato colectivo que impugné
el miedo y la censura impuesta a toda una sociedad, y, que con la declaratoria patrimonial hoy hace
parte de las disputas de sentido que configuran la identidad Chilena en su relacion con el pasado
reciente.

Hemos afirmado que al abordar esta relacién entre PCl y violencia nos enfrentamos a una no-
cion de patrimonio cultural inmaterial que interpela su definicién mas clasica. Nos enfrentamos en

muchos casos con “patrimonios hostiles” que mas allda de movilizar una identidad colectiva, nos



recuerdan facetas no deseadas de la construccion de la identidad nacional. No obstante, se trata de
entender que una de las caracteristicas de la dimensidn patrimonial es precisamente la de interpe-
lar estas construcciones colectivas, proponiendo un campo de disputa que permita construir nue-
vas interpretaciones de nuestros sentidos colectivos. Los casos asociados a los lugares de memoria,
nos han sugerido que la intervencion en clave patrimonial debe permitir trascender la materialidad
de las huellas del horror para construir una experiencia social reparadora que permita activar los
universos de sentido trastocados por el hecho violento, elaborar los duelos y relevar la dimensién
de agencia social de quienes fueron afectados. Se trata también de reconocer las construcciones
sociales y politicas que se han generado alrededor de estas activaciones, las asignaciones de sen-
tido que hoy se les han otorgado a estas huellas que trascienden lo material, y asi, proceder con
cautela a la hora de proponer categorias que probablemente no dialoguen con los procesos comu-
nitarios que alli se han instaurado. El caso del Guatemala nos permite entender que el proceso de
reconstruccidn del tejido social que se anuncia como uno de los objetivos del museo de memoria
histdrica, estd mediado por un poderoso proceso de resignificacion local que se sustenta en una
serie de referentes simbdlicos propios al universo local que hoy se expresan en clave patrimonial.
En este contexto, el proceso de reparacién propiciado por el museo se convierte en un hecho pa-
trimonial mas amplio (mucho mas alla de los hechos victimizantes y sus relatos asociados) que en
el fondo apunta a un proceso de sanacion colectiva.

Se trata finalmente de generar procesos que en lo posible integren de manera activa la agencia
social de las comunidades afectadas en las interpretaciones de sus diversas maneras para recrear
de manera pertinente las activaciones de sentido producidas en el marco de la dimensién patrimo-
nial. Recrear los tejidos patrimoniales como una respuesta al conflicto, requiere asi, no solamente
la participacién de las comunidades en el proceso, sino su concurso activo, en la perspectiva de
activar universos de sentido que resulten pertinentes y que en ultima, conduzcan mas alla de un
proceso de “resiliencia”, a un proceso de sanacion de la heridas del pasado y a la movilizacién de

un sentido de pervivencia orientado hacia el futuro.



Han llegado desde su comunidad a cumplir una ultima cita. El grupo de alabadoras de la comu-
nidad de Pogue, un caserio perteneciente al municipio de Bojayd, esta acostumbrado a viajar, y a
viajar lejos, mas alla de los rios que conforman su territorio. Han estado con sus cantos funebres
en las ciudades de Bogotd, Medellin y Cali y fueron las invitadas de honor a la firma de los acuerdos
de paz entre el gobierno colombiano y el grupo guerrillero de las FARC-EP en Cartagena. Pero hoy,
en su territorio, no han venido a cantarle a la conmemoracion de la masacre de Bojaya, como lo
han hecho cada dos de mayo desde el 2003, un afio después de aquel doloroso hecho. Hoy, han
venido a despedir a sus muertos como se debe, siguiendo las tradiciones que han aprendido de sus
madres y sus abuelas. Hoy, no estan ahi solamente para ayudar a soportar el dolor de la pérdida,
ni para denunciar el abandono estatal, ni para poner en palabras una masacre que siempre cuesta
nombrar. Hoy, no son solamente agentes de resiliencia. Hoy, 18 de noviembre, delante de los 101
cofres que contienen los cuerpos de sus familiares, han sido convocadas para cerrar los duelos de
la masacre y abrir, por fin, un camino de sanacién para toda una comunidad, a quien finalmente
y luego de 17 afios de espera, le seran entregados con dignidad los cuerpos identificados de sus
familiares muertos.

La dignidad de la entrega no radica solamente en la presencia de los altos funcionarios del go-
bierno que han llegado para el evento solemne, ni en que por fin toda una comunidad podra saber
con certeza que quienes yacen en el mausoleo construido para la ocasidn, son realmente sus fami-
liares. La dignidad de este evento radica, en que ellas estardn cantando en los préximos nueve dias
las canciones adecuadas para despedir a aquellos nifios que no llegaron a nacer y aquellos otros
gue apenas empezaban a caminar. La dignidad del momento radica en que ellas, acompafiadas por
los rezanderos locales, presidirdn con sus cantos tristes y festivos el velorio comunitario de cuerpo
presente que sera realizado esa noche y el Gltimo levantamiento de tumba, ya al final de la novena,

cuando se retirard el altar con la certeza de que sus familiares estan ahora en un lugar mejor.

El alabao y la persistencia de cada una de las cantaoras del grupo de Pogue han permitido, por
fin, mas alla de los reclamos de verdad y justicia que aun subsisten, retejer los lazos sociales de una
comunidad, respondiendo con pertinencia a la fractura de los rituales del duelo que nunca se pu-
dieron hacer por la premura de la guerra. Han reactivado también los mecanismos de transmision
de una serie de saberes amenazados por la persistencia de un conflicto que se ha ensafiado con la
poblaciones afrodescendientes del pacifico colombiano. Por eso, en medio de las potentes voces
de cada una de estas mujeres, llenas de dolor y dignidad, es posible escuchar el canto aun timido de

unos nifios y nifias, que como sus madres han venido a cumplir la cita mas importante de sus vidas.



México | Danza de moros y cristianos | Fernando Oscar Martin



de las Naciones Unidas : Cultural la Salvaguardia del Patrimonio

oooooooooooooooooooooooooo

N NN/ NN NN S ONNNN SN

NN N INZ



