






Patrimonio Cultural Inmaterial y Conflicto Armado

Reflexiones sobre Patrimonio Cultural Inmaterial en Latinoamérica

Centro Regional para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial de América Latina – CRESPIAL

Av. José Gabriel Cosio #407, Urbanización Magisterial, primera etapa, Cusco

Cusco, Perú

Teléfono: +51 84 231191

www.crespial.org

Primera edición, noviembre del 2020

Adriana Molano Arenas

Directora General del CRESPIAL

Ángela De La Torre Tupayachi

Diseño de carátula y diagramación de interiores

David Gómez Manrique y Pedro Ramos Chávez

Cuidado de edición

ISBN: 978-612-47551-2-5

Queda prohibida la reproducción total o parcial

de la presente publicación sin la autorización

expresa del CRESPIAL



Perú | La danza de tijeras | Ministerio de Cultura



Indice

8 	 Patrimonio Cultural Inmaterial y conflicto armado

11 	 Consideraciones conceptuales sobre el Patrimonio Cultural Inmaterial

13 	 El patrimonio como vehículo de cohesión social

18 	Los alabaos como patrimonio declarado

20 	La fiesta de Corpus Christi en Atánquez. La activación de los lugares 
	 sagrados como respuesta al conflicto

22 	Re-conocer las geografías sagradas. El caso del pueblo wiwa de la Sierra  	
	 Nevada de Santa Marta

24 	Los nuevos patrimonios.  Las arpilleras de Chile

26 	Patrimonios hostiles. El caso argentino

28 	Los lugares conmemorativos de El Salvador

30 	El Museo de Memoria Histórica de Rabinal Achí de Guatemala

33 	Recomendaciones tentativas

36 	Epílogo. Entrega de los cuerpos a las víctimas de Bojayá, 
	 18 de noviembre, 2019



Colombia | Conocimientos tradicionales de chamanes jaguares de Yuruparí | Sergio Bartelsman



  Patrimonio Cultural Inmaterial y conflicto armado | 8

Patrimonio Cultural Inmaterial y 

conflicto armado

patrick morales thomas1 

En el capítulo introductorio del libro Patrimonio Inmaterial, ámbitos y contradicciones, editado 
por el Instituto Nacional de Antropología e Historia de México2, los autores proponen una serie 
de factores que a su manera de ver, representan los riesgos más significativos para el Patrimonio 
Cultural Inmaterial de ese país. Citan, entre otros, la apropiación de manifestaciones como danzas 
o altares por parte de empresas comerciales de diversa índole, la manipulación política de celebra-
ciones como los días de muertos y la intromisión de las oficinas de turismo que invaden espacios 
de ritualidad sin respetar las normas de participación comunitaria. Curiosamente, en el inventario 
propuesto, no mencionan en absoluto, los riesgos para la salvaguardia del patrimonio inmaterial 
derivados de diversas formas de violencia presentes en el territorio de esta nación. En el mismo 
sentido, la reciente revisión del estado del arte del patrimonio cultural inmaterial en América 
Latina, adelantada por CRESPIAL, señala apenas dos o tres casos relevantes en este contexto3. 

En efecto, este tema representa sin duda un ámbito novedoso y relativamente poco explorado, 
a pesar de que muchos países de la región se han caracterizado por la presencia de conflictos de 
diversa escala y magnitud en las últimas tres décadas4. En ese sentido, este texto pretende explorar 
la dimensión de los riesgos inherentes al conflicto armado para el Patrimonio Cultural Inmaterial 
en América Latina en la perspectiva de producir recomendaciones relevantes para abordar un pro-
blema cuya literatura específica se encuentra inscrita de manera predominante en la comprensión 

1	 Consultor para la elaboración del documento especializado “Patrimonio Cultural Inmaterial y conflicto armado”. 
Doctor en Antropología Social y Etnología con experiencia profesional en procesos de memoria histórica con 
comunidades étnicas y política pública en patrimonio cultural inmaterial.

2	 Morales Valderrama, Carmen y Wacher Rodarte, Marie (coordinadoras). Patrimonio Inmaterial. Ámbitos y 
contradicciones.  Instituto Nacional de Antropología e Historia, México, 2012.

2 	 Miradas a la gestión del PCI en América Latina: avances y perspectivas. Estados del Arte sobre las políticas 
públicas para la salvaguardia del PCI de los países miembros del CRESPIAL. Centro Regional para la Salvaguardia 
del Patrimonio Cultural Inmaterial de América Latina. Primera edición, febrero de 2019.

4	  Entre otros, podríamos señalar el largo conflicto armado de Colombia, las dictaduras del Cono Sur, los contextos 
de confrontación armada en Guatemala, Nicaragua y el Salvador y el conflicto derivado de la expansión del 
fenómeno del narcotráfico en México.



     Patrimonio Cultural Inmaterial y conflicto armado | 9

de los riesgos por situaciones de conflicto a los bienes culturales adscritos a la dimensión del pa-
trimonio material5. 

No obstante, es importante señalar que en años recientes y en el marco del desarrollo de los 
postulados inscritos en la Convención para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial de 
20036, la UNESCO ha comenzado a producir directrices orientadas a abordar el tema específico de 
los impactos del conflicto armado en el patrimonio cultural inmaterial de las poblaciones locales. 

Es así como en los últimos años, diferentes Estados Parte (EP) han propuesto a la UNESCO pro-
yectos y programas de salvaguardia del PCI en el contexto de riesgos determinados por conflictos 
armados o procesos de desplazamiento forzado de poblaciones que amenazan la viabilidad de la 
diversidad cultural7. En la misma línea, y más recientemente, en el marco de la campaña #Unite-
4Heritage, esta organización dedicó el siguiente párrafo al tema del patrimonio inmaterial en ries-
go por conflicto armado: 

«Más de 60 millones de personas han sido desplazadas a la fuerza por conflictos, 
muchas de ellas sufren la fragmentación de sus referencias culturales y, a menudo, 
disminuyen su acceso a la cultura, lo que les niega el ejercicio de sus derechos 
culturales. Los refugiados y personas desplazadas tienden a recurrir a su patrimonio 
cultural inmaterial como un recurso para la resiliencia social y psicológica para 
enfrentar dificultades graves. Al mismo tiempo, su patrimonio cultural inmaterial se 
ve amenazado, sobre todo, por la alteración de las comunidades y familias. »8

5	 Si de manera general se podría señalar una preocupación reciente por el tema del riesgo a los bienes culturales 
en el contexto de los conflictos de Irak y Siria, es importante mencionar asimismo que la UNESCO ha desarro-
llado directrices concretas sobre este tema, expresadas en el primero (1954) y segundo protocolos (1999) de 
la Convención de la Haya.  Adicionalmente, la labor de promoción de la UNESCO en este ámbito contribuyó a 
que el Consejo de Seguridad de las Naciones Unidas emitiera en el año 2015, la resolución 2199 prohibiendo el 
tráfico de bienes culturales procedentes de Iraq y Siria, y la resolución 2347 de 2017, que constituye la primera 
resolución del Consejo de Seguridad de las Naciones Unidas centrada en la protección del patrimonio cultural 
en situaciones de conflicto armado.

6	 El objetivo principal de la Convención para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial es: asegurar la 
viabilidad y salvaguardia de las prácticas, representaciones y expresiones que las comunidades, grupos y en 
algunos casos, individuos, reconocen como parte de una herencia cultural que moviliza un sentido de perte-
nencia colectiva que se manifiesta en diferentes ámbitos, tales como:  tradiciones orales, prácticas sociales 
y rituales, eventos festivos, conocimientos y prácticas sobre la naturaleza y el universo, así como saberes 
asociados a instrumentos, artefactos y espacios culturales asociados a dichas prácticas.

7	 Las directrices operacionales para la implementación de la Convención de 2003 mencionan la noción de 
“conflicto armado” en relación con las solicitudes de asistencia de emergencia por parte de los Estados signata-
rios. De la misma manera, la sesión de octubre de 2018 del Comité Intergubernamental para la Salvaguardia del 
Patrimonio Cultural Inmaterial, menciona como marco de referencia (38C/Resolución 48), la estrategia adop-
tada por la UNESCO para reforzar las capacidades en la promoción de la cultura y del pluralismo cultural en los 
eventos de conflicto armado.

8	 “Over 60 million People have been forcibly displaced by conflict with many suffering from the direct targeting of 
their cultural references and often diminished accesses to culture that deny them the enjoyment of their cultural 
rights. Refugees and displaced people tend to draw from their intangible cultural heritage as a resource for 
social and psychological resilience in the face of intense difficulties. At the same time, their intangible cultural 
heritage is threatened, not least due to the disruption of communities and families” (Campaña #Unite4Heritage, 
“UNESCO’s response to protect culture in crisis”, UNESCO, 2016, pp. 6). En el mismo sentido, y ante “situaciones 
de emergencia”, la UNESCO ha expresado que “en un conflicto armado o en una situación de desastre, la cultura 



     Patrimonio Cultural Inmaterial y conflicto armado | 10

Como se desprende de la cita anterior, una de las aproximaciones de la UNESCO al tema del conflicto 
armado en su relación con el PCI, se centra en los riesgos de la cultura asociados al desplazamiento 
y la percepción del PCI como un “recurso” constitutivo del proceso de resiliencia social y psicológica 
en respuesta a las afectaciones producidas por la situación conflictiva.  

Este énfasis analítico en el tema del desplazamiento como una expresión del conflicto y en el 
abordaje del PCI como un recurso para reconstruir los lazos sociales afectados por el mismo, apare-
ce de hecho en documentos recientes de la UNESCO que abordan casos de estudio en países como 
Siria y el Congo. Estos textos plantean de manera general que muchas de las tradiciones culturales 
constitutivas de las identidades colectivas de las poblaciones locales son afectadas por el desplaza-
miento, en términos que en el “medio receptor” no encuentran los recursos simbólicos y prácticos, 
por ejemplo, el acceso a cierto tipo de plantas medicinales o alimentos tradicionales, para conti-
nuar transmitiéndolas y recreándolas, debido a factores tales como: la ruptura en su relación con 
el territorio de origen y los recursos que provee, los cambios en las expectativas de las poblaciones 
jóvenes en los lugares de refugio, percepciones negativas de estas prácticas entre las poblaciones 
de acogida, entre otras. A la vez, estas mismas tradiciones, en un proceso de hibridación o resig-
nificación, proveen recursos simbólicos para reconstruir lazos sociales y sentidos de pertenencia 
colectiva en la nueva situación producida por la guerra9.  

Sin embargo, este tipo de aproximación sugiere, a nuestro parecer, un problema inicial centra-
do en una noción no muy explícita de las definiciones y relaciones entre cultura y patrimonio. El 
conflicto, según la cita, afecta a la cultura (no al patrimonio) y el patrimonio cultural inmaterial, 
en realidad, es visto aquí como un recurso que parece “activarse” como respuesta a una situación 
de afectación. Proponemos entonces, concentrarnos en las definiciones mínimas de patrimonio y 
cultura, intentando definir los alcances de esta relación y los contornos del hecho patrimonial y de 
las operaciones que lo configuran.

 

se encuentra especialmente en peligro debido a su vulnerabilidad inherente y su alto valor simbólico. Al mismo 
tiempo, la cultura es un factor que impulsa la recuperación, fortaleciendo la resiliencia de la comunidad. (…) La 
cultura no es sólo víctima de las situaciones de emergencia. Inmediatamente después de un desastre o de un 
conflicto armado, las comunidades suelen encontrar en el patrimonio un elemento esencial de apoyo material 
y psicológico”.

9	 Ver, Chatelard, Geraldine. Identifications des besoins de sauvegarde de patrimoine culturel immatériel avec la 
participation de communautés dans la région du Nord-Kivu, République démocratique du Congo. Rapport final 
préparé pour la section de patrimoine culturel immatériel de l’UNESCO, y, Chatelard, Geraldine (with input 
from Hassan Kassab, Hanan), Intangible Cultural Heritage of Displaced Sirian, 2017. 



  Patrimonio Cultural Inmaterial y conflicto armado | 11

Consideraciones conceptuales sobre el 
Patrimonio Cultural Inmaterial

Para la UNESCO, el campo de lo patrimonial está definido por el conjunto de prácticas, repre-
sentaciones y expresiones que las comunidades, grupos y en algunos casos, individuos, recono-
cen como parte de una herencia cultural que moviliza un sentido de pertenencia colectiva que 
se manifiesta en diferentes ámbitos, tales como: tradiciones orales, prácticas sociales y rituales, 
eventos festivos, conocimientos y prácticas sobre la naturaleza y el universo, así como los saberes 
asociados a los instrumentos, artefactos y espacios culturales relacionados a dichas prácticas. Si la 
idea de herencia cultural (integrada de hecho en su acepción en inglés –cultural heritage-) sugiere 
claramente una noción de transmisión de conocimientos inter-generacional, otras definiciones han 
propuesto complejizar esta mirada, orientando la discusión hacia la idea que el patrimonio contie-
ne una noción de apropiación, tomada del campo de la herencia: “(…)La herencia es lo que llega, 
lo que sobreviene, el patrimonio es la gestión del padre de familia que lo integra y que hace de él 
una cosa verdaderamente aceptada. Hay herencias que se niegan, pero el patrimonio es la suma 
de las herencias aceptadas”10. 

Esta idea de la herencia que se acepta, dialoga de hecho, con la definición misma de la Conven-
ción para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial, pues, está relacionada con la noción 
central allí expresada: este patrimonio es constantemente recreado en función de su interacción 
con la naturaleza y con la historia. En efecto, esta interacción puede expresarse de otra manera 
como este proceso de selección de aquello que es aceptado de nuestra herencia, lo que implica la 
creación de un valor simbólico que se agrega sobre ciertos bienes culturales. Si en este marco, en-
tendemos que este proceso de selección valorizado está en el centro de la definición del campo de 
lo patrimonial, entenderíamos al patrimonio como una construcción social configurada en contex-
tos conflictivos11, en tanto la selección configura un campo de disputa de los sentidos de selección 
valorizada como referente para sustentar la historia de un colectivo y su cohesión social. 

Ahora bien, y adentrándonos en la cuestión formulada más arriba acerca de las distinciones en-
tre patrimonio y cultura, es necesario comprender que este proceso de activación simbólica sobre 
aquello que nos ha sido legado, esta mediada por la cultura, es decir, por el universo de significa-
dos, informaciones y creencias que dan sentido a nuestras acciones y a las cuales recurrimos para 
entender el mundo. Comprendemos entonces que una cosa es el patrimonio, entendido como este 

10	  Jadé, Mariannick. Patrimoine immatériel. Perspectives d’interprétation du concept de patrimoine. L’Harma-
ttan, 2006. Pp.31.

11	  Morales Valderrama, Carmen y Wacher Rodarte, Marie (coordinadoras). Patrimonio Inmaterial. Ámbitos y 
contradicciones.  Instituto Nacional de Antropología e Historia, México, 2012. Pp. 14.



     Patrimonio Cultural Inmaterial y conflicto armado | 12

proceso social de activación simbólica siempre en disputa, y otra, la cultura, como un repertorio 
de  significados y creencias que permite dar sentido y legitimidad a esta selección valorizada como 
relato cohesionador de un colectivo. En ese sentido, ante los impactos del conflicto armado, la 
cultura no extrae como recurso al patrimonio, porque el patrimonio no está contenido en ella, sino 
que por el contrario, representa una construcción social mediada por ella, para activarla ante de-
terminadas situaciones, por ejemplo, situaciones de conflicto armado o riesgo natural, entre otras, 
lo que en realidad indicaría que el patrimonio no existe per se. 

Así, los riesgos del PCI en su relación con el conflicto armado no deben ser entendidos como 
riesgos de afectación a la cultura en su sentido genérico. Deben ser entendidos, por una parte, 
como los riesgos derivados de la afectación a un proceso de transmisión de nuestros legados, y por 
otra, como los impactos a la cultura en tanto mediadora de un proceso de selección y activación 
simbólica de esta herencia, entendida como recurso que permite recrear un relato de pertenencia 
colectiva12.

Hechas estas consideraciones, este texto pretende revisar distintos casos en América Latina 
que permitan comprender mejor los contornos del problema del riesgo producido por el conflicto 
armado al PCI, prestando especial atención a los riesgos, procesos de transmisión y procesos de ac-
tivación simbólica que constituyen los patrimonios amenazados en el continente por esta situación 
producida por la acción humana. 

La revisión estará sustentada en un primer momento en los casos y experiencias conocidas 
en Colombia, partiendo del supuesto que un análisis de este tipo debe comprender la activación 
simbólica que subyace al campo de lo patrimonial como un recurso (mediado por la cultura) orien-
tado a producir un proceso de resiliencia asumido como una ruta para reconstruir lazos sociales 
y culturales afectados por el conflicto y que son determinantes para producir un sentimiento de 
pertenencia colectiva. 

En esta ruta, construida en dialogo con otras experiencias en el continente, proponemos una 
mirada más compleja de esta dimensión centrada en la resiliencia, para dirigirnos hacia una idea 
del campo de lo patrimonial como escenario relevante de sanación de los estragos producidos por 
el conflicto, la revisión de los casos concretos nos permitirá analizar con más detenimiento la rela-
ción, en situaciones límite producidas por el conflicto, y, entre transmisión y proceso de activación 
simbólica como respuesta a la afectación. Esto quiere decir, que prestaremos especial atención a 
la naturaleza del daño producido por el conflicto, asumiendo que la activación simbólica inherente 
al proceso de resiliencia producido, puede estar estrechamente relacionado con los contornos de 
la afectación producida.

12	  La relación entre el proceso de transmisión y el proceso de mediación de la cultura entendido como selección 
valorizada de ese legado debe ser entendida de manera integral, ya que como nos lo recuerda Tim Ingold “El 
conocimiento no se replica entre generaciones como si fuera un proceso pasivo, individual y lineal de repro-
ducción de una tradición dada y estática. Por el contrario, el conocimiento es entendido como una cualidad 
generativa que surge y se transforma en la interacción activa con el mundo”. Ingold, Tim. Anthropology and/as 
education. Routledge, 2017.



  Patrimonio Cultural Inmaterial y conflicto armado | 13

El patrimonio como vehículo de cohesión 
social

En el artículo, “Oportunidades y desafíos del uso del patrimonio cultural inmaterial en la cons-
trucción de paz en el posconflicto. Implicaciones para Colombia”13, los autores retoman de manera 
general la visión del patrimonio cultural inmaterial como un elemento determinante en la recons-
trucción del tejido social afectado por la guerra y en la “reducción de la violencia cultural y estruc-
tural presente en las sociedades de posconflicto”. Su análisis los lleva a revisar casos de Colombia, 
Perú, Guatemala y algunas experiencias significativas de países africanos. Su mirada, muy centrada 
en el tema del PCI como proceso de resiliencia (“al facilitar la reconciliación promoviendo una 
idea de identidad común”) se inscribe en la línea general de las producciones sobre el tema que 
podemos encontrar en la literatura existente14. 

Sin embargo, presenta una serie de problemas, discutidos más atrás, que a nuestra manera de 
ver, no permiten avanzar en una comprensión más consistente de los riesgos producidos por el 
conflicto armado al PCI. Si bien señala la relevancia de ciertas prácticas culturales como “conec-
tores” entre las personas, en clave de construcción de una identidad común afectada por los im-
pactos de las acciones violentas, no distingue el proceso de puesta en valor de estas prácticas del 
universo cultural de las poblaciones estudiadas, ni la relación intrínseca de las mismas con el tipo 
de afectación producida, omitiendo a la vez un análisis de la manera en que los hechos violentos 
han afectado mecanismos de transmisión de las tradiciones culturales desplegadas como respues-
ta al conflicto. En efecto, la comunicación se limita a evidenciar de manera general el uso de ciertas 
prácticas culturales (como la tradición oral) entre mujeres indígenas de Guatemala para expresar 
el sufrimiento de la guerra o la realización de ciertas celebraciones festivas en Colombia, antes 
proscritas por los actores armados, como medio para reconstruir los tejidos sociales y expresar su 
repudio a las acciones violentas15

13	  Mouly, Cécile y Giménez, Jaime. Oportunidades y desafíos del uso del patrimonio cultural inmaterial en la 
construcción de paz en el posconflicto. Implicaciones para Colombia. Estudios Políticos (Universidad de Antio-
quia), 50. DOI: 10.17533/udea.espo.n50a15, 2017.

14	  Al respecto podríamos señalar el proyecto en curso desarrollado por el Grupo de Patrimonio Inmaterial de 
la Dirección de Patrimonio del Ministerio de Cultura de Colombia, que, en el contexto de la desmovilización y 
posterior concentración de los combatientes de la guerrilla de las FARC en los denominados Espacios Transi-
torios de Capacitación y Reintegración (ETCR) pactada por los Acuerdos de Paz firmados con el gobierno en el 
año 2016, intenta propiciar un acercamiento entre la población en proceso de reintegración y las comunidades 
rurales aledañas a estos espacios a través de la cultura como medio para reconstruir lazos sociales afectados 
por el conflicto.

15	  Mouly, Cécile y Giménez, Jaime. Oportunidades y desafíos del uso del patrimonio cultural inmaterial en la 



     Patrimonio Cultural Inmaterial y conflicto armado | 14

Para profundizar este análisis y discutir las líneas conceptuales que se desprenden de este artí-
culo proponemos concentrarnos en un caso de estudio en la región pacífica de Colombia, específi-
camente en el departamento del Chocó. 

El 2 de mayo de 2002, las fuerzas armadas revolucionarias de Colombia (FARC-EP)16 y un grupo 
armado ilegal perteneciente a las Autodefensas Unidas de Colombia (AUC)17 se enfrentaron militar-
mente en el casco urbano del municipio de Bojayá. Durante el combate, un instrumento explosivo 
no convencional fue arrojado por las FARC hacia las cercanías de la iglesia de la comunidad, donde 
se había concentrado gran parte de la población para huir de los combates y detrás de la cual se 
protegían los combatientes de las AUC. Como resultado de este hecho, una pipeta de gas impacto 
en el templo del pueblo, produciendo la muerte de más de 103 personas de la comunidad, inclui-
das 43 niños y niñas. 

Este hecho, constituyó la expresión más dramática de un contexto continuado de guerra que se 
había iniciado en los años 90 en la región del Medio Atrato, cuyos impactos se habían extendido a 
un amplio repertorio de las prácticas culturales tradicionales de los pobladores afrodescendientes 
de la región18. La reacción de la comunidad ante esta profunda desestructuración de sentido de su 
universo cultural se expresó de manera paulatina en la consolidación de un vivo proceso de orga-
nización comunitaria y en la realización de una serie de acciones de resistencia enmarcadas en una 
respuesta concreta a las afectaciones producidas por la guerra. 

Una de ellas, apoyada por agencias gubernamentales, se denominó “Atrateando por la Paz” y 
consistió en una serie de recorridos colectivos por el río Atrato por parte de diversos grupos de ar-
tistas locales jóvenes (apoyados en el marco del proyecto) que visitaban las comunidades confina-
das, recreaban expresiones musicales y artísticas cuya vigencia había sido afectada por el conflicto. 
Más allá de lo que sucedía en cada comunidad visitada durante los recorridos y del proceso de 
revitalización generacional de una serie de prácticas culturales que llegó a movilizar, este proceso, 

construcción de paz en el posconflicto. Implicaciones para Colombia. Estudios Políticos (Universidad de Antio-
quia), 50. DOI: 10.17533/udea.espo.n50a15, 2017.

16	  Las Fuerzas Armadas Revolucionarias de Colombia – Ejército del Pueblo (FARC-EP), creadas en 1964, constitu-
yeron una organización guerrillera de carácter insurgente marcada por una ideología de izquierda. Se desmo-
vilizaron y reincorporaron a la sociedad civil en el año 2016 luego de la firma de los acuerdos de paz con el 
gobierno colombiano.

17	  Las Autodefensas Unidas de Colombia (AUC) fueron una organización paramilitar contrainsurgente de extrema 
derecha que participó en el conflicto armado colombiano a partir de la década de los ochenta.

18	  Sobre el tema es posible consultar el texto producido por el Grupo de Memoria Histórica. Bojayá la Guerra sin 
Límites. Bello, Martha Nubia (relatora) y Riaño Alcalá, Pilar (correlatora). Informe del Grupo de Memoria Histó-
rica de la Comisión Nacional de Reparación y Reconciliación. Ed, Taurus, 2010. En su estudio sobre este caso, 
la investigadora Natalia Quiceno (Quiceno, Natalia. Luchas y Movimientos Afroatrateños en Bojayá, Chocó. 
Universidad de Antioquia, 2016) señala afectaciones profundas en la relación de las comunidades locales con el 
río (por la imposibilidad de transitar por esta vía y obtener el sustento cotidiano de la pesca), el acceso a plantas 
medicinales (por las situaciones de confinamiento decretado por los actores armados) y en la continuidad de su 
sistema de creencias y construcción de alianzas sociales determinado por la imposibilidad de asistir a las fiestas 
patronales de los santos de las poblaciones ubicadas en los márgenes del río.



     Patrimonio Cultural Inmaterial y conflicto armado | 15

en el fondo, proponía recuperar un lugar de sentido cultural fundamental determinado por el río, 
como escenario de circulación y recreación cultural de las comunidades locales.  El Atrateando, sig-
nificó en efecto una respuesta coherente a una de las afectaciones fundamentales producidas por 
el conflicto en la región, expresada en la drástica ruptura de esta histórica relación construida con 
el agua por parte de las poblaciones locales, en la que el río constituye un lugar fundamental en los 
procesos de transmisión de las prácticas culturales comunitarias. Como se ve, no se trataba aquí 
solamente de volver a realizar una serie de prácticas culturales amenazadas, sino de propiciar una 
recreación de los universos de sentido que subyacen a ella, en clave de reconstruir tejidos sociales 
y culturales profundamente afectados por el conflicto. Su pertinencia cultural, como escenario 
reparador, estuvo determinada sin duda por el hecho de que la propuesta surgió desde la misma 
comunidad, más allá de los apoyos estatales que convocó. 

El proyecto Atrateando por la Paz, desarrollado por las comunidades del Medio Atrato nos se-
ñala sin duda varias pistas relevantes en nuestro análisis. La primera de ellas, es que este recurrió a 
las prácticas culturales como respuesta a situaciones de conflicto, esta idea del patrimonio en clave 
de resiliencia, señalada más arriba, debe comprenderse en estrecha relación con las afectaciones 
concretas producidas por el mismo, en este caso la afectación al río como lugar de transmisión y re-
creación del universo cultural. La segunda, radica en la importancia de comprender los escenarios 
de resignificación de estas prácticas en contextos de resistencia o reacción al conflicto (El Atratean-
do no es en estricto sentido una práctica cultural de las comunidades; es más una puesta en es-
cena que activa sentidos). La tercera, en la importancia de comprender que deben ser las mismas 
comunidades las que determinen los escenarios posibles de reconstrucción del tejido social como 
respuesta a la afectación. Y, la última, la relevancia de los actores externos en este proceso, pues 
cabe anotar que una vez se agotaron los recursos estatales para apoyar el proyecto, la iniciativa del 
Atrateando no volvió a ser realizada. 

No sucedió así con otra práctica cultural de los pobladores de la región cuyo análisis propone-
mos ahora para complementar la lectura de este caso. En efecto, la masacre del 2002 en Bojayá, 
representó el “evento límite” de un impacto a otro tipo de construcción cultural fundamental entre 
las poblaciones afrodescendientes de la región, expresada en su particular relación con la muerte, 
en tanto las víctimas mortales de este hecho, en medio de los combates que se prolongaron varios 
días, no pudieron ser enterradas con los rituales tradicionales propios a las creencias de las pobla-
ciones locales y fueron dispuestos en una fosa común a las afueras del pueblo. A este respecto, es 
importante señalar que el sistema mortuorio de los habitantes de la región está constituido por un 
complejo sistema de prácticas culturales de naturaleza sincrética, al integrar influencias africanas 
y tradiciones católicas de origen colonial, que en un sentido amplio están orientadas a tramitar y 
acompañar el tránsito de la vida a la muerte de los difuntos. 

Es así, como en Bojayá y sus comunidades circundantes,  a pesar de la multiplicidad de acciones 
de reparación implementadas por el Estado y un sinnúmero de organismos no gubernamentales 



     Patrimonio Cultural Inmaterial y conflicto armado | 16

y de cooperación internacional, no ha sido posible cerrar los duelos de este hecho, precisamente 
porque el tránsito de quienes allí murieron no pudo ser tramitado desde los dispositivos simbólicos 
locales. En este sentido, el “alabao”, un canto fúnebre propio al sistema mortuorio local, comenzó 
a jugar un papel fundamental en el intento de los pobladores locales por producir una respuesta a 
la masacre del 2002. En efecto, año tras año desde 2003, en cada nueva conmemoración de este 
evento, las mujeres de la comunidad han compuesto un alabao para la ocasión, que más allá de 
su escenario cotidiano y doméstico, ha comenzado a jugar un papel de dinamizador de memoria 
del hecho y se ha convertido en un escenario político para interpelar la ausencia del Estado y la 
responsabilidad de los actores armados en la masacre19. Se trata de una activación simbólica en 
clave patrimonial, que ha seleccionado del legado cultural una serie de prácticas simbólicas es-
trechamente relacionadas con la afectación producida, y que en últimas buscan tramitar el hecho 
violento en la perspectiva de cerrar los duelos producidos por el conflicto. En este caso, el alabao 
retoma su vigencia como hecho patrimonial, profundamente resignificado de su ámbito doméstico 
tradicional hacia un ámbito público-político, y más allá de una idea de resiliencia o reconstrucción 
de los tejidos sociales, en tanto escenario de activación de una multiplicidad de prácticas sociales 
de solidaridad y alianza social, apunta a un proceso más amplio de sanación comunitaria. 

Por ahora, esbocemos preliminarmente una serie de conclusiones tentativas de nuestro reco-
rrido. La primera de ellas tiene que ver con que coincidimos en la mirada general propuesta por la 
UNESCO, la cual señala que en situaciones de conflicto puede producirse un daño a los sistemas 
culturales que sustentan la identidad colectiva de las comunidades, pero que a la vez, hay que 
tomar en consideración la reacción que desde estas mismas comunidades puede producirse en 
clave de resiliencia o reconstrucción de los tejidos sociales. Hemos dicho que en esta operación, 
es necesario proceder con cautela para distinguir los campos de la cultura y el patrimonio, consi-
derando esta respuesta como un hecho patrimonial de activación simbólica de ciertos referentes 
simbólicos y sociales, mediada por la cultura. Esta activación, en tanto sea propiciada por la misma 
comunidad, puede arrojar pistas significativas para acercarse a un tema que debe ser considerado 
al abordar los riesgos al PCI en situaciones de conflicto determinado por el daño a los sistemas de 
transmisión que constituyen los legados sobre los cuales son activados los referentes simbólicos 
que se constituyen en respuestas al impacto. En este plano, tal como fue descrito más arriba, el 
Atrateando, constituyó una respuesta al daño a los sistemas de transmisión anclados en la relación 
con el agua de las poblaciones de la región, mientras que el alabao se erigió como una activación 
simbólica más inscrita en los impactos específicos del conflicto al sistema cultural que tramita la 
relación con la muerte de las comunidades de Bojayá. Resignificado como respuesta a esta afec-
tación, en su tránsito a una dimensión más política de denuncia pública, el alabao se constituyó 
en un hecho patrimonial, que más allá de una idea de resiliencia parece apuntar también hacia un 
objetivo de sanación de los impactos producidos por el conflicto. Sobre este tema volveremos.

19	  Un fragmento de los alabaos compuestos para la ocasión dice por ejemplo: “Hace 500 años/sufrimos este gran 
terror/Pedimos a los violentos/no más repetición”



México | La piel del desierto | Christian Misael Palma



  Patrimonio Cultural Inmaterial y conflicto armado | 18

Los alabaos como patrimonio 

declarado

Nuestra orientación analítica ha seguido un recorrido muy guiado por la idea del valor del patri-
monio como recurso para dar respuesta al conflicto. Por supuesto, hay otras maneras de concebir 
el patrimonio y una de ellas tiene que ver con los procesos de declaratoria patrimonial según los 
diversos procedimientos que han desarrollado los países en la implementación de la Convención. 
De hecho, el alabao, y de manera más amplia los ritos mortuorios del Municipio de San Juan hacen 
parte, en la actualidad, de la Lista Representativa de Patrimonio Cultural Inmaterial de Colombia20. 
En este caso, el carácter patrimonial de los alabaos del Medio San Juan, que comparten una tradi-
ción cultural con los de la región del Medio Atrato, está dada por su representatividad para el país, 
en términos de una construcción histórica y cultural clave en el reconocimiento de la diversidad 
cultural de la nación, y por la necesidad de proponer una serie de medidas de salvaguardia ante 
una serie de factores que amenazan su continuidad. Esta declaratoria patrimonial está mediada 
por la aplicación de una serie de instrumentos normativos nacionales e internacionales, lo que de-
termina que la constitución del hecho patrimonial alrededor del alabao no se entiende como una 
respuesta a una situación de conflicto sino como una vía de materializar una serie de derechos cul-
turales orientados a asegurar la continuidad de la manifestación. De hecho, es importante señalar 
que en el documento construido para la declaratoria apenas si señala al conflicto armado como un 
riesgo para la manifestación, aunque de manera general, si señalan otros factores de riesgo indi-
rectamente ligados al conflicto21. Si este último punto nos alerta sobre la necesidad de dar cuenta 
del conflicto más allá de su expresión armada y tomar en consideración otros factores subyacentes 
a él, resulta evidente que en los dos casos existen elementos compartidos que proponen pistas 
para continuar nuestro análisis. 

Por una parte, la declaratoria de las prácticas mortuorias del Medio San Juan como patrimonio 
cultural inmaterial de Colombia, pasa, como en los casos mencionados más arriba, por un pro-
ceso de activación simbólica que dota de valor a este sistema cultural específico para convertirlo 
en un hecho patrimonial. Si para el Estado, en clave de los instrumentos internacionales que ha 
adoptado, en este caso la Convención para la Salvaguardia del patrimonio Cultural Inmaterial de la 

20	  La declaratoria en cuestión determino que las prácticas culturales asociadas a los Gualíes, Alabaos y Levanta-
miento de Tumbas del Municipio de San Juan, entrarían a ser parte de la Lista Representativa de Patrimonio 
Cultural Inmaterial de la Nación. 

21	  Por ejemplo las dinámicas de urbanización producidas por el conflicto que han conllevado un cambio en la 
población joven en su relación con las tradiciones culturales de sus lugares de origen.



     Patrimonio Cultural Inmaterial y conflicto armado | 19

UNESCO, trata de salvaguardar una expresión cultural representativa de la diversidad cultural de 
la nación fuertemente amenazada por diversos factores, para las comunidades se trata de una se-
lección valorizada de un conjunto de elementos culturales y que en su perspectiva resultan claves 
para continuar movilizando un sentido de pertenencia a un colectivo. 

Lo que queremos señalar aquí al visibilizar los puntos de convergencia entre los dos casos, es 
que el alabao, en tanto hecho patrimonial, puede movilizar diversos universos de sentido en clave 
de cohesión social y que este hecho es precisamente el que refuerza la pertinencia de esta mani-
festación como respuesta al hecho violento en el caso de Bojayá.

Así, más allá de enunciar de manera general el valor del patrimonio inmaterial para reconstruir 
los lazos sociales o “facilitar una idea de reconciliación promoviendo una identidad común”, de lo 
que se trata, es de no perder de vista la noción de pertinencia cultural de esta activación (que en 
muchas casos está determinada por el tipo de gestión comunitaria que la determine y por el grado 
de mediación externa) ya no sólo en la consideración de su relación con el tipo de daño producido 
por el conflicto a los escenarios de transmisión de una serie prácticas culturales relevantes en la 
construcción de un sentido identitario, sino en la comprensión de la potencia de esta activación 
simbólica (siempre mediada por una resignificación) en la construcción de escenarios múltiples de 
reconstrucción de sentidos.   



  Patrimonio Cultural Inmaterial y conflicto armado | 20

La fiesta de Corpus Christi en Atánquez. 
La activación de los lugares sagrados como 
respuesta al conflicto

La fiesta de Corpus Christi es una celebración católica de origen medieval que fue implantada 
tempranamente en el continente americano por los conquistadores europeos. Dado el carácter 
flexible en sus reglas litúrgicas, esta festividad se prestó a múltiples derivas sincréticas, en tanto sus 
fechas de celebración coincidían de manera general con los rituales locales asociados a las fiestas 
de solsticio, ligada a una reacción de la iglesia católica a los dogmas de la reforma (que negaban el 
milagro de la transubstanciación  -la transformación del cuerpo de cristo en pan-) y estrechamente 
relacionado con las celebraciones europeas de moros y cristianos, el Corpus Christi se convirtió en 
una de las celebraciones más importantes en América como exaltación de la eucaristía y represen-
tación del triunfo del bien, la religión católica y los españoles, contra el mal, representado en las 
creencias “paganas” de los indígenas. 

En la actualidad, la celebración de esta fiesta, en términos de continuidad de su estructura ritual 
asociada a la presencia de diferentes tipos de danzantes que acompañan el recorrido del santísimo 
sacramento resguardado en la custodia, ha ido despareciendo en Colombia, sólo se conserva en 
algunos lugares de la geografía nacional, entre ellos, en la comunidad de Atánquez, parte de un 
resguardo indígena habitado por el pueblo kankuamo en la Sierra Nevada de Santa Marta. 

El hecho que nos interesa subrayar no tiene que ver exclusivamente con la vigencia de esta 
fiesta en contraste con otras celebraciones del mismo carácter en Colombia, sino con el acentuado 
proceso de revitalización de la misma en los últimos años, en el contexto de graves afectaciones 
producidas por el conflicto armado a los pobladores locales. 

Una de las pistas para abordar esta cuestión sugiere que la revitalización de la fiesta puede estar 
asociada a las dinámicas de reindianización emprendidas por los habitantes de la región, considera-
dos hasta unos quince años como campesinos descendientes de indígenas, cuyo proceso de recon-
figuración étnica estuvo orientado hacia un reconocimiento de su legado como pueblo indígena. 
En efecto, si este proceso abarcó una valoración positiva y una recuperación de una multiplicidad 
de saberes asociados a sus tradiciones orales, artesanales y musicales, entre otras, es importante 
señalar que el dispositivo central de sentido de esta nueva adscripción étnica estuvo inscrita en la 
recuperación y reactivación de sus lugares sagrados, lugares de culto a los ancestros, dispersos en 
su territorio. Los análisis etnográficos del Corpus Christi en Atánquez han permitido demostrar que 



     Patrimonio Cultural Inmaterial y conflicto armado | 21

los soportes centrales de esta memoria de la geografía sagrada local se sustenta en un conjunto de 
reglas asociadas a ella que hacen parte de la tradición festiva, entre ellas, los recorridos realizados 
por los danzantes en el pueblo, quienes visitan y recuerdan estos lugares de culto a los ancestros.

 En ese sentido, si la activación del dispositivo simbólico asociado a los lugares sagrados propi-
ciado en el proceso de reetnización se sustentó en la memoria ritual contenida en la fiesta, esta 
recreación del sentido colectivo asociado a la nueva adscripción identitaria como indígenas, pro-
bablemente incidió en la revitalización de la fiesta como una respuesta ante la profunda afectación 
producida por los estragos de la guerra a los lazos sociales. No se trata entonces simplemente de 
enunciar la revitalización de una fiesta en clave de resiliencia y respuesta al conflicto armado, se 
trata de comprender los mecanismos que sustentan esta activación y las coyunturas específicas 
en que estas pueden inscribirse. Así, si antes de la llegada de las acciones violentas al territo-
rio kankuamo se venía gestando un proyecto político e identitario que recuperaba su adscripción 
como indígenas, la amenaza del conflicto a la continuidad de este proceso, hizo que los referentes 
simbólicos en los que se sustentaba (los lugares sagrados dispersos en su territorio) se activaran 
en el marco de la fiesta, propiciando la revitalización de una expresión festiva que por su carácter 
“cultural” no representaba para los actores armados una amenaza al control social violento que 
quisieron imponer en la zona.



  Patrimonio Cultural Inmaterial y conflicto armado | 22

Re-conocer las geografías sagradas. El caso 
del pueblo wiwa de la Sierra Nevada de 
Santa Marta

Esta activación de la dimensión de los lugares sagrados como escenario de respuesta al conflicto 
armado puede evidenciarse en otro caso de la misma región, en una comunidad que de hecho 
comparte una tradición cultural con los indígenas kankuamo.  En efecto, la comunidad indígena 
wiwa, ubicada en la vertiente norte de la Sierra Nevada de Santa Marta, fue afectada por diversos 
hechos victimizantes, ligados en su gran mayoría a los conflictos derivados de la construcción 
inconsulta de una represa multipropósito en su territorio ancestral. El punto es que es más allá del 
desplazamiento, las masacres, los bombardeos y los asesinatos selectivos producidos en la zona, 
los líderes de la comunidad señalaban con claridad que el principal impacto que había causado la 
guerra estaba representado en la desarmonización y ruptura del equilibrio en su territorio ances-
tral. 

Ante esta situación, la propuesta de esta comunidad para construir su ruta de memoria y repa-
ración fue concentrarse en la afectación a sus lugares sagrados desde un proceso de investigación 
local que involucró a sus autoridades tradicionales con un grupo de jóvenes provenientes de dife-
rentes comunidades. Durante el proceso de investigación se hizo evidente que el conflicto había 
debilitado los mecanismos de transmisión de los conocimientos asociados a los lugares sagrados, 
de tal manera que las cartografías, mapas y reuniones que realizaron los jóvenes investigadores 
para abordar el tema, con el acompañamiento de sus autoridades tradicionales, se convirtieron en 
un espacio de fortalecimiento de estos saberes ligados a la dimensión de la geografía sagrada local.

La entrada metodológica para definir su ruta de reparación, tiene relación con el hecho de que 
según las tradicionales locales de los pueblos indígenas de este macizo nevado, los lugares sagra-
dos están conectados entre sí, como en una gran telaraña, y que en ese sentido, la afectación a los 
mismos por cuenta del conflicto (por contaminación con sangre, por bombardeos o por la inun-
dación de estos puntos para construir la represa) tenía consecuencias en otros lugares sagrados 
dispersos en la Sierra Nevada de Santa Marta e interconectados con ellos, trastocando el equilibrio 
de su territorio y afectando los múltiples sentidos identitarios que movilizan

«Los lugares sagrados lesionados tienen un papel fundamental en la regulación, 
gobierno y equilibrio de diversas manifestaciones inherentes a la existencia del pueblo 
Wiwa. Ello quiere decir entonces, que al haber sido afectados los lugares regentes, 
sus ámbitos tutelares o adscritos lo están también de manera simultánea. De tal 
manera, la resolución de conflictos, los procesos de duelo, el tránsito de los espíritus 



     Patrimonio Cultural Inmaterial y conflicto armado | 23

luego de la muerte, la disponibilidad de los alimentos, el bienestar de la fauna y 
flora, el equilibrio de los géneros, la unión entre el hombre y la mujer, la seguridad 
del recién nacido, el buen destino de aquel que emprende labores fuera de casa, el 
trabajo colectivo, las relaciones familiares, la salud, el flujo de las aguas y vientos, la 
sexualidad, la advertencia del trueno, la sanación de las cargas o “traumas” heredados 
de generaciones pasadas, la respuesta a preguntas esenciales y el consejo de los 
padres espirituales, entre otros aspectos, se ven entorpecidos como reflejo directo de 
la vulneración de los lugares sagrados. (…) Así pues, las agresiones al territorio y sus 
sitios sagrados, no significan solamente el resquebrajamiento de las relaciones con el 
ecosistema en términos del abastecimiento de recursos vitales, sino que, de manera 
fundamental, implican el trastorno de instancias igualmente vitales e interconectadas 
de la existencia Wiwa»22. 

Así, el proceso del pueblo wiwa, centrado en una reactivación en clave de memoria histórica de 
sus lugares sagrados, demuestra, tal como en el caso kankuamo, la pertinencia de estos referentes 
simbólicos para activar distintas dimensiones de un universo de sentido profundamente fragmen-
tado por la guerra, expresado en la desarmonización del territorio como sustento de una identidad 
colectiva en el caso wiwa y en la amenaza a un proyecto político de recuperación identitaria en el 
caso kankuamo.

El análisis de la experiencia Colombiana nos permite entonces posicionar tres temas fundamen-
tales que serán reexaminados en el acápite de recomendaciones: Hemos planteado la idea general 
que el proceso de activación patrimonial como respuesta al conflicto guarda relación con el tipo de 
afectación producida y con los escenarios de fragmentación de los sistemas de transmisión de co-
nocimientos que sustentan esta activación. De la misma manera, hemos insistido en la importancia 
de considerar la noción de pertinencia cultural para comprender los distintos niveles de sentido en 
el que se pueden inscribir los procesos de reconstrucción de lazos sociales y comunitarios afecta-
dos por el conflicto.  

El examen de los casos de otros países de América Latina tomará en consideración estos tres 
elementos fundamentales, además, es importante mencionar el hecho que a diferencia de los ca-
sos hasta ahora analizados, los ejemplos que abordaremos a continuación están mediados por una 
declaratoria patrimonial, un hecho que introduce otro tipo de preguntas y tensiones que espera-
mos nos permitan enriquecer nuestra mirada sobre la cuestión.  

22	  Fragmento de informe de la consultora Sierra, Ana Margarita para el Proyecto Cartografía de Lugares de 
Memoria del Horror, CNMH, 2016.



  Patrimonio Cultural Inmaterial y conflicto armado | 24

Los nuevos patrimonios.  Las arpilleras de 
Chile

Tal como ha sido documentado en diversas publicaciones, durante la dictadura militar en Chile 
se produjeron múltiples violaciones a los derechos humanos, que fueron acompañadas por una 
severa política de represión y censura a la población. En este contexto, un grupo de mujeres de 
Lo Hermida, un barrio ubicado en la actual comuna de Peñalolén en Santiago de Chile, decidieron 
reunirse para contar a través de una serie de bordados aquello que no podía ser contado de otra 
manera: los asesinatos, las desapariciones y el estado general de zozobra de su vida cotidiana. Las 
mujeres Arpilleristas23 de Lo Hermida, supieron responder de esta forma a una afectación funda-
mental producida por el silencio impuesto por el régimen militar, construyendo una serie de relatos 
bordados que impugnaron la imposibilidad de contar y por consiguiente de transmitir de manera 
colectiva una memoria de los hechos. Durante sus talleres comunitarios las mujeres construyeron 
un espacio de encuentro entre ellas, un escenario fundamental para recuperar la palabra y com-
partirla en colectivo. Recuperar la palabra y construir su puesta en común con las experiencias de 
otras mujeres, les permitió reconstruir un tejido social comunitario profundamente afectado por la 
violencia del régimen militar y otorgarle un sentido colectivo a sus relatos y vivencias. Un sentido 
en términos de inscribir en sus bordados las historias antes silenciadas, en un dialogo constante 
con el paisaje cotidiano de su mundo, con las plazas, calles, árboles y montañas que conforman su 
entorno. 

«Historias de perdida, desaparición forzosa y dolor, pero que, en plena abundancia de 
ausencia de seres queridos, de justicia y de pan, la presencia en cuerpos femeninos 
marcó el camino que buscaba gritar lo perdido, las manos y trozos que tejían historias 
silenciadas se transformaron en la negación del silencio, en el habla desde el desecho 
como soporte material pero también humano, desde la desesperación, desde el harapo 
se iba elaborando relaciones colectivas y un arte de resistencia que contaba la miseria, 
la tortura, las desapariciones y brillaba para contar también la lucha y resistencia, un 
testimonio vivo hecho de trapos se transformó en protesta»24.

23	  Arpillera es el nombre con que se conoce a la pieza textil gruesa y áspera fabricada con diversos tipos de 
estopa, que suele utilizarse como elemento cobertor, y en la fabricación de sacos y piezas de embalaje. Con el 
nombre de arpilleras se designa igualmente la manifestación de artesanía comunitaria surgida durante la dicta-
dura militar chilena.

24	  Ruilova, Rafaella. Arpilleras relatando desde el desecho el arte de la resistencia. Texto introductorio al 
poemario El Hilo Azul, Decap, Alejandra. Leocucarbo ediciones.



     Patrimonio Cultural Inmaterial y conflicto armado | 25

De esta manera, aún si la dimensión expresiva del bordado constituye una práctica nueva para 
las mujeres de Lo Hermida, en tanto fue introducida por la Vicaría de la Solidaridad,  la manera de 
constituirla como un hecho social legítimo fue territorializarla desde su entorno cotidiano y de esta 
manera convertir sus memorias individuales en memorias colectivas de resistencia, orientadas a 
interpelar a una sociedad entera que pudo reconocerse en esas escenas como una alternativa al 
silencio y olvido.  La pertinencia cultural de esta expresión de las mujeres de Lo Hermida no sólo 
está sustentada en la capacidad de construir un hecho social desde una experiencia individual, acti-
vando así múltiples sentidos a sus narrativas de resistencia, sino también, desde la activación de un 
escenario que respondió claramente a la afectación de un vínculo de transmisión de sus memorias 
y vivencias, profundamente amenazadas por la censura.

Su declaratoria en el año 2012 por parte del Consejo de la Cultura y las Artes de Chile como 
Tesoro Humano Vivo de la Nación, representó un reconocimiento a esta activación de un sentido 
colectivo en una situación de conflicto, susceptible de constituirse en una narrativa representativa 
de una nación que busca interpelar las memorias en disputa acerca del pasado reciente. 



  Patrimonio Cultural Inmaterial y conflicto armado | 26

Patrimonios hostiles. El caso argentino

La reciente declaratoria patrimonial de por lo menos cinco ex Centros Clandestinos de Deten-
ción y Tortura (ex CCDT)25  en Argentina, se inscribe, como en el caso chileno, en un contexto 
marcado por las interpelaciones de narrativas hegemónicas de hechos violentos hoy superados, 
pero en cuyas interpretaciones se configuran complejos campos de disputa.

En efecto, este proceso respondió a una larga lucha de las organizaciones sociales y de víctimas 
de Argentina por contar con una figura de protección que permitiera conservar y “recuperar” estos 
lugares como testimonios de las violaciones a los Derechos Humanos producidas en el período de 
la dictadura militar. Existen diversos cuerpos normativos producidos en ese sentido, la ley 26.691 
dictada por el Congreso de la Nación en 2011 que rige en la actualidad como marco para la inter-
vención de los sitios, establece que se garantizará la preservación de todos los ex CCDT. Dicha Ley 
sostiene que se debe conservar los sitios con el fin de facilitar las investigaciones judiciales y pre-
servar la memoria de lo acontecido durante el terrorismo de Estado en el país. 

A diferencia de las acepciones clásicas de la noción de patrimonio como expresión de una iden-
tidad colectiva compartida por una nación, estos patrimonios normalmente movilizados en con-
textos de conflicto y memoria, constituyen de alguna manera “patrimonios hostiles”26 que no sólo 
resguardan las huellas del horror, sino que nos recuerdan facetas no deseadas de la construcción 
de la identidad nacional. Ahora bien, si este tipo de interpelaciones de los relatos hegemónicos 
predominantes en la construcción de un relato colectivo se convierten, por la vía de la declaratoria 
patrimonial, en un campo de disputa de los sentidos que pueden alimentar la resignificación de un 
pasado reciente, resulta evidente que su legitimidad está dada por los procesos sociales que antes 
de la declaratoria han resignificado estos lugares más allá de su papel como testimonios del dolor.  

En efecto, en tanto escenarios polisémicos ya cargados de significados múltiples por el trabajo 
de las organizaciones de víctimas, y más allá de una noción de “edificios fetiche” que despojen de 
historicidad lo que allí sucedió, estos espacios han incorporado otra serie de usos vinculados a la 
transmisión memorial que construyen experiencias colectivas orientadas a interpelar los relatos 
históricos y buscan posicionarse en el debate público de las memorias de la dictadura Argentina. 

25	 El terrorismo de Estado desplegado durante las últimas dictaduras en Argentina y Chile, tuvo entre sus 
características más sobresalientes la conformación de una red de recintos de detención clandestina en la 
cual permanecieron secuestrados mujeres y hombres sindicados como enemigos por el régimen militar.

26	  Croccia, Mariana; Guglielmucci, Ana y Mendizábal, María Eugenia. Patrimonios Hostiles. Reflexiones sobre 
los proyectos de recuperación de ex Centros Clandestinos de Detención en la ciudad de Buenos Aires. Ponencia 
presentada al IX Congreso Argentino de Antropología Social. Facultad de Humanidades y Ciencias Sociales-Uni-
versidad Nacional de Misiones, Posadas, 2008.



     Patrimonio Cultural Inmaterial y conflicto armado | 27

La activación patrimonial no se da entonces solo en clave testimonial, para la memoria o para 
el ámbito de lo jurídico, ni tampoco solamente en clave de elaborar los duelos de las personas 
directamente afectadas, pues de lo que se trata también es de develar, más allá de las huellas del 
horror allí contenidas, una serie de procesos de resistencia de quienes allí estuvieron detenidos de 
forma clandestina.

Así, estos patrimonios también pueden propiciar otro tipo de enunciaciones que guardan rela-
ción con la afectación producida, en este caso, en clave de reconstruir una noción de solidaridad 
profundamente afectada por la situación violenta, es decir, en la perspectiva de develar y construir 
una experiencia colectiva de lo que allí sucedió, en lugares del entorno urbano visibles para todos, 
pero que la sociedad no pudo o no quiso ver en su momento. 

De esta manera reaparece la idea que la activación patrimonial determinada por la declaratoria 
guarda relación con el tipo de afectación producida por los hechos violentos, resulta evidente que 
la adscripción patrimonial en el caso Argentino activa universos de sentidos múltiples y diversos, 
pues la materialidad determinada por la existencia de los edificios se convierte en un registro re-
levante de reparación para los familiares que no tienen un cuerpo o una tumba para elaborar los 
duelos y los convierte en patrimonios polisémicos cargados afectiva, por los recuerdos de los so-
brevivientes y sus familiares, y políticamente, por las disputas por su conservación-recuperación en 
la escena pública, en términos de una memoria difícil y necesaria pero no forzosamente deseada 
por toda la sociedad. Su pertinencia en términos del debate público para interpelar un pasado di-
fícil está dado entonces por esta potente resignificación de los sentidos asignados a estos lugares 
marcados por la violencia que se produce en el contexto de la declaratoria y que devela patrimo-
nios polisémicos en constante recreación. 



  Patrimonio Cultural Inmaterial y conflicto armado | 28

Los lugares conmemorativos de 

El Salvador

Tal como en Argentina, en El Salvador se ha venido construyendo una política patrimonial que 
entre otras tareas ha orientado sus esfuerzos a propiciar declaratorias como bienes culturales a 
lugares de memoria emblemáticos de la guerra civil, que entre 1980 y 1992 estuvo marcada por la 
confrontación entre las Fuerzas Armadas del Salvador (FAES) y las fuerzas insurgentes del Frente 
Farabundo Martí para la Liberación Nacional (FMNL).

En parte, la particularidad de este tipo de declaratorias en relación con otros países de Cen-
troamérica que vivieron confrontaciones armadas prolongadas, se explica en tanto la sección de 
Patrimonio Cultural Inmaterial, adscrita a la Secretaría de Cultura de Presidencia, forma parte del 
cuerpo técnico que da cumplimiento al Decreto Ejecutivo 204 (Programa de reparaciones a las víc-
timas de graves violaciones a los Derechos Humanos ocurridas en el contexto del conflicto armado 
interno) y que en su artículo 11 establece que la Presidencia de la República a través de la Secreta-
ría encargada de los asuntos culturales deberá “ promover la identificación de bienes que revistan 
especial relevancia para la memoria histórica sobre los hechos constitutivos de graves violaciones 
a los derechos humanos en el contexto del conflicto armado salvadoreño o que representen re-
levancia conmemorativa para las comunidades a los efectos de dar trámite a la correspondiente 
declaratoria e inscripción en el Registro de Bienes Culturales Muebles e Inmuebles”. Es importante 
anotar, como lo señala el documento del Estado del Arte del Salvador27, “que la inclusión de este 
trabajo en la sección de PCI responde a que este grupo trabaja directamente con las comunidades, 
a diferencia de otros departamentos que realizan declaratorias de bienes culturales dentro de la 
Dirección Nacional de Patrimonio Cultural.” En realidad, este no es un tema menor porque el crite-
rio de fondo para la declaratoria patrimonial de estos lugares es el de “relevancia conmemorativa 
para la comunidad”, es decir que más allá de la materialidad del lugar, y de su valor testimonial, de 
lo que se trata es de reconocer las actividades comunitarias, las dinámicas sociales y de trabajo so-
lidario que en perspectiva conmemorativa dotan de sentido al lugar y lo convierten en un escenario 
que asegure la transmisión de las diversas memorias allí inscritas. 

En ese contexto, la idea de pertinencia cultural que hemos venido mencionando en el texto se 
inscribe entonces en la tarea de identificación de estas activaciones que dotan de sentidos diversos 

27	  Miradas a la gestión del PCI en América Latina: avances y perspectivas. Estados del Arte sobre las políticas 
públicas para la salvaguardia del PCI de los países miembros del CRESPIAL. Centro Regional para la Salvaguardia 
del Patrimonio Cultural Inmaterial de América Latina. Primera edición, febrero de 2019.



     Patrimonio Cultural Inmaterial y conflicto armado | 29

a los lugares de memoria que de alguna manera construyen relatos de pertenencia colectiva cuyas 
interpretaciones luego pasan al debate público-político de una nación que está en proceso de cons-
truir otras versiones de su pasado como una vía para su proceso de reconciliación. 

El problema del caso aquí analizado, es que la declaratoria como bien de interés cultural de los 
lugares asociados a hechos violentos no conlleva a ningún tipo de medida, más allá de una serie res-
tricciones frente a la venta de los predios o a la realización de obras constructivas en esos espacios. 
Es decir, no se adoptan medidas de salvaguardia de las actividades conmemorativas allí realizadas 
y no están previstas actividades de fortalecimiento y reflexión comunitaria sobre la manera de pro-
teger y recrear estas actividades, dotarlas de nuevos sentidos que les puede otorgar la adscripción 
patrimonial al inscribirlas en el debate público sobre la interpelación del pasado reciente en el 
Salvador. La idea de preservar el lugar, pero no de apoyar un trabajo comunitario que acompañe la 
vigencia de las actividades allí realizadas, de alguna manera pasa por alto, la oportunidad de activar 
simbólicamente los distintos sentidos que se pueden derivar de las actividades conmemorativas, se 
queda corta en la reflexión sobre la manera de preservar los mecanismos de transmisión de estos 
saberes asociados a la construcción de una memoria del lugar que trascienda el acto del recuerdo y 
se transforme en un poderoso mecanismo de interpelación social de los daños que allí se causaron 
al tejido social de una comunidad, pero también de una nación.      



  Patrimonio Cultural Inmaterial y conflicto armado | 30

El Museo de Memoria Histórica de Rabinal 
Achí de Guatemala

Un problema central de las activaciones patrimoniales en clave de memoria histórica en casos 
en que las mismas comunidades han sido gestoras de estos procesos de reclamo de verdad y 
justicia, tiene que ver con el uso de categorías, tanto de los lenguajes patrimoniales como de aque-
llos provenientes de los Derechos Humanos, que muchas veces no dialogan con las concepciones 
propias de memoria, reparación y duelo de las poblaciones locales28. En esas situaciones,  la idea 
de patrimonializar lugares de memoria, probablemente no llegue a activar de manera pertinente 
la dimensión de los significados y sentidos que los diferentes sujetos comunitarios  otorgan a estos 
lugares, en tanto escenarios de memoria y eje de las actividades comunitarias y simbólicas que allí 
se realizan, constituyéndose en cambio en un foco de tensión para los actores del proceso por los 
riesgos de la institucionalización de las manifestaciones y la llegada de nuevos visiones sobre el 
proceso. Es en ese contexto que la experiencia de Rabinal Achí en Guatemala resulta valiosa, pues, 
como lo veremos, la respuesta al conflicto, en este caso la construcción de un museo de memoria 
comunitario, aparece de alguna manera resignificado (y legitimado socialmente) desde universos 
de sentido propios que adicionalmente  han sido activados desde procesos de declaratoria patri-
monial.

En efecto, en el año de 1998 las comunidades indígenas víctimas de la masacre ocurrida en la 
localidad de Rabinal Achí, ubicadas en el departamento de Baja Verapaz, en el Centro norte de 
Guatemala, perpetrada por el ejército y patrullas de autodefensa entre los años 1981 y 1983 en el 
marco del conflicto armado interno de ese país, decidieron crear el primer museo de la memoria 
histórica del país, con el objetivo de promover el conocimiento de lo sucedido, buscar a los desa-
parecidos e impulsar los procesos de verdad, justicia, reparación y no repetición. Sin embargo, a 
diferencia de un clásico museo de memoria, las comunidades locales decidieron que este lugar no 
sólo estaría destinado a promover la historia reciente de los hechos victimizantes sino a también 
a visibilizar un relato de larga duración de las dimensiones y afectaciones culturales del universo 
Maya. Así, de lo que se trata es de entretejer la dimensión de memoria y dignificación de las víc-
timas del conflicto reciente con activaciones pedagógicas que valoricen la cultura y los referentes 
simbólicos de los pueblos indígenas locales. De esta manera, los reclamos por la verdad y la justicia 
se resignifican culturalmente en el escenario del museo generando una mayor legitimidad y apro-
piación por parte de la comunidad. 

28	  En efecto, en muchas ocasiones a las poblaciones locales les cuesta definir por ejemplo las magnitudes del 
daño causado por un hecho violento a partir de categorías como el daño a la salud o el daño al territorio, cuando 
estos conceptos están asociados a una idea más integral de red vital donde la afectación al territorio puede 
conllevar por ejemplo afectaciones a la salud.



     Patrimonio Cultural Inmaterial y conflicto armado | 31

Es en ese proceso donde juega un papel fundamental el Rabinal Achí o danza del Tun, un drama 
dinástico maya del siglo XV que pone en escena un conflicto entre dos instituciones políticas de 
la región, el príncipe Rabinal Achi y el K´iche Achí. La pieza escenifica las relaciones de poder del 
mundo indígena prehispánico que traspuestas en el presente no dejan de evocar los procesos de 
resistencia de los indígenas contemporáneos ante los diferentes factores de violencia y coloniza-
ción actuales y la continuidad de un conflicto que en la percepción de las poblaciones locales va 
mucho más allá de la violencia ejercida contra ellos en las décadas recientes. Declarada obra maes-
tra de la tradición oral e intangible de la humanidad en 2005 e inscrita en la Lista Representativa del 
Patrimonio Cultural Inmaterial de la Humanidad en 2008, la danza de Rabinal Achí encuentra en el 
Museo de la Memoria Histórica de esta localidad, un lugar distinto de activación y enunciación que 
de alguna manera no sólo representa un escenario alternativo para su proceso de salvaguardia, 
sino que a la vez permite dotar de contenido y legitimidad una serie de demandas de reparación 
y justicia, interpretadas en clave de las visiones culturales propias que las poblaciones locales des-
pliegan sobre las afectaciones producidas por el conflicto29.

Así, mediadas o no, por un proceso de declaratoria formal en clave patrimonial, se trata enton-
ces de reconocer que el escenario de la relación entre PCI y conflicto armado nos conduce más allá 
de las acepciones clásicas de lo patrimonial, enfrentándonos con patrimonios hostiles y polisémi-
cos o incluso a expresiones culturales “nuevas” que sin embargo llegan a constituirse en potentes 
activaciones inscritas en este registro.  Hablamos entonces de reconocer que en este proceso, la 
legitimidad del hecho social patrimonial está determinada por la relación con la afectación produ-
cida por el hecho violento y por la pertinencia de las activaciones de sentido que ocurren alrededor 
de él, más allá incluso de su materialidad como huella de memoria.

29	  Cabe destacar que durante las jornadas inaugurales del proyecto Memorial de la Concordia, realizadas en el 
museo de memoria histórica de esta comunidad en el año 2014, el grupo escolar “Semillero del Rabinal Achí” 
interpretó un fragmento de la obra, llevando a cabo un baile correspondiente a la misma.



Uruguay | Festejos de Jemanjá | Andrés Ponce



  Patrimonio Cultural Inmaterial y conflicto armado | 33

Recomendaciones tentativas

No resulta evidente producir un cuerpo de recomendaciones concretas para una cuestión 
relativamente poco abordada en América Latina. Como se puede observar en el recorrido que 
propusimos por estas páginas, los contextos en los diferentes países son distintos, tanto desde  
los escenarios sociales y políticos en que las comunidades propician activaciones patrimoniales 
como respuesta a hechos violentos, como desde los distintos abordajes metodológicos y norma-
tivos que cada nación ha venido construyendo en las rutas de la implementación de la Convención 
de Patrimonio Cultural Inmaterial. Si el enunciado general que el patrimonio constituye un ámbito 
estratégico para reconstruir los lazos sociales afectados por situaciones de conflicto es correcto30, 
nuestra ruta nos ha llevado a proponer una mirada más compleja del tema, posicionando la idea 
que es necesario asumir que el patrimonio no existe per se y que las afectaciones producidas por 
el conflicto se inscriben, en realidad, en el repertorio de significados que permiten valorizar los 

legados que son activados en clave patrimonial.  

El examen del caso del Bojayá, un ejemplo no mediado en estricto sentido por una declaratoria 
patrimonial de orden institucional, nos ha permitido proponer las primeras pistas para abordar 
algunas consideraciones generales que pensamos necesarias para abordar esta compleja relación 
entre PCI y situaciones de violencia. Así, más allá de entender de manera genérica que el conflicto 
puede producir una afectación a un tejido social colectivo, de lo que se trata es de comprender 
la manera en que los hechos violentos han afectado los universos de sentido que subyacen a la 
movilización de una identidad colectiva. Como lo mencionamos en la primera parte del texto, la 
estrategia del Atrateando por la Paz representó en su momento una activación pertinente desde 
el punto de vista cultural para unas comunidades que habían visto como la guerra había afectado 
múltiples dimensiones del universo simbólico de su relación con el río. 

En este mismo sentido, mencionamos que la activación del alabao en clave patrimonial estuvo 
enmarcada en el contexto de la afectación específica producida por la guerra a una relación cultural 

30	  Si bien no es un aspecto abordado en el presente documento, no podemos negar que también sería correcto 
afirmar que la dimensión patrimonial puede, de hecho, constituir un vehículo asociado a la exacerbación de las 
violencias Esto punto tiene que ver, siguiendo a Laurajane Smith, con la multivocalidad y polisemia de la noción 
de herencia (discutida en el acápite teórico del texto), considerada como un argumento para producir dife-
rencia en términos de la valoración y validación conflictiva de las identidades. Es en ese sentido, la autora nos 
alerta sobre los riesgos de la instrumentalización de la herencia y de sus posibles usos para producir o exacerbar 
conflictos sobretodo en contextos de confrontaciones determinadas por conflictos asociados a la validación de 
pertenencias étnicas o religiosas. Smith, . Uses of Heritage 2006. London, Routledge.



  Patrimonio Cultural Inmaterial y conflicto armado | 34

con la muerte entre las poblaciones locales. En el fondo, lo que planteamos acá es que el abordaje 
patrimonial en situaciones de conflicto no puede orientarse desde las categorías o campos que 
institucionalmente configuran una definición clásica de patrimonio inmaterial; es decir una 
afectación no se produce de manera situada sobre las prácticas orales, los eventos festivos o las 
prácticas gastronómicas, se produce sobre los universos de sentido que subyacen a estas prácticas, 
de lo que se trata es de comprender con claridad qué elementos de este repertorio simbólico han 
sido trastocados por una situación concreta de violencia. Dicho de otra forma, hemos propuesto la 
idea que una activación patrimonial pertinente es consistente con el tipo de daño producido por 
la afectación violenta, y, que en este universo de sentidos, como resulta evidente en el caso del 
pueblo wiwa de la Sierra Nevada de Santa Marta, es indispensable entender los mecanismos de 
transmisión que subyacen a él como una manera de comprender la dimensión del daño y el tipo 
de activación propuesta. 

En esa misma vía, planteamos entonces que una activación patrimonial pertinente en clave de 
su relación con un hecho violento debe estar orientada a fortalecer los mecanismos de transmisión 
de los repertorios simbólicos que han sido afectados. De esta manera, tanto el alabao del caso Bo-
jayá como aquel inscrito en la declaratoria formal de los sistemas mortuorios del Medio San Juan, 
denotan un esfuerzo de activación que trasciende la manifestación y se orienta hacia la activación 
de una serie de condiciones sociales que sustentan la recreación de esta manifestación.

 No obstante, y como lo hemos sugerido en el texto, cuando mencionamos los mecanismos de 
transmisión nos referimos también a aquellos que configuran el hecho patrimonial en sí mismo, 
más allá de la noción clásica del legado, configura una construcción propia a la activación patrimo-
nial. En esta vía hemos señalado la importancia de considerar el hecho de que a través de la vía 
patrimonial se asegure, como el caso del Salvador, un escenario de salvaguardia del proceso de 
transmisión de la experiencia social y simbólica que hace parte de la dimensión conmemorativa 
construida alrededor de los lugares de memoria declarados. 

De otra manera, nuestro análisis del caso Chileno recuerda que nos enfrentamos a la posibili-
dad de reconocer “nuevos patrimonios” que no necesariamente se sustenten en las dimensiones 
expresivas de los repertorios simbólicos de las comunidades afectadas. La dimensión patrimonial 
de las Arpilleristas de Lo Hermida está relacionada con el proceso construido alrededor de la con-
fección de los bordados y no con el producto en sí mismo. Un proceso que permitió no sólo el for-
talecimiento del tejido social a nivel local, sino la construcción de un relato colectivo que impugnó 
el miedo y la censura impuesta a toda una sociedad, y, que con la declaratoria patrimonial hoy hace 
parte de las disputas de sentido que configuran la identidad Chilena en su relación con el pasado 
reciente.

Hemos afirmado que al abordar esta relación entre PCI y violencia nos enfrentamos a una no-
ción de patrimonio cultural inmaterial que interpela su definición más clásica. Nos enfrentamos en 
muchos casos con “patrimonios hostiles” que más allá de movilizar una identidad colectiva, nos 



     Patrimonio Cultural Inmaterial y conflicto armado | 35

recuerdan facetas no deseadas de la construcción de la identidad nacional. No obstante, se trata de 
entender que una de las características de la dimensión patrimonial es precisamente la de interpe-
lar estas construcciones colectivas, proponiendo un campo de disputa que permita construir nue-
vas interpretaciones de nuestros sentidos colectivos. Los casos asociados a los lugares de memoria, 
nos han sugerido que la intervención en clave patrimonial debe permitir trascender la materialidad 
de las huellas del horror para construir una experiencia social reparadora que permita activar los 
universos de sentido trastocados por el hecho violento, elaborar los duelos y relevar la dimensión 
de agencia social de quienes fueron afectados. Se trata también de reconocer las construcciones 
sociales y políticas que se han generado alrededor de estas activaciones, las asignaciones de sen-
tido que hoy se les han otorgado a estas huellas que trascienden lo material, y así, proceder con 
cautela a la hora de  proponer categorías que probablemente no dialoguen con los procesos comu-
nitarios que allí se han instaurado. El caso del Guatemala nos permite entender que el proceso de 
reconstrucción del tejido social que se anuncia como uno de los objetivos del museo de memoria 
histórica, está mediado por un poderoso proceso de resignificación local que se sustenta en una 
serie de referentes simbólicos propios al universo local que hoy se expresan en clave patrimonial. 
En este contexto, el proceso de reparación propiciado por el museo se convierte en un hecho pa-
trimonial más amplio (mucho más allá de los hechos victimizantes y sus relatos asociados) que en 
el fondo apunta a un proceso de sanación colectiva. 

Se trata finalmente de generar procesos que en lo posible integren de manera activa la agencia 
social de las comunidades afectadas en las interpretaciones de sus diversas maneras para recrear 
de manera pertinente las activaciones de sentido producidas en el marco de la dimensión patrimo-
nial. Recrear los tejidos patrimoniales como una respuesta al conflicto, requiere así, no solamente 
la participación de las comunidades en el proceso, sino su concurso activo, en la perspectiva de 
activar universos de sentido que resulten pertinentes y que en última, conduzcan más allá de un 
proceso de “resiliencia”, a un proceso de sanación de la heridas del pasado y a la movilización de 
un sentido de pervivencia orientado hacia el futuro.



  Patrimonio Cultural Inmaterial y conflicto armado | 36

Epílogo. 

Entrega de los cuerpos a las víctimas de 
Bojayá, 18 de noviembre, 2019

Han llegado desde su comunidad a cumplir una última cita. El grupo de alabadoras de la comu-
nidad de Pogue, un caserío perteneciente al municipio de Bojayá, está acostumbrado a viajar, y a 
viajar lejos, más allá de los ríos que conforman su territorio. Han estado con sus cantos fúnebres 
en las ciudades de Bogotá, Medellín y Cali y fueron las invitadas de honor a la firma de los acuerdos 
de paz entre el gobierno colombiano y el grupo guerrillero de las FARC-EP en Cartagena. Pero hoy, 
en su territorio, no han venido a cantarle a la conmemoración de la masacre de Bojayá, como lo 
han hecho cada dos de mayo desde el 2003, un año después de aquel doloroso hecho. Hoy, han 
venido a despedir a sus muertos como se debe, siguiendo las tradiciones que han aprendido de sus 
madres y sus abuelas. Hoy, no están ahí solamente para ayudar a soportar el dolor de la pérdida, 
ni para denunciar el abandono estatal, ni para poner en palabras una masacre que siempre cuesta 
nombrar. Hoy, no son solamente agentes de resiliencia. Hoy, 18 de noviembre, delante de los 101 
cofres que contienen los cuerpos de sus familiares, han sido convocadas para cerrar los duelos de 
la masacre y abrir, por fin, un camino de sanación para toda una comunidad, a quien finalmente 
y luego de 17 años de espera, le serán entregados con dignidad los cuerpos identificados de sus 
familiares muertos. 

La dignidad de la entrega no radica solamente en la presencia de los altos funcionarios del go-
bierno que han llegado para el evento solemne, ni en que por fin toda una comunidad podrá saber 
con certeza que quienes yacen en el mausoleo construido para la ocasión, son realmente sus fami-
liares. La dignidad de este evento radica, en que ellas estarán cantando en los próximos nueve días 
las canciones adecuadas para despedir a aquellos niños que no llegaron a nacer y aquellos otros 
que apenas empezaban a caminar. La dignidad del momento radica en que ellas, acompañadas por 
los rezanderos locales, presidirán con sus cantos tristes y festivos el velorio comunitario de cuerpo 
presente que será realizado esa noche y el último levantamiento de tumba, ya al final de la novena, 
cuando se retirará el altar con la certeza de que sus familiares están ahora en un lugar mejor. 

El alabao y la persistencia de cada una de las cantaoras del grupo de Pogue han permitido, por 
fin, más allá de los reclamos de verdad y justicia que aún subsisten, retejer los lazos sociales de una 
comunidad, respondiendo con pertinencia a la fractura de los rituales del duelo que nunca se pu-
dieron hacer por la premura de la guerra. Han reactivado también los mecanismos de transmisión 
de una serie de saberes amenazados por la persistencia de un conflicto que se ha ensañado con la 
poblaciones afrodescendientes del pacifico colombiano. Por eso, en medio de las potentes voces  
de cada una de estas mujeres, llenas de dolor y dignidad, es posible escuchar el canto aun tímido de 
unos niños y niñas, que como sus madres han venido a cumplir la cita más importante de sus vidas.



México | Danza de moros y cristianos | Fernando Oscar Martín




